
ครุธรรม 8 : สาเหตุของการเสื่อมสูญภิกษุณี 
The Eight Gurudhamma: The cause of the disappearance of 

Theravada Bhikkhuni 
 

ประทีปเด่น เวศกาวี 
Prateepden Veskavee 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajvidyalaya University 

E-mail: parinunp@yahoo.com 
 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความน้ีทำการศึกษาผลงานทางวรรณกรรมของหนังสือเร่ืองเหตุเกิด พ.ศ. 1 เล่ม 1 
และเล่ม 2 ซึ่งเขียนโดยพระเมตตานันโทภิกขุ โดยเฉพาะการตีความเกี่ยวกับครุธรรม 8 กับการ
เสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาท ซึ่งพระเมตตานันโท ภิกขุ ตีความแตกต่างจากที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
โดยตีความว่า การบัญญัติครุธรรม 8 ไม่ใช่พุทธดำรัส มีแนวคิดที่เป็นอคติต่อสตรีอย่างรุนแรง 
และมีวัตถุประสงค์จะขจัดภิกษุณีสงฆ์ให้หมดไป บทความน้ีได้ศึกษากรณีดังกล่าว โดยศึกษาเป็น 
3 ประเด็น คือ 1. ครุธรรมกับการเป็นพุทธพจน์ 2. อคติทางเพศในพระพุทธศาสนาเถรวาท 3. 
เหตุปัจจัยแห่งความเสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาทในยุคหลังพุทธกาล 
 จากหลักฐานและเหตุผลของนักวิชาการร่วมสมัย ที่ศึกษาประเด็นดังกล่าว ได้โต้แย้ง
หักล้างเหตุผลที่พระเมตตานันโท ภิกขุ นำมาแสดงไว้ ทำให้การตีความของพระเมตตานันโท 
ภิกขุ ไม่มีน้ำหนักเหตุผลเพียงพอที่จะยอมรับได้ว่าครุธรรม 8 ไม่ใช่พุทธดำรัส หรือเป็นสาเหตุ
ของการเสื่อมสูญภิกษุณีสงฆ์ 
 
คำสำคัญ:  การตีความ, พระไตรปิฎก, ครุธรรม 8, การเสื่อมสูญภิกษุณี 
 
Abstract 
 This article is the study of the famous book, It Happen in B.E. One, Vol.I 
and Vol.II by Venerable Mettanandho Bhikku, and viewpoints of the author. 
Especially the viewpoints of Gurudhamma and the disappearance of Theravada 



45 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

Bhikkuni, in which Buddhism is interpreted and explained through scientific 
frameworks. In the case of The Eight Gurudhamma is the cause of the 
disappearance of Theravada Bhikkhuni, the author ahows that The Eight 
Gurudhamma is not the words of the Buddha. It happens after the increase of 
bhikkhuni by the powerful bhikkhu at that time, which regard and treat 
bhikkhuni as a mere adjunct of man, with an aim to eliminate Theravada 
Bhikkhuni. This article studies the viewpoint of the author and the other 
educators in three points. 1. The Eight Gurudhamma and the word of the 
Buddha. 2. Feminism in Theravada Buddhism. 3. The cause of the disappearance 
of Theravada Bhikkhuni after the parinibbana of the Buddha. 
 From the viewpoint of many educators show the reasons to argue the 
interpretations of the author, the fault in which Buddhism is interpreted and 
explained through scientific frameworks, such as, Einstein’s theory of relativity 
and Mahapadesa, the status and the roles played by the women during the 
Buddha’s life and feminism, also the historic reason to assist the disappearance 
of Theravada Bhikkhuni after the parinibbana of the Buddha. Significantly, the 
reason of many educators reduces the weight to rely on the interpretation of 
the author.  Absolutely, the interpretation of the author not to be in line with 
the Tipitaka.  Therefore, The Eight Gurudhamma is the words of the Buddha, 
and is not exactly the cause of the disappearance of Theravada Bhikkhuni. 
 
Keywords: hermeneutics, The Tipitaka, The Eight Gurudhamma, The 
Disappearance of Bhikkhuni 
 
บทนำ 
 การตีความเกิดขึ้นมาพร้อมกับการเกิดขึ้นของมนุษย์ เมื่อเด็กเกิดขึ้นมา เขาได้รับพลัง
แห่งถ้อยคำ ทำให้สามารถสื่อกับบุคคลรอบตัวได้ ต้ังแต่มารดาผู้ให้กำเนิด เป็นต้นไป และเมื่อ
มนุษย์สามารถพูดกับคนอื่นโดยอาศัยภาษา ก็ได้ช่ือว่าเขาได้นำเอาหลักการตีความมาใช้ใน
เชิงปฏิบัติการแล้ว เมื่อเขาพูดกับใคร และใครพูดกับเขา เมื่อน้ันเขาได้ช่ือว่า เป็นผู้ตีความอยู่ทุก
วินาที เป็นนักตีความภาษาที่คนอ่ืนพูด และทักษะที่สะสมเอาไว้ ช่วยให้เกิดหลักการตีความ
ขึ้นมา ทุกคนมีธรรมชาติแห่งความเป็นผู้สามารถตีความได้อยู่ในตัว แต่ความสามารถในการ



46  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

ตีความต่อศาสตร์ทั้งหลาย ต่างจากความสามารถในการตีความทั่วไป เช่น ความสามารถในการ
ตีความคัมภีร์ทางศาสนา บางคนไม่สามารถตีความคัมภีร์ทางศาสนาหรือปรัชญาการตีความจึง
เป็นสิ่งที่ต้องเรียนรู้ สำหรับพระพุทธศาสนาเถรวาทมีการตีความหรือไม่น้ัน หากพิจารณาถึงการ
ที่พระอรรถกถาจารย์ และ  พระฎีกาจารย์ เป็นต้น ได้ทำการอรรถาธิบายพระไตรปิฎกไว้ ซึ่งมีผู้
เห็นว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาเก่าแก่ ย่อมจะมีศาสตร์แห่งการตีความเป็นบริบทของตนเอง 
พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท เป็นนิกายดั้งเดิม และชาวพุทธทั้งหลายมีความเชื่อว่า พระ
บาลีเป็นพุทธวจนะ ซึ่งถูกรวบรวมสังคายนา และนำสืบทอดกันมาในรูปพระไตรปิฎก 
พระไตรปิฎก เป็นแหล่งรวมวรรณคดีอันย่ิงใหญ่ และวรรณคดีบาลีมีวิวัฒนาการแตกต่างกัน
ไป ตามยุคสมัย มีบริบท กระบวนทัศน์แตกต่างกันไป จึงเกิดมีการตีความวรรณคดีบาลีขึ้นมา (วี
ระชาติ น่ิมอนงค์, 2552) 
 ในพระไตรปิฎกมีพระพุทธพจน์ที่สามารถเข้าใจได้ว่า สมัยพุทธกาลมีการตีความดังที่
พระพุทธองค์ได้ตรัสแก่ชาวกาลามะ ก่อนปลงใจเชื่อเรื่องต่าง ๆ ควรใช้ปัญญาพิจารณาให้
รอบคอบก่อน เช่น อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมาน ซึ่งหมายถึงการคาดคะเนตามหลักเหตุผล 
(มา นยเหตุ) เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 20/505/241) คำว่า อย่าปลงใจเช่ือเพราะการ
อนุมาน พระอรรถกถาจารย์อธิบายว่า ได้แก่ อย่าเช่ือถือ แม้โดยการเช่ือตามนัย นยเหตุ เป็น
การตีความตามหลักเหตุผล หมายถึง เหตุผลวิเคราะห์หรือนัยวิเคราะห์ คัมภีร์เนตติปกรณ์ ซึ่ง
เป็นคัมภีร์ว่าด้วยหลักการอธิบายพระบาลีพุทธพจน์ รจนา โดย พระมหากัจจายนเถระ พระอริย
สาวก ผู้เป็นเอตทัคคะในทาง จำแนกธรรมท่ีย่อให้พิสดาร ได้แสดงหลักการอธิบายพระพุทธ
พจน์ไว้ 3 อย่าง คือ หาระ นยะ และสาสนปัฏฐาน ซึ่งอรรถกถาหรือคำอธิบายพระบาลีทั้งหมด 
อาศัยหลักการของเนตติปกรณ์ (จำรูญ ธรรมดา, 2555) คัมภีร์ปทรูปสิทธิได้แยกธาตุ ปัจจัยของ
คำว่า นย เป็น นี ธาตุ + อ ปัจจัย โดย นี ธาตุ มีอรรถว่า ในการให้ถึง (ปาปเน) รูปสำเร็จเป็น 
นยติ   (นย + ติ วิภัตติอาขยาต) (พระพุทธัปปิยมหาเถระ, 2559) 
 สังคมไทยปัจจุบันมีการผลิตงานเขียนในลักษณะของการอธิบายหรือตีความนอกบริบท
ที่เคยทำกันมาแต่เดิม มีการนำเอาพุทธศาสนามาพิจารณาร่วมกับศาสตร์ต่าง ๆ เช่นในกรอบของ
ปรัชญา (อภิปรัชญา) ในประเด็นพระนิพพานเป็นอัตตาหรืออนัตตา เป็นต้น ซึ่งก่อให้เกิดปัญหา
ในการตีความ โดยเฉพาะการตีความพระไตรปิฎกที่นำมาสู่ข้อถกเถียงต่าง ๆ หนังสือเร่ืองเหตุ
เกิด พ.ศ. 1 เล่ม 1 และเล่ม 2 ที่เขียนโดยพระเมตตานันโท ภิกขุ ก็ทำนองเดียวกันเป็นกรณี
ของการนำเอาพระไตรปิฎกของพระพุทธศาสนาเถรวาท มาตีความแบบใหม่ที่แตกต่างจากการ
ตีความตามจารีตประเพณีเดิม โดยอาศัยกรอบความคิดทางวิทยาศาสตร์ และได้ตีความ
พระไตรปิฎกไว้ในหลาย ๆ เรื่อง 



47 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

 บทความน้ีจะศึกษาเฉพาะการตีความกรณีครุธรรม 8 ประการ กับการเสื่อมสูญของ
ภิกษุณีสงฆ์เถรวาท ที่พระเมตตานันโท ภิกขุ ได้ตีความเอาไว้ว่า การบัญญัติครุธรรม 8 ประการ 
ไม่ใช่พุทธบัญญัติ เกิดมีขึ้นในภายหลัง จากการเกิดขึ้นของภิกษุณีสงฆ์มาระยะเวลาหน่ึงแล้ว 
โดยภิกษุผู้มีอำนาจในการบริหาร หลังพุทธปรินิพพาน ในคราวทำปฐมสังคายนา พร้อมกับการ
บัญญัติสิกขาบทของภิกษุณีสงฆ์ โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือจะทำลายภิกษุณีสงฆ์ให้หมดไป 
(เมตตานันโท ภิกขุ, 2555 ก) ด้วยเหตุน้ี ผู้เขียนจึงต้องการหาคำตอบว่า พระเมตตานันโท ภิกขุ 
ตีความเรื่องครุธรรม 8 ประการน้ีมีความถูกต้องตามพระไตรปิฎก และหลักฐานที่นักวิชาการได้
ใช้กันอยู่หรือไม่ เพ่ือจะได้มีความถูกต้อง ชัดเจน ย่ิงขึ้น และเป็นแนวทางที่ดีต่อพุทธศาสนิกชน
รุ่นหลังต่อไป 
 
แนวคิดเรื่องการตีความเร่ืองพระไตรปิฎก ครุธรรมและการเสื่อมสูญภิกษุณี 

ความหมายของคำว่า “การตีความ” “พระไตรปิฎก” “ครุธรรม 8” และ “การเสื่อม
สูญภิกษุณี” ดังน้ี 
 1. คำว่า “การตีความ” ตรงกับภาษาอังกฤษว่า “Hermeneutics” ราชบัณฑิตยสถาน
ให้คำแปลเป็นทางการว่า “อรรถปริวรรตศาสตร์ : วิชาว่าด้วยการตีความ” ในทางเทววิทยา 
หมายถึง การอธิบายความหมายของเร่ืองราวต่าง ๆ ในคัมภีร์ไบเบิล ในทางปรัชญาสังคม 
หมายถึงวิชาที่เก่ียวกับการสืบค้น และการตีความพฤติกรรมของมนุษย์ และสถาบันต่าง ๆ ว่า
เป็นไปโดยมีเจตนา และในทางอัตถิภาวนิยม หมายถึง การค้นคว้าเพ่ือหาจุดหมายของการเป็น
มนุษย์ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540) 
 2. คำว่า พระไตรปิฎก คำว่า ไตร แปลว่า สาม ส่วนคำว่า ปิฎก มีคำแปลได้หลากหลาย 
พระพุทธโฆษาจารย์อธิบายไว้ในอรรถกถา ปฐมสมันตปาสาทิกา แปลว่า ตำรา หรือภาชนะ 
หมายถึง ตำราสามหมวด หรือภาชนะที่รองรับพุทธวจนะ ส่วนไทย คำว่า ปิฎก หมายถึง ตะกร้า 
เป็นที่รวบรวมบรรจุธรรมทั้งหลาย แยกกันไว้เป็นหมู่เป็นหมวด เสมือนหนึ่งใส่ตะกร้าไว้ ใน
ปทานุกรมของชิลเดอร์ คำว่า ปิฎก แปลว่า ขุมทรัพย์หรือคลังทรัพย์ ซึ่งคำแปลดังกล่าวน้ีมีความ
ไพเราะ คำว่า พระไตรปิฎกจึงเป็นคลังทรัพย์ อันแท้จริงเป็นคลังแห่งทรัพย์อันประเสริฐสุด ที่
บรรจุคำสอน 3 หมวด ที่พระพุทธเจ้าได้ทรงประทานไว้เป็นมรดกให้แก่เรา (พระมหาอดิศร ถิร
สีโล, 2543) 
 3. ครุธรรม 8 หมายถึง ธรรมอันหนัก เป็นหลักความประพฤติสำหรับพระภิกษุณี จะพึง
ถือเป็นเรื่องสำคัญ อันต้องปฏิบัติด้วยความเคารพ ไม่ละเมิดตลอดชีวิต มี 8 ประการ ตามที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก คือ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 7/403/316-317) 



48  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

 1) ภิกษุณีถึงจะบวชได้ 100 พรรษา ก็ต้องทำการกราบไหว้ ต้อนรับ ทำอัญชลีกรรม 
ทำสามิจิกรรมแก่ภิกษุผู้บวชแม้ในวันน้ัน ธรรมข้อน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พ่ึง
ล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 2) ภิกษุณีไม่พึงอยู่จำพรรษาในอาวาสท่ีไม่มีภิกษุ ธรรมข้อน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ 
นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 3) ภิกษุณีพึงหวังธรรม 2 อย่าง คือ ตามอุโบสถ และไปรับโอวาทจากภิกษุสงฆ์ทุกก่ึง
เดือน ธรรมข้อน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 4) ภิกษุณีจำพรรษาแล้วพึงปวารณาในสงฆ์ 2 ฝ่าย โดยสถาน 3 คือ ได้เห็นได้ฟัง หรือได้
นึกสงสัย ธรรมข้อน้ีภิกษุพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 5) ภิกษุณีต้องครุธรรมแล้วพึงประพฤติปักขมานัตในสงฆ์ 2 ฝ่าย ธรรมข้อน้ีภิกษุณีพึง
สักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 6) ภิกษุณีพึงแสวงหาการอุสมบทในสงฆ์ 2 ฝ่าย ให้แก่สิกขมานา ที่ศึกษาธรรม ๖ ข้อ 
ตลอด ๒ ปีแล้ว ธรรมข้อน้ีภิกษุพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 7) ภิกษุณีไม่พึงด่า ไม่พึงบริภาษภิกษุ ไม่ว่ากรณีใด ๆ ธรรมข้อน้ีภิกษุณีพึงสักการะ 
เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 8) ต้ังแต่วันน้ีเป็นต้นไป ห้ามภิกษุณีสั่งสอนภิกษุ แต่ไม่ห้ามภิกษุสั่งสอนภิกษุณี ธรรม
ข้อน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต 
 4. การเสื่อมสูญภิกษุณี เน่ืองจากมีเหตุการณ์ที่ภิกษุณีสงฆ์เถรวาท เจริญแพร่หลายใน
ชมพูทวีปอยู่ช้านาน และภิกษุณีสงฆ์เถรวาทเจริญรุ่งเรืองในลังกาทวีปยาวนานไม่น้อยกว่า 
1,000 ปี แต่ในที่สุดได้สูญสิ้นไป ด้วยเหตุใดและกาลใดไม่ปรากฏชัด ส่วนในประเทศไทยไม่
ปรากฏหลักฐานว่าได้เคยมีภิกษุณีสงฆ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) จึงหมายถึง
การเสื่อมสูญภิกษุณีเถรวาท 
 
แนวคิดของพระเมตตานันโทภิกขุ ในกรณีครุธรรม 8 กับการเสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาท 
 จากโครงสร้างหรือเน้ือเรื่องเหตุเกิด พ.ศ. 1 เล่ม 1 และเล่ม 2 ที่เริ่มด้วยการเรียกความ
สนใจ ด้วยประเด็นทางการแพทย์เก่ียวกับพระโรคที่พระพุทธองค์พระประชวร แล้วตามมาด้วย
ประเด็นต่าง ๆ สุดท้ายมาที่การเกิดความขัดแย้งระหว่างพระมหากัสสปะกับพระอานนท์ ซึ่งต่าง
ก็มีลูกศิษย์ลูกหามากด้วยกัน ทำให้เกิดความขัดแย้งในคณะสงฆ์ ซึ่งประเด็นน้ีพระธรรมปิฎก (ป.อ.ป
ยุตฺโต) ปัจจุบันคือสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ได้ช้ีให้เห็นว่า (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2543) เน้ือเรื่องที่ยกพระโรคที่ประชวร ซึ่งเป็นประเด็นทางการแพทย์เป็นเรื่องหลัก แต่จริง ๆ 
แล้ว มีเป้าหมายมุ่งไปที่จะให้เห็นว่า เกิดความขัดแย้งในคณะสงฆ์ การทำปฐมสังคายนาไม่



49 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

น่าเช่ือถือ ทำให้พระไตรปิฎกเป็นหลักฐานที่ไม่แน่นอน จึงเห็นได้ว่าการที่พระไตรปิฎกเป็น
หลักฐานที่ไม่แน่นอน จะทำให้การตีความพระไตรปิฎกด้วยวิธีการตามจารีตประเพณีที่ยึดถือ
พระไตรปิฎกเป็นหลักฐานสำคัญที่สุด มีความไม่น่าเช่ือถือไปด้วย ดังที่พระเมตตานันโท ภิกขุ ได้
ให้ความเห็นไว้ว่า การตีความพระไตรปิฎก ด้วยวิธีการตามจารีตประเพณีที่นิยมใช้คัมภีร์
พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ของพุทธศาสนานิกายเถรวาท มีปัญหาและเป็นอุปสรรคต่อ
การเข้าใจสถานการณ์จริงที่เกิดขึ้น (พระเมตตานันโท, 2555 ก) พระเมตตานันโท ภิกขุ จึงนำเอา
วิธีการแบบตะวันตก มาใช้ตีความพระไตรปิฎกในหนังสือดังกล่าว ซึ่งแตกต่างจากวิธีการตาม
จารีตประเพณี ที่ใช้การตีความตามลำดับช้ันของคัมภีร์ (พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา) 
(พระเมตตานันโท, 2555 ก)  
 เพ่ือที่จะทราบได้ว่าวิธีการแบบตะวันตกที่ผู้เขียนนำมาใช้ตีความพระไตรปิฎกน้ันเมื่อ
เอามาใช้แล้ว มีความถูกต้องหรือไม่อย่างไร จึงขอนำผลงานวิจัยเรื่องการตีความ และอธิบาย
พระพุทธศาสนา ด้วยกรอบความคิดทางวิทยาศาสตร์ โดย ผศ.ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ที่ได้ศึกษา
หนังสือเหตุเกิด พ .ศ . 1 เล่ม 1 และเล่ม 2 ของพระเมตตานันโท ภิกขุ ไว้มาพิจารณา
ประกอบการวิเคราะห์ด้วยดังน้ี 
 ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ได้อธิบายถึงผลงานที่มีการนำพระพุทธศาสนามากล่าวนอกบริบท
เดิม เช่นมากล่าวในแง่ของปรัชญา หรือในแง่ของวิทยาศาสตร์ น้ันมีอยู่มากมายและหลากหลาย
รูปแบบ ในบรรดารูปแบบต่าง ๆ น้ันมีส่วนของการตีความและอธิบาย โดยท่ีการอธิบายเป็น
กระบวนการท่ีมาหลังการตีความในช้ันต้น และในส่วนของกระบวนการทำความเข้าใจของมนุษย์
อาศัยมโนทัศน์เรื่องวงเวียนแห่งการตีความ (Hermeneutical Circle) ของชไลเออร์มาเคอร์ 
ช่วยทำความเข้าใจ อันเป็นส่วนที่มีความสำคัญในศาสตร์การตีความ โดยวงเวียนแห่งการตีความ 
เป็นกระบวนการทำความเข้าใจของมนุษย์ที่ต้องทำความเข้าใจ ส่วนย่อย (part) จากองค์รวม 
(whole) และทำความเข้าใจองค์รวมจากส่วนย่อย เป็นวงเวียนอยู่เช่นน้ี เช่นส่วนย่อยคือ
เหตุการณ์ต่าง ๆ ในเรื่อง องค์รวมคือความหมายของเรื่องทั้งหมด ถ้าจะเข้าใจเร่ืองราว จะต้อง
เข้าใจเหตุการณ์ต่าง ๆ ก่อน และการเข้าใจเหตุการณ์ แต่ละเหตุการณ์ก็ขึ้นกับความเข้าใจ
โดยรวม สรุปว่าการตีความคือการให้ความหมายแก่ส่วนย่อยในบริบทขององค์รวม และการ
อธิบายคือการแสดงที่มาของความหมายน้ัน เน่ืองจากมีความสืบเน่ืองต่อกันระหว่างการตีความ
และอธิบาย จึงไม่มีการแยกคำท้ังสอง แต่ถือเป็นคำเดียวกัน (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2555) ดังน้ัน
หนังสือเหตุเกิด พ.ศ. 1 เล่ม 1 และเล่ม 2 ของพระเมตตานันโท ภิกขุ จึงแสดงถึงลักษณะของ
การนำพุทธศาสนามาตีความและอธิบายด้วยกรอบวิทยาศาสตร์อย่างชัดเจนด้วยการเสนอ
วิธีการตีความพระไตรปิฎก ที่ให้สอดคล้องกับวิทยาศาสตร์ รวมถึงผลการตีความ ตามวิธีการที่
เสนอน้ัน 



50  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

 เน่ืองจากหนังสือเหตุเกิด พ.ศ. 1 เล่ม 1 และเล่ม 2 พระเมตตานันโท ภิกขุ ได้ตีความ
พระไตรปิฎกไว้ในหลายประเด็น และนอกจากจะนำหลักธรรมจากพระไตรปิฎกมาประยุกต์ใช้
ตีความ ยังนำเอาทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์มาประยุกต์ใช้ด้วย ในบทความน้ี จึงขอยกเอาการ
ตีความกรณีครุธรรม 8 กับการเสื่อมสูญของภิกขุณีเถรวาทมาพิจารณาว่าวิธีการตีความ
พระไตรปิฎก ในกรณีดังกล่าวของพระเมตตานันโท ภิกขุ มีความถูกต้องหรือมีข้อโต้แย้งตาม
หลักวิชาการหรือไม่อย่างไร ซึ่งตามหลักฐานในพระไตรปิฎก ครุธรรม 8 ประการ เป็นเง่ือนไขที่
พระผู้มีพระภาค ทรงต้ังขึ้นเพ่ือให้พระนางมหาปชาบดีโคตมีรับไว้ได้ จึงได้รับการอุปสมบทเป็น
ภิกษุณีในพระพุทธศาสนาเป็นองค์แรก (พระไตรปิฎกภาษาไทย 7/403/316-317) ต่อมาพระผู้
มีพระภาคได้ทรงบัญญัติสิกขาบทสำหรับภิกษุณี ปรากฏอยู่ในพระวินัยปิฎก ภิกขุณีวิภังค์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 3/656/1-401) เป็นการจำแนกความเก่ียวกับสิกขาบทของภิกษุณี คือ 
ศีลของภิกษุณี เรียกโดยรวมว่าภิกษุณีปาติโมกข์ เป็นบทบัญญัติที่ภิกษุณีสงฆ์จะต้องสวดในท่ี
ประชุมสงฆ์ทุกครึ่งเดือน เหมือนภิกษุสงฆ์สวดภิกขุปาติโมกข์ สิกขาบทของภิกษุณีมี 2 กลุ่ม 
เป็นบทบัญญัติที่พระผู้มีพระภาคทรงปรารภ ภิกษุณีสงฆ์ฝ่ายเดียวมี 130 สิกขาบท ภิกษุณีต้อง
รักษา และเป็นบทบัญญัติที่พระผู้มีพระภาคทรงปรารภภิกษุสงฆ์ บัญญัติไว้ซึ่งภิกษุสงฆ์พึงรักษา 
และภิกษุณีสงฆ์พึงรักษาด้วย 181 สิกขาบท รวมเป็นศีลของภิกษุณีสงฆ์ 311 สิกบาบท 
 ครุธรรม 8 ที่ปรากฏในหนังสือเหตุเกิด พ.ศ. 1 คือ 
 1. ภิกษุณีอุปสมบทแล้ว 100 ปี ต้องกราบไหว้ ลุกรับ ทำอัญชลีกรรม สามิจิกรรม แต่
ภิกษุที่อุปสมบทในวันน้ัน ธรรมแม้น้ี ภิกษุณีต้องสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิดตลอด
ชีวิต 
 2. ภิกษุณีไม่พึงอยู่จำพรรษาในอาวาสที่ไม่มีภิกษุ ธรรมแม้น้ี ภิกษุณีต้องสักการะเคารพ 
นับถือ บูชา ไม่ละเมิดตลอดชีวิต 
 3. ภิกษุณีต้องหวังธรรม 2 ประการ คือ ถามวันอุโบสถ 1 เข้าไปฟังคำสั่งสอน 1 จาก
ภิกษุสงฆ์ทุกก่ึงเดือน ธรรมแม้น้ีภิกษุณีต้องสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิดตลอดชีวิต 
 4. ภิกษุณีอยู่จำพรรษาแล้ว ต้องปวารณาในสงฆ์สองฝ่าย โดยสถานทั้ง 3 คือ โดยได้
เห็น โดยได้ยิน หรือโดยได้รังเกียจ ธรรมแม้น้ีภิกษุณีต้องสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิด
ตลอดชีวิต 
 5. ภิกษุณีต้องธรรมที่หนักแล้ว ต้องประพฤติ ปักขมานัต ในสงฆ์ 2 ฝ่าย ธรรมแม้น้ี 
ภิกษุณีต้องสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิดตลอดชีวิต 
 6. ภิกษุณีต้องแสวงหาอุปสัมปทาในสงฆ์ 2 ฝ่าย เพ่ือสิกขมานาผู้มีสิกขา อันศึกษาแล้ว
ในธรรม 6 ประการ ครบ 2 ปีแล้ว ธรรมแม้น้ี ภิกษุณีต้องสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิด
ตลอดชีวิต 



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

 7. ภิกษุณีไม่พึงด่า บริภาษภิกษุ โดยปริยายอย่างใดอย่างหน่ึง ธรรมแม้น้ี ภิกษุณีต้อง
สักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิดตลอดชีวิต 
 8. ต้ังแต่วันน้ีเป็นต้นไป ปิดทางไม่ให้ภิกษุณีทั้งหลาย สอนภิกขุ เปิดทางให้ภิกษุ
ทั้งหลายสอนภิกษุณี ธรรมแม้น้ี ภิกษุณีต้องสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่ละเมิดตลอดชีวิต 
 พระเมตตานันโทภิกขุ ได้ตีความแตกต่างจากที่ปรากฏในพระไตรปิฎก โดยตีความว่า 
ครุธรรม ๘ ดังกล่าวน้ี ไม่ใช่พุทธดำรัส เกิดมีขึ้นภายหลังการเกิดขึ้นของภิกษุณีสงฆ์มาระยะเวลา
หน่ึงแล้ว ในภายหลังพุทธปรินิพพาน โดยภิกษุผู้มีอำนาจในการบริหารที่มีอคติต่อสตรีอย่าง
รุนแรง มีแนวคิดในการเลือกปฏิบัติต่อสตรี ซึ่งเป็นแนวคิดที่ไม่ใช่แนวคิดที่เคารพความเสมอภาค
ระหว่างภิกษุและภิกษุณีของพระผู้มีพระภาค และมีวัตถุประสงค์จะขจัดภิกษุณีสงฆ์ให้หมดไป 
(พระเมตตานันโท, 2555 ก) บทความน้ีทำการศึกษากรณีครุธรรม ๘ กับการเสื่อมสูญภิกษุณีสงฆ์
เถรวาท โดยศึกษาใน 3 ประเด็น คือ 
 1. ครุธรรมกับการเป็นพุทธพจน์ 
 2. อคติทางเพศในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 3. เหตุปัจจัยแห่งความเสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาทในยุคหลังพุทธกาล 
 ในประเด็นครุธรรมกับการเป็นพุทธพจน์ พระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า ครุธรรม 8 
ไม่ใช่พุทธดำรัส โดยอ้างทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ คือ ทฤษฎีสัมพัทธภาพ และหลักธรรมมหาปเทส 
4 จากพระไตรปิฎก โดยผู้ตีความต้องตระหนักว่า เมื่อพบข้อความหน่ึง ๆ ในพระไตรปิฎก ไม่
ควรด่วนสรุปว่า เป็นเหตุการณ์ที่พระผู้มีพระภาคตรัส หรือกระทำเช่นน้ันเช่นน้ี คงสรุปได้เพียง
ว่า เป็นข้อความที่ปรากฏในพระไตรปิฎกเท่าน้ัน ด้วยเหตุผลว่า การรับรู้เหตุการณ์น้ัน อยู่ใน
บริบทของกาละ-เทศะ ของผู้อ่านพระไตรปิฎก ไม่ใช่การมีประสบการณ์ตรง คืออยู่ในกาละ-เทศะ 
ของเหตุการณ์ ขณะเกิดขึ้นจริง อันเป็นหลักการของทฤษฎีสัมพัทธภาพ และเมื่อนำหลักมหาป
เทส 4 มาใช้ตีความร่วมด้วยแล้ว ช่วยให้แสวงหาข้อเท็จจริง เก่ียวกับบุคคล และเหตุการณ์ของ
การบัญญัติครุธรรม 8 ได้ หลักมหาปเทส 4 ที่พระเมตตานันโทภิกขุ นำมาใช้ในหนังสือเหตุ
เกิด พ.ศ. 1 คือที่ปรากฏในมหาปรินิพพานสูตรว่า เมื่อภิกษุในธรรมวินัยน้ีกล่าวว่า ข้าพเจ้าได้ฟัง
มา ได้รับมาเฉพาะพระพักตร์พระผู้มีพระภาคว่าน้ีเป็นธรรมน้ีเป็นวินัย เป็นต้น ดังน้ี ไม่พึงช่ืนชม ไม่
พึงคัดค้านคำกล่าวของภิกษุน้ัน ครั้นแล้วพึงเรียนบทและพยัญชนะเหล่าน้ันให้ดี แล้วสอบสวนใน
พระสูตร เทียบเคียงในพระวินัย ถ้าสอบสวนในพระสูตร เทียบเคียงในพระวินัย ลงในพระสูตร
ไม่ได้ ลงในพระวินัยไม่ได้ พึงถึงความตกลงในข้อน้ีว่า น้ีมิใช่คำสั่งสอนของพระผู้มีพระภาค
แน่นอน และพระเถระน้ันจำมาผิดแล้ว ดังน้ัน พึงทิ้งคำกล่าวน้ันเสีย ถ้าเมื่อสอบสวนในพระสูตร 
เทียบเคียงในพระวินัยลงในพระสูตรได้ เทียบเคียงในพระวินัยได้ พึงถึงความตกลงในข้อน้ีว่า น้ี



52  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

เป็นคำของพระผู้มีพระภาคแน่นอน และพระเถระน้ันจำมาถูกต้องแล้ว (พระเมตตานันโท, 2555 
ก)  
 ในประเด็นอคติทางเพศในพระพุทธศาสนาเถรวาท พระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า 
การบัญญัติครุธรรม 8 ไม่ใช่พุทธดำรัส เพราะครุธรรม 8 มีอคติทางเพศ มีแนวคิดในการเลือก
ปฏิบัติต่อสตรี ทำให้เกิดความแตกต่างระหว่างภิกษุและภิกษุณีในบทบาทต่าง ๆ ทางสังคม
ศาสนา แสดงถึงแนวคิดที่เข้ากันไม่ได้ หรือไม่ใช่แนวคิดของพระผู้มีพระภาคที่ให้ความเสมอภาค
ทางเพศ ตามที่มีปรากฏในพระไตรปิฎกเป็นส่วนใหญ่ ตามหลักมหาปเทส 4 พระเมตตานันโทภิกขุ 
เห็นว่า  ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ครุธรรม 8 ประการ คือ ปัญหาพ้ืนฐานของสิทธิมนุษยชน 
ซึ่งพุทธดำรัสในพระไตรปิฎก ล้วนมีสาระรับรองความเท่าเทียมกันของมนุษย์ทุกคน ไม่ว่าหญิง
หรือชาย 
 ในประเด็นเหตุปัจจัยแห่งความเสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาทในยุคหลังพุทธกาล 
พระเมตตานันโท ภิกขุ ตีความว่า ครุธรรม 8 ประการ เป็นเหตุให้ภิกษุณีเถรวาทเสื่อมสูญ ด้วย
เหตุผลที่ครุธรรม 8 เป็นการกำหนดหน้าที่อันหนัก 8 ประการ สำหรับภิกษุณีที่จะต้องปฏิบัติ
โดยเคร่งครัด เป็นการเลือกปฏิบัติต่อสตรี หรือเป็นการลิดรอนสิทธิของภิกษุณี บีบบังคับให้
ภิกษุณีต้องปฏิบัติเป็นเหตุให้ภิกษุณีสงฆ์เถรวาทเสื่อมสูญไป สนับสนุนสมมุติฐานได้ว่า ครุธรรม
ทั้ง 8 ข้อน้ี มีวัตถุประสงค์เพ่ือทำลายภิกษุณีสงฆ์ (พระเมตตานันโท, 2545 ข)  
 
แนวคิดเรื่องครุธรรม 8 กับการเสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาทของนักวิชาการร่วมสมัย 
 แนวคิดเร่ืองครุธรรม 8 กับการเสื่อมสูญภิกษุสงฆ์เถรวาท ในส่วนน้ีเป็นการนำเสนอผล
การศึกษาของนักวิชาการร่วมสมัยที่ได้ศึกษาในประเด็นต่าง ๆ ดังกล่าวแล้ว โดยเฉพาะที่ได้ให้
ความคิดเห็นในประเด็นทั้งสาม คือ 
 1. ครุธรรมกับการเป็นพุทธพจน์ ซึ่งพระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า ครุธรรม 8 ไม่ใช่
พุทธดำรัสด้วยการนำเอาทฤษฎีสัมพัทธภาพ และหลักมหาปเทส 4 มาประยุกต์ใช้ตีความ
ข้อเท็จจริงที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ได้โต้แย้งไว้ว่าหลักมหาปเทส 4           
ที่พระเมตตานันโทภิกขุ นำมาใช้แสวงหาข้อเท็จจริงเกี่ยวกับการบัญญัติครุธรรม 8 นั้น 
หลักมหาปเทส 4 มีไว้สำหรับตรวจสอบคำกล่าวอ้างว่าสิ่งหน่ึง ๆ  เป็นธรรม เป็นวินัย เป็นสัตถุ
สาสน์น้ัน ควรสันนิษฐานว่า ใช่หรือมิใช่ดำรัสของพระผู้มีพระภาค (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2555) 
แต่พระเมตตานนโท  ภิกขุ นำมาใช้ในการแสวงหาข้อเท็จจริงเก่ียวกับบุคคลและเหตุการณ์ของ
การบัญญัติครุธรรม 8 แสดงให้เห็นว่ามหาปเทส 4 ได้มี ความหมายใหม่ที่ต่างไปจากเดิมแล้ว 
คือความหมายท่ีได้จากการตีความโดยอาศัยทฤษฎีสัมพัทธภาพ หรือกล่าวอีกนัยหน่ึง ได้ว่า 
มหาปเทส 4 เป็นส่วนย่อย ที่พระเมตตานันโท  ภิกขุ ดึงออกมาจากองค์รวมเดิมของ



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

พระพุทธศาสนา และนำมาสู่องค์รวมใหม่ที่สร้างขึ้นโดยอาศัยความคิดจากวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ 
เพ่ือให้หลักมหาปเทส 4 สามารถตอบสนองความสนใจหลักของพระเมตตานันโทภิกขุที่มุ่ง
ตีความข้อเท็จจริง และเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ที่บันทึกไว้ในพระไตรปิฎก มากกว่าจะสนใจ
ในคำสอน ส่วนที่สัมพันธ์กับความพ้นทุกข์ อันเป็นหลักการของมหาปเทส 4 (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 
2555)  
 ส่วนการที่พระเมตตานันโท ภิกขุ กล่าวอ้างถึงวิทยาศาสตร์สมัยใหม่น้ัน เห็นได้ว่าการอ้าง
วิทยาศาสตร์ช่วยให้น้ำหนักแก่การท้าทายต่อการตีความแนวทางแบบจารีต จึงเช่ือได้ว่าเป็นการ
ยึดถือยึดมั่นกับอคติบางอย่างน่ันเอง ทั้งน้ีหลักการตีความโดยพิจารณาองค์ประกอบต่าง ๆ ที่อยู่
ในคัมภีร์ การศึกษาบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของคัมภีร์ในประวัติศาสตร์ ความสัมพันธ์
ระหว่างคัมภีร์ต่าง ๆ ที่พระเมตตานันโท ภิกขุ ใช้น้ีมิใช่เรื่องใหม่ แต่มีมานานนับร้อยปีแล้ว ใน
สำนักการศึกษาคัมภีร์ “ประวัติศาสตร์วิจารณ์” (historical criticism) หลักการดังกล่าว 
สามารถประยุกต์ใช้โดยไม่ต้องอ้างถึงทฤษฎีฟิสิกส์สมัยใหม่แต่อย่างใด แต่ที่พระเมตตานันโท 
ภิกขุ อ้างถึงทฤษฎีฟิสิกส์สมัยใหม่แทนการอ้างประวัติศาสตร์วิจารณ์ จึงเป็นเรื่องเพ่ือให้มี
น้ำหนักความน่าเช่ือถือในการวิเคราะห์สำหรับรูปแบบการตีความและอธิบายนั้นเอง (ปกรณ์ 
สิงห์สุริยา, 2555)  
 ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ได้พบความไม่ตรงกันระหว่างวิทยาศาสตร์ที่มีอยู่จริงกับวิทยาศาสตร์
ที่นำเสนอในผลงาน โดยพระเมตตานันโท ภิกขุ อ้างถึงทฤษฎีและหลักการของฟิสิกส์สมัยใหม่ 
แต่นำมาใช้มีเพียงคำสำคัญ ได้แก่ กาละ-เทศะ ที่ไม่มีความหมายคงเดิมตามนักวิทยาศาสตร์ใช้
กัน อันเป็นการใช้ทุตรรกบท (fallacy) ของการใช้คำมีความหมายหลายนัย (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 
2555) ทำให้ไม่อาจกล่าวได้ว่าวิทยาศาสตร์ที่อ้างอิงน้ัน เป็นวิทยาศาสตร์จริง ๆ เพราะส่งผลให้
คำสอน คือ หลักมหาปเทส 4 มีความหมายเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม ทำให้การตีความของพระ
เมตตานันโท ภิกขุ ขาดน้ำหนักความน่าเช่ือถือไป แม้จะใช้วิธี การให้เหตุผลของทางตะวันตกมา
ใช้ร่วมด้วยก็ตาม 
 นอกจากน้ีการนำหลักมหาปเทส 4 มาใช้ตีความกรณีครุธรรม 8 ประการ เป็นพุทธพจน์
หรือไม่น้ัน อาจารย์มนตรี สืบด้วง (ปัจจุบัน ผศ.ดร.มนตรี สิระโรจนานันท์) เห็นว่า ควรนำ
หลักการที่พระพุทธองค์ทรงให้แนวทางไว้ในพระไตรปิฎกแก่พระน้านางปชาบดีโคตมีเถรี 
เรียกว่า ลักษณะ ตัดสินพระธรรมวินัย 8 ประการ คือ 
 1) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือความคลายกำหนัด ไม่เป็นไปเพ่ือความมีกำหนัด 
 2) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือความพราก ไม่เป็นไปเพ่ือความประกอบไว้ 
 3) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือการไม่สะสม ไม่เป็นไปเพ่ือความสะสม 
 4) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือความมักน้อย ไม่เป็นไปเพ่ือความมักมาก 



54  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

 5) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือความสันโดษ ไม่เป็นไปเพ่ือความไม่สันโดษ 
 6) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือความสงัด ไม่เป็นไปเพ่ือความคลุกคลีด้วยหมู่คณะ 
 7) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือปรารถนาความเพียร ไม่เป็นไปเพ่ือความเกียจคร้าน 
 8) ธรรมเหล่าน้ีเป็นไปเพ่ือความเลี้ยงง่าย ไม่เป็นไปเพ่ือความเป็นคนเลี้ยงยาก 
 ลักษณะตัดสินพระธรรมวินัย 8 ประการ ดังกล่าวน้ีควรนำมามาใช้คู่กับหลักมหาปเทส 4 
ด้วย ไม่ควรใช้เฉพาะแนวทางใดแนวทางหน่ึง อันจะทำให้ขาดการพิจารณาอย่างรอบด้าน ซึ่ง
จากการศึกษาของอาจารย์มนตรี สืบด้วง พบว่า ครุธรรมเป็นพุทธพจน์ โดยค้นคว้าหาหลักฐาน
จากคัมภีร์ แล้ววิเคราะห์ด้วยหลักการตัดสินพระธรรมวินัย 8 ประการ พร้อมด้วยหลักมหาปเทส 
4 (มนตรี สืบด้วง, 2549) และได้ให้ข้อสังเกตว่า การตีความของพระเมตตานันโท ภิกขุ น่าจะ
เป็นการตีความโดยใช้หลักการตีความที่ถือว่า ความหมายที่แท้จริงอยู่ที่ตัวบท (text) และผู้อ่าน 
(reader) เป็นสำคัญ ซึ่งควรนำหลักการตีความที่ถือว่าความหมายที่สมบูรณ์ อยู่ที่ผู้แต่ง 
(author) เข้ามาช่วยตีความด้วย เน่ืองจากบริบทของสังคมอินเดียในสมัยพระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นผู้
ทรงบัญญัติเรื่องครุธรรม 8 ประการ น้ันถือว่าเป็นผู้แต่ง ดังน้ัน บริบทของสังคม มีผลอย่างมาก 
ต่อการที่ผู้แต่งคือพระพุทธเจ้าจะทรงบัญญัติอะไร หรือไม่บัญญัติอะไร เพราะหากทรงบัญญัติใน
เรื่องที่ขัดแย้งกับสังคมอย่างมาก จะทำให้เกิดการต่อต้าน อันจะส่งผลกระทบต่อการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา (มนตรี สืบด้วง, 2549) 
 2. อคติทางเพศในพระพุทธศาสนาเถรวาท พระเมตตานันโท ภิกขุ ตีความว่า  ครุ
ธรรม 8 ไม่ใช่พุทธดำรัส เพราะเนื้อหาสาระของครุธรรม 8 มีความเป็นอคติทางเพศ มีแนวคิด
การเลือกปฏิบัติต่อสตรี ทำให้มีความแตกต่างระหว่างสตรีกับบุรุษในบทบาทต่าง ๆ ทางสังคม
ศาสนาและทัศนคติที่ไม่ดีต่อสตรี  ซึ่งเข้ากันไม่ได้กับแนวคิดที่ให้ความเคารพท่ีเสมอภาคท้ังหญิง
ชายที่ปรากฏอยู่ในพระสูตรเป็นส่วนใหญ่ ที่มีการกล่าวถึงความเสมอภาคระหว่างภิกษุและ
ภิกษุณี (พระเมตตานันโท ภิกขุ, 2555 ข) 
 ทัศนคติที่ไม่ดีต่อสตรี หรือความมีอคติต่อเพศหญิงน้ัน เป็นเรื่องที่เห็นว่าสิทธิของผู้หญิง 
มีสถานภาพในสังคมด้อยกว่าผู้ชาย โดยเห็นว่าตามธรรมชาติแล้วผู้หญิงกับผู้ชายมีความแตกต่าง
กัน ซึ่งนำไปสู่การเคลื่อนไหว (rights of women movement) ทางสังคมที่เรียกร้องความ         
เท่าเทียมกันของบุรุษและสตรีในเรื่องการศึกษา ความสัมพันธ์ระหว่างเพศ สิทธิของสตรี การ
เข้าถึงทรัพยากรและอำนาจทางการเมือง ตลอดจนการยุติความรุนแรงที่เกิดขึ้นต่อผู้หญิง
ในสังคม ที่เรียกว่า สตรีนิยม (Feminism) หรือคตินิยมสตรีเป็นกลุ่มขบวนการและอุดมการณ์ 
มีเป้าหมาย เพ่ือนิยาม จัดต้ัง และปกป้องสิทธิทางการเมือง เศรษฐกิจ และสังคมแก่สตรี รวมถึง
การแสวง จัดต้ังโอกาสท่ีเท่าเทียมแก่สตรีในการศึกษาและการจ้างงานด้วย ชาร์ลส์ ฟูริเอ นัก
ปรัชญาชาวฝรั่งเศส เป็นผู้ให้กำเนิดคำนี้ ในปี ค.ศ. ๑๘๓๗ สตรีนิยมหรือคตินิยมสตรีน้ีมีกำเนิด



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

และเริ่มแพร่หลาย จากทางประเทศตะวันตกสู่ประเทศต่าง ๆ รวมทั้งประเทศไทย ซึ่งพระ
เมตตานันโท ภิกขุเห็นว่าในพระพุทธศาสนาเถรวาท ครุธรรม ๘ ประการ คือ ปัญหาพ้ืนฐานของ
สิทธิมนุษยชนในพระไตรปิฎก พระดำรัสในพระไตรปิฎก ล้วนมีสาระรับรองความเท่าเทียมกันของ
มนุษย์ทุกคนไม่ว่าหญิงหรือชาย 
 แนวคิดสตรีนิยมหรือคตินิยมสตรีน้ี ในสมัยพุทธกาลน้ัน แนวคิดน้ียังไม่เกิดขึ้นเป็น
ขบวนการใหญ่โต อีกทั้ง สังคมพุทธก็เกิดขึ้นมาท่ามกลางสังคมพราหมณ์ ได้มีการศึกษาถึง
สถานภาพและบทบาทของสตรีในคัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา ที่ปรากฏสถานภาพของสตรีในสังคม
พราหมณ์สมัยพุทธกาล ตกอยู่ภายใต้อิทธิพลการครอบงำของพราหมณ์ สตรีมีฐานะทางสังคม
ต่ำกว่าบุรุษ ไม่สามารถดูแลตัวเองได้ต้องมีบุรุษคุ้มครอง สตรีถูกมองว่า เป็นเพียงทรัพย์สมบัติ
ของสามี มีหน้าที่ให้กำเนิดบุตรและคอยปรนนิบัติดูแลสามีและลูก ๆ หากไม่สามารถมีบุตรชาย
ต้องให้สามี มีภรรยาใหม่ แต่หากให้กำเนิดบุตรชายได้ ก็จะได้รับการยกย่องจากครอบครัวของ
ทางสามี ส่วนสตรีผู้เป็นทาสี โสเภณี นักบวชสตรี หรือขัตติยานี พอมีอิสรภาพในบางเรื่อง แต่ก็
มีฐานะทางสังคมต่ำกว่าผู้ชาย และอยู่ภายใต้การดูแลของผู้ชาย (พระมหานิพนธ์ อหึสโก (ทองดี
นอก), 2553) 
 ในการวิเคราะห์เก่ียวกับอคติทางเพศในพระพุทธศาสนาเถรวาท จึงต้องนำเอาบริบท
ทางสังคม ที่สังคมพุทธอยู่ท่ามกลางการแวดล้อมของสังคมพราหมณ์เป็นส่วนใหญ่มาพิจารณา
ด้วย และอาจารย์มนตรี สืบด้วง เห็นว่า การตีความของพระเมตตานันโทภิกขุ ใช้หลัการตีความ
ที่ถือว่า ความหมายที่แท้จริงอยู่ที่ตัวบทและผู้อ่าน เป็นสำคัญนั้นน่าที่จะนำหลักการตีความที่ถือ
ว่าความหมายท่ีสมบูรณ์อยู่ที่ผู้แต่งมาช่วยตีความด้วย เพราะบริบทสังคมอินเดีย สมัย
พระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นผู้บัญญัติเรื่องครุธรรม ถือว่าเป็นผู้แต่ง บริบททางสังคมน้ีมีผลอย่างมากต่อ
การที่พระพุทธเจ้าจะทรงบัญญัติอะไรหรือไม่บัญญัติอะไร เพราะถ้าพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติใน
เรื่องที่ขัดแย้งกับสังคมอย่างมาก ก็จะทำให้เกิดการต่อต้านจากประชาชนได้ และจะส่งผลให้การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นไปด้วยความยากลำบาก เป็นไปได้ว่าพระพุทธองค์มิได้ทรงเห็นด้วย
กับเรื่องการที่ผู้ชายมีอำนาจเหนือผู้หญิง แต่เป็นเรื่องที่พระองค์ทรงต้องการสื่อสารกับประชาชน
ในยุคน้ันที่มีความเข้าใจและมีวัฒนธรรมอย่างน้ัน (มนตรี สืบด้วง, 2549) 
 3) เหต ุป ัจจ ัยแห ่งความ เสื ่อ มส ูญ ของภ ิกษ ุณ ีเถ รวาท ในย ุคหล ังพ ุท ธกาล                 
พระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า ครุธรรม 8 ประการ เป็นเหตุให้ภิกษุณีเถรวาทเสื่อมสูญ 
เน่ืองจากครุธรรม 8 เป็นการกำหนดหน้าที่อันหนัก 8 ประการ สำหรับผู้เป็นภิกษุณีจะต้อง
ปฏิบัติโดยเคร่งครัด เป็นการจำกัดจำนวนภิกษุณี ทำให้ภิกษุณีลดจำนวนลงจนสูญไป อันเป็นการ
ทำลายภิกษุณีสงฆ์ แต่ตามข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ มิได้เป็นไปตามที่พระเมตตานันโทภิกขุ 
ต้ังสมมุติฐานไว้เลย ในกรณีน้ี แม่ชี กฤษณา รักษาโฉม (ปัจจุบัน ผศ.ดร.แม่ชี กฤษณา รักษา



56  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

โฉม) ได้ศึกษาข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์แล้ว มีเหตุผลที่สามารถอธิบายได้ว่าภิกษุณีเถรวาท
เสื่อมสูญไปจากวงการคณะสงฆ์โดยไม่เก่ียวกับการบัญญัติ  ครุธรรม ๘ ประการ แต่เป็นเพราะ
เหตุปัจจัยภายในและภายนอก 
 ปัจจัยภายใน คือ พฤติกรรมของภิกษุณี เป็นสาเหตุของการบัญญัติสิกขาบทใน
สมัยที่พระพุทธองค์ยังทรงพระชนม์อยู่ ปรากฏว่า ภิกษุณีที่เป็นปุถุชนหลายรูป มีพฤติกรรมไม่
เหมาะสมหลายเรื่องตามที่มีบัญญัติเป็นสิกขาบทสำหรับภิกษุณีไว้ แม้ภิกษุณีในสมัยหลัง
พุทธกาล ไม่มีหลักฐานบันทึกพฤติกรรมไว้เหมือนในสมัยพุทธกาล แต่สามารถศึกษาพฤติกรรม
ได้จากสมัยพุทธกาล เมื่อมีพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมแก่เพศบรรพชิต ทำให้ประชาชนเสื่อม
ศรัทธา ไม่มาทำบุญให้ภิกษุณี จึงไม่สามารถอยู่เป็นภิกษุณีได้ 
 ปัจจัยภายนอก คือ วัฒนธรรมการแต่งงานตามธรรมเนียมศาสนาพราหมณ์ ถือว่าการ
แต่งงานเป็นสิ่งที่สูงสุดในชีวิต เพ่ือมีบุตรชายสืบสกุล เมื่อแต่งงานแล้ว จะออกบวชเป็นภิกษุณี 
ต้องขออนุญาตสามีก่อนหรือสตรีที่อยู่ในความปกครองของบิดา มารดา เป็นเรื่องยากที่บิดา 
มารดา จะปล่อยให้มาบวช แม้บวชแล้วก็ยังมีภัยจากบุรุษ สุดท้ายคือเหตุการณ์ความไม่สงบของ
บ้านเมือง ดังเช่นในอินเดียที่ภิกษุณีเถรวาทสูญสิ้นลงพร้อมกับวงศ์ของภิกษุ (แม่ชีกฤษณา รักษา
โฉม, 2551) 
 สาเหตุสำคัญที่ทำให้ภิกษุสงฆ์เถรวาทเสื่อมสูญไป จึงเห็นได้อย่างชัดเจน คือ เกิดจาก
ความไม่สงบของบ้านเมือง สังคม และวัฒนธรรมไม่เอ้ือให้สตรีออกบวชไม่ได้เกิดจากการบัญญัติ                 
ครุธรรม 8 ดังจะเห็นได้จากครุธรรม 8 มีมาต้ังแต่ครั้งพุทธกาล มีภิกษุณีสงฆ์เจริญแพร่หลายใน
ชมพูทวีปอยู่ช้านาน ตลอดจนภิกษุณีสงฆ์เจริญรุ่งเรืองในลังกาทวีปยาวนานไม่น้อยกว่า 1,000 
ปี แต่ในที่สุดได้สูญสิ้นไป ด้วยเหตุใดและกาลใด ไม่ปรากฏชัด ส่วนในประเทศไทย ไม่ปรากฏหลักฐาน
ว่าได้เคยมีภิกษุณีสงฆ์ (พระพรหมคุณภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) 
 
วิเคราะห์ครุธรรม 8 กับการเสื่อมสูญภิกษุณีสงฆ์เถรวาท 
 การตีความพระไตรปิฎกของพระเมตตานันโทภิกขุ กรณีครุธรรม 8 กับการเสื่อมสูญ
ของภิกษุณีเถรวาท ในภาพรวมของหนังสือเหตุเกิด พ.ศ. 1 พระเมตตานันโทภิกขุ มุ่งตีความให้
เห็นว่า เกิดความขัดแย้งในคณะสงฆ์หลังพุทธปรินิพพาน ทำให้การทำปฐมสังคายนา ไม่
น่าเช่ือถือ ส่งผลให้พระไตรปิฎกเป็นหลักฐานที่ไม่แน่นอน ตลอดจนวิธีตีความพระไตรปิฎกตาม
แบบจารีตประเพณี ที่ยึดพระไตรปิฎกเป็นหลักฐานที่สำคัญที่สุด มีความไม่น่าเช่ือถือไปด้วย จึง
นำวิธีการตีความแบบตะวันตกมาใช้ ซึ่ง ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา วิเคราะห์ว่าเป็นการทำพุทธ
ศาสนามาตีความและอธิบายด้วยกรอบวิทยาศาสตร์ ส่วนกรณีครุธรรม 8 เป็นสาเหตุของการ
เสื่อมสูญภิกษุณีสงฆ์เถรวาทของพระเมตตานันโทภิกขุ น้ันพิจารณาได้เป็น 3 ประเด็น คือ 



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

 1. ครุธรรม 8 กับการเป็นพุทธพจน์ พระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า ครุธรรม ๔ 
ประการ ไม่ใช่พุทธดำรัส โดยอ้างทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ ได้แก่ ทฤษฎีสัมพัทธภาพ ที่อัลเบิร์ค 
ไอน์สไตน์ได้อธิบายไว้ เก่ียวกับปรากฏการณ์สนามแม่เหล็กไฟฟ้า ในมิติแห่งกาละและเทศะ โดย
อ้างเฉพาะแนวคิดเชิงสัมพัทธ์ โดยผู้ตีความต้องตระหนักว่า เมื่อพบข้อความหน่ึง ๆ ในพระไตรปิฎก 
ไม่ควรด่วนสรุปว่า เป็นเหตุการณ์ที่พระผู้มีพระภาคตรัส หรือกระทำเช่นน้ัน เช่นน้ี คงสรุปได้เพียง
ว่า เป็นข้อความท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกเท่าน้ัน ด้วยเหตุผลว่าการรับรู้เหตุการณ์น้ัน อยู่ใน
บริบทของกาละ-เทศะ ของผู้อ่านพระไตรปิฎก ไม่ใช่การมีประสบการณ์ตรง คืออยู่ในกาละ-เทศะ
ของเหตุการณ์ขณะเกิดขึ้นจริง และได้ทำหลักมหาปเทส 4 มาอ้างเพ่ือให้ได้ข้อเท็จจริงเก่ียวกับ
บุคคลและเหตุการณ์ของการบัญญัติครุธรรม 8 ว่า ไม่ใช่พุทธดำรัส 
 ในการที่พระเมตตานันโทภิกขุ นำหลักการมหาปเทส 4 มาใช้ตีความในกรณีน้ี เมื่อ
พิจารณาถึงความเหมาะสมแล้ว จะเห็นได้ว่า ไม่น่าจะเหมาะสม เพราะหลักมหาปเทส 4 น้ีมีไว้ 
สำหรับตรวจสอบคำกล่าวอ้างว่า สิ่งหน่ึง ๆ เป็นธรรม เป็นวินัย เป็นสัตถุศาสน์น้ัน ควร
สันนิษฐานว่าใช่หรือมิใช่ดำรัสของพระผู้มีพระภาค ตามท่ีพระเมตตานันโทภิกขุเองก็ได้กล่าวไว้
ว่าเป็นหลักการพิจารณาว่า คำสอนที่มีผู้กล่าวอ้างว่า เป็นพุทธดำรัสหรือคำสอนของพระองค์ 
ด้วยเหตุผลและข้ออ้างต่าง ๆ น้ัน ต้องตรวจสอบโดยการเปรียบเทียบกับพระธรรมวินัยที่ได้ทรง
บัญญัติไว้ก่อน ในประเด็นน้ี ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ก็ได้ศึกษาและเห็นว่า พระเมตตานันโทภิกขุ นำ
หลักมหาปเทส 4 มาใช้ไม่ตรงกับหลักการเดิม เพราะนำมาใช้เพ่ือแสวงหาข้อเท็จจริงเก่ียวกับ
บุคคล และเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ของการบัญญัติครุธรรม 8 แทนที่จะสนใจในคำสอน 
ส่วนที่สัมพันธ์กับความ พ้นทุกข์ อันเป็นหลักการที่แท้จริง แสดงให้เห็นว่า มหาปเทส 4 ได้มี
ความหมายใหม่ที่ ต่างไปจากเดิม มาเป็นความหมายที่ได้จากการตีความ โดยอาศัยทฤษฎี
สัมพันธภาพ ซึ่งตามมโนทัศน์ เรื่อง วงเวียนแห่งการตีความ มหาปเทส 4 เป็นส่วนย่อยที่พระ
เมตตานันโทภิกขุ ดึงออกมาจากองค์รวมเดิมของพระพุทธศาสนา และนำมาสู่องค์รวมใหม่ที่
สร้างขึ้นด้วยกรอบความคิดทางวิทยาศาสตร์แล้วตีความให้สอดคล้องกับวิทยาศาสตร์ แต่
ปรากฏว่าในการอ้างทฤษฎีและหลักการของทางวิทยาศาสตร์น้ัน มีการนำมาใช้เพียงคำสำคัญ 
ได้แก่ กาละ-เทศะ ที่ไม่มีหมายคงเดิมตามที่นักวิทยาศาสตร์ใช้กัน อันเป็นปรากฏการณ์ของ
สนามแม่เหล็กไฟฟ้า จึงเป็นการอ้างเหตุผลแบบทุตรรกบท ของการใช้คำ มีความหมายหลายนัย 
ทำให้ไม่อาจกล่าวได้ว่าวิทยาศาสตร์ที่อ้างอิงน้ันเป็นวิทยาศาสตร์จริง ๆ เพราะส่งผลให้มหาป
เทส 4 มีความหมายเปล่ียนแปลงไปจากเดิมด้วย ดังน้ัน เหตุผลของพระเมตตานันโทภิกขุ จึงไม่
สามารถตีความว่าครุธรรม 8 ไม่ใช่พุทธดำรัส 
 2. อคติทางเพศในพระพุทธศาสนาเถรวาท พระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า การ
บัญญัติครุธรรม 8 ไม่ใช่พุทธดำรัส เพราะครุธรรม 8 มีอคติทางเพศ มีแนวคิดในการเลือกปฏิบัติ 



58  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

ต่อสตรี มีความแตกต่างระหว่างภิกษุและภิกขุณีในบทบาทต่าง ๆ ทางสังคมศาสนา ซึ่งไม่ใช่
แนวคิดของพระผู้มีพระภาคที่ให้มีความเสมอภาคทางเพศ ตามท่ีมีปรากฏในพระไตรปิฎกเป็น
ส่วนใหญ่  ครุธรรม 8 ก่อให้เกิดปัญหาพ้ืนฐานของสิทธิมนุษยชน ในประเด็นน้ีหากพิจารณาถึง
เหตุการณ์ในยุคปัจจุบันที่มีการเคล่ือนไหวทางสังคมที่เรียกร้องความเท่าเทียมกันของบุรุษและ
สตรี ที่เรียกว่าแนวคิดสตรีนิยม ก็จะเห็นได้ว่า ในสมัยพุทธกาลแนวคิดน้ียังไม่ได้เกิดขึ้นในสังคม
พราหมณ์ การที่สังคมพุทธก็เกิดขึ้นมาท่ามกลางสังคมพราหมณ์ ตามท่ีนักวิชาการได้ศึกษา พบว่า 
สถานภาพของสตรีในสังคมพราหมณ์สมัยพุทธกาล ตกอยู่ภายใต้อิทธิพลการครอบงำของ
พราหมณ์ สตรีมีฐานะทางสังคมต่ำกว่าบุรุษ ในการตีความว่า ครุธรรม 8 เป็นปัญหาพ้ืนฐานของ
สิทธิมนุษยชน จึงต้องนำเอาบริบททางสังคม ที่สังคมพุทธตกอยู่ท่ามกลางการแวดล้อมของ
สังคมพราหมณ์เป็นส่วนใหญ่มาช่วยตีความด้วย ตามที่มีนักวิชาการเห็นว่า บริบททางสังคมน้ีมี
ผลอย่างมากต่อการที่พระผู้มีพระภาคจะทรงบัญญัติอะไร หรือไม่บัญญัติอะไร เพราะถ้าทรง
บัญญัติในเรื่องที่ขัดแย้งกับสังคมอย่างมากก็จะทำให้เกิดการต่อต้านจากประชาชนได้ และจะ
ส่งผลให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นไปด้วยความยากลำบาก จึงต้องบัญญัติเพื่อความ
สอดคล้องกับวัฒนธรรมและประเพณีของคนอินเดียในสมัยน้ัน จึงมิใช่การมีอคติทางเพศแต่
อย่างใด 
 3. เหต ุป ัจจ ัยแห ่งความ เสื ่อ มส ูญ ของภ ิกษ ุณ ีเถ รวาท ในย ุคหล ังพ ุท ธกาล                  
พระเมตตานันโทภิกขุ ตีความว่า ครุธรรม 8 ประการ เป็นเหตุให้ภิกษุณีเถรวาทเสื่อมสูญ ด้วย
เหตุผลที่ครุธรรม 8 เป็นการกำหนดหน้าที่อันหนัก 8 ประการ สำหรับภิกษุณีที่จะต้องปฏิบัติ
โดยเคร่งครัด เป็นเหตุให้ภิกษุณีสงฆ์เถรวาทลดจำนวนลงจนเสื่อมสูญไป ครุธรรม 8 บัญญัติ
ขึ้นมาโดยมีวัตถุประสงค์ เพ่ือทำลายภิกษุณีสงฆ์ ในประเด็นน้ี เป็นเรื่องที่สามารถหาข้อเท็จจริงทาง
ประวัติศาสตร์ มาช่วยตีความได้ ดังที่ได้มีนักวิชาการร่วมสมัย ได้ศึกษาค้นคว้าพบว่า การตีความ
ว่าครุธรรม 8  เป็นเหตุให้ภิกษุณีเสื่อมสูญ ยังมีข้อโต้แย้งทางด้านประวัติศาสตร์ว่า เหตุปัจจัย
แห่งความเสื่อมสูญของภิกษุณีเถรวาท เกิดจากความไม่สงบของบ้านเมือง ตลอดจนสังคมและ
วัฒนธรรมไม่เอ้ือให้สตรีออกบวช ไม่ได้เกิดจากการบัญญัติครุธรรม 8 ประการ แต่อย่างใด 
เพราะแม้ในภายหลังพุทธกาล ก็มีสตรีออกบวชเป็นภิกษุณีจำนวนมากดังกล่าว จากเหตุผลและ
หลักฐานของนักวิชาการหลายท่านที่ได้โต้แย้ง จึงทำให้การตีความของพระเมตตานันโท ภิกขุ ไม่
ถูกต้องตามพระไตรปิฎก ครุธรรม 8 ประการ จึงไม่ได้เป็นสาเหตุของการเสื่อมสูญภิกขุณีเถร
วาท 
 
 
 



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

บทสรุป 
 บทความนี้ได้นำเสนอการตีความที่เห็นว่าครุธรรม 8 ประการ เป็นพุทธดำรัสจริง ไม่มี
อคติทางเพศ และครุธรรม 8 ประการ มิได้เป็นสาเหตุของการเสื่อมสูญภิกษุณีสงฆ์เถรวาท โดย
ยกเอาเหตุผลของนักวิชาการร่วมสมัยหลาย ๆ ท่าน ที่ได้โต้แย้งเหตุผลของพระเมตตานันโท 
ภิกขุ นำมาอ้างว่ามีความบกพร่องหลายประการ ทั้งในการให้เหตุผลด้วยการตีความแบบ
ตะวันตกที่เรียกว่า อรรถปริวรรตศาสตร์ (Hermeneutics) ที่เป็นการนำเอาพุทธศาสนามา
ตีความและอธิบายด้วยกรอบวิทยาศาสตร์ ปรากฏว่ามีการให้เหตุผลที่ไม่สมเหตุสมผล เรียกว่า 
เป็นการใช้ทุตรรกบท (Fallacy) ของการนำทฤษฎีสัมพัทธภาพทางวิทยาศาสตร์มาประยุกต์ใช้
ตีความที่ไม่มีความหมายคงเดิม ตามความหมายในทฤษฎีสัมพัทธภาพที่นักวิทยาศาสตร์ใช้อยู่ 
และการประยุกต์ใช้หลักธรรม ในพระไตรปิฎก คือ มหาปเทส 4 มาใช้หาข้อเท็จจริงเก่ียวกับบุคคล
และเหตุการณ์ของการบัญญัติครุธรรม 8 ประการน้ันไม่เหมาะสม เน่ืองจากมหาปเทส 4 เป็น
หลักธรรมสำหรับใช้ตรวจสอบว่า คำกล่าวอ้างว่าสิ่งหน่ึง ๆ  เป็นธรรมเป็นวินัย เป็นสัตถุสาสน์น้ัน
ใช่หรือมิใช่ ดำรัสของพระผู้มีพระภาค ซึ่งควรนำหลักลักษณะตัดสินพระธรรมวินัย 8 ประการมา
ใช้ควบคู่กับหลักมหาปเทส 4 ด้วย  
 การบัญญัติครุธรรม 8 ประการ มิได้มีอคติทางเพศ เน่ืองจากสังคมพุทธอยู่ท่ามกลาง
สังคมพราหมณ์ ที่สถานภาพของสตรี มีฐานะทางสังคมต่ำกว่าบุรุษ ในการบัญญัติครุธรรม 
8  จึงต้องบัญญัติให้สอดคล้องกับบริบททางสังคมของคนอินเดียในสมัยน้ัน โดยมิได้มีอคติทาง
เพศ แต่อย่างใด สามารถเข้าใจได้ว่า ครุธรรม 8 เป็นข้อปฏิบัติเพ่ือประโยชน์แก่ภิกษุณีเอง การ
บัญญัติในเรื่องที่ขัดแย้งกับสังคมอย่างมาก ย่อมทำให้เกิดการต่อต้านได้ และมีผลกระทบต่อการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 สำหรับการอ้างว่าครุธรรม 8 ประการ เป็นสาเหตุของการเสื่อมสูญภิกษุณีเถรวาท ก็ไม่
เป็นเหตุผลเพียงพอ เมื่อนำเอาเหตุผลของนักวิชาการที่แสดงหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่
น่าเช่ือถือ ได้ว่าเหตุปัจจัยของความเส่ือมสูญภิกษุณีสงฆ์เถรวาท เกิดจากปัจจัยภายใน คือ 
พฤติกรรมของภิกษุณี และปัจจัยภายนอกคือสังคม วัฒนธรรม และเหตุการณ์ความไม่สงบของ
บ้านเมือง 
 ดังน้ัน การตีความของพระเมตตานันโท ภิกขุ กรณีครุธรรม 8 ประการ เป็นสาเหตุของ
การเสื่อมสูญภิกษุณีเถรวาท จึงไม่ถูกต้องตามท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก ตลอดจนหลักฐานและ
เหตุผลที่นำมาอ้าง ก็ไม่เป็นที่ยอมรับของนักวิชาการโดยท่ัวไป จึงสมควรตระหนักและใช้เป็น
แนวทางพิจารณาการตีความและอธิบายพระพุทธศาสนา โดยใช้กรอบวิทยาศาสตร์ของ
พุทธศาสนิกชนรุ่นหลังต่อไป 
 



60  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

เอกสารอ้างอิง 
จำรูญ ธรรมดา. (2555). กระบวนการตีความพระพุทธพจน์ตามแนวทางคัมภีร์เนตติ.  

กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาสน์การพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). กรณีเงื่อนงำ : พระพุทธเจ้าปรินิพพานด้วยโรคอะไร.  

กรุงเทพมหานคร : บริษัทสหธรรมิก. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  

พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร : บริษัท เอส อาร์ พริ้นต้ิง แนสโปรดักส์ จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เมตฺตานนฺโท ภิกฺขุ. (2555 ก). เหตุเกิด พ.ศ. 1 เล่ม 1. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์พระ 

อาทิตย์. 
____________. (2555 ข). เหตุเกิด พ.ศ. 1 เล่ม 2. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์พระ 

อาทิตย์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2550). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย. ฉบับแก้ไขเพิ่มเติม. พิมพ์ 

ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด อรุณการพิมพ์. 
พระมหานิพนธ์ อหึสโก (ทองดีนอก). (2553). “การศึกษาวิเคราะห์สถานภาพและบทบาทของ 

สตรีที่ปรากฏในคัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิต 
วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

แม่ชี กฤษณา รักษาโฉม. (2551). “การศึกษาปัญหาเรื่องการเสื่อมสูญของภิกษุณีสงฆ์ใน 
พระพุทธศาสนาเถรวาท”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย :  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ปกรณ์ สิงห์สุริยา. ผศ.ดร. (2555). “การตีความและอธิบายพระพุทธศาสนาด้วยกรอบความคิด 
ทางวิทยาศาสตร์ : กรณีศึกษา”. รายงานวิจัยโครงการวิจัยศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา :  
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

มนตรี สืบด้วง.  (2549). “ครุธรรมกับความเป็นพุทธพจน์”. สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎี 
บัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วีรชาติ น่ิมอนงค์. ดร. (2552). “การศึกษาวิเคราะห์ทฤษฎีอรรถปริวรรตศาสตร์ในคัมภีร์ 
พระพุทธศาสนาเถรวาท”. รายงานวิจัย. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬา 
ลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

 


