
วจนโวหารเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ไทย 
Thai Monks’ Rhetoric for Buddhism Propagate 

 
พระมหาชูชาติ จิรสุทฺโธ (ธรรมมุทิศ) Phramaha Chuchai Cirasuttho (Dhammutis) 

นักวิชาการอิสระ, วัดหงส์รัตนาราม 
Independent Scholar, Wat hongrattanaram 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการน้ีศึกษาเร่ือง วจนโวหารเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์
ไทย มีจุดมุ่ งหมายในการวิจัย คือ  วาจาหรือวจนโวหารมีความสำคัญ ต่อการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาอย่างไร วิธีการวิจัยเป็นการวิจัยเอกสารและใช้วิธีเชิงพรรณนา โดยวิเคราะห์
เน้ือหาจากพระไตรปิฎก เป็นหลัก  
 จากการศึกษาพบว่า การใช้วาจาหรือวจนโวหารในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาต้อง
คำนึงถึงองค์ประกอบหลักทั้ง 4 ประการ คือ ผู้พูด(ผู้ส่งสาร) สาร ช่องทาง ผู้ฟัง(ผู้รับสาร) ซึ่ง
องค์ประกอบต้องสอดคล้องและเอ้ือประโยชน์ต่อกันจึงจะประสบผลสำเร็จได้ วาจาหรือวจน
โวหารเป็นสิ่งสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาข้ึนอยู่กับว่าผู้พูด(ผู้ส่งสาร) จะเลือกใช้วิธีการ
ใด ความสำคัญของวาจาอยู่ที่ว่า (ผู้พูด)ผู้ส่งสาร น้ันใช้ความระมัดระวังในการใช้คําพูดมากน้อย
เพียงใดพูดด้วยเจตนาที่เป็นกุศล (เจตนาดี) หรืออกุศล (เจตนาไม่ดี) 
 หากพูดดีการใช้วาจาที่ดีเป็นสัมมาวาจา พูดในส่ิงที่เป็นประโยชน์ต่อตนเอง ผู้อ่ืนและ
สังคมย่อมนำประโยชน์สุขมาให้ หากพูดช่ัวหรือการใช้วาจาที่ไม่ดีย่อมนําซึ่งความเดือดร้อนมาสู่
ตัวเองและสังคม ซึ่งอาจก่อให้เกิดวิกฤติการณ์ต่างๆ จนกระทบต่อการดำเนินชีวิตต่อสังคม
ส่วนรวมได้  
คำสำคัญ: วจนโวหาร, การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
  
Abstract 

This thematic paper entitled “Thai Monks’ Rhetoric for Buddhism 
Propagate” has two objectives: to study how important of rhetoric for Buddhism 
propagate. The method of the research is the documental research and the 



70  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

descriptive method of the research in the form by analyzing the essence from 
the Three Baskets. 
 The research findings were rhetoric for Buddhism propagate consists 4 
key elements; Source, Message, Channel and Receiver. All element has to 
promote in harmony. The essence of the Rhetoric for Buddhism propagates 
upon the degree of take care of the source to select the verbal.  
 He speaks with charity and right speech; therefore, they will be 
beneficial rhetoric. On the contrary, the wrong speech will bring the trouble to 
oneself and social; moreover, the crisis which affect to the people are 
happened. 
Keywords: Rhetoric, Buddhism Propagate 
 
บทนำ 
 การดำเนินชีวิตในสังคมปัจจุบันต้องอยู่ท่ามกลางการแข่งขันทั้งในด้านเศรษฐกิจสังคม 
และปัญหาสิ่งแวดล้อม เกิดระบบแข่งขันในผลประโยชน์ต่างๆ ก่อให้เกิดการเอารัดเอาเปรียบใน
สังคม  ทำให้ค่านิยมที่ดีงามเปล่ียนแปลงไปก่อให้เกิดแรงผลักดันเพ่ือสนองความต้องการทาง
วัตถุมีการเบียดเบียนกันทั้งทางตรงและทางอ้อม สิ่งที่สำคัญในการแก้ไขปัญหาในปัจจุบันให้
ประสบผลสำเร็จ คือ การสื่อสาร หมายถึง การพูดหรือการใช้วาจาเพ่ือการสื่อสารในการ
ถ่ายทอดข้อมูลหรือข้อเท็จจริงที่ถูกต้องในการพัฒนาหรือแก้ไขปัญหาต่าง ๆ แม้ในทาง
พระพุทธศาสนาการใช้คำพูดหรือวาจาที่ถูกต้องเหมาะสมตามกาลเทศะมีส่วนสำคัญในการเผย
แผ่พระพุทธศาสนา  
 หัวใจหลักของพระพุทธศาสนา คือ การไม่ทําบาปทั้งปวง การทํากุศลการทําจิตของ
ตนให้ผ่องแผ้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/183/90) พระพุทธองค์ ได้ทรงวางเป็นหลักปฏิบัติ
สําหรับพุทธศาสนิกชน การไม่ทําบาปทั้งปวง หมายถึง เว้นจากทุจริต คือ ความประพฤติช่ัวด้วย
กาย วาจา ใจ  ยังกุศลให้ถึงพร้อม หมายถึง ประกอบสุจริต คือ ประพฤติชอบด้วยกาย วาจา ใจ 
และทําใจของตนให้ผ่องใส หมายถึง ทําใจของตนให้หมดจดจากเคร่ืองเศร้าหมองใจ มีโลภ โกรธ 
หลง เป็นต้น (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548) 
 ดังน้ันการใช้วาจาในการสื่อสารนับเป็นหัวใจสําคัญของมนุษย์ ในการอยู่ร่วมกันใน
สังคม ทั้งน้ีเพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการอยู่ร่วมกันโดยเฉพาะอย่างย่ิงประโยชน์ในการ
สื่อสาร ตามหลักการของพระพุทธศาสนาการพูดย่อมนํามาซึ่งความสงบสุขมาสู่สังคมได้ การใช้
วาจาก็เป็นองค์ประกอบหน่ึงที่เป็นเครื่องมือในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพ่ือให้เกิดความ



71 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 1 (January - June 2018) 

เข้าใจในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า จนเกิดศรัทธาและปฏิบัติตามเพ่ือสืบทอด
พระพุทธศาสนา แต่การใช้วาจาน้ันมีหลายลักษณะด้วยกัน ด้วยเหตุน้ีผู้วิจัยจึงต้องการศึกษาว่า 
วาจามีความสำคัญต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างไร 
 
ความหมาย องค์ประกอบ วาจาหรือวจนโวหารท่ีปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  
 2.1 ความหมายของวาจาหรือวจนโวหาร 
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2552 ได้ให้ความหมายของวาจาไว้ว่า วาจา 
หมายถึง คำพูด เสียง ภาษา ที่ใช้ในการสื่อสารระหว่างผู้ฟังและผู้พูด (ราชบัณฑิตยสถาน, 
2546)  หรือ วจน หมายถึง คำพูด ถ้อยคำที่ใช้ในการสื่อสาร และโวหาร หมายถึง การใช้ถ้อยคำ
อย่างมีช้ันเชิง เป็นการแสดงข้อความ มีความหมายแจ่มแจ้ง เหมาะสมน่าฟัง สรุปได้ว่า วจน
โวหาร หมายถึง การใช้คำพูดหรือถ้อยคำอย่างมีช้ันเชิง ที่เรียบเรียงอย่างดี มีขั้นตอน วิธีการ 
และมีการสื่อสารได้อย่างชัดเจนเป็นการแสดงข้อความหรือสื่อที่ผู้พูดต้องการให้ผู้ฟังรับรู้ในสิ่งที่
ผู้พูดได้สื่อออกไปได้ตรงตามวัตถุประสงค์ 

 ภาษา แบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ ภาษาพูดและภาษาเขียน ภาษาพูดเป็นภาษาที่
ประชาชนท่ัวไปใช้สื่อสาร ภาษาเขียนเป็นภาษาที่ได้รับการกลั่นกรองมากย่ิงขึ้นไป เป็นภาษา
ของบุคคลท่ีได้รับการศึกษามาแล้ว เมื่อการสื่อสารมีการพัฒนามากขึ้นจึงมีผู้วิเคราะห์สารหรือ
ตัวภาษาว่าน่าจะแบ่งได้เป็น 2 ลักษณะ คือ วัจนภาษา ภาษาที่ใช้ถ้อยคำ ได้แก่ คำพูดที่ตกลง
ร่วมกันใช้ในสังคม มีระบบระเบียบ มีหลักเกณฑ์ทางภาษาและไวยากรณ์ และอวัจนภาษาหรือ
ภาษาที่ไม่ใช้ถ้อยคำอันได้แก่ รูปภาพ สัญลักษณ์ ท่าทาง การแสดงออกทางมือ เป็นต้น 
(ทินวัฒน์ มฤคพิทักษ์, 2525)  เพ่ือถ่ายทอดความรู้ ประสบการณ์และความต้องการจากผู้พูด
ไปสู่ผู้ฟังให้ได้ผลตรงตามความมุ่งหมายของผู้พูด  

 สรุปได้ว่า ความหมายของวาจาหรือวจนโวหาร เป็นการถ่ายทอดความคิด ความรู้สึก
หรือประสบการณ์ของผู้พูด(ผู้ส่งสาร)ไปสู่ผู้ฟัง(ผู้รับสาร) โดยอาศัยถ้อยคำและน้ำเสียงในการสื่อ
ความหมายในลักษณะของวัจนภาษา คือ ภาษาที่ใช้ถ้อยคำ ได้แก่ คำพูดที่ใช้ในการสื่อสาร
ข้อมูลข่าวสารหรือข้อตกลงร่วมกันในสังคม และอวัจนภาษา คือ ภาษาที่ไม่ต้องใช้ถ้อยคำอาจ
เป็นภาษามือ สัญลักษณ์ หรือรูปภาพต่าง ๆ เพ่ือให้ผู้ฟัง(ผู้รับสาร) รับรู้สื่อหรือความคิดของผู้พูด
(ผู้ส่งสาร)ได้ตรงตามเป้าหมาย 
 2.2 องค์ประกอบของการใช้วาจาหรือวจนโวหาร 
  การใช้วาจาเป็นกระบวนการสื่อสารที่นับว่าสำคัญที่สุด ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบ
ดังน้ี ได้แก่ 1. ผู้พูด หรือผู้ส่งสาร (Source) คือ บุคคลที่จะทำให้การพูดประสบความสำเร็จ ผู้



72  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

พูดที่ดีนอกจากจะมีบุคลิกภาพท่ีเหมาะสมแล้ว ต้องมีความสามารถในการถ่ายทอดความรู้และ
ประสบการณ์ไปยังผู้ฟัง(ผู้รับสาร)ได้ตรงตามเป้าหมายที่ได้วางไว้  2. ผู้ฟัง หรือผู้รับสาร 
(Receiver) คือ บุคคลเพียงคนเดียว หลายคน หรือกลุ่มคนก็ได้ ผู้ฟังที่ดีจะต้องรู้ว่าผู้พูดพูดถึง
อะไร มีหมายความว่าอย่างไร และน่าเช่ือถือมากน้อยแค่ไหน รวมทั้งต้องสามารถวิเคราะห์ได้ว่า
การพูดครั้งน้ัน ๆ มีความสมบูรณ์หรือไม่เพียงใด 3. สาร (Message) หมายถึง ข่าวสารหรือ
ข้อมูลที่ผู้พูด(ผู้ส่งสาร) ส่งไปยังผู้ฟัง(ผู้รับสาร) โดยผ่านทางประสาทสัมผัส การพูดจะบรรลุ
จุดประสงค์หรือไม่น้ันจะต้องขึ้นอยู่กับเน้ือหาความถูกต้องของสารหรือข้อมูล 4. ช่องทาง 
(Channel) หมายถึง สื่อหรือสิ่งที่ช่วยถ่ายทอดความรู้ ความคิดและประสบการณ์ของผู้พูด(ผู้ส่ง
สาร) ไปยังผู้ฟัง(รับสาร) ต้องชัดเจนตรงกับความหมายตรงกับเรื่องที่ต้องการจะสื่อสาร (ฉัตร
วรุณ ตันนะรัตน์, 2519)  
 สรุปได้ว่า องค์ประกอบของการพูดหรือการใช้วาจาประกอบด้วย 4 องค์ประกอบ คือ 
ผู้พูด(ผู้ส่งสาร) ผู้ฟัง(ผู้รับสาร) สาร ช่องทาง ซึ่งมีส่วนสำคัญในการสื่อสาร เช่น ถ้าผู้พูด(ผู้ส่งสาร) 
พูดดี การพูดก็จะประสบผลตามความมุ่งหมาย แต่ถ้าองค์ประกอบใดบกพร่องก็จะกลายเป็น
อุปสรรคและทำให้การพูดน้ันล้มเหลวได้ การพูดเป็นกระบวนการสื่อสารท่ีนับว่าสำคัญที่สุด
เพราะทำให้ผู้พูด(ผู้ส่งสาร) กับผู้ฟัง(ผู้รับสาร) เกิดความเข้าใจตรงกัน  
 2.3 วาจาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  
  2.3.1 วาจา ที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก เช่น การละเมิดพระวินัยของพระภิกษุด้
วย วาจา ที่ เรียกว่า สังฆาทิเสสสิกขาบท ความว่า อน่ึง ภิกษุใดรูปเดียวสําเร็จการน่ังในที่ลับ
สองต่อสองกับมาตุคาม คือ ในอาสนะกําบัง แต่เป็นสถานท่ีพอจะพูดเก้ียวมาตุคามด้วยวาจาช่ัว
หยาบได้ อุบาสิกามีวาจาเช่ือถือได้ได้เห็นภิกษุน่ังกับมาตุคามน้ันแล้วกล่าวโทษด้วยอาบัติอย่าง
ใดอย่างหน่ึง พึงถูกปรับด้วยอาบัติอย่างใดอย่างหน่ึง บรรดาอาบัติ 2 อย่าง คือ สังฆาทิเสส หรือ
ปาจิตตีย์ อีกอย่างหน่ึง อุบาสิกาผู้มีวาจาเช่ือถือได้น้ันกล่าวโทษด้วยอาบัติใด ภิกษุน้ันพึงถูกปรับ
ด้วยอาบัติน้ัน อาบัติน้ีช่ือ อนิยต (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/453/480)  เกิดจากเหตุการณ์ที่
พระภิกษุน่ังในที่ลับตากับอุบาสิกาซึ่งเป็นการละเมิดพระวินัย   
  2.3.2 คําว่า วาจา ที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก มี 2 ประเด็นหลัก คือ  
  1) วาจาที่ใช้สื่อสารกันทั่วไป เช่น ในอมราวิกเขปวาทะ หมายถึง ลัทธิที่มี
ความเห็นหลบเลี่ยงไม่แน่นอนว่าใช่หรือไม่ใช่ เป็นความเห็นที่ลื่นไหลจับได้ยากเหมือนปลาไหล 
(พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล/61/106)  ความเห็นหลบเลี่ยง ไม่แน่นอน “ภิกษุทั้งหลาย มี
สมณพราหมณ์พวกหน่ึงมีวาทะหลบเลี่ยงไม่แน่นอนพอถูกถามปัญหาในประเด็นน้ัน ๆ ย่อม
กล่าวหลบเล่ียงไม่แน่นอนด้วยมูลเหตุ  4 อย่าง  ก็สมณพราหมณ์ผู้เจริญเหล่าน้ันอาศัยอะไร
ปรารภอะไรจึงมีวาทะหลบเล่ียง” “สิ่งน้ีเป็นกุศลก็หามิได้  เป็นอกุศลก็หามิได้” เน่ืองสมณะ



73 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 1 (January - June 2018) 

หรือพราหมณ์บางคนในโลกนี้ไม่รู้ชัด ตามความเป็นจริงว่า  “สิ่งน้ีเป็นกุศลหรือเป็นอกุศล” หาก 
คำตอบก็จะเป็นเท็จ คำเท็จน้ันจะนำความเดือดร้อนซึ่งจะนำอันตราย ดังน้ันจึงตอบว่า “สิ่งน้ี
เป็นกุศลก็หามิได้  เป็นอกุศลก็หามิได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 9/61/24)  เพราะกลัวและ
รังเกียจการกล่าวเท็จ  เมื่อถูกถามปัญหาในประเด็นน้ัน  ๆ  จึงกล่าวหลบเลี่ยงไม่แน่นอน  
  2) วาจาที่ เป ็นวจีกรรม เช่น “ภิกษุทั้งหลาย วาจาที่ประกอบด้วยองค์ ๔ 
ประการ เป็นสุภาษิต ไม่เป็นทุพภาษิต ไม่มีโทษ และวิญญูชนทั้งหลายไม่ติเตียน” วาจาที่
ประกอบด้วยองค์ ๔ ประการ อะไรบ้าง คือ ภิกษุทั้งหลาย วาจาที่ประกอบด้วยองค์ ๔ ประการ
น้ีแล เป็นสุภาษิต ไม่เป็น ทุพภาษิต ไม่มีโทษ และวิญญูชนทั้งหลายไม่ติเตียน” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 15/738/229) 
  2.3.3 พระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี ได้แสดงความหมายของการสื่อภาษาทาง
วาจา ดังน้ี รูปที่เป็นวจีวิญญัติ น้ันเป็นไฉน การพูด การเปล่งวาจา การเจรจา การกล่าว การป่
าวร้อง การโฆษณา วาจาวจีเภท แห่งบุคคลผู้มีจิตเป็นกุศล มีจิตเป็นอกุศล น้ีเรียกว่า วาจา การ
แสดงให้รู้ความหมาย กิริยาที่แสดงให้รู้ความหมาย ภาวะที่แสดงให้รู้ความหมาย ด้วยวาจาน้ัน 
รูปน้ี ช่ือว่าเป็น วจีวิญญัติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 34/635/203)  
 สรุปได้ว่า วาจาที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกเป็นเรื่องการละเมิดวินัยของพระภิกษุน้ัน 
พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติวินัยหลังจากเกิดเหตุการณ์การละเมิดของพระภิกษุ วาจาที่ปรากฏใน
พระสุตตันตปิฏก ส่วนมากการแสดงออกทางวาจาด้วยคำพูดที่เป็นกุศลและคําพูดที่เป็นอกุศล 
เป็นประโยชน์ หรือมีโทษน้ันขึ้นอยู่กับศีลธรรมจริยธรรมของผู้พูด(ผู้ส่งสาร) วาจาที่มีเจตนาที่จะ
พูดหรือมีเจตนาที่จะงดเว้นการพูดด้วยถ้อยคําที่เป็นกุศลหรืออกุศล วาจาที่เป็นกุศลจะก่อให้เกิด
ความสุข ส่วนวาจาที่เป็นอกุศลจะก่อให้เกิดความทุกข์และความเดือดร้อนแก่ตนเองและผู้อ่ืน 
แต่ตามหลักทางพระพุทธศาสนาพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงถึงวาจาที่เป็นกุศลซึ่งก่อให้เกิด
ประโยชน์และความสุขต่อตนเองและสังคม 
 2.4 ลักษณะของวาจาที่เป็นถ้อยคำในพระพุทธศาสนา 
 ลักษณะของวาจาที่ เป ็นถ ้อยคําในพระพุทธศาสนา รูปศัพท ์วาจาว่าเป ็นที่รู ้กัน
โดยทั่วไปว่า คือ คําพูด เป็นสื่อในการถ่ายทอดความรู้สึกนึกคิดของบุคคลให้ผู้อ่ืนได้รับรู้ความคิด
ของตนลักษณะ ของวาจาที่เป็นคําพูดในพระพุทธศาสนามีอยู่ 2 ลักษณะคือ วาจาที่เป็นสุภาษิต 
และวาจาที่เป็นทุพภาษิต  
 2.4.1) วาจาสุภาษิต ในการสอนหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาจะให ้ประสบ
ความสําเร็จได้น้ันต้องอาศัยคุณสมบัติในตัวของผู้สอนด้วย เช่น พระพุทธเจ้าทรงมีพระสุรเสียงที่ 
โน้มน้าวจิตใจ พระสุรเสียงไพเราะและตรัสด้วยวาจาสุภาพสละสลวย “พระสมณโคดม มีพระ
วาจาไพเราะ รู้จัก ตรัสถ้อยคําได้งดงาม มีพระวาจาสุภาพ สละสลวย ไม่มีโทษ ยังผู้ฟังให้เข้าใจ



74  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

เน้ือความได้ชัดแจ้ง” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 13/425/434) พระพุทธเจ้าทรงเป็นต้นแบบของ
การใช้วาจาที่เป็นถ้อยคํา โดยมีลักษณะของวาจาดังน้ี 1.วาจาไพเราะ  2.วาจางดงาม 3. วาจา
สุภาพ 4. วาจาสละสลวย 5. วาจาไม่มีโทษ   
 2.4.2 วาจาทุพภาษิต องค์ประกอบของวาจาทุพภาษิต มีดังน้ี คือ วาจาที่กล่าวไม่ถูก
กาล เป็นวาจาที่กล่าวเป็นเท็จ เป็นวาจาที่กล่าวไม่อ่อนหวาน เป็นวาจาที่กล่าวหาประโยชน์มิได้ 
เป็น วาจาที่กล่าวไร้เมตตาจิตเป็นวาจามีโทษ พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่า ภิกษุทั้งหลาย บุคคล 3 
จําพวกน้ี มีปรากฏอยู่ในโลก 3 จําพวก คือ บุคคลผู้พูดภาษาคูถ บุคคลผู้พูดภาษาดอกไม้ บุคคล
ผู้พูดภาษาน้ำผึ้ง บุคคลผู้พูดภาษาคูถ คือ บุคคลที่กล่าวเท็จทั้งที่รู้เพราะตนเป็นเหตุบ้าง เพราะ
บุคคลอ่ืนเป ็นเหตุบ ้าง เพราะเหตุคือ เห็นแก ่อามิสเล็กน ้อย (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
20/28/177-178) 
 สรุปได้ว่า ลักษณะของวาจาที่เป็นถ้อยคำในพระพุทธศาสนา มี 2 ลักษณะ คือ 1.วาจา
ที่เป็นสุภาษิต มีลักษณะของวาจาที่ไพเราะงดงาม สุภาพสละสลวย เป็นวาจาที่ไม่มีโทษและยัง
ตระหนักถึงเน้ือหาของเรื่องที่ถูกต้องและถูกกาละเทศะ 2.วาจาทุพภาษิต มีลักษณะเป็นวาจาท่ี
ไม่ถูกกาล วาจาที่กล่าวเท็จ วาจาที่ไม่อ่อนหวาน วาจาที่หาประโยชน์มิได้ เป็นวาจาที่มีโทษ  
 2.5 ความสำคัญของวาจา 
 การดำเนินชีวิตในสังคมจะมีความสุขได้ต้องอาศัยหลักการปฏิบัติทางกายกรรม 
วจีกรรม มโนกรรมที่ เป็นกุศลร่วมกัน การดำเนินชีวิตของปุถุชนผู ้อยู ่ในโลกียวิสัยน้ันพึง
อาศัยอัตถประโยชน์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 31/5/550)  คือ การสร้างสรรค์ประโยชน์สุขให้
เกิดขึ้นด ้วยหลัก 3 ประการ ได ้แก ่ ประโยชน ์ตน ประโยชน ์ผู ้อ่ืน และประโยชน ์สังคม 
ความสำคัญของวาจาในพระพุทธศาสนา ได้แก่ วาจาที่เป็นถ้อยคำมีความสำคัญในการสื่อ
ความหมายของสารจากผู้พูด(ผู้ส่งสาร) ไปยังผู้ฟัง(ผู้รับสาร) ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาและ
สืบทอดพระพุทธศาสนา วาจาถ้อยคำที่เป็นวาจาสุภาษิตเป็นวาจาที่ไพเราะ งดงาม สุภาพ 
ถ้อยคำสละสลวยและไม่มีโทษ มีประโยชน์ต่อตัวผู้พูดเอง การใช้วาจาที่ไม่ดี คือ การพูดที่ไม่
ก่อให้เกิดประโยชน์แก่ผู้พูดเอง ผู้อ่ืน และไม่เป็นประโยชน์ต่อสังคม เช่น วาจาที่ทำให้แตกความ
สามัคคี “ชนเหล่าอ่ืน (ผู้สร้างความแตกแยก) ไม่รู้ชัดว่า  ‘พวกเรากําลังย่อยยับ ณ ที่น้ี’ ส่วนชน 
เหล่าใด (บัณฑิต) ในหมู่น้ันรู้ชัดความมุ่งร้ายกันย่อมระงับ เพราะการปฏิบัติของชนเหล่าน้ัน” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/6/25) 
 สรุปได้ว่า ความสำคัญของวาจาอยู่ที่ว่าผู้พูด(ผู้ส่งสาร) น้ันใช้ความระมัดระวังในคําพูด 
หรือวาจาเพียงใด พูดด้วยเจตนาที่เป็นกุศลหรืออกุศล พูดดีหรือพูดช่ัวเพราะว่าการพูดช่ัวย่อม
นํา ความเกลียดชัง ความทุกข์ ความเดือดร้อนมาสู ่ตัวเองผู้ อ่ืนและสังคม อาจก่อให้เกิด
วิกฤติการณ์ต่างๆ จนยากแก่การแก้ไขได้ ส่วนการพูดดีย่อมมีคนนิยมชมชอบนับถือให้ความ



75 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 1 (January - June 2018) 

ช่วยเหลือและปฏิบัติตามก่อให้เกิดความสามัคคีในหมู่คณะนํามาซึ่งประโยชน์และความสุขมาให้
ทั้งต่อตนเองผู้อ่ืนและสังคม 
 
การใช้วาจาหรือวจนโวหารในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 3.1 ความหมายของการเผยแผ่  
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ได้ให้คำจำกัดความ คำว่า “เผยแผ่” 
หมายถึง ทำให้ขยายออกไป, ขยายออกไป เช่น เผยแผ่พระศาสนา และหากใช้กับคำว่า 
“เผยแพร่” หมายถึง โฆษณาให้แพร่หลาย เช่น เผยแพร่ความรู้ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2555) หรือการเปิดเผยสิ่งที่ดีงามท่ีคนยังไม่เห็นให้ได้รู้ได้เห็นทั่วกัน
มักใช้กับสิ่งที่เป็นนามธรรมเช่น แผ่เมตตา แผ่ความสุข ช่วยเหลือเผื่อแผ่ เป็นต้น 
 การเผยแผ่พระพุทธศาสนา คำว่า “เผยแผ่” จึงมุ่งไปท่ีเปิดเผยหลักธรรมให้ปรากฏแก่
ชาวโลก โดยเร่ิมจากการศึกษาหลักการและวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นหน้าที่โดยตรง
ของศาสนทายาทและพุทธบริษัททั้งหลาย เมื่อจะต้องทำหน้าที่ เผยแผ่พุทธธรรมก็ควร
ดำเนินการภายใต้หลักการและวิธีการท่ีพระพุทธเจ้าทรงให้แนวทางไว้ (คณาจารย์มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2555) 

 3.2 ความสำคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  
 หลังจากพระพุทธองค์ได้ทรงตรัสรู้แล้ว ได้ทรงคำนึงการที่จะทรงแสดงธรรมเพ่ือโปรด
สัตว์ให้หลุดพ้นจากบ่วงทุกข์ทั้งปวง ทรงตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุมนุษย์แตกต่างจากสัตว์ทั้งปวง
มนุษย์เป็นเวไนยสัตว์ คือ เป็นสัตว์ที่สอนได้ อย่างไรก็ตามระดับของความแตกต่างในความ
พร้อมทางด้านสติ ปัญญา ความรู้ ความสามารถ พระองค์จึงได้ทรงพิจารณาเวไนยสัตว์เปรียบ
ด้วยดอกบัว 3  ประเภท  คือ บัวใต้น้ำ บัวเสมอน้ำ และบัวเหนือน้ำ ที่มีความแตกต่างกัน 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/9/14)  เมื่อทรงพิจารณาแล้วได้ทรงมีวิธีการและหลักการในการ
สื่อสารเพื่อเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยคร้ังแรกได้ส่งพระอรหันต์สาวก 60 รูป ไปช่วยประกาศ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา ครั้งที่ 2 เมื่อวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 3 หรือวันจาตุรงคสันนิบาต ที่มีพระ
อรหนัตส์าวก 1,250 รูป มาประชุมโดยพร้อมกันที่เวฬุวันมหาวิหาร ในครั้งน้ันพระพุทธองค์ได้
ทรงประทานหลักคำสอนที่เรียกว่า โอวาทปาติโมกข์ เพ่ือให้พระสงฆ์นำไปเผยแผ่แก่ประชาชน 
โดยทรงใช้สื่อบุคคลและทรงเน้นคุณสมบัติของนักเผยแผ่โดยประกาศหลักการว่า “ขันติ คือ 
ความอดกล้ันเป็นตบะอย่างย่ิง” (สุรีย์ มีกิจผล, 2541) วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนามีหลักการ
และหลักปฏิบัติที่แตกต่างกันไปตามแต่สถานการณ์และบุคคลที่พระพุทธเจ้าทรงเลือกสั่งสอน 
(พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2531)  



76  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

 สรุปได้ว่า ความสำคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้แก่ 1) เป็นการเปิดเผยหลัก
สัจธรรมให้แก่ชาวโลก ทำให้ทราบข่าวสารที่มีคุณค่าและเป็นประโยชน์สำหรับชีวิต 2) เป็นการ
พัฒนาชีวิตด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 3) เป็นการแนะการปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงความหลุด
พ้นจากความทุกข์ทั้งปวงกระตุ้นให้เกิดการประพฤติที่ถูกต้อง 4) เป็นการช่วยเหลือชาวโลกทั้ง
ปวงโดยไม่เลือกช้ันวรรณะ 5) เป็นการรักษาและสืบทอดพระพุทธศาสนาเกิดความศรัทธา
เลื่อมใส 
 3.3 คุณสมบัติของผู้พูด(ผู้ส่งสาร)หรือนักเผยแผ่  
 การส่ือสารเพ่ือเผยแผ่หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา จะเป็นการสื่อสารรูปแบบใดก็
ตามสิ่งที่สำคัญ คือ ตัวของผู้พูด(ผู้ส่งสาร) เน่ืองจากพระพุทธศาสนาถือว่าผู้พูด(ผู้ส่งสาร) กับ
ผู้ฟัง(ผู้รับสาร) น้ันมีความสัมพันธ์กันในฐานะกัลยาณมิตร นักเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ดีจึงมี
ลักษณะคุณสมบัติซึ่งเป็นองค์คุณของกัลยาณมิตร ดังน้ี  
 1) ปิโย เป็นที่รักเป็นที่พอใจ คือ เข้าถึงจิตใจ สร้างความรู้สึกสนิทสนม เป็นกันเอง ชวน
ให้ผู้ฟังอยากสนใจที่จะซักถาม  
 2) ครุ เป็นที่เคารพ คือ มีความประพฤติเหมาะแก่ฐานะ ชวนให้เกิดความอบอุ่นใจ เป็น
ที่พ่ึงได้อย่างปลอดภัย  
 3) ภาวนีโย เป็นที่ยกย่อง คือ มีความรู้จริง ทรงภูมิปัญญาแท้จริงและเป็นผู้ฝึกฝน
ปรับปรุงตนเองอยู่เสมอเป็นที่ยกย่องน่าเอาอย่างทำให้ผู้ฟังเกิดศรัทธาในการปฏิบัติตาม  
 4) วตฺตา เป็นนักพูดโดยอาจจะเลือกใช้วิธีการเผยแผ่ในรูปแบบต่าง ๆ เพ่ืออธิบายให้
ผู้ฟังเข้าใจ  
 5) วจนกฺขโม เป็นผู้อดทนต่อถ้อยคำ คือ พร้อมที่จะรับฟังคำไต่ถาม คำล่วงเกิน คำ
ตักเตือน วิพากษ์วิจารณ์ต่าง ๆ แม้บางครั้งอาจถูกต่อต้านจากบุคคลภายนอกหรือต่างลัทธิ 
 6) คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา เป็นผู้พูดคำที่ลึกซึ้งให้ผู้ฟังเข้าใจได้ง่ายจะต้องมีความรู้ใน
ศาสตร์หลายๆ อย่างและเลือกใช้วิธีเผยแผ่ในรูปแบบต่าง ๆ เพ่ือให้เหมาะสมกับผู้ฟัง เพ่ือให้เกิด
ศรัทธาและยอมปฏิบัติตาม  
 7) โน จฏฺฐาเน นิโยชเย ไม่ชักนำในอฐานะ ไม่ชักนำให้ผู้ฟังเดินผิดทางไปนอกจากพุทธ
พจน์ต้องรู้จักชักจูงแนะนำในทางที่ถูกที่ควร (พระไตรปิฎกภาษาไทย 23/37/57) 
 สรุปได้ว่า ในการเผยแผ่เพ่ือสืบทอดพระพุทธศาสนา สิ่งที่สำคัญที่สุด คือ ผู้พูด(ผู้ส่ง
สาร)ที่ดี ต้องมีลักษณะที่เป็นกัลยาณมิตร เป็นที่รัก เป็นที่ยอมรับของผู้ฟัง(ผู้รับสาร) สามารถ
เลือกวิธีการพูดและรูปแบบในการเผยแผ่สื่อแก่ผู้ฟัง(ผู้รับสาร) ได้อย่างเหมาะสม มีความอดทน
ต่อการซักถามหรือการล่วงเกินต่าง ๆ จากผู้ฟัง(ผู้รับสาร) ชักนำให้ปฏิบัติตามแนวทางของ
พระพุทธศาสนาด้วยความเมตตากรุณาตามกำลังสติปัญญาของผู้ฟัง(ผู้รับสาร) เน้ือหาสาระที่พูด



77 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 1 (January - June 2018) 

ต้องเป็นเรื่องจริงเหมาะสมกับกาลเวลาเป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม เพ่ือให้เกิดความเข้าใจในสาร
และสำเร็จตามเป้าหมายที่วางไว้  
 
กรณีศึกษาพระสงฆ์ที่ใช้วจนโวหารในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 4.1 พระมหาสมปอง ตาลปุตฺโต (นครไธสง) พระนักเทศน์ช่ือดังที่เป็นที่รู้จักกันอย่าง
กว้างขวางปัจจุบันจำพรรษาที่วัดสร้อยทอง (พระอารามหลวง) กรุงเทพมหานคร ท่านเป็นพระผู้
เผยแผ่พระพุทธศาสนาสมัยใหม่และเป็นนักเขียนที่ผลิตผลงานและหนังสือที่เก่ียวกับหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนาออกมาอย่างต่อเน่ือง กิจกรรมในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของท่านมี
หลายช่องทางด้วยกัน ได้แก่ สื่อทางโทรทัศน์ โดยพระวิทยากรประจำรายการ เช่น รายการ
ธรรมะเดลิเวอรี่ ทุกวันศุกร์ 18.00 น. ช่อง 3 รายการหลวงพ่ีมาแล้ว ทุกวันจันทร์-ศุกร์ 09.50 
น. ช่อง 3 ทางสื่อต่างๆ ได้แก่ วีซีดี "ธรรมะเดลิเวอรี่", หนังสือ "ธรรมเดลิเวอรี่" เล่ม 1-5 หนังสือ 
"ธรรมะเดลิเวอร่ี ฉบับอมย้ิมอ่ิมใจ" หนังสือ "สุขกันเถอะโยม เล่ม 1.2 เป็นต้น นอกจากน้ัน พระ
มหาสมปอง ตาลปุตฺโต ยังเป็นพระวิทยากรในการบรรยายพิเศษสถาบันการศึกษา หน่วยงาน
ภาครัฐและภาคเอกชนต่าง ๆ (พระมหาสมปอง ตาลปุตฺโต, 2560) 
 การใช้ภาษาในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ในระยะเริ่มแรกกลยุทธ์ในการเผยแผ่ธรรมะ
ของพระมหาสมปองเป็นการสื่อสารแบบปากต่อปาก ในระยะหลังจึงได้นำเอาแนวคิดสมัยใหม่
ในรูปแบบของทอล์กโชว์เข้ามาใช้ โดยกลุ่มเป้าหมายเป็นเด็กและวัยรุ่นที่กำลังศึกษาอยู่ใน
ระดับประถมและมัธยม  เป็นรูปแบบการสนทนาในหัวข้อที่หลากหลาย มีการแทรกหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนาและการซักถามผู้เข้าร่วมรายการ ใช้ภาษาที่ทันสมัย ทันสถานการณ์ใน
ปัจจุบัน บางครั้งใช้ภาษาวัยรุ่นแบบอินเทรนด์ อ้างช่ือดาราวัยรุ่นเกาหลีที่วัยรุ่นช่ืนชอบ บางครั้ง
ใช้ภาษาที่ลึกซึ้งกินใจ หรือที่เรียกว่า คำคม ซึ่งพูดในลักษณะเชิงบวกสร้างสรรค์สังคม และ
กิจกรรมธรรมะดิลิเวอรี่ ได้จัดแสดงธรรมตามโรงเรียนต่าง ๆ ซึ่งได้รับความนิยมอย่างมากเป็น
รูปแบบของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแบบใหม่ที่ไม่จำเป็นต้องอยู่วัดเป็นการแสดงธรรมถึง
สถานที่ของกลุ่มเป้าหมาย หรืออีกนัยหน่ึง “ธรรมะสัญจร”  
 4.2 พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี  ช่ือเมื่อแรกเกิด คือ วุฒิชัย บุญถึง หรือรู้จักกันดีในนาม 
ปากกา ว.วชิรเมธี  กิจกรรมในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา สื่อโทรทัศน์และวิทยุ เป็นวิทยากร
ประจำและวิทยากรพิเศษรายการโทรทัศน์ โดยการใช้ธรรมะประยุกต์ ช่อง 3, 5,7, 9, 11, Thai 
PBS, (WBTV) - ASTV -ช่อง TGN – ฯลฯ วิทยากรพิเศษทางรายการวิทยุ - รายการ “การ
เดินทางของความคิด” FM 96.5 - รายการครอบครัวข่าว FM 106.0 เป็นต้น สื่ออ่ืน ๆ ได้แก่ 
เป็นคอลัมนิสต์เขียนบทความธรรมะประยุกต์ในหนังสือพิมพ์ นิตยสารต่างๆ และเป็นพระ



78  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

วิทยากรบรรยายพิเศษ สถาบันการศึกษา หน่วยงานภาครัฐและภาคเอกชนต่างๆ และเป็นพระ
วิทยากรไปปาฐกถาธรรมการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในระดับนานาชาติ  
 การสื่อสารเพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนา ของท่าน ว. วชิรเมธี อยู่ภายใต้กรอบแนวคิด
การสื่อสารการตลาดเพ่ือสังคม ผ่านการใช้เครื่องมือการสื่อสารการตลาดเพื่อสนับสนุนการ
ดำเนินงานของสถาบันวิมุตตาลัย โดยมุ่งเน้นการพัฒนาเพ่ือสนองตอบความต้องการทางสังคม
ในด้านการศึกษา การเผยแผ่และการพัฒนาสังคม โดยการปรับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา
ให้เข้าใจง่ายใช้มาประยุกต์กับเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นและนำมาใช้ในชีวิตจริง โดยนำหลักปฏิบัติของ
แต่ละฝ่ายมาประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับสถานการณ์ของสังคมในแต่ละยุคสมัย เน่ืองจากได้มี
การวิวัฒนาการทั้งทางด้านสังคมและการสื่อสารทางด้านเทคโนโลยีที่เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็ว (ชิณญ์ ทรงอมรสิริ, 2555) 
 กระบวนการในการถ่ายทอดหนังสือธรรมะในส่วนของเน้ือหามีกระบวนการโดยเริ่มจาก
แรงบันดาลใจของผู้เขียนกลวิธีที่ใช้ในการถ่ายทอดหนังสือธรรมะ จำแนกได้ 2 ลักษณะ คือ (1) 
กลวิธีทางภาษา (2) กลวิธีการนำเสนอ โดยกลวิธีทางภาษาที่ใช้มากที่สุดสามอันดับแรก ได้แก่ 
การใช้คำสัมผัสคล้องจอง การใช้ภาพพจน์ประเภทอุปมา และการเล่นคำ ประเภทคำซ้ำ เป็นต้น 
ส่วนกลวิธีการนำเสนอที่ผู้เขียนใช้มากที่สุด ได้แก่ การยกตัวอย่างประเภทวาทะของบุคคล การ
ยกตัวอย่างประเภทพฤติกรรมหรือประสบการณ์ของบุคคลและการเปรียบเทียบตามลำดับโดย
ให้สอดคล้องกับบริบทของสังคม  
 4.3 ธรรมะอารมณ์ดี วัดยานนาวา 
 เครือข่ายธรรมะอารมณ์ดีเกิดขึ้นมาจากการรวมตัวของพระสงฆ์หนุ่มไฟแรง 3 รูป ซึ่งจำ
พรรษาอยู่กันคนละวัดแต่มีอุดมการณ์และความต้ังใจในการทำงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาแน่ว
แน่ ประกอบด้วย 1. พระมหาวีรพล วีรญาโณ 2. พระครูปลัดบัณฑิต อินฺทเมธี 3. พระมหา
มงคล วรธมฺมวาที โดยมีศูนย์กลางอยู่ที่วัดยานนาวา กรุงเทพฯ (ธรรมอารมณ์ดี, 2559)  โดยมี
พระพรหมวชิรญาณ วัดยานนาวากรุงเทพมหานคร เป็นผู้อํานวยการสถาบัน ฯ บทบาทของ
สถาบันฯ เป็นหน่วยงานส่งเสริมและสนับสนุนพระธรรมวิทยากรและการสร้างเครือข่ายพระ
ธรรมวิทยากรเพ่ือปฏิบัติศาสนกิจด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กำหนดยุทธศาสตร์ในการ
ดำเนินงาน และการส่งเสริมการปฏิบัติงานของพระธรรมวิทยากรให้มีประสิทธิภาพ 
 กิจกรรมในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา จัดกิจกรรมเข้าค่ายปฏิบัติธรรม ที่สอดคล้องกับ
การดำเนินการในวิธีชีวิตโดยการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมโดยนำหลักธรรมในศาสนามาเป็น
เครื่องมือในการพัฒนาจิตใจ โดยจัดหลักสูตรธรรมะอารมณ์ดี สำหรับเด็กและเยาวชน เช่น ค่าย
พุทธบุตร ธรรมะธิดา ค่ายธรรมะพลิกชีวิต ด้วยเศรษฐกิจพอเพียง ฯ สำหรับพนักงานรัฐและ
เอกชน ได้แก่ ใจสำราญ..งานสำเร็จ  ล้อมรักให้ครอบครัว...ล้อมรั้วให้องค์กร ฯ เป็นต้น สื่อวีดิ



79 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 1 (January - June 2018) 

ทัศน์ เช่น รายการคนค้นคน ตอน ครูเชาว์ โฆษณาเรื่อง บูชาคุณครู ของเซเว่นอีเลฟเว่น 
โฆษณา พ่อเป็นใบ้ ของบริษัทไทยประกันชีวิต ทั้งน้ีหากพูดถึงในหลวงก็จะใช้โฆษณา เด็กที่
เขียนจดหมายถึงในหลวง ที่ไม่ได้ติดแสตปม์ เป็นต้น (ธรรมะอารมณ์ดี, 2560) 
 ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ ธรรมะอารมณ์ดี วัดยานนาวา โดยใช้ภาษาในการ
สื่อสารที่ เป็นภาษาปัจจุ บันที่ประยุกต์หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ เหมาะสมกับ
กลุ่มเป้าหมายอันได้แก่ เด็กและเยาวชน พนักงานของรัฐและเอกชน กิจกรรมธรรมะอารมณ์ดี
สัญจร โดยมีทีมพระธรรมวิทยากรมีเครือข่ายทั่วประเทศ ซึ่งมีความรู้และประสบการณ์ต่างๆ 
กัน และมีความหลากหลายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ความย่ังยืนในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ธรรมะอารมณ์ดี วัดยานนาวา มีความย่ังยืนในการเผยแผ่หลักธรรมมากกว่า
เน่ืองจากมีกำหนดยุทธศาสตร์ชัดเจนโดยแบ่งกลุ่มเป้าหมายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มี
แนวทางในการปรับปรุงเน้ือหาให้เข้ากับสถานการณ์ความต้องการของกลุ่มเป้าหมาย 
 สรุปได้ว่า ในปัจจุบันจากสภาพแวดล้อมในการดำเนินชีวิตเปลี่ยนไป การเผยแผ่
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีวิธีการที่แปรเปล่ียนไปตามยุคสมัย เช่น พระมหาสมปอง ได้นำ
รูปแบบของทอล์กโชว์เข้ามาใช้ เป็นรูปแบบการสนทนาในหัวข้อที่หลากหลาย มีการแทรก
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ใช้ภาษาที่ทันสมัย ทันสถานการณ์ในปัจจุบัน บางคร้ังใช้ภาษา
วัยรุ่นแบบอินเทรนด์ บางครั้งใช้ภาษาที่ลึกซึ้งกินใจ หรือที่เรียกว่า คำคม ซึ่งพูดในลักษณะเชิง
บวกสร้างสรรค์สังคม และกิจกรรมธรรมะดิลิเวอรี่ ได้จัดแสดงธรรมตามโรงเรียนต่าง ๆ ซึ่งได้รับ
ความนิยมอย่างมากเป็นรูปแบบของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแบบใหม่ที่ไม่จำเป็นต้องอยู่วัด 
ท่าน ว. วิชรเมธี ได้อาศัยแนวคิดการตลาดเพ่ือสังคม (Social Marketing) เป็นการนำเอา
หลักการตลาดและเทคนิคการตลาดมาใช้เพ่ือให้ผู้รับสารกลุ่มเป้าหมายยอมรับและเปลี่ยน
พฤติกรรมเพื่อผลประโยชน์ของตนเอง โดยการปรับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาให้เข้าใจง่าย
และนำมาใช้ในชีวิตจริงโดยประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับสถานการณ์ของสังคม และธรรมะอารมณ์
ดี วัดยานนาวา โดยใช้ค่ายปฏิบัติธรรมเป็นการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมโดยการนำเอาหลักธรรม
มาพัฒนาจิตใจ โดยใช้ภาษาที่เป็นภาษาปัจจุบันโดยประยุกต์หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดย
มีทีมพระธรรมวิทยากรมีเครือข่ายทั่วประเทศ ซึ่งมีความรู้และประสบการณ์ต่างๆ กัน และมี
ความหลากหลายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 
บทสรุป 
 การใช้วาจาหรือวจนโวหาร เป็นการถ่ายทอดความรู้ ความคิดและประสบการณ์ของผู้
พูด (ผู้ส่งสาร) ไปยังผู้ฟัง (ผู้รับสาร) โดยอาศัยถ้อยคำน้ำเสียงและอากัปกริยาในการสื่อ
ความหมายในลักษณะของวัจนภาษาและอวัจนภาษา ในทางพระพุทธศาสนาการใช้วาจาที่



80  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561) 

เรียกว่า เจตนาวาจา เรียกว่า วจีกรรม คือ กรรมที่ทําด้วยวาจามุ่งที่เจตนา เป็นการใช้วาจาที่มี
ความจงใจให้บรรลุผลตามเป้าหมาย วาจาน้ันมีความสำคัญอย่างย่ิงกับชีวิตของเรา ความสำคัญ
ของวาจาอยู่ที่ว่าผู้พูด (ผู้ส่งสาร) น้ันใช้ความระมัดระวังในคําพูดมากน้อยเพียงใดพูดด้วยเจตนา
ที่เป็น กุศล (เจตนาดี) หรืออกุศล (เจตนาไม่ดี) หากพูดดีการใช้วาจาที่ดีเป็นสัมมาวาจา พูดในสิ่ง
ที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองต่อผู้อ่ืนและสังคมย่อมนํามาซึ่งประโยชน์ความรักและความสุข หาก
พูดช่ัวหรือการใช้วาจาที่ไม่ดีย่อมนําความเกลียดชัง ความทุกข์ ความเดือดร้อนมาสู่ตัวเองผู้อ่ืน
และสังคม  
 ในการใช้วาจาในการเผยแผ่เพ่ือสืบทอดพระพุทธศาสนาน้ันจะใช้เพียงวาจาในการสื่อ
ความหมายของหลักธรรมของพระพุทธองค์แก่ผู้ฟัง (ผู้รับสาร) เพียงอย่างดียวน้ันไม่ประสบ
อย่างแน่นอนโดยต้องคำนึงถึงองค์ประกอบหลักทั้ง 4 ประการด้วยเช่นกัน คือ ผู้พูด (ผู้ส่งสาร) 
สาร ช่องทาง ผู้ฟัง (ผู้รับสาร) เช่น ผู้พูด (ผู้ส่งสาร) ต้องมีความเป็นกัลยาณมิตร มีความสามารถ
ในการเลือกรูปแบบส่งสารถึงผู้ฟัง (ผู้รับสาร) และยอมรับผู้ฟัง (ผู้รับสาร) ตามระดับของ
สติปัญญา ในการรับเน้ือหาสาระของสื่อที่ส่งออกไปด้วยเป็นคำพูดที่ถูกต้องและสุภาพ ทั้งยัง
ต้องคำนึงถึงผลประโยชน์ของส่วนรวมและความเหมาะสมตามกาลเวลาด้วย  
 
เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2555). ธรรมนิเทศ. พระนครศรีอยุธยา: 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ฉัตรวรุณ ตันนะรัตน์.(2519). หลักวาทการ. แก้ไขเพ่ิมเติมครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร :  

มหาวิทยาลัยรามคําแหง. 
ชิณญ์ ทรงอมรสิริ.(2555). “แนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยวิธีทางการตลาด”.  

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร์ดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหา 
จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

ทินวัฒน์ มฤคพิทักษ์.(2525). พูดได้ พูดเป็น. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : บพิธการพิมพ์. 
พระธรรมกิตติวงศ ์(ทองดี สุรเตโช) ป.ธ.๙ ราชบัณฑิต. (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาวิ 

เคราะห์พุทธศาสน์ ชุดคําวัด. กรุงเทพมหานคร: วัดราชโอรสาราม. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโต).(2531). เทคนิคการสอนของพระพุทธเจ้า.  

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มกุฏราชวิทยาลัย.(2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร :  



81 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 1 (January - June 2018) 

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน.(2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 2542. กรุงเทพมหานคร :  

นานมีบุ๊ค พับลิเคช่ันส์. 
สุรีย์ มีกิจผล. (2541). พุทธประวัติ. กรุงเทพมหานคร : บริษัท คอมฟอร์ม จำกัด. 
พระมหาสมปอง ตาลปุตฺโต. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : 

 http://www.dhammadelivery.com/  profile.php. [6 เม.ย. 2560]. 
ธรรมอารมณ์ดี. ธรรมะไม่ใช่ยาขม เมื่อเสิร์ฟผ่าน กลุ่มธรรมะอารมณ์ดี. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา :  

http://www. madchima.org/forum/index.php?topic=๑๔๘๔๖.๐;wap๒ [6  
เม.ย. 2559]. 

ธรรมะอารมณ์ดี. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : 
http://www.dhammaaromdee.com/content-รายละเอียดหลักสูตรธรรมะ
อ า ร ม ณ์ ดี ( เ ด็ ก แ ล ะ เ ย า ว ช น ) -๓ -๓ ๗ ๖ ๑ -๕ ๑ ๖ ๒ ๑ -๑ .html.  
 [6 เม.ย. 2560]. 

 

 
 

 


