
อนุปุพพิกถาเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตของพุทธศาสนิกชน 
THE ANUPUBBIKATHĀ FOR DEVELOPMENT OF QUALITY OF LIFE TO 

BUDDHISTS 
 

จิรัฐติกาล  ศิลปะสุวรรณ 
Jiruttigan Sinlapasuwan 

นักวิชาการอิสระ, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Independent Scholar, Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์อยู่ 2 ประการ คือ (1) เพ่ือศกึษาอนุปุพพิกถา 5 ขั้น (2) เพ่ือ
ศึกษาการนำอนุปุพพิกถา 5 ขั้นไปพัฒนาคุณภาพชีวิตของพุทธศาสนิกชน โดยใช้วิธีการ
วิเคราะห์อนุ-ปุพพีกถา 5 ขั้น แล้วนำเอาอนุปุพพิกถา 5 ขั้นไปพัฒนาคุณภาพชีวิตของ
พุทธศาสนิกชน 

ผลจากการศึกษาพบว่า อนุปุพพิกถา เป็นหลักพระธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอน
เทศนาเป็นลำดับ 5 ขั้น เพ่ือซักฟอกอัธยาศัยของเวไนยสัตว์ (มนุษย์) ให้หมดจดเป็นชั้นๆ 
ตามลำดับไปประกอบด้วย (1) ทานกถา  ถ้อยคำที่พรรณนาทาน (2) ศีลกถา ถ้อยคำที่พรรณนา
ศีล (3) สัคคกถา ถ้อยคำที่พรรณนาสวรรค์ (4) กามทีนวกถา ถ้อยคำที่พรรณนาอาทีนพ  คือ
โทษของกาม (5) เนกขัมมานิสังสกถา ถ้อยคำที่พรรณนาอานิสงส์ของเนกขัมมะ คือการออกจาก
กาม  

การพัฒนาไปได้ตามลำดับขั้นได้ในชีวิตประจำวัน ด้วยหลักอนุปุพพิกถา 5 ขั้น คือ ขั้น
แรกนั้นคือการให้ทานด้วยวัตถุ สิ่งของเงินทอง ความรักความเมตตาปรารถนาดีต่อกันหรือ
อภัยทาน ต่อจากนั้นก็พัฒนาคุณภาพชีวิตไปสู่ขั้นที่ 2 คือการรักษาศีล 5 เพ่ือสามารถพัฒนา
คุณภาพชีวิตขั้นที่ 3 คือ ความสุข หรือสวรรค์ทั้งในโลกนี้ และสวรรค์ในภายภาคหน้า มีสวรรค์ 
6 ชั้นเป็นต้น เมื่อต้องการที่จะพัฒนาคุณภาพชีวิตให้สูงขึ้นไปกว่าขั้นที่  3 ไปสู่ขั้นที่ 4 ก็จะ
พิจารณาเห็นโทษของกามสุข ของความไม่เที่ยง จนสามารถพัฒนาจิตใจสู่ขั้นที่ 5 คือการออก
จากกามและบวชเว้นวางบาปเศร้าหมองสู่ทั้ งทางกายและใจอย่างสมบูรณ์  ซึ่งหมายถึง



112  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

พุทธศาสนิกชนได้บรรลุสู่เป้าหมายของการมีคุณภาพชีวิตที่ดีมีความสุข  และจิตใจได้เจริญถึง
พร้อมเพ่ือเจริญในอริยสัจ 4 ต่อไปจนบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ตามลำดับ  

 
คำสำคัญ: อนุปุพพิกถา, คุณภาพชีวิต, พุทธศาสนิกชน 
 
Abstract 

This article aims at two main purposes (1) to study the Dhamma of 
Anupubbikathā 5 steps (2) to study using the Anupuphphiktha 5 steps for 
developing the quality of life of Buddhists. Using the five-step analysis, the five 
steps to improve the quality of life of Buddhists. 

The results of the study found that the Anupubbikathā is a very 
important preaching teachings that the Buddha taught the sermon is a 5-step 
order to clean the dispositions of human beings (human) to be thoroughly 
layers. (4) The erotic words that depict the sun are the blame of the erotic. (5) 
The words that depict the sun. Nokkham Mahasat the words that describe the 
virtues of the Sagittarius. Is out of erotic. 

The development of their quality of life according to the sequence in 5 
steps of Anupubbikatha in their daily live.  In the first step, they should give the 
materials, money, love, kindness or best wishes and forgive for everybody with 
every situation.  Then it is to improve the quality of life for the step 2 is to 
maintain the 5 precepts, to improve the quality of life for the step 3 is enjoying 
of happiness in this world and happier with heaven in the future, as we know as 
there is paradise in heaven 6 floors, etc.  When the need to improve the quality 
of life higher than step 3 to step 4, it is considered that the impermanence of 
erotic pleasure and can develop the mind to step 5 is exiting of erotic activities. 
Then they can pay mind to thriving at each degree. They can achieve happiness 
in life as well as the highest quality of life. This means Buddhists reach your 
goal. And the mind has to grow up and develop in a four Noble Truths and the 
results attained nirvana respectively. 

 
Keywords: Anupubbikathā, the quality of life, Buddhist 



113 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

บทนำ 
อนุปุพพิกถา เป็นหลักธรรมที่ ให้คุณค่าแก่การศึกษาปฏิบัติมาก โดยเฉพาะแก่

พุทธศาสนิกชน เพราะเริ่มต้นด้วยหลักธรรมขั้นพ้ืนฐาน ของชีวิตจนกระทั่งถึงการออกบวช โดย
ฟอกจิตของผู้ ฟังให้สูงขึ้นตามลำดับ พุทธศาสนิกชนทั่วไปที่ยังไม่รู้ จัก เข้าใจ ถึงแก่นแท้
พระพุทธศาสนา ควร เข้ามาศึกษา เรียนรู้เพ่ือจะสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีคุณภาพชีวิตที่ดีมี
ความผาสุก  มนุษย์ทุกคนทุกคนที่เกิดมาในโลกนี้ไม่ว่า จะยากดีมีจน แค่ไหน ต่างก็ปรารถนา
คุณภาพชีวิตและความผาสุกกันทั้งนั้น เพราะว่าความสุข คือ การได้สนองความต้องการ ความ
สมอยาก ความปรารถนา แต่จะมีมนุษย์สักเท่าไรที่จะมีคุณภาพชีวิตและความสุขสมปรารถนา  
เนื่องจากคุณภาพชีวิตที่ดีและความสุขสมความปรารถนานั้น   ต้องอาศัย ความรู้ สติ ปัญญา 
และการฝึกฝนพัฒนาจิต จนสามารถพัฒนาความอยากความต้องการของตัวเอง ด้วยสติและ
ปัญญา ให้เป็นฉันทะ  ไม่ใช่ตอบสนองด้วยการละโมบ โลภอยากได้ด้วยตัณหา มานะ และทิฎฐิ 
ดังที่คนทุกคนต้องประสบกับความคลุมเครือไม่ชัดเจนในความอยาก ความต้องการที่ไม่สามารถ
ตอบสนองต่อความสุขความพอใจของตนเอง  ได้อย่างชัดเจน พัฒนาคุณภาพชีวิตแบบไม่
เดินหน้า  ไปไม่ถึงตัวความสุขสักที   แก้ไขปัญหาชีวิตก็ไม่รู้จักจบสิ้น  

ปัจจุบันสถานการณ์ของคุณภาพชีวิตและความสุขของพุทธศาสนิกชนในสังคมพุทธ
ศาสนาในประเทศไทยในปัจจุบัน อยู่ในระดับวิกฤติมาก และมากขึ้นทุกขณะ  พบปัญหาทาง
โลกมากมายเป็นปัญหาของสุขภาพจิตสังคม/สุขภาพจิต/จิตวิญญาณ ที่เรียกว่าสภาวะทางจิต
บกพร่องมาก  ชนชาวพุทธหาความสุข สงบใจได้ยาก หาที่พ่ึงได้ยาก   คนจำนวนมากไม่เข้าใจ
สาระความสำคัญของการมีชีวิตอยู่ไม่เข้าใจในหลักพุทธธรรมที่เป็นแก่นแท้ของพุทธศาสนา จึง
ทำให้ขาดสติและปัญญา พากันมีความทุกข์นานานัปการ ดังนั้นการดำเนินชีวิตประจำวันของ
พุทธศาสนิกชนไทย จึงขาดเข็มทิศ หรือแนวทางที่ถูกต้อง  หลายคนจึงมีชีวิตที่อยู่อย่างบกพร่อง
ด้าน ร่างกาย จิตใจ อารมณ์  ปัญญา สังคม สิ่งแวดล้อม และที่น่าเสียดายที่สุด  ที่ชาว
พุทธศาสนิกชน มีหลักพระธรรมที่สำคัญ แต่ไม่สามารถเข้าถึงแก่นได้ และจะด้วยเหตุผลใดก็
ตาม  เมื่อถึงเวลานี้  ในบทความนี้  ผู้เขียนจึงใคร่ปรารถนาที่จะเสนอหลักธรรมที่สำคัญ ที่
สมเด็จพระบรมศาสดาได้มอบไว้ให้กับพุทธศาสนิกชนที่เป็นฆราวาส  เพ่ือเป็นแนวทาง เข็มทิศ
ชีวิต  เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตและความผาสุก ในการดำเนินชีวิตประจำวันต่อไป 

หลักพระธรรมที่สำคัญนี้คือ อนุปุพพิกถาธรรมในพระพุทธศาสนา ซึ่งผู้เขียนบทความ มี
ความเห็นว่า เป็นพระธรรมที่นำมาเป็นแนวทางการประพฤติ การปฏิบัติของพุทธศาสนิกชน ให้
เป็นระบบหรือเป็นเครื่องมือกระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตและความผาสุกของมนุษย์   ได้
อย่างมีประสิทธิภาพมากที่สุด มากกว่าเครื่องมือใด ๆ ในโลกนี ้  



114  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

ปัจจุบันเนื่องจากประเทศไทย มีประชากรที่นับถือพุทธศาสนามากที่สุดในโลก และใน
อดีต ศาสนาพุทธ มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชาวพุทธเป็นอย่างมาก (เสถียร โพธินันทะ, 2535) 
และยังดำเนินต่อไปอยู่ถึงปัจจุบัน ดังนั้นเมื่อยังมีผู้คนจำนวนหนึ่งที่เป็นพุทธศาสนิกชน ได้เกิด
ความเบื่อหน่ายในสังสารวัฏ มีความสลดเศร้าเสียใจ  วุ่นวายใจ ขัดข้องใจ ไม่สบายใจ  ทุกข์ใจ 
เป็นอันมาก จึงต่างเสาะแสวงหาธรรมะ ครูบาอาจารย์ และสถานปฏิบัติธรรม คล้ายเรื่องราว
พระยสะ ในสมัยพระพุทธกาล ที่ออกจากเรือน เพ่ือพบสมเด็จพระบรมศาสดา  แต่ปัจจุบัน พระ
บรมศาสดา สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าได้เสด็จปรินิพพานแล้ว มีเพียงพระธรรมวินัย และพระ
อริยะสงฆ์สาวก และพระภิกษุในพุทธศาสนานี้เท่านั้น  ที่จะทำการเผยแพร่พระพุทธศาสนา 
และการอบรมสั่งสอนพระพุทธธรรมเพื่อการพ้นทุกข์ของชาวพุทธนั้น  

บทความเรื่องนี้ เพ่ือเป็นการนำเสนออนุปุพพิกถา 5 ขั้นตอนเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต
และความผาสุกของพุทธศาสนิกชน อันจะนำไปสู่การดำเนินชีวิตที่มีคุณภาพต่อไปจนถึงขั้น
สูงสุดในทางพระพุทธศาสนาคือ มรรค ผล นิพพาน 
 
แนวคิดเรื่องอนุปุพพิกถา 

คำสอนในพระพุทธศาสนา มุ่งสอนในการยกระดับจิต หรือช้อนจิตใจมนุษย์ของผู้
ปฏิบัติให้สูงขึ้นตามลำดับ จนถึงความสิ้นทุกข์ในที่สุด จากสิ่งที่ง่ายไปสู่สิ่งที่ยาก จากรูปธรรม
ไปสู่นามธรรม คำสอนชนิดนี้ เรียกว่า อนุปุพพิกถา  

อนุปุพพิกถา เป็นหลักพระธรรมคำสั่งสอนที่กล่าวเป็นลำดับ หมายถึงพระธรรมที่พระ
บรมศาสดา สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสเทศนาเป็นลำดับ เพ่ือฟอกอัธยาศัยของเวไนยสัตว์
ให้หมดจดเป็นชั้นๆ ประกอบด้วย (1) ทานกถา การพรรณาทาน (2) ศีลกถา การพรรณนาศีล 
(3) สคฺคกถา การพรรณนาสวรรค์ (4) กามาทีนวกถา การพรรณาโทษของกาม (5) เนกขัมมา
นิสังสกถา  ถ้อยคำที่พรรณนาอานิสงส์ของเนกขัมมะ คือการออกจากกาม (พระธรรมวิสุทธิกวี 
(พิจิตร ฐิตวณฺโณ), 2547)  

พระบรมศาสดา ได้ทรงแสดงธรรมะที่สำคัญ คือ อนุปุพพิกถา ( ทานกถา ศีลกถา สัคค
กถา กามทีนวกถา เนกขัมมมานิสังสกถา) และอริยสัจ 4  (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค ) แก่มนุษย์
ที่เป็นคฤหัสถ ์เพ่ือให้ผู้ฟังเกิดดวงตาเห็นธรรม และไม่ทรงแสดงแก่ พวกเทพยดา ภิกษ ุบรรพชิต 
และนักบวช  โดยได้ทรงแสดงตามลำดับง่ายไปหายาก  ได้แก่ 1. ทานกถา (เรื่องทาน)  2. สีลก
ถา (เรื่องศีล) 3. สัคคกถา (เรื่องสวรรค์) 4. กามาทีนวกถา (เรื่องโทษ ความต่ำทราม ความเศร้า
หมองแห่งกาม)  5. เนกขัมมานิสังสกถา (เรื่องอานิสงส์แห่งการออกจากกาม) (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 4/26/32) ซึ่งมีรายละเอียดต่อไปนี้ 



115 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

1. ทานกถา (เรื่องทาน) หากกล่าวถึงเรื่องทาน  ก็คือ เรื่องการให้ การบริจาคทาน 
เป็นการสงเคราะห์ อนุเคราะห์ เป็นการเผื่อแผ่ความสุขให้แก่ผู้อ่ืน และมุ่งกำจัดโลภคือความ
โลภ มัจฉริยะคือความตระหนี่ ในจิตใจของตน ผู้ให้ย่อมเป็นผู้ผูกไมตรีไว้ ผู้ใดให้ทานย่อมเป็นที่
รกัของผู้อ่ืน การบริจาคทานเป็นการสร้างความสงบสุขในสังคม ทานในพระพุทธศาสนาได้แยก
ออกเป็น 3 ชนิดคือ 

(1) อามิสทาน หรือ วัตถุทาน คือการให้วัตถุสิ่งของ มี 2 ประการคือ ปาฏิบุคลิกทาน  
การให้ทานที่เฉพาะเจาะจงบุคคล คือ ให้แก่ผู้ใดผู้หนึ่ง จะให้แก่ภิกษุสามเณร หรือให้แก่ใครๆ ก็
ได้  และสังฆทาน  คือการให้เป็นสังฆทาน ทานที่ให้แก่พระสงฆ์ ตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไป เป็นทานที่มี
ผลมากกว่า วัตถุท้ังปวง ก็เพราะทานนี้ให้แก่ส่วนรวม  

(2) ธรรมทาน คือการให้พระธรรมคำสั่งสอน เป็นการให้ทานที่มีผลมากกว่าอามิสทาน
ทุกชนิด ตามที่พระอรรถกถาธรรมบทภาค 8  การให้พระธรรมเป็นชนะการให้ทั้งปวง  ท่าน
อธิบายไว้ว่า “ก็ถ้าว่าบุคคลถวายไตรจีวร เช่นกับใบตองอ่อน (ผ้าชนิดดี) แด่พระพุทธเจ้า พระ
ปัจเจกพุทธเจ้า และพระขีณาสพทั้งหลาย ผู้นั่งติดๆ กันในห้วงจักรวาลจนถึงพรหมโลก การ
อนุโมทนาทานของพระพุทธเจ้าเป็นต้น ด้วยพระคาถาเดียวในสมาคมนั้นประเสริฐ ก็ทานนั้นก็
หาถึงเสี้ยวที่ 16 ของคาถานั้นไม่ การแสดงธรรมก็ดี การฟังธรรมก็ดี เป็นของที่ยิ่งใหญ่ ดังกล่าว
มานี้” ซึ่งบุคคลทั่วไปก็สามารถให้ธรรมทานนี้ได้ ดังนั้น ผู้หวังความเจริญแก่ส่วนรวม และความ
เจริญรุ่งเรืองมั่นคงของประเทศชาติและพระศาสนา พึงช่วยกันส่งเสริม สนับสนุนการให้ธรรม
กันให้มาก แต่ก็ไม่ควรทิ้งอามิสทาน อันเป็น คุณธรรมของผู้มีจิตใจสูง 

(3) อภัยทาน  คือการให้อภัยแก่คนอ่ืนและสัตว์อ่ืน  เป็นทานที่ไม่สร้างเวรสร้างภัย
ให้กับใครๆ การมศีีล 5 ที่เรียกว่า ปัญจเวรวิรัตินั้น จัดเป็นทานขั้นมหาทาน แบ่งได้ 5 ชนิด คือ  

ก) ศีล 5 ซึ่งจัดว่าเป็นประเภทมหาทาน   
ข) การให้อภัยไม่ผูกโกรธ เช่นพ่อแม่ให้อภัยแก่ลูก  เพ่ือนให้อภัยแก่เพ่ือน ผู้ใหญ่ให้

อภัยแก่ผู้น้อย ครูให้อภัยแก่ศิษย์ หรือผู้น้อยกว่าให้อภัยแก่ผู้ใหญ่กว่า ดังนี้เป็นต้น ซึ่งคนที่จะให้
อภัยไดแ้บบนี้ต้องเป็นคนที่มีธรรมะ 5 ประการคือ ขันต ิเมตตา เสียสละ ให้อภัย และปล่อยวาง 

ค) การไม่เบียดเบียนสัตว์ ไม ่ฆ่า ไมเ่บียดเบียน ไม่กักขัง ปล่อยให้เขามีชีวิตที่อิสระ 
ง) การปล่อยสัตว์ให้เป็นอิสระไม่กักขัง ปล่อยให้เขามชีีวิตที่อิสระ 
จ) การให้อภัยแก่นักโทษ ไม่ตัดสินประหารชีวิต ลดหย่อนโทษเมื่อเขาทำความดี หรือ

ตักเตือนอบรมสั่งสอนเขาเม่ือต้องโทษในคุก 
แท้ที่จริงแล้ว ในอนุปุพพิกถา การให้ทาน ที่สมเด็จพระบรมศาสดา ได้ตรัสไว้หมาย

เฉพาะเรื่อง อามิสทาน หรือ วัตถุทานนั่นเอง แต่พุทธศาสนิกชนบางท่านก็มีวัตถุปัจจัยน้อย หรือ
ปรารถนาที่จะทำทานให้สูงกว่านั้นเพ่ือยกระดับจิตใจ อันจะยังความสุข สงบ และคุณภาพชีวิตที่



116  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

ดีมากขึ้น ก็สามารถสร้างบุญกุศลด้านธรรมทานและอภัยทานได้ต่อไปอีก   และทานเช่นนี้มีผล
มากด้วย ได้แก่ 

ก) วัตถุสมบัติ  ความถึงพร้อมด้วยวัตถุ คือสิ่งที่จะให้เป็นสิ่งที่มีประโยชน์ แก่ผู้รับตาม
สมควร ไม่ใช่สิ่งที่มีโทษ 

ข) เจตนาสมบัติ  ความถึงพร้อมด้วยเจตนา คือมีเจตนาดี ตั้งแต่ก่อนให้ ขณะที่ให้ และ
ภายหลังที่ให้แล้ว 

ค) ปฏิคาหกสมบัติ ความถึงพร้อมด้วยผู้รับ หมายถึงผู้รับต้องเป็นผู้สมควรแก่การ
อนุเคราะห์ เป็นผู้ควรบูชา 

ฉะนั้น ทานที่พระพุทธเจ้าสรรเสริญ จึงเป็นทานที่เรียกว่า มีการเลือกให้ คือเลือกวัตถุ
เจตนา บุคคลผู้ รับ ให้ เหมาะสมและไม่ทำตนเองลำบากเดือดร้อน  เพราะการให้ แต่
พุทธศาสนิกชนบางท่านก็มีวัตถุปัจจัยน้อย หรือปรารถนาที่จะทำทานให้สูงกว่านั้นเพ่ือยกระดับ
จติใจ อันจะยังความสุข สงบ และคุณภาพชีวิตที่ดีมากข้ึน ก็สามารถสร้างบุญกุศลด้านธรรมทาน
และอภัยทานได้ต่อไปอีก  อย่างไรก็ตาม  พุทธศาสนิกชนทุกท่านที่ปรารถนาจะสร้างทานบารมี
ก็ควรจะมีความรู้เรื่องการให้ทาน เพ่ือที่จะได้บรรลุความปรารถนาที่จะมีคุณภาพชีวิตที่ดีมีความ
ผาสุกยิ่ง ๆ ขึ้นไป ดังปรากฏว่า ทานที่สำคัญมีอยู่ 2 ประเภท คือ วัฎฎมูลกทาน และวิวัฏฏมูลก
ทาน ซึ่งมีรายละเอียดต่อไปนี้ 

ก) วัฎฎมูลกทาน  หมายถึง ทานที่ทำให้เรายังต้องเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏฎ์ เป็นทาน
ที่ให้พร้อมกับตั้งความปรารถนา เพ่ือผลประโยชน์ส่วนตนใด ๆ ก็ตาม จิตจึงแปดเปื้อนไปด้วย
ความอยาก เป็นกิเลส ตัณหาประเภทโลภะ ไม่ว่าจะเป็นความปรารถนา ความสุข ความมี
ชื่อเสียง มีเกียรติ มีศักดิ์ศรี มีผลกำไร การเคารพยกย่อง หรือแม้แต่การขอให้ได้ไปสู่สวรรค์เมื่อ
สิ้นชีวิต ตลอดจนขอให้หลุดพ้นจากกองทุกข์ทั้งปวง นอกจากนี้การให้ที่ไม่เต็มใจ มีเจตนาการให้
ที่ไม่บริสุทธิ์ มีความขัดเคือง ขุ่นเคืองใจ โกรธเกรี้ยว เดือดดาล โมโห เกลียดแค้นชิงชัง ชิงดีชิงดี 
อิจฉา มุ่งร้าย ยโส โอหัง อวดดี ซึ่งเมื่อให้ทานไปแล้ว เกิดความเสียใจ เสียดาย ทำให้จิต
หม่นหมอง ทานนั้นจึงเป็นเหมือนทานที่ทำด้วยเจตนาอันไม่บริสุทธิ์  นอกจากจะไม่ให้ผลแล้วยัง
นำมาซึ่งความโศกเศร้าเสียใจ เมื่อไม่ได้ในสิ่งที่ปรารถนา 

ข) วิวัฏฏมูลกทานหมายถึงทานที่ช่วยให้เราหลุดพ้นจากสังสารวัฏฏ์  เป็นการให้ทานที่
ไม่ได้คิดถึงผลประโยชน์ส่วนตัว แต่เป็นการทำเพ่ือความสุขของผู้อ่ืน จิตจึงบริสุทธิ์และอ่อนโยน 
หลุดพ้นจากข้อกำจัดและความหยาบกระด้าง หลุดจากความเห็นแก่ตัวอันคับแคบ จิตจะเต็ม
เปี่ยม ไปด้วยความรู้สึกเสียสละ ยินดีในความสุขและประโยชน์ของผู้อื่น มีความเบิกบานทั้งก่อน
ให้ และหลังจากที่ให้แล้วยิ่งถ้าผู้รับเป็นผู้ทรงศีลอันบริสุทธิ์ หรือเป็นพระอริยะเจ้าก็จะทำให้จิตมี
ความยินดีและเบิกบานอย่างไม่มีประมาณ 



117 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

2. สีลกถา (เรื่องศีล)  หากกล่าวถึงเรื่องการรักษาศีล  ศีล แปลว่า ปกติ หมายถึง 
ความปกติกาย  ปกติวาจา  ปกติใจ ไม่ถูกกิเลสดึงไปให้ประพฤติทุจริตต่างๆ จะต้องมีวิรัติเจตนา 
ความตั้งใจงดเว้นจากความชั่วนั้นๆ จึงจะเป็นศีล ซึ่งเป็นข้อประพฤติปฏิบัติสำหรับควบคุม กาย 
วาจา ใจ ให้ตั้งอยู่ในความดีงามความสำรวม ความไม่ก้าวล่วงละเมิด เป็นต้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 11/286/247)  ซึ่งศีล 5  เป็นศีลสำหรับพุทธศาสนิกชน ที่จะประพฤติปฏิบัติตาม 
ได้แก่ (1) เบญจศีลข้อที่ 1  ปาณาติบาต คือการเว้นจากการฆ่าสัตว์  (2) เบญจศีลข้อที่ 2  
อทินนาทาน  คือการเว้นจากกลักทรัพย์  (3) เบญจศีลข้อที่ 3 กาเมสุมิจฉาจาร คือ การเว้นจาก
การประพฤติผิดในกาม  (4) เบญจศีลข้อที่ 4 มุสาวาท คือการเว้นจากการพูดเท็จ  (5) เบญจศีล
ข้อที ่5 สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐาน คือการเว้นจากการดื่มสุราและเมรยั  

ศีลทั้ง 5 นั้น มีอานิสงส์โดยย่อมี 3 ประการ คือ 1) ศีลนำผู้ประพฤติไปสู่สถานที่ดี (สีเล
นะ สุคะติง ยันติ)  2) บุคคลสมบูรณ์ด้วยโภคทรัพย์ได้ด้วยศีล (สีเลนะ โภคะสัมปะทา)  3) 
บุคคลถึงความเย็นใจ บรรลุพระนิพพานได้ก็ด้วยศีล (สีเลนะ นิพพุติง ยันติ) ส่วนอานิสงส์แห่ง
บุคคลผู้มีศีล 5 สมบูรณ์ มี 5 คือ  1) บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีลในโลกนี้ ย่อมมีโภคทรัพย์เป็น
อันมาก ซึ่งมีความไม่ประมาทเป็นเหตุ  2) ชื่อเสียงอันงามของบุคคล สมบูรณ์ด้วยศีล ย่อมขจร
ไป  3) บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีลจะเข้าไปยังบริษัทใดก็ตาม ย่อมแกล้วกล้า ไม่เก้อเขิน เข้า
ไปยังบริษัทนั้น ๆ  4) บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล ย่อมไม่หลงลืมสติตาย  5) บุคคลผู้มีศีล 
สมบูรณ์ด้วยศีลหลังจากตายแล้ว ย่อมไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
11/316/305) 

3. สัคคกถา (เรื่องสวรรค์) สำหรับเรื่องสวรรค์ คำว่า “สวรรค์”มาจากศัพท์บาลีว่า  
สคฺค  แปลว่า  เป็นที่ข้อง  เป็นที่ติด เป็นที่มีอารมณ์อันเลิศ สวรรค์เป็นโลกอีกส่วนหนึ่งซึ่งบุคคล
ผู้ทำความดี จะพึงเข้าถึงในเวลาที่สิ้นชีวิตไปจากโลกนี้แล้ว โดยอาศัยทานและศีลเป็นเหตุ การ
พรรณนาสวรรค์ในอนุปุพพิกถา สมเด็จพระบรมศาสดา พระผู้มีพระภาคเจ้า ได้ทรงแสดง
พรรณนาเฉพาะสวรรค์ 6 ชั้น ที่เป็นกามาพจรภูมิเท่านั้น ท่านจึงเรียกว่า “ฉกามาพจรสวรรค์ – 
สวรรค์ที่ท่องเที่ยวไปในกาม 6 ชั้น”เพ่ือให้เข้าใจชัดเจนยิ่งขึ้น สามารถไปหาหลักฐาน ตามพระ
สูตรต่างๆ คือ ในทานสูตร (คนได้ไปสู่สวรรค์เมื่อตายแล้ว ด้วยทานที่ทำไว้ดีแล้ว ) ปุญญกิริยา
วัตถุสูตร คือ บุญที่ทำให้มนุษย์ไปจุติในสวรรค์  คือ (1) บุญเกิดจากการให้ทาน (2) บุญเกิดจาก
การรักษาศีล (3) บุญเกิดจากการภาวนา  และสังคีติสูตร (การอธิษฐานจิตที่เกิดจากการทำ 
ทาน ศีล ภาวนา แล้วไปเกิดในสวรรค์ชั้นต่างๆ)  
ในบทความนี้  ผู้ เขียนจะขอกล่าวสรุป เรื่องสวรรค์ 6 ชั้น เท่านั้น มีเรื่องเล่าว่า สมัยหนึ่ง 
พระพุทธเจ้าเสด็จประทับที่สระโบกขรณี คัคครา ใกล้เมืองจัมปา พร้อมด้วยพระภิกษุสงฆ์และ
พระอรหันต์เป็นอันมาก  ชาวจัมปานคร ได้เข้ามากราบพระสารีบุตรเพ่ือขอฟังธรรมจากพระ



118  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

บรมศาสดา พระสารีบุตรจึงนัดให้อุบาสก อุบาสิกา มาฟังพระธรรมในวันพระ เมื่อถึงวันพระ 
เมื่อกลุ่มอุบาสกและอุบาสิกาได้กราบถวายบังคมแล้ว ก็ได้ทูลถามเรื่องสวรรค์ และพระองค์ได้
พรรณนาถึงบุญกุศล  ของ ทาน ศีล ภาวนา ทำให้ไปจุติในสวรรค์ชั้นต่างๆ ที่เป็นความสุข
เหนือกว่าความสุขในโลกมนุษย์มาก ไม่สามารถเปรียบเทียบกันได้เลย ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัส
ไว้ในพาลบัณฑิตสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย 14/467/311) ตอนหนึ่งว่า ภิกษุทั้งหลาย บุคคล
ผู้เป็นบัณฑิตนั้น ประพฤติสุจริตทางกาย ทางวาจา และทางใจแล้ว เมื่อตายไปย่อมเข้าถึงสุคติ
โลกสวรรค์ ภิกษุทั้งหลาย บุคคลเมื่อจะกล่าวถึงสุคติ ซึ่งเขาพูดหมายถึงสวรรค์นั้นเอง พึงกล่าว
ไว้ว่าเป็นสถานที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ โดยส่วนเดียว ภิกษุทั้งหลาย เพียงเท่านี้ แม้จะ
เปรียบอุปมาถึงความสุขในสวรรค์ ก็ไม่ใช่จะทำได้ง่ายเลย”  ซึ่งเมื่อเทียบกับมนุษย์แล้ว  เพราะ
บุญบารมีและสภาพความเป็นอยู่ของเทพยดาทุกองค์ล้วนแต่เป็นทิพย์ทั้งสิ้น เมื่อเกิดในสวรรค์ ก็
เกิดผุดขึ้นทันที ที่เรียกว่า โอปปาติกะกำเนิด มีรูปร่างใหญ่โตและสวยงามมาก มีรูปร่างหนุ่มสาว
เหมือนอายุ 16 ปีสำหรับเทพธิดา และเหมือนอายุ 20 ปี สำหรับเทพบุตร เมื่อเวลาตายหรือจุติ
ก็ไม่ต้องทิ้งร่างซากศพไว้เหมือนมนุษย์ ร่างกายนั้นได้หายไปเลย ไม่ต้องทุกข์ทรมานในเวลาตาย 
อาหารการกิน ปราสาทท่ีอยู่ เครื่องใช้ รถ และอาภรณ์เครื่องประดับต่างๆ ล้วนเป็นทิพย์ เพราะ
เกิดจากอำนาจบุญของเทพยานั้นๆ ในสวรรค์ทุกชั้นมีความสุข สนุกสบาย ไม่มีโรคภัยไข้เจ็บ ไม่
มีการฆ่าฟันทำร้ายกัน ไม่มีคุก ไม่มีความยากจน ซ้ำมีอายุยืนมาก และจะยืนยิ่งขึ้นไปเมื่อเกิดใน
สวรรค์ชั้นสูงๆ ขึ้นไป  เทวดาทุกท่านล้วนเสวยกามคุณทั้ง 5 คือ รูป รส กลิ่น เสียง และสัมผัส
อันเป็นทิพย ์ ตามกุศลกรรมบุญบารมีทีไ่ด้สร้างไว้ทำให้ไปเกิดในสวรรค์แต่ชั้น ได้แก่  

1) สวรรค์ชั้นจาตุมหาราช  
2) สวรรค์ชั้นดาวดึงส์  ที่พวกเราชาวพุทธ  รู้จักกันดีคือ ในพรรษาที่ 7 พระพุทธเจ้า

เสด็จไปแสดงพระอภิธรรมโปรดพุทธมารดาที่สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ พออกพรรษา จึงและเสด็จลง
มาเมืองมนุษย์ ณ เมืองสังกัสสนคร ซึ่งอยู่ในรัฐอุตรประเทศ อินเดีย ในปัจจุบัน ที่เรียกกันว่า 
“เทโวโรหณะ”  

3) สวรรค์ชั้นยามา  ซึ่งแปลว่า สวรรค์หรือแดนที่อยู่ของเทพผู้ปราศจากทุกข์ ในสวรรค์
ชั้นนี้ไม่มีดวงอาทิตย์ ไม่มีดวงจันทร์  

4) สวรรค์ชั้นดุสิต แปลว่า “แดนเป็นที่อยู่ของเทพผู้อยู่ ยินดี อ่ิมเอิบด้วยสิริสมบัติของ
ตน” 

5) สวรรค์ชั้นนิมมานรดี แปลว่า “แดนเป็นที่อยู่ของผู้ยินดีในการเนรมิต” 
6) สวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัตดี แปลว่า แดนที่อยู่ของผู้มีอำนาจให้เป็นไปในสมบัติที่ผู้อื่น

เป็นผู้เนรมิตให้” เป็นเทพนครที่กว้างใหญ่มาก และแบ่งเป็นสองแดนคือ แดนเทพยดา และแดน
มาร 



119 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

4. กามาทีนวกถา (เรื่องโทษ ความต่ำทราม ความเศร้าหมองแห่งกาม)  สวรรค์ได้
ชื่อว่าเป็นกาม คือเป็นที่รักใคร่ ที่ปรารถนา ที่พอใจเป็นอย่างยิ่ง คำว่ากามนั้นเป็นวัตถุภายนอก 
เป็นชื่อของกิเลสในใจของบุคคล แต่ถ้าจิตใจ ไม่มีกิเลสกามอยู่ วัตถุภายนอกก็เป็นวัตถุเฉยๆ ไม่
เป็นกามของผู้นั้น เหมือนอย่างบุคคลสามัญซึ่งมีกิเลสกามอยู่ในใจ เมื่อไปที่ไหน ในที่นั้นก็เป็น
กามของผู้นั้น เหมือนอย่างบุคคลสามัญซึ่งมีกิเลสกามอยู่ในใจ เมื่อไปที่ไหน ในที่นั้นก็เป็นกาม
ของเขา เพราะว่าเป็นที่รักใคร่ ปรารถนา ยินดีและพอใจ แต่พระอรหันต์จะไปในที่ไหน ในที่นั้น
ก็ไม่เป็นกามของท่าน เพราะว่าท่านไม่มีความรักใคร่ ปรารถนา พอใจ สิ่งนั้นๆ ก็คงเป็นวัตถุ
นั้นๆ อยู่โดยธรรมดาเท่านั้น สวรรค์ แม้จะมีอารมณ์อันเลิศสักเท่าไร ก็ยังคงเป็นกาม เป็นสิ่งที่
ต้องมีความแปรปรวน เปลี่ยนแปลงไป มีเกิด มีดับ เหมือนอย่างวัตถุทั้งปวงในโลก เมื่อมีความ
รักใคร่ ปรารถนามาก และสิ่งเหล่านั้นเปลี่ยนแปลงไป ก็ยิ่งทำให้ต้องเป็นทุกข์มาก ฉะนั้น จึงชื่อ
ว่า อาทีนพ คือ โทษของกาม 

5. เนกขัมมานิสังสกถา (เรื่องอานิสงส์แห่งการออกจากกาม)  สำหรับเรื่องอานิสงส์
แห่งการออกจากกาม คือ กถาที่พรรณนาคุณความดีของการไม่ติดใจเพลินอยู่ในกาม  ความ
ปลอดโปร่งจากสิ่งล่อเร้าเย้ายวน  การออกบวช เพ่ือให้มีฉันทะที่จะแสวงหาความดีงาม  และ
ความสุขอันสงบที่ประณีตยิ่งขึ้นไปกว่านั้น (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาภาษาไทย 2/69/70) 
ถ้าออกจากกาม คือออกจากกาย ได้แก่การออกบวช ถ้าออกทางใจ ได้แก่ การทำจิตใจให้เป็น
สมาธิจนสงบสงัดจากกาม จากอกุศลกรรมทั้งหลาย 

เมื่อพระพุทธเจ้าทรงแสดงอนุปุพพิกถาทั้ง 5 ประการนี้แก่ท่านยสะแล้ว ทรงพิจารณา
เห็นว่า มีจิตแช่มชื่นผ่องใส ปราศจากนิวรณ์ คือกิเลสเครื่องกั้นจิต มีจิตบริสุทธิ์ผ่องใส สมควรที่
จะรับพระธรรมที่สูงขึ้นไป เหมือนผ้าที่ซักให้สะอาดปราศจากมลทินต่างๆ ควรที่จะได้รับน้ำย้อม
ได้แล้ว จึงได้ทรงแสดงอริยสัจ 4 คือทรงชี้ทุกข์  ชี้สมุทัย คือเหตุให้เกิดทุกข์ ชี้นิโรธ คือความดับ
ทุกข ์และชี้มรรค คือทางปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/26/32-33)  

ในขณะนั้นบิดาของท่านยสะก็ตามมา เห็นรองเท้าทองของยสกุลบุตร จึงเข้ามาถวาย
บังคมพระบรมศาสดาถามถึงยสกุลบุตร ด้วยอำนาจอิทธาภิสังขารของพระสุคต เศรษฐีจึงมิได้
กำหนดว่า มีใครบ้างที่นั่งอยู่ใกล้ๆ พระบรมศาสดาได้แสดง “อนุปุพพิกถาและจตุราริยสัจจ์”
เศรษฐีฟังอย่างตั้งใจ และในที่สุดแห่งพระธรรมเทศนา ท่านเศรษฐีได้บรรลุโสดาปัตติผล แสดง
ตนเป็นอุบาสกเข้าถึง พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นสรณะ นับเป็นอุบาสกคนแรกใน
พระพุทธศาสนาที่ถึง 3 สรณะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/27/33) 
 



120  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

อนุปุพพิกถากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต  
การพัฒนาคุณภาพชีวิต คือ กระบวนการเปลี่ยนแปลงชีวิตของมนุษย์ ทั้งร่างกาย จิตใจ 

อารมณ์ สังคม และจิตวิญญาณ ที่มีทิศทางที่ชัดเจนคือ ทำให้สามารถดำรงชีวิตได้อย่างผาสุก 
และสามารถพัฒนาสิ่งต่างๆ ที่เป็นประโยชน์และความสุขแก่ครอบครัว สังคม ชุมชน ได้อย่าง
เต็มศักยภาพ และเป็นไปด้วยความเจริญ งอกงาม ปราศจากความกลัว วิตกกังวล หรืออุปสรรค
ใด ๆ ผู้ที่มีคุณภาพชีวิตที่ดีคือผู้ที่มีศักยภาพในทุกๆ ด้าน ที่พร้อมจะพัฒนามนุษย์และสังคมให้มี
ความเจริญ ผาสุกได้ 
  การพัฒนา ความหมายของคำว่า “พัฒนา”ในภาษาไทย มาจากคำว่า “วฑฺฒน”ใน
ภาษาบาลี และ “วรธน”ในภาษาสันสกฤต แปลว่า ความเจริญ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2526) 
แนวคิดเรื่องการพัฒนาตามแนวพระพุทธศาสนา (ราชบัณฑิตยสถาน, 2526) ว่า “การพัฒนา 
หมายถึง การทำความเจริญ และมีการเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่เจริญขึ้น และคลี่คลายไป
ในทางที่ดี” การพัฒนามนุษย์ ก็คือการพัฒนาจิต ของมนุษย์ พระราชวรมุนี ( ป.อ.ปยุตฺโต) ได้
แปลว่า การพัฒนาคน เรียกว่าภาวนา (ภาวนา เป็นคำศัพท์ที่ปรากฏในอังคุตตรนิกาย ปัจจก
นิบาต ว่าด้วยหลักธรรมหมวดภาวนา 4 ประการ คือ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตตภาวนา และ
ปัญญาภาวนา) (พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตโต), 2549) และสิ่งที่ ไม่ใช่คน เช่นวัตถุ
สิ่งแวดล้อมต่างๆ เรียกว่า พัฒนา เช่นการสร้างสิ่งสาธารณต่างๆ เช่นถนน อ่างเก็บน้ำเป็นต้น 
(พระราชวรมุนี  (ป.อ.ปยุตโต), 2527)  ดังนั้นการพัฒนาฝึกจิต โดยจิตในที่นี้คือ จิตเป็น
สภาวธรรมที่เป็นนามธรรม มีสภาพนึกคิดเป็นธรรมชาติรู้อารมณ์  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
32/46/94)  พระบรมศาสดาได้ทรงตรัสเกี่ยวกับจิตไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ก็ธรรมชาติที่เรียกว่า 
จิตบ้าง มโนบ้าง วิญญาณบ้าง ขณะที่ดวงหนึ่งดับ ดวงใหม่กำลังเกิดขึ้น เป็นอย่างนี้เรื่อยไป
ตลอดวันตลอดคืน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 16/231/115) ”ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มี
ใจเป็นใหญ่  สำเร็จด้วยใจ ก็จะพูดชั่ ว  เหมือนล้อที่หมุนไปตามรอยโคที่ ลากเกวียน” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/11/23)  เพราะฉะนั้น การดำเนินชีวิตของคนก็ขึ้นอยู่กับจิตใน
ขณะนั้น ถ้าจิตดี ก็จะพูดดี ทำดี และถ้าจิตไม่ดีเป็นอกุศล จิตก็จะคิดชั่ว พูดชั่ว ทำชั่ว หา
ความสุข สงบ ร่มเย็น ให้กับเจ้าของและในสังคมนั้นไม่ได้เลยซึ่งพระบรมศาสดาได้ทรงกล่าวตรัส
ไว้แก่พระภิกษุก่อนแล้วว่า “ภิกษุทั้งหลาย อกุศลธรรมที่เป็นส่วน อกุศล ที่เป็นไปในฝักฝ่าย
อกุศลทั้ งหมด มี ใจเป็นหัวหน้า ใจเกิดก่อนธรรมเหล่านั้น   กุศลธรรมเกิดขี้ นทีหลัง” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 32/57-58/107) 

การนำหลักอนุปุพพิกถาไปพัฒนาคุณภาพชีวิต  มาจากพัฒนาทักษะพ้ืนฐานที่จำเป็น
ต่อการดำรงชีวิตในสังคมยุคโลกาภิวัฒน์ 3 องค์ประกอบ 9 ด้านคือเรื่องเรียน การทำงาน และ
การอยู่ร่วมกับสังคม (กองวิจัยทางการศึกษา กรมวิชาการ, 2543)  และสอดคล้องกับการศึกษา



121 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

ของ สมิต อาชวนิจกุล เรื่องการพัฒนาศักยภาพหมายถึง การเข้าใจตนเอง รูตัว และสำรวจ
ข้อบกพร่องของตัวเองอย่างถี่ถ้วน พัฒนาไปสู่จุดมุ่งหมาย (สมิต อาชวนิจกุล, 2544) โดยมี
กระบวนการ ดังนี้ 

1. ด้านการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยเรื่องทาน ทานกถา : ทานบารมีทั้งวัตถุทาน ธรรม
ทานคือให้คนทุกคนได้มีส่วนร่วมตลอดทางเป็นผู้ให้ ผู้สังเคราะห์ มีเมตตา กรุณา มุทิตา และ
อุเบกขา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) โดยลักษณะทานจะพบได้ว่า อันดับแรก
ควรให้ในสิ่งที่คนต้องการ กล่าวคือ พวกท่านจงให้ผ้าแก่ผู้ต้องการผ้า ให้เหล้าแก่พวกนักเลง
เหล้า ให้โภชนะแก่พวกคนผู้ต้องการโภชนะโดยทั่วถึงกัน และพวกท่านอย่าได้เบียดเบียนพวก
วณิพกผู้มา ณ ที่นี้ จงเลี้ยงดูพวกเขาให้อ่ิมหนำด้วยข้าวและน้ำ พวกเขาได้รับการบูชาแล้ว ก็จง
ไปเถิด (พระไตรปิฎกภาไทย 28/1784-1785/466) อันดับต่อมาให้แก่ผู้มีศีล กล่าวคือ พึงให้
ทานในท่านผู้มีศีลทั้งหลายตามสมควรเถิด เพราะที่พ่ึงอย่างอ่ืนของสัตว์ทั้งปวงยิ่งไปกว่าทานไม่
มี (พระไตรปิฎกภาไทย 28/1711/456) โดยหลักการดังกล่าวเป็นการพัฒนาเบื้องต้นของมนุษย์
ที่จะก้าวไปสู่ความเป็นพระพุทธเจ้าและกษัตริย์จะกลายเป็นมหาจักรพรรดิ 

2. ด้านการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยเรื่องของศีล ศีลกถา :  แค่ผู้คนรักษาศีล 5 ข้อ 
ผู้รักษาศีล จะเป็นผู้งาม และเห็นความงามของโลก แต่ผู้ไม่รักษาศีลจึงเป็นสาเหตุนำไปสู่ปัญหา 
คือปัญหาศีลข้อ 1 จากการโดนฆ่า ข่มขืน ทำร้าย ไดส้ร้างความหวาดกลัว วิตกกังวล เป็นแผลใน
ใจ จนเกิดเป็นโรคทางจิต ศีลข้อที่ 2 ขโมย ฆ่า ชิง ปล้น ยิ่งนับวันยิ่งเพ่ิมขึ้น จนคุกเต็ม เมื่อ
ปล่อยตัวออกมา นักโทษก็มาก่อคดีซ้ำอีก ศีลข้อที่ 3  เรื่องของการมีชู้ การฆ่าชู้  เป็นคดีเพ่ิม
สูงขึ้นทุกวัน การหย่าร้าง และการทำร้ายร่างกาย  ความเศร้าสลดเสียใจ การประชดทำร้าย การ
ผูกใจฝังสร้างเวรกรรมกับลูก ๆ ตามมา  โลกนี้พากันหลง คนที่หลงก็ไม่รู้ตัว กลับแสดง
พฤติกรรมของความหลงนั้นอวดชาวบ้านอย่างไม่ลืมหูลืมตา เห็นแล้วก็สมเพชในใจ  ศีลข้อที่ 4 
คนสมัยนี้พูดหยาบคายเป็นปกติเสียแล้ว การโกหก ในครอบครัว ไม่สามารถสร้างความไว้วางใจ
กันได้เลย แล้วจะหาความไว้วางใจได้ที่ใดในโลกนี้  ดังนั้น คนจึงหลอกลวงกันทุกรูปแบบ ความ
ทุกข์นานานัปการจึงพากันเกิดขึ้น หาความเย็นใจไม่มีเลยในสังคมของคนขี้โกหก ข้อ 5  คนดื่ม
เหล้าเพ่ิมขึ้น และเป็นโรคทางจิตจากเหล้าเพ่ิมขึ้น ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ ผู้เขียนมองว่า ศีลเป็นตัว
ควบคุมโลก  (โลกธรรมทั้ง 8) แต่คนชั่วทำได้ยาก หากทุกครอบครัวเห็นประโยชน์ของการรักษา
ศีล 5 และพร้อมใจกันมารักษาศีล เว้นชั่ว และเป็นกัลยาณมิตรช่วยเหลือเกื้อกูลกัน คุณภาพ
ชีวิตและความผาสุกย่อมบังเกิดแก่ บุคคล ครอบครัว สังคม และประเทศชาติ โลกมนุษย์อย่าง
แน่นอน 

3. ด้านการพัฒนาชีวิตด้วยเรื่องกามสุข หรือสวรรค์ สัคคกถา หรือ สวรรค์  หรือ 
ความสุข สุขจากการทำคุณงามความดี เลยได้ผลตอบสนองที่ดี ที่เลิศ เช่น หากเราเป็นคนพูดดี 



122  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

พูดเพราะ มีใจเมตตาให้ทาน แค่เหตุผลนี้ก็เป็นเหตุที่มีผู้ที่รักมาก มีคนเมตตา อนุเคราะห์เกื้อกูล 
จะมีคนรัก ( สามี/ภรรยา) เขาก็จะรัก ( หากศีล สุตะ จาคะ ปัญญาเสมอกันดีแล้ว ) คือมี
ความสุขมาก และประเด็นสำคัญ อย่านำหลักพระธรรมที่สูงส่งของพระบรมศาสดา  ไป
หลอกลวงให้ประชาชนมีอวิชชา ลุ่มหลงสวรรค์ จนไม่ลืมหูลืมตา  จำนวนมากมายมหาศาล ข้อนี้
สำคัญมากต่อการเกิดค่านิยมทางวัตถุในปัจจุบัน เพราะเมื่อคนเราขาดการพิจารณาด้วยขาดสติ 
ปัญญา  โดยแยบคายแล้ว กิเลส อาสวะจะเกิดขึ้นเร็วมาก และยากที่จะป้องกันได้ง่ายนัก ทำให้
ขาดความสำรวมอินทรีย์ ไม่ควบคุม กาย วาจา ใจ ไม่รู้จักคิดโดยหลักโยนิโสมนสิการ (พระ
สมชาย สิริจนฺ โท, 2527) ดังตัวอย่างที่ เกิดขึ้นนักต่อนักแล้ว  นี้ เป็นสิ่ งที่ เห็นชัดเจนว่า 
พุทธศาสนิกชนจำนวนมากมีความพร้อมในศีล ทาน เพ่ือสวรรค์ แต่ ควรเป็นฉันทะไม่ใช่ตัณหา 
นี้ควรระวัง เป็นอย่างยิ่ง และเมื่อทราบแล้วดั่งนี้การพัฒนาคุณภาพชีวิตของพุทธศาสนิกชน โดย
พรรณนาเรื่องสวรรค์ ก็เป็นเหตุให้พุทธศาสนิกชน เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาเป็นจำนวน
มาก 

4. ด้านการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยเรื่องโทษของกามกามทีนวกถา เป็นการพัฒนาบน
ฐานคิดที่ว่า สัตว์เหล่านั้นมีความปรารถนาเป็นต้นเหตุ ติดพันอยู่กับความพอใจในภพ มุ่งหวัง
(กาม) ในกาลภายหลัง(อนาคต)หรือในกาลก่อน(อดีต) ปรารถนากามเหล่านี้และกามที่มีอยู่ก่อน 
ย่อมเป็นผู้หลุดพ้นได้ยาก(และ)ทำให้ผู้อ่ืนหลุดพ้นไม่ได้เลย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ขุ.สุตฺต. 
(ไทย) 25/780/788) ฉะนั้น เมื่อบุคคลได้เสพสุขจากรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส ด้านจิตใจ แล้ว 
ไม่อยากให้ความสุขหมดไป ต้องคอยแบกหามขันธ์ 5 ทั้งของตัว และความสุขต่างๆ นั้นอยู่ ไม่ว่า
จะเป็น คน สัตว์ สิ่งของ แต่อนิจจา กามเป็นของไม่เที่ยงเป็นทุกข์ เป็นโทษ จากการติดโรคบ้าง 
จากการหวงแหนบ้าง จากความไม่พอใจในกามบ้าง จากความคิดถึงบ้าง หรือจากการถูกท้ิงบ้าง 
หรือจากการไม่มีบ้าง พลัดพรากบ้างเหล่านี้  จิตตก บางคนตกแล้วไม่กลับคืน เป็นโรคซึมเศร้า
รักษาไม่หาย บ้าวิกลจริตไปเลย  เกิดมาชาตินี้ไม่คุ้มแล้ว ต้องหาหมอมารักษาเมื่อจิตได้พบกับ
สถานการณ์เหล่านี้ จิตทุกข ์อยากหนีสภาพทุกข์  

5. ด้านการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยเรื่องอานิสงส์การออกบวชเนกขัมมานิสังสกถา ถือ
ว่าเป็นการพัฒนาทีส่ำคัญสุดกล่าวคือ ไม่มีผลแห่งความเป็นสมณะที่เห็นประจักษ์อย่างอ่ืนที่ยอด
เยี่ยมกว่าหรือประณีตกว่าผลแห่งความเป็นสมณะที่เห็นประจักษ์นี้เลย (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ที.สี. (ไทย) 9/249/84) เมื่อจิตคนได้เห็นโทษของกามดังนี้จึงต้องออกจากกาม ด้วยการเจริญ
สมาธิ วิปัสสนาภาวนา จนจิตมีความสุข สงบเหนือกาม จิตไม่ยินดียินร้ายต่อโลกธรรม 8 อีก
ต่อไป จิตมีความเปรมปรีย์ ปิติ ของอานิสงส์จากการประพฤติปฏิบัติตามพระสัทธรรม ตาม
ความเป็นจริง ก็จะก้าวสู่การยกระดับทางจิต โดยเจริญอริยสัจ 4 ด้วยการเห็นทุกข์ และสุขที่ไม่



123 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

ยั่งยืนของกามสุข จนสามารถทำจิตให้เจริญ ในมรรคมีองค์ 8 หลุดพ้นจากอาสวะกิเลสได้ใน
ที่สุด 
 
บทสรุป 

การทบทวนพัฒนาตนเองให้สามารถมีคุณภาพชีวิต มีเข็มทิศชีวิตชัดเจนว่าจะก้าว
เดินทางดำเนินชีวิตอย่างไร ในยุคสังคมปัจจุบันนี้ได้อย่างมีคุณภาพและมีความผาสุก  สมกับ
เป็นพุทธศาสนิกชน  มนุษย์ที่ที่โชคดีที่สุดในโลก มากกว่าการมีทรัพย์ภายนอกใดๆ  เพราะยัง
เป็นผู้ที่มีโอกาสพบพระรัตนตรัยครบถ้วนสมบูรณ์ ในยุคนี้อยู่  ได้มีโอกาสได้ฟังและฝึกฝนตน
ตามหลักการพัฒนาคุณภาพชีวิตทางพระพุทธศาสนา 4 ด้านคือ พัฒนากาย ศีล จิต และปัญญา 
ด้วยหลัก อนุปุพพิกถาธรรม 5 ขั้นคือ ทาน ศีล กามสุขสวรรค์ ทุกข์ของกาม และการออกจาก
กามด้วยการบวช  และพระอริยสัจ 4  ที่องค์สมเด็จพระบรมศาสดา ได้ทรงแสดงแล้ว ตามที่ได้
กล่าวมาแล้ว ให้เต็มไปด้วย ฉันทะ และสติและปัญญา  เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตและความผาสุก
ของตนเอง ให้มีความเจริญงอกงาม ไพบูลย์ ผาสุกแก่ตัวเอง ครอบครัว สังคม และเพ่ือมนุษย์ใน
โลกนี้ต่อไป อย่างมีทิศทางแห่งความเจริญอยู่ฝ่ายเดียว 
 
เอกสารอ้างอิง 
กองวิจัยทางการศึกษา กรมวิชาการ. (2543). ความหมายของคำว่าศักยภาพ.  

กรุงเทพมหานคร :กองวิจัยทางการศึกษา กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. 
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2547). อนุปพิกถาทีปนี ภาคที่ 1 ถึงภาคที่ 5. พิมพ์ 

ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระราชวรมนุ ี(ป.อ.ปยุตโต). (2527). ทางสายกลางของการศึกษาไทย. พิมพ์ครั้งที ่2. 

กรุงเทพมหานคร :คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2549). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร :  

พิมพ์สวย. 
______________. (2554). ความสุขทุกแง่ทุกมุม. พิมพ์ครั้งที ่2. 

กรงุเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ 
พระมหาสมชาย  สิริจนฺโท. (2547). พุทธธรรมเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางของ 

พระเทพวรคุณ (สมาน สุเมโธ). วิทยานิพนธ์พุทธศาสตตรมหาบัณฑิต.บัณฑิต 
วิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมิต  อาชวนิจกุล. (2544). พัฒนาแนวทางก้าวหน้าแนวทางปรับปรุงตนเองสู่ความสำเร็จ. 
กรุงเทพมหานคร:  นวสารินการพิมพ์. 



124  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย.ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2526). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน.พ.ศ.2525. พิมพ์ครั้งที ่6.  
กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์. 

พระสมชาย สิริจนฺโท. (2527).  “พุทธรรมเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางของพระเทพ 
วรคุณ (สมาน สุเมโธ)”,  วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เสถียร โพธินันทะ. (2535). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาฉบับมุขปาฐะ.  กรุงเทพมหานคร : 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 
 

 


