
โลกในทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุ 
The World of life in Buddhadasa Bhikkhu Perspective 

 
พระมหาพุทธิวงศ์ ณฏฺฐญญฺู  Phramaha Putthivong Natthanyu 

นักวิชาการอิสระ, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Independent Scholar, Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์โลกในทัศนะของพุทธทางภิกขุ โดยใช้การศึกษา
จากเอกสาร หนังสือและบทความที่เก่ียวข้อง ผลการศึกษาพบว่า พุทธทาสภิกขุไม่ได้ปฏิเสธโลก
ในระดับภาษาคนและไม่ปฏิเสธเร่ืองโลกหน้า แต่ท่านพยายามลดสถานะของโลกเหล่าน้ีมาอยู่ใน
ขอบข่ายที่จิตสามารถจะรับรู้และสัมผัสได้ในปัจจุบันขณะ โลกไม่ได้อยู่ที่อ่ืนที่จะต้องเดินทางไป
ถึงเมื่อละจากโลกนี้ไปแล้ว แต่โลกอยู่ที่น่ีและเด๋ียวน้ี โลกคือจิต โลกก็ดี การพ้นไปจากโลกก็ดีทุก
อย่างรวมอยู่ที่จิต จิตคือตัวโลก น่ีคือการอธิบายโลกตามภาษาธรรมของท่านพุทธทาส โลกตาม
การรับรู้ของท่านพุทธทาสมีความหมายเพียงว่า“สภาพต่างๆ ที่แวดล้อมจิตใจของคนเราอยู่ น่ัน
คือโลก” ส่วนโลกอ่ืน หมายถึงภูมิของจิตที่กำลังเปลี่ยนไปต่างๆ กัน ตามอารมณ์ที่เข้ามากระทบ 
ท่านพุทธทาสได้จำแนกโลกออกเป็น ๒ ระดับ คือโลกภายในและโลกภายนอก โลกภายในเป็น
โลกพุทธจักรหรือโลกแห่งจิตใจ การอธิบายเร่ืองโลกของท่านพุทธทาสดูเหมือนจะแตกต่างจาก
การอธิบาย ของปราชญ์หลายๆ ท่าน แต่อย่างไรก็ตาม การอธิบายโลกโดยอาศัยทฤษฎีภาษา
คน-ภาษาธรรมเป็นบาทฐาน ก็ยังอยู่ในกรอบของพุทธพจน์ ท่านพุทธทาสกล่าวว่าการตีความ
โลกภายใน ท่านได้อาศัยพุทธพจน์ที่ปรากฏอยู่ใน “โรหิตัสสสูตร” เป็นหลักอ้างอิง 
คำสำคัญ: โลก, โลกภายใน, โลกภายนอก 
 
Abstract 

This article entitled to analyze the concept of the world in Buddhadasa 
Bhikkhu. This is a qualitative research done by studying academic documents. In 
the research, it was found that Buddhadasa Bhikkhu didn’t refuse spiritual World 



38  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

and next life but he aimed to reduce the roll of those two items but condense 
in to present life. In his opinion, all of spiritual and mind are items of present 
life. The spiritual of now in present life and mind are closely related to 
environment, once the environment changed, the spiritual and mind World be 
changed as will. So the World in his opinion was divided in to two aspects that 
is outside World which is environment and the inner World which is spiritual 
World or Buddhacakka. The explanation of World in Buddhadasa Bhikkhu may 
different from the other philosophers. However, the explanation of World in 
theory of human language -Dhamma language basis still lives in scope of 
Buddhavacana in ‘Rohitassa Sutta’ as reference. 
Keywords: World, outside World, spiritual World 
 
บทนำ 

คำว่าโลก ทั้งโลกน้ีและโลกอ่ืน (อิธโลกํ, ปรโลกํ) ปรากฏอยู่ทั่วไปในพระไตรปิฎกและ
คัมภีร์ทางพุทธศาสนาช้ันหลัง เช่น คัมภีร์วิสุทธิมรรค สมันตปาสาทิกา หรือคัมภีร์จักกวาฬทีปนี
ของท่านสิริมังคลาจารย์ ปราชญ์เถรชาวล้านนา เป็นต้น ในพระไตรปิฎกพระสูตรที่กล่าวถึงเรื่อง
โลกไว้โดยเฉพาะมีอยู่หลายพระสูตร เช่น โลกสมุทยสูตร (ว่าด้วยความเกิดแห่งโลก) โลกสูตร 
(ว่าด้วยโลก) เทวโลกสูตร (ว่าด้วยเทวโลก) เป็นต้น นอกจากน้ี คำว่าโลกน้ีและโลกหน้ายัง
ปรากฏอยู่ตามพระสูตรอ่ืนๆ ก็มีอีกมาก เช่น ในสีลสูตร มีพุทธพจน์ว่า “ภิกฺขเว ลีลวา ลีลสมฺปนฺ
โน กายสฺส เภทา ปรมฺมรณา สุคตึ สคฺคํ โลกํ อุปปชฺชติ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 22/213/239) 
พุทธพจน์ข้างต้นเป็นการบ่งบอกว่าเรื่องโลกน้ีโลกหน้ามีพุทธพจน์รองรับ บางพระสูตรเป็นพุทธ
พจน์ที่พระองค์ตรัสเองบ้างหรือเป็นสาวกภาษิตก็มี คำว่าโลกที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พุทธศาสนา
หากใช้ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสอธิบาย กล่าวได้ว่าโลกที่พระพุทธองค์ตรัส
แสดงจะมีนัยยะสื่อความหมายอยู่ ๒ ระดับ คือโลกในระดับภาษาคน (ภาษาศีลธรรม) และโลก
ระดับภาษาธรรม โลกทั้งสองน้ีเมื่อสำรวจไปตามพระสูตรต่างๆ จะพบเจอได้ไม่ยากนัก  

ท่านพุทธทาสไม่ปฏิเสธโลกในระดับภาษาคน ไม่ปฏิเสธการสอนโลกในระดับภาษา
ศีลธรรม และไม่ปฏิเสธเร่ืองโลกหน้าที่เรียกว่าสัมปรายภพหรือปรโลก ท่านพุทธทาสพยายามลด
สถานะของโลกเหล่าน้ีมาอยู่ในระดับแห่งจิตใจท่ีทุกคนสามารถสัมผัสและรับรู้ได้ ท่านได้แบ่ง
โลกออกเป็น ๒ ระดับ คือโลกภายในและโลกภายนอก บทความน้ี ผู้เขียนประสงค์จะศึกษาการ
ตีความโลกในทัศนะของท่านพุทธทาสว่า เมื่อคัมภีร์ทางพุทธศาสนาได้กล่าวถึงโลกทั้งโลกน้ีและ



39 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

โลกหน้าไว้ทั้งยังปรากฏหลักฐานที่ชัดเจน ท่านพุทธทาสมีท่าทีต่อการอธิบายโลกทั้งสองระดับน้ี
อย่างไร การอธิบายโลกในทัศนะของท่านพุทธทาสสอดคล้องกับหลักพุทธพจน์หรือไม่ 

 
ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม 

ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม เป็นพัฒนาการการตีความหลักพุทธธรรมของท่านพุทธ
ทาสอีกรูปแบบหน่ึงที่ท่านมั่นใจว่าจะตรงตามพุทธประสงค์อย่างแท้จริง ท่านที่มีความเช่ือว่า 
มนุษย์ไม่สามารถเป็นอยู่โดยปราศจากภาษาได้ ไม่วัจนภาษาก็เป็นอวัจนภาษาหรือทั้งสอง
รวมกัน “ในยุคที่มนุษย์ยังเขียนหนังสือไม่ได้น้ัน มนุษย์สื่อกันด้วยภาษาที่ถือกันว่ามีความ
ศักด์ิสิทธ์ิ (as the language of the primitive) ได้แก่ภาษาลี้ลับ พระพุทธศาสนายุคแรกก็มี
เรื่องราวแฝงด้วยความเร้นลับมากมาย” (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, 2550) พุทธศาสนามีความ
จำเป็นที่จะต้องอาศัยภาษาเป็นภาชนะรองรับพุทธธรรมท้ังในการเผยแพร่และทรงจำพุทธพจน์ 
อย่างที่พระสาวกยุคแรกๆ ได้รักษาพุทธพจน์โดยผ่านระบบมุขปาฐะ (Oral Tradition) แต่
ภายหลังปรับเปลี่ยนมาเป็นการบันทึกด้วยอักษรแห่งยุคสมัยตามถิ่นที่ที่พุทธศาสนาดำรงอยู่ เมื่อ
พระพุทธองค์ได้ค้นพบความจริงและจะเผยแพร่ความจริงที่ได้ค้นพบ ไม่มีสิ่งใดจะเป็นสื่อกลางได้
ดีไปกว่าการสื่อสารด้วยภาษา ด้วยเหตุน้ีพระองค์จึงได้รับภาษาของชาวโลกหรือคำที่เจ้าลัทธิ
ศาสนารวมถึงคำที่คนในสังคมยุคน้ันใช้สื่อสารกันอยู่ มาบัญญัติใช้ในบริบทของพุทธศาสนา 
อย่างคำว่า อรหันต์ หรือนิพพาน เป็นต้น คำเหล่าน้ีไม่ได้เป็นคำที่พระพุทธองค์บัญญัติขึ้นมาใช้
ใหม่ แต่เป็นคำที่มีใช้อยู่ก่อนแล้วในสังคมยุคน้ัน เพียงแต่ว่าเมื่อนำมาใช้พระองค์ได้ปรับเปล่ียน
ความหมายเสียใหม่ให้สอดคล้องกับบริบทของพุทธศาสนา หากคำใดมีความหมายที่ถูกต้องทั้ง
อรรถและพยัญชนะ “คือถูกต้องทั้งตัวหนังสือและความหมาย น้ีพระองค์ก็ทรงรับไว้ใช้เลย” 
(พุทธทาสภิกขุ, 2544) แต่คำใดที่มีความหมายไม่ตรง ก็รับมาแต่เพียงพยัญชนะส่วนอรรถ
พระองค์ได้ปรับเปลี่ยนความหมายเสียใหม่ การรับภาษาจากภายนอกมาใช้ในบริบทของพุทธ
ศาสนาจึงมีวิธีการรับอยู่ 2 ลักษณะคือ รับทั้งอรรถและพยัญชนะน้ีอย่างหน่ึง รับมาเพียง
พยัญชนะแล้วบัญญัติอรรถความหมายเสียใหม่น้ีอีกประการหน่ึง  
 ความหมายทางธรรมแม้จะมีความหมายที่ลึกซึ้งยากที่จะสื่อความหมายได้ทั้งหมด แต่
การจะอธิบายภาวะเช่นน้ีให้คนอ่ืนเข้าใจได้บ้างแม้ไม่ทั้งหมด ภาษาแบบบ้านๆ หรือคำที่ใช้
สื่อสารกันอยู่ในสังคมน่ันแหละเป็นเครื่องมือสำคัญที่จะเป็นตัวสื่อสารระหว่างกันได้ดี เพราะ
อย่างไรเสียคำเหล่าน้ันก็มีความหมายอยู่ในตัวที่ทุกคนเข้าใจอยู่เป็นพ้ืนฐานอยู่แล้ว ท่านพุทธ
ทาสกล่าวว่า เมื่อพระพุทธเจ้าได้ตัดสินพระทัยที่จะเผยแพร่หลักพุทธธรรม พระองค์มีความ
ยากลำบากในการอบรมสั่งสอน เน่ืองจากแต่ละคนมีสติปัญญาที่แตกต่างกัน บางคนมีสติปัญญา
มากสามารถมองเห็นความจริงได้ง่าย พระองค์ตรัสเพียงไม่ก่ีคำก็สามารถบรรลุพระอรหันต์ได้ 



40  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

น่ันเป็นเพราะว่าคนเหล่าน้ันมี Spiritual experience “คือมีความแจ่มแจ้งในทางจิตหรือทาง
วิญญาณเป็นเรื่องๆ ไปอยู่เป็นประจำ” (พุทธทาสภิกขุ, 2543) แต่กับบางคนพระองค์ไม่สามารถ
ทำอย่างน้ันได้ แต่เพราะพระองค์มี “นานาธิมุตติกญาณ” คือทรงรู้อัธยาศัยของสัตว์คือวิธีรอด
ของแต่ละคน ฉะน้ัน วิธีการสอนในแต่ละคนจึงมีแตกต่างกันไป แต่ทว่ามีจุดหมายอย่างเดียวกัน
คือมุ่งสู่วิมุตติ ท่านพุทธทาสกล่าวว่า พระพุทธเจ้าตรัสด้วยสองภาษาเสมอ แม้จะตรัสด้วยภาษา
สามัญแต่ก็สื่อความหมายไปถึงระดับปรมัตถ์อีกนัยยะหน่ึงด้วย  
 ภาษาคนท่านพุทธทาสอธิบายว่า “เป็นภาษาทาง Physic ซึ่งอาศัยวัตถุเป็น Physical 
way of speaking คือพูดไปตามแบบตามวิธีของฝ่าย Physic” (พุทธทาสภิกขุ, มปป.) ส่วน
ภาษาที่สื่อความหมายที่สูงเหนือขึ้นไปจากจากระดับของ Physic ไม่ต้องอาศัยวัตถุ ท่านใช้คำว่า 
Meta-physic ส่วนระดับการเข้าใจในความหมายทั้งสอง การเข้าใจความหมายในระดับภาษา
คนไม่มีปัญหาอะไร เพราะเป็นเรื่องที่ทุกคนคุ้นเคยกันดีอยู่แล้ว แต่การที่จะฟังคำในระดับภาษา
คนและตีความออกมาเป็นภาษาธรรมน้ันเป็นสิ่งที่ยากพอสมควรซึ่งท่านพุทธทาสเองก็ยอมรับใน
เรื่องน้ี ท่านพุทธทาสกล่าวว่า “ผู้ที่ตีความพระพุทธวจนะจะต้องมีความรู้ลึกซึ้งทางจิตวิญญาณ
พอสมควร มิฉะน้ันแล้ว พระพุทธวจนะก็จะถูกตีความอย่างผิดพลาด คือถูกตีความในระดับ
โลกิยะตามแบบภาษาคนไปเสียทั้งหมด” (ปีเตอร์ เอ.แจ็คสัน, 2556) ยกตัวอย่างเช่น คำว่า “อยู่
เฉยๆ ดีกว่า ไม่ต้องทำอะไร” (พุทธทาสภิกขุ, 2538) ความหมายในระดับภาษาคนก็อย่างที่
เข้าใจกัน คือไม่ต้องทำอะไรคืออยู่เฉยๆ แต่การเข้าใจในระดับภาษาธรรม “คำว่าอยู่เฉยๆ น้ัน
คือว่าอย่าให้สังขารปรุงแต่งอะไรขึ้นมา อย่าปรุงแต่งตัวกู-ของกูขึ้นมา อยู่น่ิงๆ อยู่เฉยๆ อยู่
ว่างๆ” (พุทธทาสภิกขุ, 2538) ความแตกต่างระหว่างภาษาคนและภาษาธรรมอยู่ที่ความเข้าใจ
อรรถความหมายในเชิงปรมัตถ์เท่าน้ัน ไม่ได้มีความแตกต่างจากรูปพยัญชนะแต่อย่างใด ภาษา
ธรรมสื่อสารตรงไปยังปรมัตถธรรมเลยเหนือขึ้นไปจากขอบเขตของภาษาคนที่รับรู้กันอยู่ “ภาษา
คนกับภาษาธรรมมันเคียงคู่กันไปอยู่อย่างน้ี สำหรับคนท่ีพูดภาษาธรรมไม่รู้เรื่องหรือขี้ลืมก็พูด
ภาษาคนให้เอาไปคิดไปนึกพลางๆ ก็แล้วกัน ฉะน้ัน ขอให้เข้าใจว่าเรื่องที่สำคัญที่สุดใน
พระพุทธศาสนามีอยู่อย่างน้ี พูดไว้โดยภาษาคน-ภาษาธรรม ประกบกันเข้าไว้” (พุทธทาสภิกขุ, 
2538)  

ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสใช่ว่าจะไม่มีข้อจำกัดหรือไม่เผยจุดอ่อน
ให้นักวิชาการได้วิพากษ์วิจารณ์ ปีเตอร์ เอ.แจ็คสัน กล่าวว่า ในการใช้ทฤษฎีภาษาคน-ภาษา
ธรรมตีความคำสอนมีเรื่องที่ควรทำความเข้าใจอยู่อย่างหน่ึงคือ พุทธพจน์ทั้งหมดใช่ว่าจะใช้
ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม ตีความออกมาเป็นภาษาคนหรือภาษาธรรมได้เพียงอย่างเดียว มี
พุทธพจน์เพียงบางส่วนเท่าน้ันที่เปิดโอกาสให้ทำอย่างน้ันได้ (ปีเตอร์ เอ.แจ็คสัน, 2556)  



41 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

อย่างไรก็ตาม ท่านพุทธทาสยังยืนยันว่าในคำเดียวกันเราต้องทราบความหมายทั้งภาษา
คนและภาษาธรรมควบคู่กันไป ท่านอธิบายเร่ืองน้ีโดยยกพุทธพจน์ใน “ปฐมอัปปมาทสูตร” ขึ้น
อ้างอิงว่าถ้าเป็นคนฉลาดต้องถือเอาอรรถท้ังหลายให้ได้ทั้งสองฝ่าย ดังน้ี บัณฑิตทั้งหลายย่อม
สรรเสริญความไม่ประมาทในการทำบุญ บัณฑิตผู้ไม่ประมาทย่อมบรรลุประโยชน์ทั้งสอง ธีรชน
ท่านเรียกว่าบัณฑิต เพราะยึดประโยชน์ทั้งสองไว้ได้ คือประโยชน์ในปัจจุบันและประโยชน์ใน
ภายหน้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย 15/128/152) 
 
หลักมหาปเทส 4 กับทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม  
 พระพุทธเจ้าเข้าใจสภาพจิตใจของความเป็นปุถุชนได้อย่างแท้จริง ได้คาดการณ์ถึง
เหตุการณ์ภายภาคหน้าว่า สติปัญญาของมนุษย์คงจะเสื่อมถอยลงไปมาก และหลักคำสอนคงจะ
มีการตีความออกไปอีกนัยยะหน่ึงตามสติปัญญาของผู้ศึกษาเอง ย่ิงเวลาผ่านกาลล่วงเลยไปมาก
เท่าไหร่ คำสอนที่ถูกตีความใหม่คงห่างไกลจากพุทธพจน์ที่พระองค์ทรงตรัสไว้เป็นปฐมเป็นแน่
แท้ แม้ปัจจุบันจะมีการบันทึกหลักคำสอนไว้เป็นลายอักษรด้วยเทคโนโลยีแห่งยุคสมัยแล้วก็ตาม 
แต่ใช่ว่าปัญญาประดิษฐ์เหล่าน้ีจะไม่มีการผิดพลาด ขณะการสอบทานหรือคัดลอก การพลั้งเผลอ
ย่อมเกิดขึ้นได้เสมอ แม้จะระมัดระวังมากก็ตาม ใน “สุคตวินยสูตร” เผยให้เห็นสาเหตุที่ทำให้
พุทธพจน์เสื่อมสูญหายไป ไม่ตรงตามที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ หน่ึงในสี่สาเหตุน้ันคือ “เล่าเรียน
สูตรที่เล่าเรียนกันมาผิดลำดับโดยบทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาไม่ดี แม้อรรถแห่งบทพยัญชนะที่
สืบทอดกันมาไม่ดี ก็เป็นการสืบทอดขยายความไม่ดี น้ีเป็นธรรมประการที่ 1 ย่อมเป็นไปเพ่ือ
ความเสื่อมสูญหายไปแห่งสัทธรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 21/160/223) เมื่อคาดการณ์ไป
ถึงเหตุการณ์ข้างหน้าและมองเห็นสถานการณ์ที่เกิดขึ้นในขณะน้ัน อย่างกรณีการถึงแก่กรรม
ของนิครนถ์ นาฏบุตร อันเป็นสาเหตุหน่ึงที่ทำให้สาวกแตกแยกออกเป็นสองฝ่าย ต่างฝ่ายต่าง
อ้างว่าพวกตนเข้าใจคำสอนของพระศาสดาได้ถูกต้องมากกว่าอีกฝ่ายหน่ึง เหตุการณ์เหล่าน้ีใช่
ว่าจะผ่านเลยไปโดยที่พระพุทธองค์ไม่รับรู้และไม่ห่วงวิตกกังวลถึงอนาคตของพุทธศาสนา เพ่ือ
ป้องกันไม่ให้เหตุการณ์เหล่าน้ีเกิดขึ้นกับพุทธศาสนา พระองค์จึงต้องสร้างระบบอย่างใดอย่าง
หน่ึงไว้สำหรับตรวจสอบการอธิบายตีความหลักพุทธธรรม ที่อาจจะมีการอธิบายผิดเพ้ียนไม่ตรง
ตามพระบาลีเดิม ซึ่งอาจเกิดขึ้นได้ด้วยความพลั้งเผลอหรือจะด้วยเหตุผลประการใดก็ตาม 
พระองค์จึงได้วางหลักมหาปเทส 4 ไว้เป็นเกณฑ์ในการวินิจฉัยการตีความคำสอนดังกล่าว หลัก
มหาปเทส 4 ปรากฏอยู่ในมหาปรินิพพานสูตร พระองค์ตรัสเรื่องน้ีก่อนจะเดินทางไปยังเมืองกุสิ
นาราเพื่อจะปรินิพพาน โดยส่วนตัวผู้เขียนถือว่าเป็นเรื่องที่สำคัญมากและเก่ียวพันธ์กับทฤษฎี
การตีความแบบภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสด้วย หลักมหาปเทส 4 มีรายละเอียด
ดังต่อไปน้ี 



42  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ภิกษุในธรรมวินัยน้ีพึงกล่าวอย่างน้ีว่า ผู้มีอายุ ข้าพเจ้าได้สดับ รับมาเฉพาะพระพักตร์พระผู้มี
พระภาคว่า น้ีเป็นธรรม น้ีเป็นวินัย น้ีเป็นสัตถุสาสน์ เธอทั้งหลายยังไม่พึงช่ืนชม ยังไม่พึงคัดค้าน
คำกล่าวของผู้น้ัน พึงเรียนบทและพยัญชนะเหล่าน้ันให้ดีแล้ว พึงสอบดูในสูตร เทียบดูในวินัย 
ถ้าบทและพยัญชนะเหล่าน้ัน สอบลงในสูตรก็ไม่ได้ เทียบเข้าในวินัยก็ไม่ได้ พึงลงสันนิษฐานว่าน้ี
มิใช่พระดำรัสของพระผู้มีพระภาคพระองค์น้ันแน่นอน และภิกษุน้ีรับมาผิด เธอท้ังหลายพึงทิ้ง
คำน้ันเสีย ถ้าบทและพยัญชนะเหล่าน้ัน สอบลงในสูตรก็ได้ เทียบเข้าในวินัยก็ได้ พึงลง
สันนิษฐานว่าน้ีเป็นพระดำรัสของพระผู้มีพระภาคพระองค์น้ันแน่นอน และภิกษุน้ีรับมาด้วยดี  
เธอทั้งหลาย พึงจำมหาปเทสประการที่ 1 น้ีไว้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/188/134-135) 

ส่วนมหาปเทสข้อ 2-4 นั้น เน้ือหาส่วนใหญ่จะตรงกับข้อ 1 จะแตกต่างออกไปบ้างก็อยู่
ที่ตัวบุคคลคือพระภิกษุผู้มีบทบาทในการอธิบายหลักคำสอนเท่าน้ัน ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม
ของท่านพุทธทาส ใช่ว่าจะไม่เปิดช่องให้นักวิชาการได้วิพากษ์วิจารณ์ถึงจุดอ่อนของทฤษฎี
ดังกล่าวได้ ปีเตอร์ เอ.แจ็คสัน ได้ต้ังข้อสังเกตไว้ว่า ท่านพุทธทาสไม่ได้ให้หลักการที่ชัดเจนใน
การตัดสินว่าส่วนใดของพระสุตตันตปิฎกควรใช้ภาษาคนหรือภาษาธรรมตีความ อีกประเด็น
หน่ึงคือ เกณฑ์ในการตัดสินความถูกต้องแม่นยำผลจากการตีความคำสอน ต่อประเด็นปัญหาที่มี
ผู้วิจารณ์ท่านพุทธทาสในเรื่องน้ี หากพิจารณาเน้ือหาในคัมภีร์ของพุทธศาสนาจะเห็นได้ว่า พระ
พุทธองค์ได้วางหลักเกณฑ์สำหรับไว้ตรวจสอบการตีความคำสอนไว้อย่างรัดกุมแล้ว น่ันคือการ
ใช้หลักมหาปเทส 4 ตรวจสอบการอธิบายตีความคำสอนดังกล่าวว่าตรงตามพระบาลีเดิมหรือไม่
อย่างไร แม้ท่านพุทธทาสจะกล่าวว่า เราต้องมีเสรีภาพในการใช้สติปัญญา อิสรภาพในการ
วินิจฉัย อิสรภาพในการเลือก และอิสรภาพในการปฏิบัติก็ตาม แต่ท่านก็ไม่ได้ละเลยหลักการ
สำคัญของพุทธศาสนาข้อน้ีไป จะเห็นได้ว่าในการบรรยายหลายๆ ครั้ง ท่านพุทธทาสได้เน้นย้ำ
อยู่เสมอว่าต้องตรงตามพระบาลีเดิม หรือคำพูดที่ว่า “ไปดูบาลีต้นตอเติมในพระไตรปิฎก” 

สรุป แม้ท่านพุทธทาสจะมีอิสรภาพในการใช้สติปัญญาตีความคำสอนได้อย่างอิสระ แต่
อิสรภาพท่ีท่านมีก็ไม่ได้เป็นอิสระจากความคิด การตีความอธิบายหลักพุทธธรรมต้องอยู่ใน
กรอบของหลักมหาปเทส 4 ที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ด้วย ส่วนใครจะวิพากษ์วิจารณ์ท่าน
พุทธทาสออกมาอย่างไรก็เป็นสิทธ์ิที่จะกระทำได้ ท่านเปิดกว้างในเรื่องน้ี 
 
การเข้าใจโลกทางพระพุทธศาสนา 

ในการทำความเข้าใจเรื่องโลกในทัศนะของท่านพุทธทาสหรือโลกในทางพุทธศาสนา 
ต้องทำความเข้าใจกับคำว่า “ชาติ” หรือการเกิดเป็นเบ้ืองต้นก่อน เพราะคำว่าโลกในทัศนะของท่าน
พุทธทาสเก่ียวพันกับคำว่าชาติในปฏิจจสมุปบาท ท่านพุทธทาสกล่าวว่า การที่หลายคนศึกษา
พุทธศาสนาและ “เข้าใจพุทธศาสนาไม่ได้ ก็เพราะเข้าใจคำว่าชาติหรือความเกิดนี้ผิด เข้าใจผิด



43 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

ไปจากความหมายอันแท้จริงของคำว่าชาติหรือความเกิดตามหลักพุทธศาสนา” (พุทธทาสภิกขุ, 
2538) ชาติในที่ น้ีไม่ได้หมายถึงชาติตามความรู้สึกนึกคิดหรือชาติตามที่รับรู้กันอยู่ทั่วไปว่า
หมายถึงการเกิดจากท้องแม่ เจริญวัย แก่ชราคร่ำคร่าไปเรื่อยๆ ในที่สุดตายไป หลังจากน้ันก็ไป
ปฏิสนธิเกิดใหม่ในภพภูมิต่างๆ น้ีเป็นชาติในความหมายของคนทั่วไป ท่านพุทธทาสเรียกชาติใน
ลักษณะอย่างน้ีว่าชาติทางวัตถุหรือชาติทาง Physical ไม่ใช่ชาติตามความหมายของพุทธศาสนา 
ท่านพุทธทาสได้แบ่งชาติหรือการเกิดออกเป็น 2 ระดับหรือสองความหมาย ได้แก่ 1) การเกิด
ในทางร่างกาย ทางวัตถุหรือทางรูปธรรม 2) การเกิดในทางจิตหรือทางวิญญาณ  

การเกิดในทางร่างกาย ทางวัตถุ ท่านพุทธทาสใช้ภาษาอังกฤษว่า การเกิดทาง 
Physical และ mental ส่วนการเกิดในทางวิญญาณท่านใช้คำว่า Spiritual คำว่า mental 
และ Spiritual แม้จะมีความหมายเป็นอย่างเดียวกัน “แต่ความเกิดทาง Spiritual น้ันมี
ความหมายอีกอย่างหน่ึง” (พุทธทาสภิกขุ, 2538) ที่ลึกซึ้งกว่ากันมาก ท่านพุทธทาสได้อธิบาย
การเกิดในทางวัตถุและทางวิญญาณไว้ดังน้ี 

 “ขอให้ท่านผู้สนใจทั้งหลายรู้จักแบ่งความเกิดออกเป็น ๒ ความหมาย คือความเกิด
ในทางร่างกาย ทางวัตถุ ทางรูปธรรมน้ีประเภทหน่ึงและความเกิดในทางจิตหรือทาง
วิญญาณที่เก่ียวกับความคิดความเห็นน้ันอีกความหมายหน่ึง เป็น ๒ ความหมาย
ด้วยกัน มันมีคำที่เข้าใจกันดีอยู่แล้วแทบทุกคน คือคำว่า physics หรือ physical กับ 
mental น้ีประเภทหนึ่ง แล้วก็มีคำอีกประเภทหน่ึงได้แก่คำว่า spiritual การเกิดทาง 
physical น้ีหรือทาง mental น้ีมีความหมายอย่างเดียวกัน แต่ความเกิดทาง spiritual 
น้ันมีความหมายอีกอย่างหน่ึง ความเกิดทาง Physical ก็หมายความว่า เรามีร่างกายท่ี
เกิดขึ้นโดยอาศัยบิดามารดาเป็นแดนเกิด ความเกิดทาง mental ก็หมายถึงจิตใจในขั้น
ธรรมชาติธรรมดาสามัญที่เน่ืองกันอยู่กับร่างกายที่ไม่อาจจะแยกจากกันได้ แสดงว่าคน
หรือสัตว์เกิดมันก็ต้องมีทั้งร่างกายทั้งจิตใจ เป็นผู้ที่มีความคิดนึกได้ น่ีเป็นการเกิดขึ้นมา
ทั้งร่างกายและทั้งจิตใจ แต่ว่าจิตส่วนน้ีเป็นเพียงจิตใจส่วนที่เน่ืองกันอยู่กับร่างกายเรา
เรียกว่า mental การเกิดทางร่างกายกับทางจิตใจในลักษณะเช่นน้ี ซึ่งเป็นเรื่องของ 
physical หรือ mental น้ี ไม่ใช่ความเกิดตามความมุ่งหมายในทางพุทธศาสนา 
ต่อเมื่อเป็นความเกิดในทางวิญญาณ ความรู้สึกที่เก่ียวกับความคิดความเห็นหรือความ
ยึดมั่นถือมั่นซึ่ งเรียกว่าทาง spiritual น้ัน ความเกิดน้ันจึงจะเป็นความเกิดที่มี
ความหมายตามหลักของพระพุทธศาสนา การเกิดในทาง Spiritual น้ันต้องหมายถึง
ความเข้าใจหรือความสำคัญว่ามีตัวกูของกู” (พุทธทาสภิกขุ, 2538)  
บางคนแม้มองเห็นว่าน่าจะมีลักษณะว่าเป็นการเกิดในทางวิญญาณแต่ที่จริงแล้วไม่ใช่ 

ท่านพุทธทาสยกตัวอย่างในเรื่องน้ีว่า เด็กที่พ่ึงคลอดออกมาจากท้องแม่ใหม่ๆ ไม่มีการเกิดชนิดที่



44  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

เป็นฝ่าย Spiritual คือมีการยึดมั่นถือมั่นว่าตัวกูของกู ความยึดมั่นถือมั่นเพ่ิงเกิดขึ้นมาภายหลัง
โดยเฉพาะเมื่อได้มีประสบการณ์กับโลกภายนอกมากข้ึน หรือขณะใดเวลาใดเป็นการกระทำอยู่
ด้วยสติปัญญา เวลาน้ันก็ไม่มีตัวกูของกูเกิดขึ้นเรียกว่ามีแต่ความว่าง  

คำว่า “ชาติ” ในพุทธศาสนาไม่ได้หมายเอาชาติตามภาษาคน แต่ “หมายถึงการเกิด
ในขณะแห่งปฎิจจสมุปบาทสายหน่ึงๆ ในชีวิตประจำวันของคนธรรมดาคือเผลอสติเมื่อมีการ
กระทบทางอายตนะคร้ังหน่ึง” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) “ชาติน้ีคือปฎิจจสมุปบาทวงปัจจุบัน 
ชาติหน้าก็คือปฏิจจสมุปบาทวงถัดไป ตามลำดับ” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) เกิดขึ้นที่น่ีและเด๋ียวน้ี
ในปัจจุบันขณะ ขณะที่คนเรามีกิเลสเกิดขึ้นในใจเพียงครั้งหน่ึงเท่าน้ันและสืบต่อกันไปจนครบ
ทั้ง 11 อาการ น่ีคือชาติตามทัศนะของท่านพุทธทาส การอธิบายชาติในลักษณะอย่างน้ีไม่ต้อง
รอนานจนถึงวันสุดท้ายของชีวิต แต่เป็นชาติที่ทุกคนสามารถประจักษ์แจ้งอยู่ที่จิตเป็น “สันทิฏฐิ
โก” ของใครของมันรับรู้แทนกันไม่ได้ วันหน่ึงๆ มีการเกิดขึ้นหลายคร้ังวนเวียนอยู่อย่างน้ี 
บางครั้งเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน เกิดเป็นสัตว์นรก เกิดเป็นพรหม เกิดเป็นเทวดา เกิดขึ้นมาที่จิตใน
สภาพจิตที่เป็นอยู่ในขณะน้ันๆ ซึ่งทุกคนสามารถจะสัมผัสรับรู้ได้ด้วยตนเอง ใน “โลกสมุทยสูตร 
และโลกสูตร” พระพุทธเจ้าตรัสถึงการเกิดโลกคือการเกิดกระแสแห่งวงจรปฏิจจสมุปบาทที่
เกิดขึ้นแก่จิตใจทุกคราวไปว่า 

  ความเกิดแห่งโลกเป็นอย่างไร คือเพราะอาศัยจักขุและรูป จักขุวิญญาณจึงเกิด ความ
ประจวบแห่งธรรม ๓ ประการเป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงเกิด เพราะ
เวทนาเป็นปัจจัยตัณหาจึงเกิด เพราะตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึงเกิด เพราะอุปาทาน
เป็นปัจจัยภพจึงเกิด เพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงเกิด เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรา มรณะ 
โสกะปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส และอุปายาสจึงเกิด ความเกิดแห่งโลกเป็นอย่างน้ีแล 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 18/107/121) 
ชาติอันเป็นปฏิจจสมุปปันธรรม คือผลที่เกิดสืบเน่ืองจากการที่ไม่สามารถควบคุมผัสสะ

และเวทนาในกระแสแห่งวงจรปฏิจจสมุปบาทได้ จึงทำให้กระแสแห่งจงจรปฏิจจสมุปบาทฝ่ายส
มุทยวาร สามารถสืบต่อจนครบตลอดสาย วันหน่ึงๆ คนเรามีการเกิดตาย เกิดตาย อยู่หลายคร้ัง 
น่ันหมายความว่าสภาพจิตช่วงน้ันเป็นอย่างไร “ที่แท้น้ันเรื่องปฏิจจสมุปบาทน่ีแหละเป็นเรื่อง
อธิบายโลก อธิบายเหตุให้เกิดโลก อธิบายความดับสนิทของโลก ทางให้ถึงความดับสนิทของโลก
ไว้ในร่างกายท่ียาวประมาณวาหน่ึง” (พุทธทาสภิกขุ, 2538)  แต่ความจริงมีอยู่ว่า การเกิดใน
ลักษณะตัวกูของกูกับภาวะที่จิตว่าง ทั้งสองอย่างน้ีมีอยู่ในระดับที่ต่างกันมากและสภาพจิต
อย่างไหนมีมากกว่ากัน? ท่านพุทธทาสอธิบายว่า “วันหน่ึงๆ น้ัน เวลาที่เรามีความเกิดเป็นตัวเรา
อยู่โดยสมบูรณ์น้ันมีน้อยมาก เวลาที่ว่างจากความรู้สึกว่าตัวเรา ตัวกู น้ีมีอยู่มากกว่า” (พุทธทาส
ภิกขุ, 2555) ดังน้ัน “คำว่าชาติ ความเกิดและคำว่าโลกและคำว่าวัฏฏสงสาร และฝ่ายตรงกัน



45 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

ข้ามก็คือไม่เกิดแล้วอยู่เหนือโลกแล้วก็เป็นนิพพาน และทั้งหมดน้ันไม่ได้อยู่ที่อ่ืน ไม่ได้อยู่ที่นอก
ฟ้าหิมพานต์ ไม่ได้มีต่อเมื่อหลังจากตายแล้ว แต่ว่าอยู่ที่น่ีและเดี๋ยวน้ี” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
ชาติในปฏิจจสมุปบาทก็คือการเกิดโลกในทางวิญญาณ ไม่ใช่โลกในภาษาวัตถุหรือโลกตามภาษา
คน แต่เป็นโลกตามภาษาปรมัตถธรรม เป็นโลกตามหมายของพระอริยเจ้า โลกก็คือ “ภูมิของจิต
ที่กำลังเป็นต่างๆ กัน ไม่เหมือนกัน จิตที่อยู่ในภาวะที่ต่างกันเราเรียกว่าอยู่กันคนละโลก” (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2548) และชาติคือการเกิดในขณะแห่งปฎิจจสมุปบาท เก่ียวพันกับการเกิดโลกใน
ทัศนะของพุทธศาสนา ดังจะได้อธิบายต่อไป 
  
โลกในทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุ 

สัมปรายภพ ภพหน้าหรือภพท่ีสัตว์จะพึงไปในเบ้ืองหน้าหลังจากสิ้นชีวิตจากโลกน้ีไป
แล้ว พุทธศาสนาอธิบายเร่ืองน้ีไว้อย่างไร นรก สวรรค์ มีจริงหรือไม่ หรือเป็นเพียงเรื่องที่พระ
ศาสดาอุปโลกน์ขึ้นมาเพื่อเป็นอุบายในการสั่งสอนให้คนทำดีและได้ผลตอบแทนคือภพภูมิที่
ดีกว่าเท่าน้ัน แต่เรื่องน้ีเมื่อว่าตามคัมภีร์ทางพุทธศาสนาหรือจะถือเอาตามตัวพยัญชนะอักษร
ตามที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ก็ต้องตอบว่าเรื่องน้ีมีคัมภีร์รองรับ ในพระไตรปิฎกจะปรากฏคำว่า 
“อิมํ โลกํ ปรํ โลกํ,อิธโลกํ ปรโลกํ” โลกน้ีโลกหน้าอยู่บ่อยคร้ัง บางครั้งปรากฏอยู่ในประโยคที่ว่า 
“ธรรมเท่าน้ันประเสริฐที่สุดในหมู่ชนทั้งในโลกน้ีและโลกหน้า” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/117/87) 
“สัตว์ทั้งหลายผู้ถูกอวิชชากีดขวาง ถูกตัณหาผูกไว้ วนเวียนท่องเที่ยวไป บางคราวจากโลกน้ีไปสู่
โลกอ่ืน บางคราวก็จากโลกอ่ืนมาสู่โลกน้ี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 16/132/223) น้ีเป็นพุทธพจน์
เพียงบางส่วนที่แสดงให้เห็นว่า เรื่องโลกน้ี โลกหน้า ชีวิตหลังความตายเป็นเรื่องที่มีพุทธพจน์
รองรับ เรื่องเหล่าน้ีหากถือตามมติของท่านพุทธทาสจะอธิบายได้ว่า โลกที่พระพุทธเจ้าทรงตรัส
ไว้ในพระสูตรต่างๆ มีความหมายอยู่ 2 ระดับ คือโลกตามภาษาคนและโลกตามภาษาปรมัตถ์ 
เมื่อพระพุทธองค์จะตรัสแสดงเร่ืองโลก พระองค์จะตรัสโลกตามภาษาคนสำหรับคนกลุ่มหน่ึง 
และตรัสโลกเป็นภาษาธรรมสำหรับคนอีกกลุ่มหน่ึงที่มีสติปัญญามีธุลีในตาน้อย ยกตัวอย่างเช่น 
“ทุติยโรหิตัสสสูตร” ตรัสกับโรหิตัสสเทพบุตรว่า “เราบัญญัติโลก ความเกิดแห่งโลก ความดับ
แห่งโลก และข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งโลก ในร่างกายท่ีมีประมาณวาหน่ึง มีสัญญา มีใจน้ี
เอง” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 21/46/76) น้ีเป็นการตรัสถึงโลกตามภาษาปรมัตถ์หรือโลกตาม
ภาษาธรรมตามความหมายที่ท่านพุทธทาสเรียกใช้ ท่านพุทธทาสอธิบายโลกใน 2 ระดับ คือ
ระดับภาษาคนและภาษาธรรม แต่จะเน้นมากคือโลกในระดับภาษาธรรม 

โลกตามภาษาคน “เล็งถึงตัวโลก ตัวแผ่นดินโลก ไม่ใช่จะเล็งไปถึงสัตวโลกหรือ
ธรรมชาติธรรมดา ที่เป็นกฎเกณฑ์ของธรรมชาติธรรมดาว่าเป็นโลก” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
ส่วนโลกตามภาษาธรรมไม่ได้เล็งไปท่ีทางวัตถุ แต่เป็นโลกที่อยู่ในระดับที่เป็นปรมัตถ์ ท่านพุทธ



46  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ทาสได้ให้ความหมายโลกในระดับภาษาธรรมไว้หลายความหมายด้วยกัน เช่น “สภาพต่างๆ ที่
แวดล้อมจิตใจเราของเราอยู่น่ันคือโลก” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) นิยามน้ีท่านพุทธทาสกล่าวว่า 
ใช้ได้ทั้งภาษาคนและภาษาธรรม โลกหมายถึง “ระดับแห่งจิตใจ หรือจิตใจท่ีมีระดับต่ำ” (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2551) โลกเป็นสภาวะที่ต้องแตก “โลกน้ีไม่มีอะไรนอกจากปรากฏการณ์” (พุทธทาส
ภิกขุ, 2555) น่ันหมายความว่า สิ่งที่เข้ามากระทบน้ันเรียกว่าปรากฏการณ์และปรากฏการณ์น้ัน
คือตัวโลก โลกคือความมืดหรือโลกคือความทุกข์ น้ีเป็นคำอธิบายที่ตรงตามพุทธพจน์ที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน “โรหิตัสสสูตร” และ “ทุติยโรหิตัสสสูตร” ส่วนคำว่าโลกอ่ืนที่เรียกว่า
สัมปรายภพหรือปรโลก ท่านพุทธทาสให้ความหมายว่า “หมายถึงภูมิของจิตที่กำลังเป็นต่างๆ 
กัน ไม่เหมือนกัน” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) จากคำนิยามข้างต้นจะเห็นได้ว่า โลกในทัศนะของท่าน
พุทธทาสจึงไม่ใช่โลกอื่นที่อยู่ไกลออกไปที่จะต้องเดินทางไปถึงได้โดยผ่านระยะทางและเวลา แต่
โลกอยู่ที่น่ีและเด๋ียวน้ีในโลกแห่งวัตถุ โลกมีอยู่ขณะที่มีการรับรู้อารมณ์ทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย
และใจ ซึ่งทำให้เกิดความรู้สึกนึกคิดไปต่างๆ เพียงแค่เห็นด้วยตา แต่ยังไม่รู้สึกไปถึงใจโลกยังไม่
เกิด แต่เมื่อไหร่เกิดความรู้สึกคือเห็นด้วยใจเมื่อน้ันโลกเกิด โลกคือจิต 

เมื่อกล่าวถึงเรื่องโลก ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสาจารย์ ได้จำแนกโลกไว้ 3 
ลักษณะ ได้แก่ สังขารโลก สัตวโลก และโอกาสโลก ท่านพุทธทาสได้จำแนกโลกตามท่ีปรากฏอยู่
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคเสียใหม่ ออกเป็นโลกภายในและโลกภายนอก จะได้ดังน้ี 1. โลกภายใน 
ได้แก่ สังขารโลก 2. โลกภายนอก ได้แก่ สัตวโลก และโอกาสโลก 

โลกภายในและโลกภายนอก ทั้งสองน้ีผู้เขียนจะใช้อธิบายการตีความเร่ืองโลกในทัศนะ
ของท่านพุทธทาส โดยจะเน้นไปท่ีโลกภายในเป็นหลัก ผู้เขียนเข้าใจว่า แม้คัมภีร์จะจำแนกโลก
ออกไปมากเท่าไหร่ก็ตาม แต่เมื่อสรุปลงแล้วก็ไม่เกินโลกภายในและโลกภายนอก โลกภายในก็
คือโลกที่เกิดทางวิญญาณ ส่วนโลกภายนอกก็คือโลกแห่งวัตถุที่ทุกคนสัมผัสมองเห็นกันอยู่ด้วย
จักขุวิญญาณทั้งที่อยู่ใกล้และอยู่ไกล โลกทั้งสองนี้ โลกอย่างไหนท่ีก่อปัญหาให้กับมนุษย์มาก
ที่สุด หากกล่าวตามทัศนะของท่านพุทธทาสก็ตอบได้ว่า โลกภายในก่อปัญหาให้มนุษย์มากกว่า 
“ความเกิดทางร่างกายนั้นจึงไม่มีความหมายอะไรเลย ถ้าไม่มีการเกิดของความรู้สึกคิดนึกที่เป็น
ทาง Spiritual ที่เป็นตัวเราหรือเป็นของเราในความรู้สึกที่ยึดมั่นถือมั่น” (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
พุทธทาสภิกขุได้อธิบายลักษณะโลกทั้ง 2 ไว้ ดังน้ี 

1. โลกภายใน โลกอ่ืนที่เรียกว่าสัมปรายภพหรือปรโลก หากอธิบายตามหลักภาษาคน
อย่างธรรมดาสามัญ “ก็คือโลกอ่ืน นอกไปจากโลกท่ีเรากำลังรู้สึกอยู่อย่างน้ี” (พุทธทาสภิกขุ, 
2539) เป็นโลกที่จะไปถึงได้ก็ต่อเมื่อละสังขารจากโลกน้ีไปแล้วเท่าน้ัน มีอยู่หลายภพภูมิด้วยกัน
ทั้งที่เป็นสุคติภูมิและทุคติภูมิ ได้แก่ นรก สัตว์เดรัจฉาน เปรต อสุรกาย มนุษย์และเทพ ภพภูมิ
ต่างๆ เหล่าน้ีบางภพภูมิไม่ได้อยู่ที่ไหนไกลแต่เกิดมาอยู่ร่วมกับมนุษย์เสียด้วยซ้ำ เช่น พวกสัตว์



47 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

เดรัจฉานทั้งหลาย ใน “ติโรกุฑฑสูตร” อธิบายอีกว่า ภพภูมิเหล่าน้ีบางภพภูมิไม่มีการประกอบ
กสิกรรม โครักขกรรม พาณิชกรรม อะไรทั้งสิ้น ผู้ที่ตายไปและเกิดอยู่ในเปตวิสัยน้ัน กว่าจะได้
กินสักคร้ังต้องอาศัยผลบุญจากคนที่อยู่ในมนุษย์โลกนี้ทำบุญอุทิศไปให้เท่าน้ัน ท่านพุทธทาส
ไม่ได้ปฏิเสธภพภูมิต่างๆ เหล่าน้ีว่าไม่มีอยู่จริง ทั้งไม่ได้สอนให้ยกเลิกเรื่องภพภูมิเหล่าน้ีด้วย แต่
ท่านพยายามจะอธิบายโลกในอีกมิติหน่ึง ที่ท่านเรียกว่าโลกตามภาษาธรรม  

เหตุที่ท่านพุทธทาสไม่ได้ปฏิเสธหรือสอนให้ยกเลิกเร่ืองโลกหน้า เพราะอย่างไรเสียใน
คัมภีร์พุทธศาสนาก็มีการบันทึกเร่ืองราวเหล่าน้ีอยู่ บางเรื่องกลับกลายเป็นเรื่องที่พระพุทธองค์
ตรัสแสดงไว้เองด้วย แต่ท่านพุทธทาสพยายามอธิบายว่า อย่าไปคิดว่าภพภูมิเหล่าน้ีทุกคนจะไป
ถึงได้เมื่อตายไปแล้วเท่าน้ัน ตายไปแล้วจะรู้สึกหรือประจักษ์แจ้งในลักษณะที่เป็น “สันทิฏฐิโก” 
ได้อย่างไร น่ันยังเป็นความเข้าใจในหลักพุทธธรรมที่ผิดพลาดอยู่ แต่ในปัจจุบันขณะที่ทุกคนยังมี
ชีวิตจิตใจอยู่น่ันแหละ ภพภูมิเหล่าน้ีกลับกลายเป็นภพภูมิที่ทุกคนสามารถจะประจักษ์แจ้งเป็น
สันทิฏฐิโกได้ ทั้งเป็นโลกท่ีทุกคนสามารถจะขจัดทำลายหรือทำให้เกิดขึ้นมีมาได้เช่นกัน ชาติ
ปัจจุบันเป็นปัจจัยช้ีวัดการได้ชาติในอนาคตหรือชาติในสัมปรายภพ ทุกอย่างอยู่ที่เหตุปัจจัย
แห่งชาติปัจจุบันคือที่น่ีและเด๋ียวน้ีว่ามีการประพฤติปฏิบัติตัวอย่างไร ส่วนในด้านคุณสมบัติของ
โลกภายในกับปรโลก ท่านพุทธทาสกล่าวว่ามีลักษณะอย่างเดียวกันจะแตกต่างอยู่บ้างก็เพียงแต่
ความสั้นยาวของการให้ผลเท่าน้ัน “ถ้าอยากจะรู้ต่อตายแล้ว จะต้องรู้จักชนิดที่น่ีและเด๋ียวน้ีกัน
เสียก่อน แล้วมันก็อย่างเดียวกัน เพียงแต่ว่ามันจะสั้นหรือยาวกว่ากันเท่าน้ัน” (พุทธทาสภิกขุ, 
2555) ท่านพุทธทาสได้ให้ความหมายโลกอ่ืนในภาษาปรมัตถ์ว่า“โลกอ่ืนก็หมายถึง ภูมิของจิตที่
กำลังเป็นต่างๆ กัน ไม่เหมือนกัน จิตที่อยู่ในภาวะที่ต่างกันเรียกว่าอยู่กันคนละโลก” (พุทธทาส
ภิกขุ, 2539) เมื่อท่านพุทธทาสกล่าวถึงโลกภายใน ท่านหมายเอาลักษณะของจิตใจที่เป็นอยู่ใน
ขณะนั้นว่า มีสภาพจิตเป็นอย่างไรด้วย  

ท่านพุทธทาสกล่าวว่า “โลกภายในเป็นคือโลกแท้จริง โลกที่ควรสนใจ โลกที่
พระพุทธเจ้าท่านช้ีแนะ” (พุทธทาสภิกขุ, 2539) เมื่อท่านพุทธทาสจะอธิบายถึงโลกภายใน ท่าน
ได้อาศัยพุทธพจน์ใน “โรหิตัสสสูตร”เป็นหลักอ้างอิงในการอธิบายซึ่งเป็นการบ่งบอกอีกอย่าง
หน่ึงว่า การอธิบายโลกในลักษณะเช่นน้ี ท่านพุทธทาสไม่ได้ใช้อัตโนมติอาศัยเหตุผลส่วนตัวใน
การอธิบาย แต่เป็นการอธิบายที่เกิดขึ้นจากการที่ท่านได้เฝ้าศึกษาหลักพุทธธรรมมาอย่าง
ยาวนาน และเห็นว่าการตีความคำสอนอย่างน้ีจะตรงตามพุทธประสงค์อย่างแท้จริง พระพุทธ
องค์ตรัสให้โรหิตัสสเทพบุตรฟังว่า โลกที่พระองค์ทรงหมายถึงคือโลกคือร่างกายท่ียังมีชีวิตจิตใจ
อยู่ โลกน้ีไปไม่ถึงด้วยการไปหรือด้วยการคิดคำนวณด้วยเหตุผล “นิพพานเป็นสิ่งที่ไปถึงไม่ได้ 
คือไปถึงไม่ได้ด้วยการไป แต่กลับจะถึงได้ด้วยการดับเสียหรือการไม่ไป” (พุทธทาสภิกขุ, 2539) 
โลกในลักษณะเช่นน้ีไม่ได้อยู่ไกลออกไป แต่เป็นโลกท่ีใครๆ คิดไม่ถึงและไม่คิดว่ามีอยู่จริงใน



48  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ปัจจุบันขณะ การรู้แจ้งโลกคือร่างกายน้ีคือการถึงที่สุดแห่งทุกข์ น่ีคือโลกในภาษาปรมัตถ์หรือ
โลกตามภาษาธรรม  

โลกภายในแม้จะเป็นโลกที่เกิดขึ้นกับจิต แต่กลับกลายเป็นเหตุปัจจัยที่จะได้โลกใน
อนาคตหรือโลกในสัมปรายภพ ท่านพุทธทาสกล่าวว่าเหตุปัจจัยที่น่ีและเด๋ียวน้ีจะเป็นปัจจัยการ
ได้นรกและสวรรค์ “ถ้าต้องการสวรรค์ ก็สร้างเหตุปัจจัยสำหรับจะให้ได้สวรรค์ ได้ที่น่ีแล้วก็ได้
หลังจากตายแล้วด้วย” (พุทธทาสภิกขุ, 2539)  หรือหากเกลียดกลัวต่อโลกนรก โลกสัตว์
เดรัจฉาน โลกเปรต ก็อย่าสร้างเหตุปัจจัยที่จะได้สภาวะเช่นน้ัน การอธิบายโลกในระดับภาษา
ปรมัตถ์หรือภาษาธรรมในทัศนะของท่านพุทธทาส เห็นได้อย่างหน่ึงว่า ท่านพุทธทาสไม่ได้
อธิบายโลกออกนอกกรอบจากหลักพุทธพจน์ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ ท่านอธิบายโลกตามพุทธ
พจน์ที่ปรากฏอยู่ใน “โรหิตัสสสูตร” เป็นหลัก โดยมีกรอบการตีความคำสอนคือหลักมหาปเทส 
4 ท่านพุทธทาสไม่ได้ปฏิเสธโลกในระดับภาษาคนและไม่ปฏิเสธเรื่องโลกหน้า แต่ท่านเน้นให้
ความสำคัญโลกในระดับภาษาปรมัตถ์หรือโลกตามภาษาธรรม อันเป็นโลกภายใน เป็นโลกที่
พระองค์ทรงเรียกว่า “โลกคือความทุกข์ ความทุกข์คือโลก” (พุทธทาสภิกขุ, 2539) และการที่
จะดับทุกข์คือโลกน้ีได้ ต้องรู้แจ้งโลกคือร่างกายน้ีเท่าน้ัน 

2. โลกภายนอก ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสาจารย์ ได้จำแนกโลกไว้ 3 ลักษณะ 
ได้แก่ สังขารโลก สัตวโลก และโอกาสโลก ในที่น้ี สัตวโลก ได้แก่โลกคือหมู่สัตว์ ส่วนโอกาสโลก 
โลกคือแผ่นดินอันที่อยู่อาศัยของมนุษย์รวมถึงสัตว์ทั้งหลาย ในคัมภีร์จักกวาฬทีปนีเรียกโอกาส
โลกอีกอย่างหน่ึงว่า “ภาชนโลก”และ “โลกธาตุ” ท่านให้เหตุผลว่า “โอกาสโลกน้ีเรียกว่า ภา
ชนโลก ก็มีเพราะเป็นที่รองรับสัตว์เหล่าน้ัน...โอกาสโลกช่ือว่าโลกธาตุโดยอรรถวิเคราะห์ว่า ทรงไว้
ซึ่งโลกกล่าวคือสัตวโลก อีกอย่างหน่ึง โอกาสโลกช่ือว่าโลกธาตุ โดยอรรถวิเคราะห์ว่า โลกโดย
ความหมายว่าทรุดโทรมย่อยยับน่ันแล เป็นธาตุเพราะว่างจากสัตว์และชีพ” (พระสิริมังคลา
จารย์, 2523) คำว่า “โอกาส” พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) แปลว่า ช่อง,ที่ว่าง,ทาง,เวลา
ที่เหมาะสม,หรือจังหวะ เมื่อรวมกับศัพท์ว่าโลกจึงมีความหมายว่า “โลกอันกำหนดด้วยโอกาส
,โลกอันมีในอวกาศ,โลกซึ่งเป็นโอกาสแก่สัตว์ทั้งหลายที่จะอยู่อาศัย,โลกคือแผ่นดินอันเป็นที่อยู่
อาศัยของสัตว์ทั้งหลาย,จักรวาล” (พระพรหมคุณาภรณ์, 2554) สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรม
พระยาวชิรญาณวโรส กล่าวอีกว่าโลกที่มนุษย์ใช้อยู่อาศัยน้ีเรียกว่า “มนุษยโลก” นอกจากน้ีใน
จูฬนิทเทสยังจำแนกโลกออกเป็นอีก 18 โลก เช่น โลก 2 ได้แก่ ภวโลกที่เป็นสมบัติและภวโลกที่
เป็นวิบัติ,โลก 3 ได้แก่เวทนา 3, โลก 4 ได้แก่อาหาร 4, โลก 5 ได้แก่อุปาทานขันธ์ 5 เป็นต้น  
 โลกภายนอก ไม่มีปัญหาในการรับรู้และเข้าใจเพราะเป็นสิ่งที่ทุกคนประจักษ์แจ้งด้วย
จักขุ-วิญญาณกันดีอยู่แล้ว มนุษย์ทุกคนรวมถึงสัตว์เดรัจฉานเกิดมาก็ต้องอาศัยโอกาสโลกในการ
สร้างชีวิต การเกิดอยู่ในโลกแห่งวัตถุหรือโลกมนุษย์น้ี หากกล่าวตามทัศนะของท่านพุทธทาส



49 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

โลกแบบน้ีไม่ได้ก่อทุกข์ให้กับมนุษย์มากนัก หากไม่เกิดทางวิญญาณในลักษณะที่เป็นตัวกูของกู 
โลกทุกโลกและการถึงที่สุดแห่งโลกอยู่ที่น่ีเด๋ียวน้ีซึ่งเกิดอยู่ที่จิต โลกก็คือจิต 
 
บทสรุป 

พระพุทธเจ้าตรัสอธิบายเรื่องโลกพระองค์จะตรัสโลกใน 2 ระดับ คือโลกในระดับภาษา
คนและโลกตามภาษาปรมัตถ์หรือโลกตามภาษาธรรม บางครั้งแม้พระองค์จะตรัสโลกในระดับ
ภาษาคนก็จริง แต่โลกที่พระองค์ตรัสกลับมีความหมายระดับภาษาธรรมอยู่ด้วยเสมอ ท่านพุทธ
ทาสไม่ได้ปฏิเสธโลกในระดับภาษาคน แต่ท่านพยายามจะอธิบายโลกในอีกความหมายหน่ึงที่
ท่านมั่นใจว่าจะตรงตามพุทธประสงค์ น่ันคือโลกระดับภาษาปรมัตถ์หรือโลกตามภาษาธรรม 
โลกแบบน้ีไม่ได้อยู่ไกลออกไปและไปถึงได้ก็ต่อเมื่อทุกคนได้ละจากจากโลกน้ีไปแล้วเท่าน้ัน โลก
ทุกโลกอยู่ที่น่ีและเด๋ียวน้ีในชีวิตปัจจุบันขณะที่มนุษย์ยังมีชีวิตจิตใจอยู่ การอธิบายโลกของท่าน
พุทธทาสไม่ได้ใช้เหตุผลส่วนตัว แต่วางอยู่บนกรอบที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ น่ันคือการอธิบายโลก
ตามท่ีปรากฏอยู่ใน “โรหิตัสสสูตร” ท่านให้คำจำกัดความของโลกว่า “สภาพต่างๆ ที่แวดล้อม
จิตใจของเราอยู่น่ันคือโลก” (พุทธทาสภิกขุ, 2539) การให้ความหมายโลกอย่างน้ี ท่านกล่าวว่า
ใช้ได้ทั้งโลกในภาษาคนและโลกในภาษาธรรม เมื่อท่านพุทธทาสจะให้ความหมายกับคำว่า
ปรโลกแบบเจาะจงท่านนิยามว่า “ภูมิของจิตที่กำลังเป็นต่างๆ กัน” (พุทธทาสภิกขุ, 2539) 
ท่านพุทธทาสกล่าวว่า ทุกโลกล้วนอยู่ที่จิต โลกเป็นสิ่งที่รู้สึกอยู่ที่จิต จิตใจมีสภาพเป็นอยู่อย่างไร 
ขณะน้ันเรียกได้ว่ากำลังลิ้มรสภาวะที่เป็นโลกอ่ืนแล้ว แม้ชีวิตจริงจะดำรงอยู่ในโลกแห่งวัตถุก็
ตาม โลกเปลี่ยนไปตามสภาพจิตใจที่เป็นอยู่ในขณะนั้น โลกคือจิต น้ีเป็นโลกพุทธจักร  

การรู้และเข้าใจโลกในลักษณะที่ประจักษ์แจ้งเป็นสันทิฏฐิโก ทำให้เข้าใจได้ว่าโลกอ่ืนไม่
ว่าจะเป็นทุคติภูมิหรือสุคติภูมิเป็นโลกที่ทุกคนจะสามารถสัมผัสรับรู้ได้ในปัจจุบันขณะที่น่ีและ
เด๋ียวน้ีขณะที่ยังมีชีวิตจิตใจอยู่ ทั้งเป็นโลกที่จะสามารถบังคับควบคุมได้เช่นกัน การได้ประจักษ์
แจ้งนรกในลักษณะเป็นสันทิฏฐิโก หรือพิจารณาเห็นความทุกข์ทรมานของสัตว์นรกตามที่คัมภีร์
ได้อธิบายไว้ จะทำให้รู้สึกเกลียดกลัวที่จะต้องตกอยู่ในภาวะเช่นน้ัน เมื่อเกรงกลัวก็จะไม่สร้าง
เหตุปัจจัยการได้ภาวะเช่นน้ันทั้งในปัจจุบันขณะและในสัมปรายภพ เช่น ในภุสเปตวัตถุอธิบาย
การเสวยวิบากกรรมของเปรตพวกหน่ึงว่า “ตนหน่ึงกอบเอาแกลบข้าวสาลีที่ไฟกำลังลุกโชน
โปรยใส่ศีรษะของตนเอง อีกตนหน่ึงเอาฆ้อนเหล็กทุบศีรษะตนเองจนศีรษะแตก ส่วนตนน้ีเป็น
หญิงกินเน้ือส่วนหลังและโลหิตของตนเอง ส่วนท่านกินคูถซึ่งเป็นของไม่สะอาด” การไม่ตกนรก
ที่น่ี ไม่เป็นสัตว์เดรัจฉานในร่างกายมนุษย์ที่น่ี การไม่เกิดเป็นเปรตที่น่ี ตายไปแล้วก็ไม่มีนรกหรือ
อบายที่ ไหนอีก เพราะชาติปัจจุบันเราไม่ได้สร้างเหตุปัจจัยที่จะทำให้ได้ภพภูมิเหล่าน้ัน 
เช่นเดียวกัน หากต้องการได้สวรรค์ก็จงสร้างเหตุปัจจัยให้ได้สวรรค์ที่น่ีเด๋ียวน้ี การมีสวรรค์ที่น่ี



50  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

เด๋ียวน้ีแน่นอนที่สุดว่าเมื่อละจากโลกน้ีไปแล้วก็จะได้สวรรค์ในสัมปรายภพอีกด้วยเช่นกัน การมี
ชีวิตอยู่ในชาติปัจจุบันน่ันแหละเป็นตัวช้ีวัดการได้ชาติในสัมปรายภพทั้งที่เป็นทุคติภูมิและสุคติ
ภูมิ 
 
เอกสารอ้างอิง 
คณะกรรมการฝ่ายหนังสืออนุสรณ์ 100 ปี ชาตกาล พุทธทาสภิกขุ. (2549). พุทธทาสยังอยู่ไป 

ไม่มีตาย เล่ม 2: สืบสานปณิธานพุทธทาส. กรุงเทพฯ : คณะกรรมการอำนายการจัด 
งาน 100 ปี พุทธทาสภิกขุ. 

ปีเตอร์ เอ.แจ็คสัน. (2556). พุทธทาสภิกขุ : พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและการปฏิรูป 
เชิงนวสมัยนิยมในประเทศไทย. แปลโดย มงคล เดชนครินทร์.กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์ 
มหาวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2554) พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ 
ครั้งที่ 17.กรุงเทพฯ: พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

_______. (2557). พระไตรปิฎกสิ่งที่ชาวพุทธต้องรู้. พิมพ์ครั้งที่ 16. นครปฐม : หอ 
พระไตรปิฎก. 

พระสิริมังคลาจารย์. (2523). จักกวาฬทีปนี. แปลโดย ทินกร ทองเสวต.กรุงเทพฯ : กรม 
ศิลปากร. 

พุทธทาสภิกขุ. (2539). ก ข ก กา ของการศึกษาพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2. สุราษฎร์ธานี :  
มูลนิธิธรรมทาน. 

_______. (2545). ตุลาการิกธรรม เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 2.สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ สวน 
โมกข์ ไชยา. 

_______. (2544).  ตุลาการิกธรรม เล่ม 3. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิหน้าสวนโมกข์  
ไชยา. 

_______. (2525). แถลงการณ์สวนโมกข์ 50 ปี และกฎบัตรพุทธบริษัท. กรุงเทพ: สุขภาพใจ. 
_______. (2543). ธรรมบรรยายระดับมหาวิทยาลัย. พิมพ์ครั้งที่ 2. สุราษฎร์ธานี : ธรรมทาน 

มูลนิธิไชยา. 
_______. (2556). นิพพาน. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา. 
_______. (2555). ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์. พิมพ์ครั้งที่ 8. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทาน 

มูลนิธิไชยา. 
_______. (มปป.). ภาษาคนภาษาธรรม. นนทบุรี : บริษัท เอส.อาร์.พริ้นต้ิง จำกัด. 
_______. (2548). ราชภโฏวาท. พิมพ์ครั้งที่ 2. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ ไชยา. 



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

_______. (2538). สันทัสเสตัพพธรรม.พิมพ์ครั้งที่ 3. สุราษฎร์ธานี: มูลนิธิธรรมทาน ไชยา. 
_______. (2539). สันทิฎฐิกธรรม. สุราษฎร์ธานี: มูลนิธิธรรมทาน ไชยา 
_______. (2551). หลักพระพุทธศาสนาที่ยังเข้าใจผิดกันอยู่. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ 

ไชยา 
_______. (2538). โอสาเรตัพพธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 3. สุราษฎร์ธานี : ธรรมทานมูลนิธิ. 
_______. พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรง 

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2537). ธรรมวิภาค ปริเฉทที่ 2. พิมพ์ 

ครั้งที่ 38. กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สมิทธิพล เนตรนิมิตร. (2550). มิติสังคมในพระสุตตันตปิฎก. กรุงเทพฯ: ชีวาภิวัฒน์. 
 
 

 
 
 


