
อคติ 4: หลกัการบริหารจัดการของผู้นำ 
Buddhist mediation method of dispute 

 
เกษม ฐิติสิทธา Kasem Thitisiddha 

นักวิชาการอิสระ, การไฟฟ้าฝ่ายผลิตแห่งประเทศไทย 
Independent Scholar, Electricity Generating Authority of Thailand 

 

 
 
บทคัดย่อ 
       บทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอคติ และเพ่ือวิเคราะห์หลักการบริหาร
จัดการของผู้นำ โดยใช้การศึกษาจากเอกสาร หนังสือและบทความที่เก่ียวข้อง ผลการศึกษา
พบว่า อคติ 4 ในฐานะสร้างความลำเอียงแก่หมู่คณะ ได้แก่ 1) ฉันทาคติ ความลำเอียงเพราะ
ความรักใคร่กัน  2) โทสาคติ ความลำเอียงเพราะความโกรธ หรือความขัดเคืองกัน 3) โมหาคติ 
ความลำเอียงเพราะความหลง  4) ภยาคติ ความลำเอียงเพราะความกลัว อคติ 4 น้ันก่อให้เกิด
ความไม่ดีงามแก่ตนเองจนถึงเป็นความวิบัติ ก่อให้เกิดความเสียใจ และเป็นความวิบัติแก่คนอ่ืน
ด้วยเช่นเดียวกัน ดังน้ันผู้นำทุกคนพึงควรละเว้นจากอคติ 4 อย่างเด็ดขาด 
 หลักการบริหารจัดการของผู้นำ ควรประกอบด้วย 1) บริหารงานให้เป็นไปในทางที่
ก่อให้เกิดคุณประโยชน์แก่ส่วนรวมมากที่สุด  2) บริหารงานให้มีลักษณะเป็นไปในทางกระจาย
อำนาจบริหารให้แก่ส่วนต่างๆ ขององค์กรมากที่สุด  3) บริหารงานให้เป็นไปในทางที่สามารถ
ปฏิบัติได้ 4) จัดวางแผนในการดำเนินงานไว้ล่วงหน้า โดยยึดหลักคุณธรรม และไม่ลำเอียง   
คำสำคัญ: การบริหารจัดการ, อคติ 4,   ผู้นำ, องค์กร 
 
Abstract 
  This article entitled to analyze the concept of the four prejudices and to 
analyze  management principles of leadership. This is a qualitative research 
done by studying academic documents. In the research, it was found that the 
four prejudices as bias: 1) Chandagati : prejudice caused by love or desire.  2) 
Dosagati : prejudice caused by hatred or enmity. 3) Mohagati : prejudice caused 
by delusion or stupidity. 4) Bhayagati : prejudice caused by fear. It causes self-



86  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

righteousness to fail, causing a sorrow, and it is a woe to others as well. So 
every leader should refrain from four prejudices decisively.  
 Management Principles of leadership should consist of: 1) managing the 
work in the most productive way. 2) managing the decentralized management 
of various parts of the organization. 3) Manage the work in a way that can be 
practiced. 4) Plan ahead in the operation. By virtue of virtue and not biased. 
Keywords:  Management,  Four prejudices,  leaders,  organization  
 
บทนำ 
 ธรรมชาติของมนุษย์ย่อมอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม ไม่อยู่อย่างโดดเด่ียว แต่มีข้อยกเว้นน้อยมาก
ที่มนุษย์อยู่โดดเด่ียวตามลำพัง เช่น ฤษี การอยู่รวมกันเป็นกลุ่มของมนุษย์อาจมีได้หลาย
ลักษณะและเรียกต่างกัน เป็นต้นว่า ครอบครัว (family) เผ่าพันธ์ุ (tribe) ชุมชน (community) 
สังคม (society) และประเทศ (country) เมื่อมนุษย์อยู่รวมกันเป็นกลุ่ม ในแต่ละกลุ่มจะต้องมี 
“ผู้นำกลุ่ม” รวมทั้งมี “แนวทางหรือวิธีการควบคุมดูแลกันภายในกลุ่ม” เพ่ือให้เกิดความสุข
และความสงบเรียบร้อย สภาพเช่นน้ีได้มีวิวัฒนาการตลอดมา 
          การบริหารหน่วยงานหรือองค์กร ไม่ว่าจะเป็นหน่วยงานของรัฐบาลหรือเอกชนปัจจัย
หน่ึงที่จะทำให้ประสบความสำเร็จในการดำเนินงานภายในองค์กรคือการมีผู้บริหารที่มีความรู้
ความสามารถและทักษะในการบริหาร โดยเฉพาะอย่างย่ิงการมีภาวะผู้นำของผู้บริหารที่จะ
สามารถนำพาองค์กรให้มีความเป็นน้ำหน่ึงใจเดียวกันที่จะปฏิบัติงานเพ่ือมุ่งไปสู่เป้าหมายที่ต้ังไว้
ร่วมกันได้  ภาวะผู้นำเปรียบเสมือนอาวุธประจำกายของผู้บริหาร และผู้นำที่เป็นนักบริหารมือ
อาชีพที่จะสามารถสร้างอำนาจชักนำและมีอิทธิพลเหนือผู้อ่ืน ตัวช้ีวัดการนำของผู้บริหารที่ได้
ช่ือว่ามืออาชีพ คือผลสัมฤทธ์ิและประสิทธิภาพของงาน ภาวะผู้นำจึงเป็นตัวช้ีวัดผลสัมฤทธ์ิและ
ประสิทธิภาพของงานจำเป็นต้องมีบุคคลที่ทำหน้าที่รับผิดชอบในการบริหารซึ่งเราเรียกว่า
หัวหน้าหรือผู้บังคับบัญชา หัวหน้าหรือผู้บังคับบัญชาจึงมีความสำคัญในฐานะเป็นผู้ดูแล
รับผิดชอบในการบริหารให้ประสบความสำเร็จ หัวหน้าบางทีก็เรียกผู้บริหารหรือผู้นำ ซึ่งแต่ละ
คนจะมีความสำคัญต่อหน่วยงานเพราะความสำเร็จของการบริหารที่ส่งผลไปสู่ความสำเร็จของ
องค์กรจะขึ้นอยู่กับความสามารถของผู้นำที่จะใช้ศักยภาพท่ีมีอยู่ใช้ทรัพยากรทางการบริหาร 
อันได้แก่ คน งบประมาณ  วัสดุอุปกรณ์  และวิธีการให้ประสบความสำเร็จได้อย่างไร 
ความสามารถของผู้นำในการใช้ทรัพยากรบุคคลให้มาร่วมทำงานด้วยกันจนสำเร็จจะเกิดจาก
ภาวะผู้นำ 



87 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

 หลักพุทธธรรมเป็นแหล่งขุมทรัพย์ที่นักบริหารทั้งหลาย จะสามารถนำมาใช้ประโยชน์ทั้งใน
ด้านแยกแยะผิดถูกช่ัวดี ในการพัฒนาอุปนิสัยทั้งตนเองและผู้ใกล้ชิดเก่ียวข้อง ในเชิงอุปการะ
ธรรมคือ เป็นเครื่องช่วยในด้านต่าง ๆ เช่น การตัดสินใจ พลังในการทำงาน การครองใจคน 
ความสำเร็จของงาน ท้ายที่สุดยังเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิผลสูงย่ิงในการปลอบใจเมื่อพบกับ
ความล้มเหลว และเตือนสติเมื่อประสบความสำเร็จ ผู้บริหารที่เก่งกาจมีความสามารถ มีอำนาจ
มาก เต็มไปด้วยพลังที่ย่ิงใหญ่ มีทรัพย์สมบัติมาก มีการศึกษาดี มีสติปัญญาเฉลียวฉลาด และมี
ช่ือเสียงเกียรติยศ แต่เขาได้กลับกลายเป็นผู้ล้มเหลวที่ย่ิงใหญ่ อันเน่ืองมาจากความบกพร่องของ
คุณลักษณะชีวิตและความสำเร็จที่ได้มาจากผลแห่งการเอารัดเอาเปรียบ ใช้กลอุบาย เล่ห์
เหลี่ยม ความไม่ซื่อสัตย์ มิใช่ความดีงามที่ควรยกย่อง เพราะความสำเร็จน้ันได้มาจากอำนาจ
และอิทธิพลที่มิได้เป็นผลอันเกิดจากความบากบั่น เอาจริงเอาจังและความพากเพียรพยายาม 
และความสำเร็จน้ันอาจเป็นความบังเอิญที่มิได้เกิดจากการต้ังเป้าหมาย ไม่ได้เกิดจาก
จินตนาการความใฝ่ฝันภายในจิตใจ และปราศจากการวางแผนล่วงหน้า ความสำเร็จเช่นน้ีมิได้
ทำให้สามารถช่วยเหลือตนเอง และครอบครัวให้มีความสุขสงบได้ ไม่สามารถทำให้มีความสุขใน
การใช้ชีวิตอย่างแท้จริง (เกรียงศักด์ิ เจริญวงศ์ศักด์ิ, 2540) 
 องค์กรที่ไม่ประสบความสำเร็จ ส่วนหน่ึงมาจากผู้บริหารองค์กรที่ขาดคุณธรรม มีอคติต่อ
กัน คอยที่จะจับผิดและกล่าวโทษกัน ซึ่งสิ่งที่ตามมาก็คือความวุ่นวาย การทะเลาะกัน ความไม่
ไว้วางใจกัน อีกทั้งความเสี่ยงที่เกิดขึ้นซึ่งบุคลากรไม่กล้ารายงาน ไม่กล้าบอกเพราะกลัวถูก
ลงโทษ และถูกตำหนิ ในท้ายที่สุดคุณภาพและความปลอดภัยก็เป็นไปได้ช้าหรือไม่เกิดขึ้น 
เพราะปัญหาที่แท้จริง คือระบบงานไม่ได้รับการแก้ไข ความเสี่ยงก็จะเกิดขึ้นซ้ำไปซ้ำมา จน
กลายเป็นความเสี่ยงที่มีความรุนแรงในที่สุด น่ีคือผลของการตำหนิและกล่าวโทษกัน ด้วยเหตุน้ี
ผู้เขียนจึงสนใจศึกษา “เรื่องการบริหารจัดการอคติ ๔ เพ่ือความเป็นผู้นำที่พึงประสงค์” และ
หลักธรรมท่ีเป็นเครื่องสนับสนุนผู้นำให้ประสบความสำเร็จ ดังน้ันประเด็นคำถามที่ต้องการ
ทราบ คือ ผู้นำองค์กรที่ดีควรจะมีวิธีการบริหารจัดการอคติ ๔ อย่างไร   
 
แนวคิดเรื่องอคติ 4 
 1. ความหมายและประเภทของอคติ 
 คำว่า "อคติ" แปลว่า ทางที่ไม่ควรดำเนินไป, ไม่ใช่ทางที่จะเดินต่อไป หรือไม่ควรประพฤติ
ปฏิบัติ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554)  คำว่า อคติ ในภาษาไทยหมายถึง ความ
ลำเอียง, ความไม่เที่ยงธรรม, ความไม่ยุติธรรม ฯลฯ "อคติ" เป็นธรรมชาติของมนุษย์ที่ยังมีกิเลส 
ซึ่งจะต้องมีอยู่ด้วยกันทุกคน เพราะปกติคนเราจะทำอะไรก็ตาม มักจะคิดถึงประโยชน์ของ



88  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ตนเอง ญาติพ่ีน้อง หรือพวกพ้องก่อนเสมอ ซึ่งการกระทำในลักษณะเช่นน้ี เป็นสาเหตุให้ความ
ถูกใจอยู่เหนือความถูกต้อง ความผิดอยู่เหนือความถูก หรือเห็นผิดเป็นชอบ 
 "อคติ 4 (พระไตรปิฎกภาษาไทย 21/17/29) ได้แก่  
 1) ฉันทาคติ  ความลำเอียงเพราะความรักใคร่กัน คือ เป็นความลำเอียงที่ไม่ตรงทาง  เช่น 
ครูลงโทษศิษย์ที่ทะเลาะวิวาทกัน  ลงโทษศิษย์ที่รักน้อย  แต่ศิษย์ที่รักมากไม่ลงโทษ  ทั้งที่ศิษย์
คนที่รักมากน้ันมีความผิด  ฉันทาคติน้ี เป็นภัยร้ายแรงสำหรับผู้บริหาร ผู้เป็นใหญ่  เพราะไป
เข้าข้างผู้ที่ตนรัก จนลืมนึกถึงเหตุผลและความยุติธรรมทำให้เสียการปกครอง  ฉะน้ัน ผู้บริหาร
หรือผู้ใหญ่ จะต้องทำลายฉันทาคติให้หมดไป 
 2) โทสาคติ ความลำเอียงเพราะความโกรธ  หรือความขัดเคืองกัน คือ เป็นความลำเอียงที่
ผิดธรรมดา ปราศจากเหตุผล  ผิดทำนองคลองธรรม  อันมีความโกรธมาเป็นเหตุให้เสียความ
ยุติธรรม  เช่น ครูลงโทษนักเรียนเพราะความโกรธ  หรือเกลียดชังด้วยเหตุใดก็ตาม  ครูลงโทษ
นักเรียนคนน้ัน  ส่วนนักเรียนคนอ่ืนๆ ที่ครูไม่เกลียด  ไม่ถูกลงโทษทั้งๆ ที่มีความผิดเช่นเดียวกัน  
ฉะน้ัน ผู้เป็นผู้บริหารหรือผู้ใหญ่ อย่าตกอยู่ในอำนาจของความโกรธ เพราะความโกรธคอยเผา
จิตใจให้เร่าร้อน การแก้โทสะ คือทำบุญด้วยการรักษาศีล ประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ผู้เป็นผู้ใหญ่
ควรหาทางกำจัดโทสาคติให้หมดไปด้วยการแผ่เมตตา 
 3) โมหาคติ ความลำเอียงเพราะความหลง คือ ความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ เพราะความโง่เขลา
เป็นเหตุ  ไม่รู้เท่าตามความเป็นจริง  อันเป็นเหตุให้ความยุติธรรมเสียไป  ไม่ตริตรองให้ถ่องแท้
ด้วยเหตุผล  เรียกว่า ทำอย่างโง่เขลาเบาปัญญา เช่น ครูลงโทษเด็กโดยมิได้สอบสวน เพ่ือหา
เหตุผลหรือความผิดเสียก่อน เช่ือตามที่คนบอกเล่าให้ฟัง ฉะน้ันผู้เป็นครู เป็นผู้ใหญ่ เป็น
ผู้บริหารต้องใช้สติปัญญาพิจารณาเหตุผลน้ันๆ จึงจะสามารถกำจัดโมหาคติให้หมดไปได้ การแก้
โมหะคือ การทำบุญด้วยการเจริญภาวนา  ฝึกอบรมจิตให้เจริญด้วยสมาธิและปัญญา 
 4) ภยาคติ ความลำเอียงเพราะความกลัว คือ มีความขลาดกลัว อันมีความหวาดหว่ันเป็น
มูลเหตุ  หมายความว่า เพราะมีความขลาดกลัวจึงยินยอมเข้าข้างฝ่ายที่ตนกลัว โดยไม่คำนึงถึง
เหตุผลและความยุติธรรม  เช่น ตุลาการพิจารณาตัดสินคดีให้คู่ความที่มีอำนาจวาสนา เป็นผู้
หลักผู้ใหญ่ที่ตนหวาดกลัวว่าถ้าติดสินให้แพ้แล้ว  เขาจะทำอันตรายตน หรือกลั่นแกล้งตนได้ จึง
ตัดสินให้ชนะคดี  อย่างน้ีเรียกว่า มีภยาคติ (กนก จันทร์ขจร, 2549) 
 2. ลักษณะปัญหาอคติ 4 กับความเป็นผู้นำ 

ความลำเอียงที่เกิดจากอคติ 4 น้ี เป็นอันตรายอย่างมาก ทุกยุคทุกสมัยที่บุคคลที่เป็น
ผู้ใหญ่มีหน้าที่เก่ียวข้องในการปกครองบังคับบัญชาบุคคลอ่ืนด้วยแล้ว มีความลำเอียง (อคติ) อยู่
เพียงข้อใดข้อหน่ึงเท่าน้ัน ก็จะทำให้เกิดความสูญเสียความยุติธรรม โดยปกติคนเราชอบความ
ซื่อสัตย์ ความยุติธรรม และเกลียดความลำเอียง การที่เราจะสร้างความซื่อสัตย์ ความยุติธรรม 



89 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

และหลีกเลี่ยงความลำเอียงได้น้ันค่อนข้างยาก วิธีเดียวที่ทำได้คือ ฝึกฝนจิตใจ โดยถือหลักเอาใจ
เขามาใส่ใจเรา เราเกลียดความอยุติธรรม ความไม่ชอบธรรมอย่างไร คนอ่ืนก็เช่นเดียวกันกับเรา 
คือเกลียดความลำเอียง รักความยุติธรรมเหมือนกัน อย่างไรก็ตาม ในเมื่อเรายังเป็นปุถุชนอยู่ ก็
ย่อมมีความลำเอียงอยู่เป็นธรรมดาไม่มากก็น้อย แต่เราก็ควรพยายามสร้างความยุติธรรมให้มาก
ด้วยการพยายามละความลำเอียงลง แม้เพียงเล็กน้อยก็ยังดี 
 พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ชนเหล่าใดเหล่าหน่ึงผู้ไม่สำรวมในกามทั้งหลาย ไม่ประกอบด้วย
ธรรม ไม่เคารพธรรม ถึงอคติเพราะ ฉันทาคติ  โทสาคติ  โมหาคติ  ภยาคติ  บุคคลเช่นน้ี เรา
เรียกว่าผู้ เป็นขยะในบริษัท สมณะผู้รู้กล่าวไว้แล้วอย่างน้ีแล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
21/20/32)   
 ความเช่ือมั่นและความน่าไว้วางใจจะเกิดขึ้นจากการแสดงให้คนอ่ืนเห็นถึงคุณสมบัติความ
เป็นผู้นำต่างๆ ในตัวผู้นำ  ไม่ว่าจะเป็นความสามารถ จุดยืน ความกล้าหาญ ความซื่อสัตย์ ความ
มั่นใจ ความเสียสละ และความเห็นอกเห็นใจคน ความความยุติธรรมด้วยการลดอคติ ๔ ในตัว
ผู้นำเอง ผู้นำต้องมีเวลาให้ทีมงาน และควรเปิดโอกาสให้พวกเขาวิจารณ์หรือแสดงความคิดเห็น
ได้โดยไม่กลัวว่าจะมีคนไม่พอใจ (อัจฉรา จันทร์ฉาย และศุลีพร บุญบงการ, 2548) 
 สรุป ความลำเอียงทั้ง 4 หรือ อคติ 4 น้ี ถือได้ว่าเป็นตัวบั่นทอนความเช่ือถือ ความศรัทธา
ในการปกครองคนของผู้นำ หากเกิดขึ้นในตัวผู้นำเมื่อใดแล้ว ความเดือดร้อนก็จะตามมา ฉะน้ัน 
สติที่ต้ังมั่น เป็นกลาง ปราศจากอคติครอบครอง ถือเป็นสิ่งที่ผู้นำควรยึดมั่นถือปฏิบัติอยู่เป็นนิจ 
เพ่ือสร้างความเจริญให้แก่ตน รวมถึงองค์กรในอนาคตด้วย 
 
อคติ 4 กับการบริหารงานในองค์กร 
 ภาวะผู้นำถือว่าเป็นส่วนสำคัญย่ิงในการบริหารงานให้ประสบผลสำเร็จ การพัฒนาองค์กร
ให้ก้าวหน้าควรเริ่มต้นที่การสร้างภาวะผู้นำให้เกิดกับผู้นำ ผู้บริหารในฐานะเป็นผู้นำองค์กร 
จะต้องสร้างความร่วมมือร่วมใจกันในการปฏิบัติงานเพ่ือให้บรรลุวัตถุประสงค์ร่วมกัน น่ันคือ
ผู้บริหารจะต้องเป็นผู้นำ (Leader)  ผู้นำจะต้องมีความเป็นผู้นำหรือภาวะผู้นำ (Leadership) 
 1. ความหมายของผู้นำและภาวะผู้นำ         
  คำว่า ผู้นำ (Leader) กับคำว่า ภาวะผู้นำ (Leadership) เป็นคำที่มีความสัมพันธ์กันเมื่อมี
ผู้นำก็ต้องมีภาวะผู้นำ ซึ่งเป็นคุณสมบัติของความเป็นผู้นำที่มีอยู่ในตนเอง ที่ทำให้ผู้อ่ืนรู้สึก
สัมผัสได้ว่า  การนำเป็นทั้งศาสตร์และศิลป์  ผู้นำจึงต้องเป็นผู้ที่มีทั้งศาสตร์และศิลป์อยู่ใน
ตนเองที่สร้างความโดดเด่นในกลุ่ม ทำให้เป็นที่ยอมรับของกลุ่มที่จะให้ความไว้วางใจและเช่ือใจ
ว่าสามารถนำพาไปสู่ความสำเร็จได้ทำให้ได้รับความร่วมมือ และที่นอกเหนือไปจากน้ัน คือการ
ได้รับความเคารพนับถือ  



90  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ผู้นำ (Leader) หมายถึง บุคคลที่สามารถชักจูงหรือช้ีนำบุคคลอ่ืน ให้ปฏิบัติงานสำเร็จตาม
เป้าหมาย บรรลุวัตถุประสงค์ที่วางไว้ได้อย่างมีประสิทธิผลและประสิทธิภาพ (อัจฉรา จันทร์ฉาย 
และศุลีพร บุญบงการ, 2548)  ดังน้ันผู้นำจึงต้องเป็นบุคคลในกลุ่มที่ได้รับมอบหมายให้กำกับ
และประสานงานให้กิจกรรมของกลุ่มมีความสัมพันธ์กันซึ่งผู้นำอาจเป็นผู้ที่อาจได้รับการเลือกต้ัง
หรือแต่งต้ังหรือเป็นผู้ที่แสดงตัวเป็นผู้ที่มีอิทธิพลในกลุ่มเพ่ือที่จะกำกับและประสานงานที่จะ
นำไปสู่เป้าหมายด้วยพลังของกลุ่มเป็นผู้ตัดสินใจเป็นผู้ออกคำสั่งเป็นผู้ขจัดปัญหาการโต้แย้ง
ภายในกลุ่ม  

ภาวะผู้นำ (Leadership) คือ ความสามารถของแต่ละบุคคลในอันที่จะก่อให้เกิดกิจกรรม
หรือการเปลี่ยนแปลง เพ่ือให้บรรลุวัตถุประสงค์ของกลุ่มโดยใช้การชักชวน จูงใจให้บุคคลหรือ
กลุ่มปฏิบัติตามความคิดเห็น ตามความต้องการของตนได้ด้วยความเต็มใจ และยินดีที่จะให้
ความร่วมมือโดยมีความสำเร็จของกลุ่มหรือองค์การเป็นเป้าหมาย (จุมพล หนิมพานิช, 2551)  
ดังน้ัน ผู้นำจึงเป็นผู้ที่มีอิทธิพลต่อบุคคลหรือกลุ่มในอันที่ก่อให้เกิดการกระทำกิจกรรม หรือการ
เปลี่ยนแปลงเพ่ือให้บรรลุวัตถุประสงค์ของกลุ่ม  ผู้นำจำเป็นต้องพัฒนาตนเองให้มีความรู้
ความสามารถในการนำ รวมถึงการเปิดโอกาสให้ผู้อ่ืนมีส่วนร่วมในการวางแผน สร้างระบบงาน 
ภาวะผู้นำสามารถจำแนกออกได้ 2 ลักษณะ คือในลักษณะของการใช้อำนาจบังคับ กำกับ 
ควบคุมเพ่ือให้ผู้ตามเกิดพฤติกรรมตามที่ตนต้องการเพ่ือการบรรลุเป้าหมาย  ส่วนอีกลักษณะ
หน่ึงก็คือการใช้สัมพันธภาพท่ีดีระหว่างผู้นำกับผู้ตามสร้างความเป็นกันเองเพ่ือกระตุ้นจูงใจให้ผู้
ตามเต็มใจที่จะมีส่วนร่วม หรือมีพฤติกรรมที่พึงประสงค์เพ่ือการบรรลุเป้าหมายเช่นเดียวกัน 
 2. คุณสมบัติของผู้นำองค์กร 
 องค์กรหน่ึงองค์กรใดที่ต้องการประสบความสำเร็จ ก็ย่อมต้องการผู้บริหาร หรือผู้จัดการที่
มีลักษณะเป็นผู้นำ ดังน้ัน ผู้นำที่ดี ต้องมีองค์ประกอบ ดังน้ี 
 1) ฟังมากๆ  คือ นอกจากหาความรู้ในการฟังมากๆ ดูมากๆ แล้ว ก็เปิดใจฟังประชา
วิจารณ์มากๆ  
 2) คิดใคร่ครวญมากๆ คือ ทำอะไรสักอย่าง คิดใคร่ครวญหลายๆ รอบ อย่างรอบคอบ 
และรอบด้าน  
 3) ปากช้า  คือ คิดได้เท่าไรจะกรองออกมาสู่ปากแต่ละคำน้ันสำคัญจะต้องคิดว่าข่าวแต่ละ
คำที่เราใส่ปากน้ัน เรายังใคร่ครวญถ้วนถี่ ถ้ากินไม่ดี รับประทานโดยไม่พิจารณา แล้วเอาพิษเข้า
ตัว พิษก็จะเข้าไปอยู่ในร่างกายของเรา กำจัดออกได้ยาก คำพูดก็เช่นเดียวกันถ้าออกจากปาก
แต่ละคำแล้ว ถ้าเป็นพิษแล้วแก้ไขยาก เพราะได้กระจายไปทั่วองค์กร 
 4) กล้าอย่างสมเหตุสมผล คือ จะกล้าอะไรอย่ากล้าแบบบ้าบ่ิน ต้องมีเหตุมีผล ต้อง
สมเหตุสมผล กล้าจนก้าวร้าวมักจะสร้างปัญหาให้กับตนเองและองค์กรได้ 



91 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

 5) หาคนดีร่วมงานที่ดี คือ จะหาคนร่วมงานที่ดี ต้องเอาศีลเข้าไปวัดคนๆ น้ันก่อน เมื่อเอา
ศีลเข้าไปวัดแล้วก็เอาความขยัน อดทน ประหยัด ซื่อสัตย์ พัฒนาฝีมือ เข้าไปเป็นองค์ประกอบ
ด้วยและเมื่อจะเลือกใช้คน ก็ต้องดูคน 7 ประการ (อมร ทองสุข, 2550) คือ 
 (1)  ยุแหย่ด้วยเรื่องดีร้าย แล้วสังเกตดูซึ่ง "ปณิธาน" 

(2)  บริภาษให้อับจน แล้วสังเกตดูซึ่ง "ปฏิภาณ" 
(3)  สอบถามซึ่งกลยุทธ์ แล้วสังเกตดูซึ่ง "ปัญญา" 
(4)  บอกกล่าวซึ่งเคราะห์ภัย แล้วสังเกตดูซึ่ง "ความกล้า" 
(5)  มอมเมาด้วยสุรา แล้วสังเกตดูซึ่ง "อุปนิสัย" 
(6)  ผูกมัดด้วยอามิส แล้วสังเกตดูซึ่ง "ความสุจริต" 
(7)  มอบหมายภารกิจให้ทำในเวลาที่จำกัด แล้วสังเกตดูซึ่ง "สัจจะ" 

คนหลายคนมีบุคลิกภาพภายนอกดีเลิศ แต่จิตใจกลับคับแคบ ซึ่งผู้นำหลายคนดูคนเหล่าน้ีไม่
เป็น ก็จะเป็นอันตรายในอนาคต ท่านขงเบ้งเขียนไว้หลายพันปีแล้วสำหรับกลวิธีดูคน ปัจจุบัน
กลวิธีเหล่าน้ีก็ยังใช้ได้อยู่ไม่เสื่อมคลาย 
 6) มีที่ปรึกษารอบด้าน คือ ผู้นำที่ดี ต้องมีที่ปรึกษา เรียกว่า เป็นหัวคิดในหลายๆ เรื่อง ใน
หลายกรณี 
 7) มีพ่อบ้าน แม่บ้านที่ ใจกว้างขวาง คือ ถ้าผู้นำที่ เป็นผู้หญิงจะต้องมีพ่อบ้านที่ ใจ
กว้างขวาง ถ้าผู้นำที่เป็นผู้ชายจะต้องมีแม่บ้านที่ใจกว้างขวาง ยอมเสียสละ เหมือนพระนางมัทรี
เสียสละให้กับพระเวสสันดร ได้ทำทานบารมี ได้สร้างบารมี 
 8) รู้จักปล่อยวางในบางกรณี  คือ ผู้นำที่ดีน้ันจะเก็บความคิดทุกเรื่องมาให้เปลืองสมอง
ไม่ได้  สมองของผู้นำก็จะกลายเป็นที่เก็บขยะความคิด อันเป็นพิษเป็นภัย (พระราชวิจิตร
ปฏิภาณ, 2555)   
 สรุป คุณสมบัติของผู้นำที่ดีต้องประกอบด้วย ความอดทน  รู้เท่าทัน  มีความขยัน  จัดสรร
อย่างฉลาด  มีใจปรารถนาดี มีการแบ่งปัน ดังน้ัน ผู้บริหารที่ดี นอกจากมีคุณลักษณะดังกล่าว
แล้ว จะต้องเพียบพร้อมทั้งคุณธรรม มีจริยธรรมและธรรมาภิบาลต่อการทำงาน  คนที่ประสบ
ความสำเร็จเป็นระดับผู้บริหาร หรือผู้นำขององค์กรต่างๆ ในโลกน้ีกว่า 85% ล้วนแล้วแต่มิใช่คน
เก่ง แต่เป็นคนดีทั้งสิ้น และคนเก่งมักจะมีอัตตาไม่ยอมปรับตัวเข้าหาโลก ไม่รับฟังความคิดเห็น
ของคนอ่ืน ไม่ยอมรับการพัฒนาความรู้และสิ่งใหม่ๆ ปกครองคนไม่ได้ คนเก่งอาจใช้เวลาไม่ก่ีปีก็
สอนให้เก่งได้ แต่ความดีต้องใช้เวลาสอนกันช่ัวชีวิต (จิรวัฒน์ รจนาวรรณ , 2555) ดังน้ัน 
คุณสมบัติของผู้นำที่ดีน้ัน ต้องมีความพร้อมทั้งวุฒิภาวะ การศึกษา การงาน ประสบการณ์ 
ความเสียสละต่อส่วนรวม ซึ่งล้วนเป็นสิ่งจำเป็นต่อการนำความสำเร็จมาสู่องค์กรน้ันๆ ได้ มีการ



92  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

นำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้เพ่ือเป็นผู้นำที่ดีมีประสิทธิภาพ และพร้อมยอม
เสียสละเวลา ทุนทรัพย์ เพ่ือรับใช้สังคม  
 3. กรณีศึกษาอคติกับผู้นำ 
 ผู้มีหน้าที่ปกครองคนอ่ืน คนที่เป็นหัวหน้างาน หัวหน้าครอบครัว ไม่ควรมีอคติทั้ง ๔ 
ประการน้ีอยู่ในจิตใจ มิฉะน้ันผู้ใต้ปกครองจะขาดความเช่ือมั่น ไม่มีความสุข ไม่มีความรู้สึก
มั่นคงและอบอุ่น รู้สึกว่าไม่ได้รับความยุติธรรม ซึ่งจะนำไปสู่ความแตกแยกและความไม่สำเร็จ 
ไม่เจริญก้าวหน้าของการงานทั้งปวง โดยเฉพาะอคติเพราะความหลง ความโง่ นับว่าอันตราย
ที่สุด ซึ่ง ความลำเอียงเพราะความหลงผิดหรือความโง่ หรือความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ เพราะความ
สะเพร่า ความไม่ละเอียดถี่ถ้วน มองโลกมองคนในแง่ร้าย ก็ตัดสินใจโดยไม่พิจารณาให้ดี ปิดใจ 
ไม่รับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืน ซึ่งความหลง ความโง่ ก็รวมอยู่ใน “อวิชชา” ซึ่งตรงข้ามกับวิชชา 
ดังน้ัน ความไม่รู้กับความรู้ มันตรงข้ามกันทุกเรื่อง จึงนึกถึงนิทานชาดกสอนใจเรื่องลิงโง่เฝ้าสวน  
เรื่องมีอยู่ว่า ในสมัยหน่ึง พระพุทธเจ้าประทับอยู่วัดเชตวัน เมืองสาวัตถี ทรงปรารภคน
ประทุษร้ายอุทยาน ในหมู่บ้านโกศลตำบลหน่ึง ได้ตรัสอดีตนิทานมาสาธกว่า กาลคร้ังหน่ึงนาน
มาแล้ว ในเมืองพาราณสีมีงานเทศกาลประจำปี ชาวเมืองต่างก็สนุกสนานร่ืนเริง ในพระราช
อุทยานมีลิงอาศัยอยู่ฝูงหน่ึง คนเฝ้าสวนหลวงอยากจะไปเที่ยวงานประจำปีกับเขาด้วย จึงเข้าไป
หาฝูงลิงแล้วพูดกับลิงหัวหน้าฝูงว่า  “เจ้าลิง สวนหลวงน้ี มีอุปการะคุณแก่พวกเจ้ามาก พวกเจ้า
ได้ขบเคี้ยวดอก ผลและใบอ่อนของต้นไม้ในสวนหลวงน้ี บัดน้ี ในเมืองมีงานเทศกาลประจำปี 
เราอยากจะไปเที่ยวบ้าง เราอยากจะวานให้พวกเจ้าช่วยรดน้ำต้นไม้ ที่กำลังปลูกใหม่ในสวนน้ี 
แทนเราจะได้ไหม?”  ลิงรับว่าได้ คนเฝ้าสวนหลวงก่อนจะเข้าไปเที่ยวในเมือง ได้กำชับว่า “พวก
ท่านอย่าประมาทนะ” แล้วมอบอุปกรณ์ตักน้ำให้แก่พวกลิง และลิงตัวหัวหน้าฝูง ได้กล่าวกะ
พวกลิงผู้ถือเอาอุปกรณ์ตักน้ำเตรียมพร้อมที่จะรดน้ำต้นไม้ว่า “ท่านทั้งหลาย ธรรมดาน้ำเป็น
ของหายาก พวกท่านเมื่อจะรดน้ำต้นไม้ พึงรดตามความต้องการของต้นไม้ ด้วยการถอนต้นไม้
ขึ้นมาดู ต้นไหนรากยาวก็จงรดน้ำให้มากๆ ต้นไหนรากสั้นก็จงรดน้ำให้แต่น้อย” พวกลิงรับคำ
แล้วก็ทำตามน้ัน สร้างความเสียหายแก้ต้นไม้เป็นจำนวนมาก 

ในขณะน้ัน ได้มีชายบัณฑิตคนหน่ึงเดินผ่านมาเห็นเข้า จึงถามความน้ันแก่ฝูงลิง พวกลิงจึง
บอกว่าหัวหน้าให้ทำเช่นน้ัน เขาจึงคิดว่า “โอ ! เจ้าลิงโง่ ช่างไม่ฉลาดเสียเลย คิดจะทำประโยชน์ 
แต่กลับทำความฉิบหายเสียน่ี”แล้วได้กล่าวเป็นคาถาว่า “ผู้ที่ไม่ฉลาดในสิ่งที่เป็นประโยชน์ ถึง
จะบำเพ็ญประโยชน์ ก็ไม่สามารถจะนำความสุขมาได้เลย และคนมีปัญญาทรามทำประโยชน์ให้
เสียหายเหมือนลิงเฝ้าสวน” นิทานเรื่องน้ีสอนให้รู้ว่า คนโง่มักทำความฉิบหายให้ มากกว่า
ประโยชน์ 
 



93 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

4. รูปแบบอคติ 4 กับการบริหารงาน 
 4.1 การบริหารจัดการอคติ 4 
 เมื่อจิตใจของเราปราศจากความขุ่นมัวจากอคติ 4 แล้ว เราก็จะสัมผัสได้ถึงความสงบและ
ความสุขภายในจิตใจได้อย่างแท้จริง “รัก โลภ โกรธ หลง” อคติทั้ง 4 น้ีเป็นความลำเอียงที่
เกิดขึ้นในใจของมนุษย์ซึ่งเกิดจากอกุศลมูล อันได้แก่ ความโลภ ความโกรธ และความหลง 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/305/259) และเมื่อเกิดขึ้นแล้วก็ย่อมนำความทุกข์มาสู่ใจเรา หลาย
คนหาทางแก้ไข เพ่ือละหรือดับความรู้สึกที่เกิดขึ้นเหล่าน้ี ซึ่งมีหนทางในการดับความรัก โลภ 
โกรธ หลง สิ่งที่เข้ามากระทบใจน้ี มนุษย์ได้เลือกตอบสนองด้วยความรู้สึกทั้ง 4 อย่าง ดังน้ี 

ก. ความโลภ (โลภะ) ถือเป็นรากเหง้าของปัญหา มาจากความต้องการท่ีเป็นส่วนเกิน ถ้า
เรารู้จักคำว่าพอเพียงแล้ว เราก็สามารถละความโลภได้ และไม่มีหายนะใด ๆ ที่จะร้ายแรงและ
รุนแรงเท่ากับความไม่รู้จักพอ เฉกเช่นไม่มีภัยพิบัติใดใหญ่หลวงกว่าความโลภที่สถิตอยู่ในดวงใจ
ของมนุษย์และสัตว์โลก ซึ่งผู้ใดไม่มีคำว่า เพียงพอ หรือพอเพียง มีแต่ความมุ่งมาดปรารถนาที่จะ
เสพวัตถุสิ่งของ โดยไม่รู้จักพอ และไม่รู้จักหยุดแสวงหาในเวลาที่ควรจะหยุด ชีวิตของเขาก็ทุรน
ทุราย ไร้ความสุขกายและสุขใจอย่างไม่ต้องสงสัย (จิรวัฒน์ รจนาวรรณ, 2555) 
 ความโลภ (โลภะ) ควรแก้ไขดังน้ี คือ การให้ทาน ถ้าให้ทานโดยวางใจถูก คือ ไม่ได้หวัง
ผลประโยชน์เข้าตัวเลย (ไม่ใช่ให้ทานหรือทำบุญเพราะหวังจะได้มากขึ้น) จะช่วยลดความยึดมั่น
ในเงินทอง นิสัยคนเราน้ันชอบเอาเข้าตัวและหวงแหน การสละหรือให้ผู้อ่ืน จะช่วยขจัดนิสัย
ดังกล่าวออกไปทีละน้อยๆ และประการต่อมาก็คือ ฝึกใช้ชีวิตอย่างเรียบง่าย จนคุ้นเคยและ
พอใจในชีวิตที่เรียบง่ายน้ัน ความสุขในชีวิตที่เรียบง่ายจะทำให้เราพ่ึงพิงวัตถุน้อยลง เงินจึงมี
ความหมายต่อเราน้อยลงไปด้วย สาเหตุที่ผู้คนอยากมีเงินมากๆ ส่วนหน่ึงก็เพราะติดสุขทางวัตถุ
หรือหลงความสะดวกสบาย (ซึ่งหมายถึงมีวัตถุพร้อมพร่ัง) แต่หากพบว่า ชีวิตที่เรียบง่าย พ่ึงพิง
วัตถุน้อย ให้ความสุขที่ประณีตกว่า ก็จะช่วยคลายความติดยึดในวัตถุและเงินทอง สิ่งที่จะเสริม
ให้มีความสุขกับชีวิตที่เรียบง่าย ก็คือสมาธิภาวนา เมื่อได้สัมผัสกับความสงบเย็นหรือความสุขใน
จิตใจ ความสุขจากวัตถุก็จะมีเสน่ห์น้อยลง ทำให้จิตใจพ่ึงพาเงินทองน้อยลงตามไปด้วย การเห็น
โทษของเงินทอง ก็ช่วยลดความโลภได้ เช่น ตระหนักว่าเงินทองเป็นภาระ มีมากๆ แทนที่จะ
เป็นสุขกลับเป็นทุกข์เพราะต้องดูแลรักษา หรือห่วงว่าจะมีคนเอาไป มีแล้วก็อยากมีอีก ทำให้ใจ
ไม่สงบเสียที เพราะต้องด้ินรนหาใหม่ไม่สิ้นสุด ขณะเดียวกันก็ควรมีสติให้รู้ทันความโลภด้วย 
เพราะความโลภน้ันเกิดขึ้นได้เสมอเวลามีสิ่งกระตุ้นเร้า หรือเห็นคนอ่ืนมีมากกว่าเรา การมีสติ
รู้ทันความอยากท่ีเกิดขึ้น จะช่วยให้ความอยากจางคลาย ใจกลับมาเป็นปกติได้ (พระไพศาล    
วิสาโล, 2555) 



94  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ข. ความโกรธ (โทสะ) ที่เสมือนไฟร้อนน้ัน ถ้าเราไม่สามารถดับไฟในใจเรา ไฟน้ันก็จะ
ออกมาสู่ภายนอกเผาผู้อ่ืนด้วย ทั้งทรัพย์สิน ร่างกาย จิตใจ เมื่อใจเป็นไฟเราต้องเอาความเย็นมา
ดับ การดับไฟน้ันต้องเอาศีลมาสกัดไว้ ช่ือว่าศีล เพราะมีความหมายว่าไม่ล่วงละเมิดพยาบาท 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 31/39/60-61) น้อมใจคิดว่าถ้าเราโต้ตอบ ทำร้ายคนอ่ืนด้วยกายหรือ
วาจา ที่เรียกว่าอกุศลกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย 20/17/160) ก็จะเกิดการทำร้ายซึ่งกันและ
กัน ซึ่งจะทำให้มีการใช้อารมณ์ในการตัดสินใจที่ผิด ๆ ลงโทษลูกน้องเพราะความโกรธนั่นเอง  
 ความโกรธ (โทสะ) ควรแก้ไขดังน้ี คือ ให้ยับย้ังตัวเราเองด้วยการมีศีล ใช้ความเมตตา 
กรุณา และไม่เบียดเบียนด้วยศีลข้อที่ 1 ไม่ฆ่า ไม่คิดร้าย (พระไตรปิฎกภาษาไทย 31/39/62)  
ต้องให้อภัยผู้อ่ืน ถ้าหากศีลยับย้ังไม่พอ ลองฝึกสมาธิหลับตา สูดลมหายใจ ให้ใจเยือกเย็น 
ท้ายสุดต้องใช้ปัญญา พิจารณาว่าทุกสิ่งไม่แน่นอน ความโกรธก็จะต้ังอยู่ และดับไป  
     ค. ความหลง หรือ โมหะ ซึ่งเป็นรากเหง้าของกิเลสทั้งสามตัวที่กล่าวมา สิ่งน้ีทำให้เห็นผิด
ไปจากความจริง เช่น ความรักที่มากเกินไป ไม่ได้รักด้วยเหตุและผล เมื่อโมหะเข้าครอบงำ จะ
ทำให้เราเบียดเบียนผู้อ่ืนไม่ว่าจะวิธีการใด ๆ ก็ตาม ด้านความโลภจากการเกิดโมหะจะเกิดขึ้น
ถ้าหากเราไม่เกิดปัญญา ความอยากได้มันเป็นส่วนเกิน เราจะขวนขวายเกินพอดี แสวงหาเกิน
พอดี และสุดท้ายคือความโกรธ เมื่อมีโมหะเข้าครอบงำ เราก็จะโกรธและเกลียดคนที่เราเห็นว่า
ไม่ดีอย่างเต็มที่ ถ้าเราพอเห็นส่วนดีบ้างท่ามกลางความไม่ดีน้ัน เราก็จะให้อภัยผู้อ่ืน ความโกรธ
เกลียดก็จะเบาบางลงไป  
 ความหลง (โมหะ) ควรแก้ไขดังน้ี คือ เราจะแก้โมหะได้ก็ต่อเมื่อเรายอมรับว่าสิ่งต่างๆ  มี
หลายแง่มุม มองให้รอบด้าน ใช้สติกับสมาธิเข้าช่วย ซึ่งเป็นสิ่งที่มนุษย์เราฝึกกันได้ไม่ยาก
จนเกินไป ใจที่อคติจากความรัก ความโลภ ความโกรธ ความหลง คลายทุกข์ในใจได้ด้วยการ
ยอมรับ ใช้ศีล สมาธิ และปัญญา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) ที่จะน้อมนำมาให้
เกิดความต่ืนรู้ และความสงบในจิตใจ 
 4.2 หลักธรรมกับการจำกัดอคติ 4 
 การบ่มเพาะภาวะผู้นำในการลดอคติ 4 ต้องเร่ิมจากคุณธรรมของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าเสียก่อน อย่างน้อย 4 ประการ ถ้าเรียงคุณธรรมอันเป็นแกนกลางของทศบารมีธรรม 10 
ประการ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) คือ  

 ทาน      หมายถึง  การเสียสละ 
 ศีล    หมายถืง  การรักษากฎเกณฑ์ไม่ก้าวล่วงต่อผู้อ่ืน 

  เนกขัมมะ   หมายถึง  ออกบวช 
  ปัญญา     หมายถึง  การแสวงหาความรู้ ปัญญา 
  วิริยะ      หมายถึง  ความเพียรอย่างยาวนาน 



95 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

  ขันติ       หมายถึง  ความอดทน 
สัจจะ     หมายถึง  ความจริง 

  อธิษฐาน     หมายถึง  ต้ังใจมั่น 
  เมตตา     หมายถึง  มีความปรารถนาดี 
  อุเบกขา     หมายถึง  ปลงใจยอมรับในกฎกรรมดี-ช่ัว 

ในทศบารมีธรรมน้ี แก่นของทศบารมีน้ันมีอยู่ 4 ข้อ คือ วิริยะ  ขันติ  สัจจะ อธิษฐาน นับ
จากเปลือกนอกและการกระทำ ได้แก่ 
  วิริยะ -  ความเพียร 
  ขันติ -  อดทน 
  สัจจะ-  ความจริง 
  อธิษฐาน -  ต้ังใจมั่น 

แต่ถ้านับจากแก่นในออกมา ก็คือ  
  อธิษฐานธรรม 
  สัจจธรรม 
  ขันติธรรม 
  วิริยธรรม 
  น่ีเป็นองค์ธรรมสำหรับผู้นำ หรือผู้บริหารจะต้องระลึกเสมอ การเป็นผู้นำขององค์กร
น้ันๆ จนถึงประเทศชาติน้ันต้องมีอธิษฐานธรรม บุคคลผู้มีอธิษฐานธรรมที่ประกอบสัจธรรมน้ัน 
จะต้องประดุจพระอาทิตย์ต้องมีขันติธรรม คือ ความอดทน ไม่หว่ันไหวประดุจดังแผ่นดิน ต้องมี
วิริยะ คือ ความเพียรประดุจพญาราชสีห์ออกหาเหย่ือ ธรรม 4 ประการน้ี เป็นองค์ธรรมสำหรับ
ผู้นำ ผู้นำคนใดเร่ิมต้นความเป็นผู้นำโดยปราศจากองค์ธรรม 4 ประการน้ี ถือว่าเป็นผู้นำที่
ล้มเหลวถูกครอบงำด้วย อคติ 4 (พระราชวิจิตรปฏิภาณ, 2555) 
 4.3 หลักธรรมที่เป็นเครื่องสนับสนุนผู้นำที่ดี 
 การบริหารแนวใหม่ จำเป็นอย่างย่ิงต้องมีหลักพุทธธรรม เพราะหลักธรรมทั้งหลายเป็น
หลักความดีของการกระทำทางกาย วาจา และใจ ระหว่างผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาและผู้ร่วมงานทุก
ฝ่าย ดังน้ันบุคลากรในองค์กรทุกคนย่อมมีความพึงพอใจกับการบริหารโดยใช้หลักพุทธธรรม 
ได้แก่ 
 1) สัมมาทิฏฐิ คือ ต้ังมั่นในความเห็นชอบ แนวคิดที่ถูกต้อง ความเห็นชอบตามทํานอง
คลองธรรม เช่น เห็นว่าทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ช่ัว ถือเป็นองค์แรกในมรรคมีองค์แปด อันเป็นแนวทาง
สู่การหลุดพ้นจากทุกข์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/402/335) 



96  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

 2) สังคหวัตถุ 4  (ในบางข้อ) ได้แก่ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 15/210/170) อัตถจริยา 
หมายถึง การบำเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือกันและกันในวงแคบ และบำเพ็ญสาธารณะประโยชน์
ในวงกว้าง หลักธรรมข้อน้ีมุ่งสอนให้คนพัฒนาตน ๒ ด้าน คือ การทำตนให้เป็นประโยชน์ และ
ทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์ การทำตนให้เป็นประโยชน์ หมายถึง ทำตนให้มีคุณค่าในสังคมที่ตน
อาศัยอยู่ และสมานัตตตา การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย หมายถึง การวางตนได้เหมาะสม
ความหมาย 2 ประการ คือ 
      (1) วางตนได้เหมาะสมกับฐานะที่ตนมีอยู่ในสังคม ตนอยู่ในฐานะอะไรก็วางตนให้
เหมาะสมกับฐานะที่เป็นอยู่ และทำได้อย่างเสมอต้นเสมอปลาย 
      (2) ปฏิบัติตนอย่างสม่ำเสมอต่อคนทั้งหลาย ให้ความเสมอภาค ไม่เอารัดเอา
เปรียบผู้อ่ืนเสมอในสุขและทุกข์ คือ ร่วมสุขร่วมทุกข์ ร่วมรับรู้ปัญหา และร่วมแก้ปัญหาเพ่ือ
ประโยชน์ขององค์กร คุณธรรมข้อน้ีจะช่วยให้เราเป็นคนมีจิตใจหนักแน่นไม่โลเล รวมท้ังยังเป็น
การสร้างความนิยมและไว้วางใจให้แก่บุคลากรในองค์กร 
 3) สาราณียธรรม 6 (ในบางข้อ) ได้แก่ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/324/321) สีลสามัญญ
ตา คือ ความรักใคร่สามัคคี รักษาศีลอย่างเคร่งครัดเหมาะสมตามสถานะของตนมีความ
ประพฤติสุจริต ปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ของหมู่คณะ ไม่เอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืน และทิฏฐิสามัญญตา 
คือ การมีความเห็นร่วมกัน ไม่เห็นแก่ตัว รู้จักเคารพและรับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืน ร่วมมือร่วม
ใจในการสร้างสรรค์สังคมให้เกิดความสงบ  
 4) ฆราวาสธรรม แปลว่า คุณสมบัติของผู้ประสบความสำเร็จในการดำเนินชีวิตทางโลก 
ประกอบด้วยธรรมะ 4 ประการ คือ 
  (1) สัจจะ แปลว่า จริง ตรง แท้ มีความซื่อสัตย์เป็นพ้ืนฐาน เป็นคนจริงต่อความเป็น
มนุษย์ของตน 
  (2) ทมะ แปลว่า ฝึกตน ข่มจิต รักษาใจ บังคับตัวเองเพ่ือลดละกิเลส และรักษาสัจจะ 
  (3) ขันติ แปลว่า อดทน ไม่ใช่เพียงแต่อดทนกับคำพูดหรือการกระทำของผู้อ่ืนที่เรา
ไม่พอใจ แต่หมายถึง การอดทนอดกลั้นต่อการบีบบังคับของกิเสส 
  (4) จาคะ แปลว่า เสียสละ บริจาคสิ่งที่ไม่ควรมีอยู่ในตน โดยเฉพาะกิเลสเพราะน้ัน
คือ สิ่งที่ไม่ควรมีอยู่กับตน ละนิสัยไม่ดีต่างๆ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/308/280) ไม่มีธรรมะ
ใดๆ ที่จะใช้สร้างตัวให้ประสบความสำเร็จได้ดีย่ิงกว่าการสร้างสัจจะ ทมะ ขันติ จาคะ ให้เกิดขึ้น
ในตนอีกแล้ว หรืออีกนัยหน่ึงก็คือ คนที่จะยืนหยัดผ่านอุปสรรคต่างๆ ในโลกน้ีไปจนกระทั่งพบ
ความสำเร็จได้น้ัน เขาต้องสร้าง “ฆราวาสธรรม” ให้เป็นคุณสมบัติขั้นพ้ืนฐานประจำตนก่อน
น่ันเอง เพราะฉะนั้น ความหมายที่แท้จริงของ ฆราวาสธรรม คือ คุณสมบัติของผู้ที่สามารถสร้าง



97 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

เกียรติยศ สร้างปัญญา สร้างทรัพย์สมบัติ และสร้างหมู่ญาติมิตรให้เกิดขึ้นได้สำเร็จด้วยกำลัง
ความเพียรของตน 

จากองค์ประกอบของหลักธรรม ที่กล่าวมาแล้วน้ัน ในแง่ของการบริหารสามารถหยิบยก
ส่วนใดส่วนหน่ึงที่เป็นประโยชน์ต่องานบริหารมาใช้ได้ ซึ่งผู้ใช้จะได้รับประโยชน์อย่างเป็น
รูปธรรมท่ีชัดเจนต่อผลที่ตอบสนอง ซึ่งมิใช่ ไม่เคยมีผู้นำประโยชน์จากพุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ 
แต่ตรงกันข้าม กลับมีผู้นำประโยชน์จากหลักพุทธธรรมเหล่าน้ีมาใช้แล้วได้รับประโยชน์อย่าง
คุ้มค่าทีเดียว ดังน้ัน การบริหารงานท่ีเป็นไปตามหลักของเศรษฐศาสตร์ และสังคมในปัจจุบันที่
พัฒนาทุกๆ ด้าน ต้องมีการบริหารที่ควบคู่ไปกับการใช้หลักของพุทธธรรมเข้ามาเสริมจึงจะ
สัมฤทธ์ิผลที่สมบูรณ์และก่อเกิดประสิทธิภาพสูงสุดในการบริหารงาน 

สรุปการแก้ปัญหาอคติ 4 ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
    อคติ 4   สาเหตุ   หลักธรรมที่นำมาแก้ไขปัญหา 
 1. ฉันทาคติ   ความโลภ    ทาน  จาคะ  
 2. โทสะคติ  ความโกรธ   เมตตา กรุณา  ขันติ 
 3. โมหาคติ  ความหลง   ปัญญา สัมมาทิฏฐิ 
 4. ภยาคติ   ความกลัว   อธิษฐานธรรม สัจจะธรรม ขันติธรรม วิริยะ  
 ดังน้ัน ความลำเอียงทั้ง ๔ หรือ อคติ ๔ น้ี ถือได้ว่าเป็นตัวบ่ันทอนความเชื่อถือและความ
ศรัทธาในการปกครองคนของผู้นำ หากเกิดขึ้นในตัวผู้นำเมื่อใดแล้ว ความเดือดร้อนก็จะตามมา 
ฉะน้ันสติที่ต้ังมั่น เป็นกลาง ปราศจากอคติครอบครอง ถือเป็นสิ่งที่ผู้นำควรยึดมั่นถือปฏิบัติอยู่
เป็นนิจ เพ่ือสร้างความเจริญให้แก่ตนเอง รวมถึงองค์กรในอนาคต ซึ่งผู้นำองค์กรที่ดีควรจะมี
วิธีการบริหารจัดการอคติ 4 โดยใช้หลักธรรมที่นำมาแก้ไขปัญหาดังกล่าวได้  
 อคติ 4 เป็นสิ่งที่สำคัญที่ทำให้คนเราทำความผิดหรือผิดพลาดได้ง่าย เพราะว่าอคติน้ีเป็น
การไปไม่ถูก ตามศัพท์ก็เป็นที่ไปที่ไม่ถูก หมายความว่า เวลาเราเจออะไร ฟังอะไร ไปตาม
เหตุการณ์น้ันทันที โดยไม่พิจารณา ถ้าหากว่าพิจารณาแล้ว จะเห็นได้ว่ามันเป็นทางที่ควรไป 
หรือไม่ควรไป ซึ่งคำว่า “ไป” น้ีไม่ใช่ว่าเดินไป แต่หมายถึง เดินขบวนการความคิดไปในทางที่ไม่
ถูก โดยปัจจัยที่เป็นเหตุให้เกิดอคติ มี 4 อย่างคือ 1. ความรักใคร่ ชอบพอกัน (ฉันทาคติ) 2. 
ความโกรธ เกลียดชัง (โทสาคติ) 3. ความหลง เขลา เบาปัญญา (โมหาคติ) 4. ความเกรงกลัว 
ขลาด (ภยาคติ) อคติจึงเป็นสาเหตุหลักของความผิดพลาดในกระบวนการคิด และตัดสินใจของ
มนุษย์ทุกคน คนที่มีจิตใจเป็นอคติก็เพราะมีจิตที่เป็นบาปอกุศลครอบงำ จึงทำให้เกิดการมอง
คนอ่ืนในแง่ร้ายด้วยอิจฉาและความเห็นผิด และยังได้เผยแพร่ความเช่ือน้ีออกไปให้คนอ่ืนๆ เช่ือ 
จนคนอ่ืนๆ หลงเช่ือตาม จึงเกิดความกลัว และความเดือดร้อนใจจึงตามมาให้ผล ตัวเอง
เดือดร้อนยังไม่พอ ยังทำให้ผู้อ่ืนต้องเดือดร้อนไปด้วย ทำให้คนที่หลงเช่ือมีจิตเป็นพาล ขาดการ



98  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

พิจารณาทำตามๆ กันไป อคติ 4 จึงนับได้ว่าเป็นอันตรายอย่างย่ิงสำหรับทุกคน โดยเฉพาะคนที่
มีหน้าที่ปกครองคนอ่ืน คนที่เป็นหัวหน้างาน หัวหน้าครอบครัว ไม่ควรมีอคติทั้ง 4 ประการน้ีอยู่
ในจิตใจ มิฉะน้ันผู้ใต้ปกครองจะขาดความเช่ือมั่น ไม่มีความสุข ไม่มีความรู้สึกมั่นคง ไม่อบอุ่น 
จนรู้ว่าไม่ได้รับความยุติธรรม ซึ่งจะนำไปสู่ความแตกแยก ความไม่สำเร็จ และความไม่
เจริญก้าวหน้าของการงานทั้งปวง 
 
บทสรุป 
 ภาวะผู้นำที่มีอคติ 4 ทำให้เกิดความไม่ชอบธรรมเสียความยุติธรรมไป ทำให้มีการ
ปฏิบัติงานด้วยความลำเอียง เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้ว่าไม่ควรมี เพ่ือมิให้ผู้นำ
หรือผู้ที่มีอำนาจหน้าที่ในการปกครองบ้านเมืองนำไปประพฤติปฏิบัติ เพ่ือให้เกิดความชอบธรรม
แก่ประชาราษฎร ดังน้ัน ในปัจจุบันน้ีเราก็สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับการบริหารกิจการบริษัท 
ห้างร้านที่มีผู้นำ ผู้บริหาร ควรจะนำไปปฏิบัติ เพราะถ้าผู้นำเหล่าน้ันมีการบริหารงานที่
ประกอบด้วยอคติ 4 คือความลำเอียงทั้ง 4 อย่างน้ันก็จะเกิดผลเสียต่อองค์กรหรือแม้กระทั่ง
ชีวิตได้ ซึ่งแนวทางในการบริหารจัดการอคติ 4 เพ่ือความเป็นผู้นำที่พึงประสงค์ ประกอบด้วย
หลักธรรมตามตารางสรุปการแก้ปัญหาอคติ 4 ดังกล่าวแล้ว และหลักธรรมที่สำคัญสำหรับผู้นำ
ที่ดี คือ ทศบารมี, สัมมาทิฏฐิ, สังคหวัตถุ 4, สาราณียธรรม 6 และฆราวาสธรรม 4 เป็นต้น 
   
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กนก  จันทร์ขจร. (2549). คู่มือธรรมเพื่อชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร : หจก.จิรรชั 

การพิมพ์. 
จิรวัฒน์  รจนาวรรณ. (2555). 23 กลยุทธ์ คิดแบบผู้นำ ทำแบบนักบริหาร. กรุงเทพมหานคร:  

บริษัทมายเบสท์บุคส์ จำกัด. 
ติน ปรัชญพฤทธ์ิ. (2527). ภาวะผู้นำและการมีส่วนร่วม. เอกสารการสอนชุดวิชาพฤติกรรม 

มนุษย์ -ในองค์กร หน่วยที่ 11 มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.นนทบุรี:  
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554).  พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  
พิมพ์ครั้งที่ 17.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระราชวิจิตรปฏิภาณ. (2555). นี่ไงภาวะผู้นำ คัมภีร์นักบริหาร ตำนานนักปกครอง.  
กรุงเทพมหานคร : บริษัทสำนักพิมพ์เลี่ยงเชียง เพียรเพ่ือพุทธศาสน์ จำกัด. 



99 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

เกรียงศักด์ิ เจริญวงศ์ศักด์ิ. (2540). ลักษณะชีวิตสู่ความสำเร็จ 1. พิมพ์ครั้งที่ 3.  
กรุงเทพมหานคร : บริษัท ส.เอเชีย เพรส (1989) จำกัด. 

จุมพล  หนิมพานิช. (2551). ผู้นำ อำนาจและการเมืองในองค์การ. พิมพ์ครั้งที่ 3. นนทบุรี :  
สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

อัจฉรา จันทร์ฉายและ ศุลีพร บุญบงการ. (2548). คิดอย่างผู้นำ. กรุงเทพมหานคร :  
สำนักพิมพ์แมคกรอฮิล. 

อมร ทองสุก. (2550). ตำราพิชัยสงครามขงเบ้ง. ปทุมธานี : สำนักพิมพ์ชุณหวัตร, ๒๕๕๐.  
พระไพศาล วิสาโล. (17 พฤษภาคม 2555). บทความ ละความโลภทำอย่างไร. สืบค้นเมื่อวันที่  

7 เมษายน 2560 .จาก  http://www.visalo.org . 
 
 

 
 
 


