
บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 
“พุทธศาสนาในฐานะเปน็รากฐานของวิทยาศาสตร์” 

 
พระมหาขวัญชัย  กิตฺติเมธี (เหมประไพ) 
Khwanchai Kittimethi (Hemprapai) 

ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Department of Religion and Philosophy, Faculty of Buddhism  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
 

 
 

 
 
       ผู้แต่ง : พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
       ครั้งที่พิมพ์ : ครั้งที่ 6 

     พิมพลักษณ์ : กรุงเทพมหานคร :  สหธรรมิก, 2550 
     ISBN : 974-565-556-2 

 
 
 
 
 
 
บทนำ  
 หนังสือเรื่อง “พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์” เขียนโดยพระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) พิมพ์เมื่อปี 2550 หนังสือเล่มน้ีได้นำเสนอแนวคิดทางด้านพุทธศาสนา
ที่เน้น การนำความรู้ ความจริงหรือความรู้ในกฏธรรมชาติ  มาแก้ปัญหาและพัฒนามนุษย์ให้ถึง
ความไร้ทุกข์ กับแนวทางของวิทยาศาสตร์ที่แม้จะมุ่งเน้นไปที่กระบวนการวิธีที่คล้ายคลึงกันแต่
อาจมีเป้าหมายที่ต่างกันออก แต่อย่างใดก็ตามในฐานะที่วิทยาศาสตร์เป็นแนวคิดหลักของยุค
สมัยจึงควรนำแนวคิดด้านอ่ืนๆ มาช่วยแก้ปัญหาเพ่ือหามุมมองอ่ืนๆ มาช่วยเสนอแนะไว้เป็น
แนวทางในการแก้ไขปัญหา 



117 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

 ผู้เขียนหนังสือเรื่องน้ีคือ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ซึ่งท่านถือว่ามีผลงานมากมาย
หลายรูปแบบหลายร้อยช้ินงาน เป็นผลงานที่ทรงคุณค่า ทางวิชาการท้ังสิ้น ผลงานการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของท่านปรากฏ ในหลายลักษณะ มีทั้งด้านการสอน การบรรยาย การปาฐกถา 
การอภิปรายแลกเปลี่ยนความคิดเห็น และการแสดงพระธรรมเทศนา นอกจากน้ีท่านได้รับ
อาราธนาให้ไปสอนวิชาการทางพระพุทธศาสนา ในมหาวิทยาลัยช้ันนำในต่างประเทศหลายคร้ัง
หลายแห่ง เช่นในปี พ.ศ. 2515 ได้รับอาราธนาให้ไปสอนท่ี University Museum,University 
Of Pensylvania, พ .ศ .2 5 1 9  ไ ด้ รั บ อ า ร า ธน า ใ ห้ ไป ส อ น ที่  Swarthmore College, 
Pensylvania และ พ.ศ.2524 ได้รับอาราธนาให้ไปสอนที่ Harvard University  
 ผลงานนิพนธ์ของพระพรหมคุณาภรณ์ เป็นที่รู้จักกันอย่างทั่วไปอย่างแพร่หลาย ในแวดวง
วิชาการ ในลักษณะที่เป็นตำราวิชาการ เอกสารทางวิชาการ และหนังสืออธิบายธรรมะทั่วๆไป 
มีมากมายกว่า 300 เรื่อง ผลงานทางวิชาการของท่านที่แพร่หลายมากที่สุดและรู้จักเป็นที่
ยอมรับในทางวิชาการมากที่สุด คือพุทธธรรม พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม 
พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ธรรมนูญชีวิต การศึกษาของคณะสงฆ์ ปรัชญา
การศึกษา พุทธศาสนาในเอเชีย การพัฒนาที่ย่ังยืน เป็นต้น 
 ผลงานวิชาการเล่มใหญ่ที่มีช่ือเสียงมากที่สุดของท่านคือ พุทธธรรม ถูกพิมพ์ เผยแพร่
มาแล้วหลายครั้ง หนังสือพุทธธรรมน้ีวงวิชาการทางพุทธศาสนาต่างเห็นพ้องต้องกันให้เป็นสุด
ยอดงาน ช้ินเอกท่ียอดเย่ียมที่สุดที่ของท่าน ในวิชาการทางพระพุทธศาสนาจึงมีความเห็น
สอดคล้องกันว่าพุทธธรรม คือ หนังสือ ภาษาไทยที่บรรจุสาระสำคัญแห่งหลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาที่สมบูรณ์ที่สุดในยุคปัจจุบัน และอีกงานท่ีสำคัญ คือได้รับนิมนต์เป็นที่ปรึกษา
ของมหาวิทยาลัยมหิดลในการสร้างพระไตรปิกฎฉบับคอมพิวเตอร์สำเร็จสมบูรณ์ เป็นฉบับแรก
ของโลก ทำให้การศึกษาค้นคว้าหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาเป็นไปได้อย่างสะดวก รวดเร็ว 
และถูกต้องแม่นยำ 
 หนังสือเล่มน้ีจึงได้ให้มุมมองเรื่องวิทยาศาสตร์ผ่านมุมมองทางด้านพระพุทธศาสนาโดยได้
แบ่งเน้ือหาไว้ตามประเด็นต่างๆ ที่สำคัญ 
 
สาระสำคัญของเนื้อหา 
 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดว่า วิทยาศาสตร์เกิดจากแนวความคิดที่จะพิชิตธรรมชาติ  เป็น
จุดเริ่มให้การเบียดเบียนและเอาเปรียบธรรมเป็นไปอย่างมีทิศทางที่ ชัดเจนต่อจากน้ัน  
แนวความคิดที่จะสร้างวัตถุบำเรอความสุขให้พรั่งพร้อมก็เข้ามาต้ังเป้าหมายที่ทำให้กิจกรรม
เก่ียวกับการพิชิตและจัดการกับธรรมชาติดำเนินไปอย่างมุ่งมั่นจริงจัง  การที่มนุษย์ยุคปัจจุบัน
ได้รับผลจากการพัฒนาอุตสาหกรรมในระยะที่ผ่านมาต้องพากันประสบปัญหาทั้งปวงอยู่ขณะนี้  



118  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ก็เพราะฤทธ์ิเดชของแนวความคิดสองประการที่กล่าวมาน้ี  นอกจากน้ียังเสริมด้วยทัศนคติอีก ๒ 
ประการคือ 
 1)  ทัศนคติแบบชำนาญพิเศษเฉพาะทาง  และมองด้านเดียว ทำให้ ไม่อาจเป็น
วิทยาศาสตร์ที่สมบูรณ์ได้  เพราะเหตุปัจจัยไม่ครบถ้วนทั่วถึง  ทำให้องค์ของความจริงไม่
สมบูรณ์  ก็เลยเป็นความจริงที่ไม่สมบูรณ์   
 2)  ทัศนคติที่ว่าจะแก้ปัญหาจริยธรรมได้โดยไม่ต้องใช้ปัจจัยหรือวิธีการทางจริยธรรม  คือ
จะแก้ปัญหาทางศีลธรรมด้วยวัตถุ  ความเช่ือและทัศนคติแบบน้ีทั้งสองอย่างแฝงมาในยุค
อุตสาหกรรม  พ่วงกับแนวความคิดอย่างเมื่อก้ีน้ี  เป็นตัวเสริมซ้ำให้ปัญหาหนักแรกข้ึน 
 วิทยาศาสตร์กับธรรมชาติของมนุษย์ที่อาจไปกันไม่ได้ด้วยเหตุผล คือ เวลาน้ีเรามอง
วิทยาศาสตร์ว่าได้เข้าไปแปลกปนอยู่ในธรรมชาติ  แต่ที่จริงแล้ววิทยาศาสตร์ก็คือการศึกษา
ธรรมชาติ  อยู่ด้วยกันมากับธรรมชาติ  ฉะน้ัน หากวิทยาศาสตร์ไม่สามารถดำเนินการให้
สอดคล้องกับธรรมชาติของมนุษย์ วิทยาศาสตร์ น้ี ก็จะปรับแปรรูปโลกภายนอกที่ เป็น
สภาพแวดล้อมของมนุษย์เสียใหม่ให้เป็นโลกวิทยาศาสตร์  มีอะไรต่าง ๆ ที่เป็นของแปลกปลอม
เกิดขึ้น  แต่ไม่ได้ปรับชีวิตของมนุษย์ให้สอดคล้องก็จะเกิดปัญหาความขัดกัน   
 สิ่งที่เป็นตัวสำคัญในการเปลี่ยนโลกธรรมชาติให้กลายเป็นโลกวิทยาศาสตร์หรือโลกเทียมก็
คือ เทคโนโลยี  โดยได้ประยุกต์เอาความคิดทางวิทยาศาสตร์มาปรับปรุงใช้เพ่ือทำประโยชน์  
และเป็นไปเพ่ือหาประโยชน์  ฉะน้ัน  ภัยอันตรายที่เกิดขึ้นกับมนุษย์มาจากการท่ีมนุษย์ขาด
จริยธรรมและศีลธรรมทำให้นำเทคโนโลยีที่ได้ไปหาประโยชน์มากกว่าทำประโยชน์  แต่ต้องยอบ
รับว่า  การที่วิทยาศาสตร์ปรากฏคุณค่าแก่โลกมนุษย์  ทำให้คนทั่วไปยอมรับวิทยาศาสตร์ก็ล้วน
แต่อาศัยเทคโนโลยีมาช่วยทำให้ปรากฏข้ึน  แต่ว่าเราจะต้องแยกให้ถูก  แล้วก็ใช้เทคโนโลยี
อย่างถูกต้อง  คือ ควรสนับสนุนเทคโนโลยีที่ทำประโยชน์ไม่ใช่เทคโนโลยีเพ่ือหาประโยชน์ 
 วิทยาศาสตร์ได้ก้าวมาจนถึงสุดแดนแห่งโลกวัตถุแล้ว  และกำลังเข้าสู่เขตแดนของจิตใจ  
นักวิทยาศาสตร์จำนวนไม่น้อย กำลังมาสนใจว่า  จิตใจคืออะไร  ทำงานอย่างไร  มันมาจากวัตถุ
จริงหรือไม่  หรือมันมีความมีอยู่ของมันต่างหาก  แสดงว่าวิทยาศาสตร์กำลังเข้ามาจ่อแดนของ
จิตใจ  เมื่อจ่อแดนของจิตใจก็ก้าวเข้ามาสู่แดนของศาสนา  หากวิทยาศาสตร์ยังไม่ปรับเปลี่ยน
ท่าทีและวิธีการมันก็จะอยู่ในระดับของการคาดหมายและความเช่ือเท่าน้ัน 
 1. แนวคิดเร่ืองศาสนากับวิทยาศาสตร์  วิทยาศาสตร์เป็นเรื่องของบุคคลบางคนบางกลุ่มที่
คิดหาความรู้  เป็นเรื่องของวิชาการ  แต่ศาสนาเป็นเรื่องของมนุษย์ทุกคน  ที่อยู่ในชีวิตจริง   
ทั้งที่เป็นส่วนตัวและที่อยู่รวมกันเป็นสังคม  ที่จะต้องปฏิบัติต่อชีวิตและสังคมของตน  และหา
จุดลงตัวในโลกหรือในธรรมชาติที่ตนอาศัยอยู่  วิทยาศาสตร์อาจจะทำให้ตัวของมันกลายเป็น
เรื่องของทุกคนไปก็ได้  แต่พอวิทยาศาสตร์ไปถึงขั้นน้ัน  วิทยาศาตร์จะกลายเป็นศาสนาไปทันที 



119 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

 ส่วนศาสนายึดศรัทธาเป็นใหญ่  ให้คำตอบต่อปัญหาเรื่องต่าง ๆ ไว้เบ็ดเสร็จ  คือ ให้
คำตอบท่ีเช่ือว่าเป็นความจริงพ้ืนฐานของโลกและความจริงรวบยอด  จบทีเดียว คลุมจาก
ข้างบนลงมาทีเดียวหมดเลย  แต่วิทยาศาสตร์น้ันตรงข้าม  วิทยาศาสตร์เป็นการพยายามพิสูจน์
ความจริงปลีกย่อยทีละเรื่องละอย่าง  เป็นความจริงเฉพาะเรื่องเฉพาะอย่าง  ก้าวไปหาความ
จริงที่ครอบคลุมทีละน้อย  แต่ก็มีอีกพวกหน่ึงที่ไม่ยอมรับความคิดเห็นของทั้งสองฝ่าย  และ
พยายามต้ังสมมติฐานขึ้นมาใหม่  ใช้วิธีการคิดหาเหตุผล เพ่ือจะให้เข้าถึงความจริง  โดยไม่ต้อง
รอการพิสูจน์  วิธีการหาความจริงน้ีเรียกว่า ปรัชญา  อย่างไรก็ดีทั้งวิทยาศาสตร์และปรัชญาต่าง
ก็เกิดตามศาสนามา  และต่างก็จะมาให้คำตอบที่มุ่งให้ชัดเจนจะแจ้งกว่าศาสนา  แต่ทั้งสอง
อย่างก็ยังไม่อาจให้คำตอบที่สนองความต้องการที่จะพอแก่การและพอแก่ใจของมนุษย์ได้  
ศาสนาจึงยังคงและยังต้องทำหน้าที่ให้คำตอบแบบทันทีทันใดท่ีพอแก่การซึ่งต้ังอยู่บนฐานแห่ง
ศรัทธานั่นต่อไป 
 สรุปหลักการสำคัญทางศาสนา 3 ข้อ คือ 
 1)  ในศาสนาทั่วไปต้นกำเนิดของภัย  ได้แก่  เทวดา  แต่ในพุทธศาสนา ต้นกำเนิดของ
ทุกข์  ได้แก่   ความไม่รู้เข้าใจกฎธรรมชาติ 
 2)  ตัวโยงไปสู่ต้นกำเนิดน้ัน  ในศาสนาต่าง ๆ  ได้แก่ศรัทธา  แต่ในพุทธศาสนา  เปลี่ยน
มาเป็นปัญญาที่รู้เข้าใจกฎธรรมชาติ 
 3)  ตัวกำหนดผล  ในศาสนาทั่วไป  ได้แก่อำนาจดลบันดาล  แต่ในพุทธศาสนาเปลี่ยนมา
เป็นการกระทำของมนุษย์ 
 จุดเน้นหรือประเด็นในพุทธศาสนา  ได้ย้ายไปแล้วจากศรัทธามาสู่ปัญญา  หรือความใฝ่รู้  
การที่พุทธศาสนาถือหลักกฏธรรมชาติ  ประกาศอิสรภาพของมนุษย์  และเอาปัญญามาแทน
ศรัทธา  อันน้ีเป็นสิ่งที่แปลกในวงการศาสนา  หลักการที่เป็นจุดสำคัญก็มี 1)  ถือหลักกฏ
ธรรมชาติ 2)  ประกาศอิสรภาพของมนุษย์ 3)  เอาปัญญามาแทนศรัทธา 

หลักการพ้ืนฐานของพุทธศาสนาที่ควรทราบดังต่อไปน้ี 
 ข้อที่ 1   คือ  การถือหลักกฏธรรมชาติ  ได้แก่ถือว่า  ความจริงน้ันเป็นกฏธรรมชาติ  เป็น
สิ่งที่มีอยู่ตามธรรมดาของมัน  พระพุทธเจ้ามฐีานะเป็นผู้ค้นพบ   
 ข้อที่ 2  หลักความเป็นเหตุปัจจัยแบบอิงอาศัยกันของสิ่งทั้ งหลาย  ที่ เราเรียกว่า 
“กฏปฏิจจสมุปบาท”  น่ีคือหลักความจริงพ้ืนฐาน  ซึ่งเป็นกฏท่ัวไป  จากน้ันก็ขยายความ
ออกไป  เป็นการประยุกต็ใช้กฏทั่วไปน้ันในเฉพาะเรื่องเฉพาะกรณี  พูดง่าย  ๆ  น่ีก็คือ  หลักกฏ
ธรรมชาติ   คอื ความเป็นเหตุเป็นผลขึ้นพ้ืนฐาน 
 ข้อที่ 3  หลักศรัทธา   พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ย้ายจากศรัทธษมาสู่ปัญญาแล้ว หลัก
ศรัทธาโยงไปหาการพิสูจน์ด้วยประสบการณ์ตรง   คำสอนด้านน้ีที่อ้างกันมากก็คือ กาลามสูตร 



120  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

 ข้อที่ 4   การประกาศอิสรภาพของมนุษย์  พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นในท่ามกลางความเชื่อ
ตามหลักศาสนาพราหมณ์  ทุกอย่างถูกครอบงำกำหนดด้วยการดลบันดาลของเทพเจ้า  
พระพุทธเจ้าได้บอกให้เรารู้ถึงว่า  มนุษย์มีศักยภาพในการพัฒนาตนเองได้สูงสุด  เมื่อมนุษย์
พัฒนาตนเองแล้วก็เป็นผู้ประเสริฐสุด  จึงไม่จำเป็นต้องไปมัวอ้อนวอนพ่ึงเทพเจ้า  หรืออำนาจ
ดลบันดาลจากภายนอก 
 ข้อที่ 5    หลักการแก้ปัญหาด้วยการกระทำของมนุษย์ตามหลักเหตุผล  ไม่หวังการอ้อน
วอนจากปัจจัยภายนอก  เราต้องแก้ปัญหาด้วยวิธีการของมนุษย์ที่เพียรทำการด้วยปัญญาที่รู้
เหตุปัจจัย  หลักการมันบังคับอยู่ในตนเอง  วิธีการแก้ปัญหาด้วยปัญญาของมนุษย์ก็คือ  อริยสัจ 
4 
 ข้อที่ 6  การสอนแต่ความรู้หรือความจริงที่เป็นประโยชน์  ความรู้หรือความจริงที่รู้อาจจะ
มีมากมาย  แต่หลายอย่างอาจจะเป็นความรู้ที่ไม่เป็นประโยชน์  ไม่เก่ียวกับการแก้ปัญหาของ
มนุษย์  พระพุทธเจ้าไม่สอนความรู้เหล่าน้ัน  เอาแต่ความจริงที่เป็นประโยชน์เท่าน้ันมาสอน 
เรื่องศีลธรรมหรือจริยธรรม คือ การกระทำที่ถูกใจเทพเจ้า เรียกว่า ความดี  ส่วนการกระทำที่
ขัดเคืองพระทัยของเทพเจ้า เรียกว่าความช่ัว ถือว่าเป็นเน้ือเป็นตัวของศาสนาทีเดียว  ทางฝ่าย
วิทยาศาสตร์น้ัน  ต้ังแต่แยกกับศาสนา  ก็สนใจเฉพาะธรรมชาติภายนอกแห่งโลกวัตถุ  ไม่สนใจ
เรื่องนามธรรมในตัวมนุษย์อยู่แล้ว  จึงไม่เอาใจใส่ที่จะศึกษาเรื่องศีลธรรมหรือจริยธรรมน้ี  ย่ิง
เห็นว่าเป็นเรื่องเก่ียวกับเทพเจ้า  ไม่มีเหตุผล  ก็แทบจะหันหลังให้เลย 
 ทางด้านพระพุทธศาสนาในเรื่องน้ี  ทั้งวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนาต่างก็แยกตัวออก
จากศาสนทั่วไป  คือ  ไม่เห็นด้วยกับความเช่ือถือหรือหลักการแบบที่ว่ามาน้ัน  แต่ในขณะที่
วิทยาศาสตร์แยกตัวออกมาลแว  ก็ละทิ้งมองข้ามเรื่องศีลธรรม  จริยธรรม หรือเรื่องคุณค่าต่าง 
ๆ ไปเลยน้ัน  พุทธศาสนากลับศึกษาและแสดงความจริงเรื่องศีลธรรม  จริยธรรม  หรือเรื่อง
คุณค่าต่าง ๆ น้ัน  รวมอยู่ในกระบวนการของธรรมชาติด้วย   บางครั้งพุทธศาสนาจำแนกกฏ
ธรรมชาติออกเป็น ๕ อย่าง  เรียกว่า นิยาม (ความเป็นไปอันแน่นอน,กฎ) 5 คือ  อุตุนิยาม,พีชนิ
ยาม,จิตตนิยาม,กรรมนิยาม, ธรรมนิยาม 
 ถ้าจำแนกกฏธรรมชาติแบบน้ี  จะเห็นว่า  วิทยาศาสตร์เช่ือมั่นในธรรมนิยามเท่าน้ัน  โดย
จำกัดตัวศึกษาอ ยู่ เฉพาะในขอบเขตของอุ ตุ นิยามกับพีชนิยามเท่ า น้ัน   ส่วนในทาง
พระพุทธศาสนา  เชิงปฏิบัติ  ให้ความสำคัญแก่กรรมนิยามมาก  แม้ว่าด้านหน่ึงที่เรียกว่า
อภิธรรมจะเน้นการศึกษาในเรื่องจิตตนิยาม เพ่ือเอามาโยงกับกรรมนิยามและธรรมนิยาม    
 2. พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์  ศรัทธาในพุทธศาสนาและในวิทยาศาสตร์ที่มีบทบาทท่ี
คล้ายกันก็คือ  ศรัทธาที่มีบทบาทสำคัญที่ส่งผลต่อปัญญา 3  ประการ  คือ 
 1)  ทำให้สนใจเข้าไปหาและเริ่มต้นศึกษาสืบค้นในเรื่องน้ัน 



121 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

 2)  ทำให้มีพลัง  เกิดความเพียรพยายาม  ตลอดจนทุ่มเท อุทิศในการที่จะหาและเข้าถึง
ความจริงในเรื่องน้ัน 
 3)  ทำให้มีทิศทางหรือตัวประเด็นเจาะตรงเฉพาะที่จะมุ่งแล่นเดินหน้าไป  อย่างแน่วแน่
ชัดเจน 
 จุดที่แตกต่างระหว่างพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์  มีดังต่อไปน้ี 
 2.1  ศรัทธาของวิทยาศาสตร์มีจุดที่เป็นเป้าอย่างเดียว  ได้แก่  ธรรมชาติ  แต่ศรัทธาของ
พระพุทธศาสนามีจุดที่เป็นเป้า 2 อย่าง ได้แก่   ธรรมชาติ,ตัวมนุษย์  แต่จุดเป้าทั้งสองน้ันก็
เช่ือมโยงถึงกัน  ต่อเน่ืองเป็นอันเดียว  และจากความเช่ือมโยงระหว่างจุดเป้าทั้งสอง  คือ 
ธรรมชาติกับตัวมนุษย์น้ี  เราสามารถแยกศรัทธาของพระพุทธศาสนาเป็น 2 ระดับ คือ 
 2.1.1  ระดับที่หน่ึง  หรือระดับพ้ืนฐาน  ศรัทธาหน่ึงเดียว  แยกเป็น 2 ด้าน  คือ 
  1)  ศรัทธาเก่ียวกับธรรมชาติ  (ภายนอกหรือทั่วไป)  ได้แก่ความเช่ือมั่นว่า  ใน
ธรรมชาติมีกฏเกณฑ์ที่แน่นอนแห่งความเป็นไปตามเหตุปัจจัย เรียกสั้น ๆ ว่า  ศรัทธาในกฏ
ธรรมชาติ 
  2)  ศรัทธาเก่ียวกับตัวมนุษย์  (ธรรมชาติภายใน)  ได้แก่ ความเช่ือมั่นว่า  ความดีงาม
สูงสุด  หรือชีวิตที่ดีงามของมนุษย์  ความดีงามสูงสุด  หรือชีวิตที่ดีงามของมนุษย์  เป็นภาวะที่
เป็นไปได้โดยอาศัยและเน่ืองอยู่ในกฏธรรมชาติน้ัน  เรียกสั้น ๆ ว่า  ศรัทธาในชีวิตที่ดีงามที่
เข้าถึงได้ตามกฏธรรมชาติ 
 ถึงแม้วิทยาศาสตร์จะมีศรัทธาในกฏธรรมชาติ  มุ่งที่จะรู้เข้าใจเข้าถึงความจริงของกฏ
ธรรมชาติ  แต่วิทยาศาสตร์ไม่ได้มองธรรมชาติน้ันครอบคลุมถึงความเป็นมนุษย์และคุณค่า  
ความจริงที่ วิทยาศาสตร์จึงมองจึงไม่ครบถ้วน  ไม่ทั่ วตลอด  การแสวงหาความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์จึงขาดตอน  ไม่สามารถตีวงบรรจบครบรอบได้  จึงไม่สามารถมองเห็นสัจจธรรมได้
โดยสมบูรณ์  โดยท่ีความจริงด้านหน่ึงของธรรมชาติได้ถูกละเลยมองข้ามไปเสีย  คือความจริง
ด้านตัวมนุษย์  รวมทั้งระบบคุณค่าทั้งหมด 
 2.1.2  ระดับที่สอง  หรือระดับรอง  ศรัทธา 2 อย่าง  ที่โยงต่อกันกล่าวคือโยงจุดเป้าทั้ง
สองคือธรรมชาติกับตัวมนุษย์มาต่อเน่ืองกันเช่นเดียวกัน  แต่ศรัทธาระดับที่สองน้ีแยกเป็น
ศรัทธา 2 อย่าง  ต่างหากกันชัดเจนออกไป คือ 
 1)  ศรัทธาเก่ียวกับธรรมชาติ   ได้แก่  ความเช่ือมั่นว่า  ธรรมชาติเป็นไปตามกระบวนการ
แห่งเหตุปัจจัย 
 2)  ศรัทธาเก่ียวกับตัวมนุษย์  ได้แก่  ความเช่ือมั่นว่า  มนุษย์มีศักยภาพที่จะพัฒนาให้รู้เข้า
ใจความจริงแห่งกฏธรรมชาติ 



122  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

 เมื่อมองดูทางด้านวิทยาศาสตร์  จะเห็นว่าวิทยาศาสตร์มีศรัทธายืนตัวชัวเจนอยู่อย่างเดียว 
คือ  ศรัทธาในกฏธรรมชาติ  การที่พระพุทธศาสนามีศรัทธาในตัวมนุษย์เพ่ิมขึ้นมา  และศรัทธา
ในตัวมนุษย์ซึ่งเป็นศรัทธาเก่ียวับคุณค่าน้ัน  มีทั้งสองระดับ  ก็เป็นการช่วยเติมเต็ม  ทำให้เกิด
ความครบถ้วนสมบูรณ์แก่การแสวงหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์  หรือการแสวงหาความจริงของ
มนุษย์ 
 2.2  วิทยาศาสตร์ถึงแม้ว่าจะมีความเช่ือในศักยภาพของมนุษย์เช่นเดียวกัน  แต่ไม่ได้เอา
ใจใส่ในเรื่องกระบวนการพัฒนามนุษย์ว่ามีธรรมชาติอย่างไร  จะพึงดำเนินการอย่างไร  มุ่งแต่จะ
สนองศรัทธาในการจะรู้เข้าใจเข้าถึงหรือค้นให้พบกฏธรรมชาติอย่างเดียว   ข้อน้ี  ต่างจาก
พระพุทธศาสนา  ซึ่งถือว่า  ศรัทธาในศักยภาพของมนุษย์น้ีเป็นเรื่องสำคัญย่ิง  และได้ขยายเรื่อง
น้ีออกไปสู่ภาคปฏิบัติการ  มีการจัดต้ังเป็นระบบ และกระบวนการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์  
จนกระทั่งเรื่องการพัฒนามนุษย์น้ีเป็นเน้ือหาส่วนใหญ่ของพระพุทธศาสนา 
 2.3  พระพุทธศาสนามุ่งการแสวงหาความรู้เพ่ือเข้าถึงความจริงของกฏธรรมชาติ  จะ
ดำเนินควบคู่ไปพร้อมไปด้วยกันกับการพัฒนาตนของมนุษย์  และการพัฒนามนุษย์น้ันจะเป็น
ตัวบอกขอบเขตของการนำความรู้ในกฏธรรมชาติมาใช้ประโยชน์ด้วย  ซึ่งเมื่อเป็นไปตาม
หลักการน้ี   ก็จะปิดทางมิให้มีการนำความรู้ในกฏธรรมชาติไปใช้ในทางของการสนองโลภะ  
โทสะ  โมหะของมนุษย์  ที่ทำให้เกิดการเบียดเบียนทำลายชีวิตสังคมและธรรมชาติ  แต่ให้ใช้
ในทางที่เป็นคุณอย่างเดียว 
 ส่วนทางฝ่ายวิทยาศาสตร์  ศรัทธาด้านเดียวที่เป็นความเช่ือมั่นในกฏธรรมชาติ  อาจทำให้
การแสวงหาความรู้เป็นไปอย่างเร่ือยเป่ือยเลื่อนลอย  โดยไม่มีการพัฒนาตนเองของมนุษย์ควบคู่
กันไป  และก็มิได้มีเป้าหมายเพ่ือจะนำเอาความรู้ในกฏธรรมชาติไปใช้ในการแก้ปัญหาและ
พัฒนามนุษย์  การแสวงหาความรู้ความจริงในธรรมชาติของวิทยาศาสตร์  จึงไม่ช่วยให้
นักวิทยาศาสตร์หรือใคร ๆ ที่เก่ียวข้อง  มีความสุข  ผ่อนทุกข์  คลายเคลียด  และพร้อมกันน้ันก็
เปิดช่องอย่างเต็มที่ ให้แก่คุณค่าอันไม่พึงประสงค์ที่จะเข้ามานำทิศทางของการพัฒนา
วิทยาศาสตร์  โดยให้เป็นไปในทางสนองโลภะ  โทสะ  โมหะ ซึ่งก่อให้เกิดความเบียดเบียน 
 2.4  ความใฝ่หรือปรารถนาในความรู้ของพุทธศาสนาคือ ความใฝ่รู้ความจริงในธรรมชาติ  
และความใฝ่ปรารถนาความไร้ทุกข์  ทำให้ความใฝ่รู้น้ันมีขอบเขตและเป้าหมายที่ชัดเจน  คือ
กลายเป็นความใฝ่รู้ความจริงของธรรมชาติ  เพ่ือนำมาแก้ปัญหาและพัฒนามนุษย์ให้ไร้ทุกข์  
ตรงนี้แหละคือจุดสมบูรณ์ของพุทธศาสนา 
 ส่วนวิทยาศาสตร์น้ัน  เดิมมีแต่ความใฝ่รู้ความจริงอย่างที่ว่าแล้วว่าลอยตัวอยู่ลำพัง  เมื่อ
เป็นความใฝ่รู้ในความจริงของธรรมชาติลอย ๆ  มันก็จะได้แต่คอยแสวงเน้ือหาข้อมูลของความรู้
เรื่อย ๆ ไป เป็นความรู้แบบปลายเปิด  ไม่มีเป้าหมายชัดเจนก็เลยเปิดช่องให้มีการนำเอา



123 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

เป้าหมายอ่ืนมาเติมต่อ คือ ความใฝ่ปรารถนาท่ีจะพิชิตธรรมชาติ  แล้วต่อมาก็ความใฝ่ปรารถนา
ที่จะมีวัตถุปรนเปรอพร่ังพร้อม 
 2.5  พุทธศาสนาเอามนุษย์เป็นศูนย์กลาง  มุ่งความเข้าใจตัวมนุษย์พัฒนาตัวมนุษย์เพ่ือ
ประโยชน์แก่มนุษย์  ส่วนวิทยาศาสตร์สนใจโลกธรรมชาติภายนอกทั่วไป  อยากรู้ความจริงของ
ธรรมชาตินอกตัว  ไม่ได้เอามนุษย์เป็นศูนย์กลาง แต่ต่อมาวิทยาศาสตร์ได้เติมคุณค่าตามแนวคิด
พิชิตธรรมชาติทำให้เอามนุษย์เป็นศูนย์กลาง แต่ในแง่ที่จะได้จะเอาจากธรรมชาติ เป็นเครื่อง
บำรุงบำเรอตนเอง 
 แต่พุทธศาสนาเอามนุษย์เป็นศูนย์กลางโดยเน้นความรับผิดชอบ  คือเน้นสิ่งที่มนุษย์จะต้อง
ทำ  ในการอยู่ร่วมกันด้วยดี  และในการที่จะพัฒนาตนขึ้นไปให้พ้นทุกข์ 
 สรุป  จุดหมายของพุทธศาสนานั้นคือ  การนำความรู้ ความจริงหรือความรู้ในกฏธรรมชาติ  
มาแก้ปัญหาและพัฒนามนุษย์ให้ถึงความไร้ทุกข์   ส่วนวิทยาศาสตร์ คือ การนำเอาความรู้น้ัน
มาพิชิตธรรมชาติ  แล้วก็หาความสุขความพรั่งพร้อมบำรุงบำเรอตนเองของมนุษย์  
 ส่วนวิธีการเข้าถึงความจริงวิทยาศาสตร์มุ่งแต่จะสังเกตปรากฏการณ์ในโลกวัตถุ  โดยใช้
อินทรีย์ 5 อย่าง เฉพาะอย่างย่ิง  ตา  หู  และกายสัมผัส ด้วยความมุ่งหมายที่จะจัดการกับ
ธรรมชาติภายนอก  เพราะฉะน้ัน  ในวงการวิทยาศาสตร์จึงได้มีการประดิษฐ์อุปกรณ์หรือ
เครื่องมือที่เป็นวัตถุสำหรับขยายวิสัยแห่งอินทรีย์  พร้อมทั้งจัดเตรียมวิธีการสังเกตทดลองและ
ตรวจสอบในแดนแห่งโลกวัตถุน้ันขึ้นมามากมาย    
 ส่วนทางด้านพระพุทธศาสนา  เน้นการศึกษาตัวมนุษย์โดยรับประสบการณ์ทางอินทรีย์ที่ 
6 ใช้อินทรย์ที่ 6  เป็นอุปกรณ์ในการสังเกตทดลองและตรวจสอบมาก  ด้วยความมุ่งหมายที่จะ
เข้าถึงความดีงามหรือคุณค่าสูงสุดพร้อมกับความจริงแห่งกฏธรรมชาติ  ซึ่งทำให้มีการแก้ปัญหา
และพัฒนามนุษย์ไปด้วยตลอดเวลาในระหว่าง  ดังน้ัน  พระพุทธศาสนาจึงมีเรื่องราวและวิธีการ
มากมายเกี่ยวกับการสังเกต  ทดลอง  และตรวจสอบในด้านกระบวนการทางจิตใจ  
 ในแง่ของการนำความรู้ในความจริงน้ันมาใช้  หรือจุดมุ่งหมายของการรู้ความจริงน้ัน  ฝ่าย
วิทยาศาสตร์  ตอนต้นเป็นความรู้ล้วน ๆ บริสุทธ์ิลอยออกไปเรื่อย ๆ ข้างนอกตัว  ส่วนทางฝ่าย
พุทธศาสนาเป็นความรู้ที่สัมพันธ์กันหมดโยงมาถึงตัวมนุษย์เอง  ต่อมาวิทยาศาสตร์บอกว่ารู้
เป้าหมายเพ่ือประโยชน์  แต่เพ่ือพิชิตธรรมชาติหรือเพ่ือหาประโยชน์จากธรรมชาติ  ส่วนพุทธ
ศาสนาบอกว่ารู้เพ่ือจะได้เอามาพัฒนามนุษย์ใช้แก้ปัญหาให้แก่มนุษย์ 
 จุดเริ่มกำเนิดของวิทยาศาสตร์  ได้แก่ ความใฝ่รู้และศรัทธา  และเป็นตัวความสามารถที่
ทำให้วิทยาศาสตร์ก้าวหน้าพัฒนามาได้  ความรู้สึกหรือสำนึกทางศาสนา  กล่าวคือความใฝ่รู้
ความจริงของธรรมชาติ  และความเช่ือว่าเบ้ืองหลังธรรมชาติมีกฏแห่งความเป็นจริงที่แน่นอน
ครอบคลุมทั่วสากล  ความดีงามหรือคุณค่าสูงสุดเป็นสิ่งที่มนุษย์แต่ละคนควรจะเข้าถึงได้สำเร็จ



124  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ภายในช่วงเวลาที่จำกัดของชีวิต ไม่อาจรอได้  ความรู้ทางวิทยาศาสตร์มักจะมีลักษณะ
เหมือนกับบอกว่า  รอให้ฉันพิสูจน์เสร็จก่อน  แล้วคุณค่อยรู้ว่าจะปฏิบัติอย่างไร  วิทยาศาสตร์
จะต้องปรับท่าทีใหม่  และแยกประเภทความรู้ในความจริงใหชัดเจน  ถ้าวิทยาศาสตร์จะทำ
หน้าที่เป็นศาสตร์สมบูรณ์  ก็จะต้องปฏิบัติในเรื่องความรู้และความจริงสองประเภทน้ีให้ถูกต้อง  
หรือถ้าวิทยาศาสตร์จะดำเนินไปตามวิธีทางอย่างเดิมก็คงจะต้องแบ่างหน้าที่โดยประสานกันกับ
พระพุทธศาสนา  โดยให้พุทธศาสนาจัดสรรคำตอบชนิดที่จำเป็นทันทีเพ่ือเข้าถึงความดีงาม
สูงสุดในชาติน้ี  และให้วิทยาศาสตร์ให้คำตอบเก่ียวกับความจริงชนิดที่ว่า  ถ้าได้รู้เพ่ิมมาก็ดี  แต่
ถึงจะไม่ได้มาก็อยู่ดีได้ไม่ต้องรอ  ดังน้ันวิทยาศาสตร์จึงควรมีการพัฒนาตามขั้นตอนดังต่อไปน้ี 
 ก. ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ในเชิงข้อมูลเหตุผลอย่างเดียว  ไม่เพียงพอที่จะเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมได้ เพราะความเคยชินบ้าง  เพราะผลประโยชน์ที่บำเรอตนบ้าง  เพราะค่านิยมของ
สังคมบ้าง  วิธีการของพระพุทธศาสนานั้นเป็นการแก้ปัญหาจริยธรรมน่ันคือ 
 1)  ศีลน่ันเอง  เริ่มแต่การควบคุมพฤติกรรมของมนุษย์ในระดับวินัย  ได้แก่  กฎหมาย  
ข้อบังคับต่าง ๆ  ภายนอก  ที่เป็นบัญญัติของสังคม  จนถึงระดับที่สอง  คือการควบคุม
พฤติกรรมด้วยเจตนาสมัครใจจากภายใน  ซึ่งเป็นตัวศีลเอง  เรียกว่าระดับวินัยกับระดับศีลซึ่ง
รวมอยู่ในขั้นศีล 
 2)  เป็นเรื่องของจิตใจ  ที่เราเข้าไปจัดการกับกระบวนการของเหตุปัจจัยในทางจิตด้วย
การฝึกฝนพัฒนาความรู้สึกและลักษณะนิสัยที่ดีงาม  เช่นความสุข  ความสงบ  ความรัก  เป็น
ต้น  เป็นด้านที่เรียกว่า  สมาธิ  หรืออธิจิตตสิกขา 
 3)  ปัญญา  คือความรู้ความเข้าใจ  ซึ่งมีหลายขั้นหลายตอน  ปัญญาน้ีจะเป็นตัวคอย
กำกับขั้นที่ 1  และขั้นที่ 2  อีกทีหน่ึง  โดยตรวจสอบ  และช้ีนำให้ดำเนินไปในทิศทางที่ถูกต้อง
โดยตลอด  แต่ตัวมันเองอย่างเดียวมักจะเริ่มไม่ได้  เพราะฉะน้ัน จึงต้องมีการฝึกฝนจัดสรร
พัฒนาไปพร้อม ๆ กัน 
 ข.  วิทยาศาสตร์มีท่าทีต่อความจริงในการหาความจริงช้ันเดียว  คือ ช้ันหาเน้ือตัวของ
ความรู้  หรือหาองค์ความรู้  แต่ไม่บอกท่าทีในการที่จะดำเนินชีวิต  ส่วนพุทธศาสนานั้นบอก
สองขั้น  คือบอกด้วยว่าจะปฏิบัติต่อสิ่งน้ันอย่างไรในการดำเนินชีวิตที่เป็นจริงในสภาพปัจจุบัน
หรือในสังคมน้ัน 
 ค.  วิทยาศาสตร์ต้องปรับปรุงคุณค่าทั้ง 3 อย่าง คือ 
 1) คุณค่าสามัญ  ที่ นักวิทยาศาสตร์ในฐานะบุคคลผู้หน่ึงมีเหมือนกับคนทั่วไป  คือ  
แรงจูงใจที่ดีหรือช่ัวในการดำเนินชีวิต  และประกอบกิจกรรมในการแสวงหาความรู้หรือใช้
ความรู้ของตน  เช่นทำไปโดยเห็นแก่ลาภหรือผลประโยชน์หรือทำการด้วยเมตตากรุณาเพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ชีวิตและสังคม 



125 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

 2)  คุณค่าที่ยึดถือเป็นหลัก  หรือมีอิทธิพลครอบงำในวงการแห่งวิชาการของตน  ซึ่ง
อาจจะเป็นแนวคิดที่จะพิชิตธรรมชาติ  หรือค่านิยมอุตสาหกรรมที่จะมีความสุขด้วยการมีวัตถุ
บำรุงบำเรอหรืออาจจะเปลี่ยนเป็นแนวคิดเป้าหมาย  ที่จะแก้ปัญหาและพัฒนามนุษย์  เป็นต้น 
 3)  คุณค่าสูงสุดที่วิทยาศาสตร์จะพึงยึดถือโดยมองตัวเองเป็นอันหน่ึงอันเดียวร่วมกับมวล
มนุษย์  คือ  คุณค่าที่เป็นอุดมคติของมนุษย์ทั้งหมด  วิทยาศษสตร์เท่าที่เป็นมายังก้าวไปไม่ถึง  
ยังอยู่เพียงคร่ึงกลาง  แค่ว่าศรัทธาในกฏธรรมชาติ  และความใฝ่รู้ความจริงของธรรมชาติ  ที่
มองออกไปยังธรรมชาติภายนอก  ไม่คลุมถึงความเป็นมนุษย์  และความดีงามสูงสุด 
 ง.  ในการพัฒนาวิทยาศาสตร์ระดับล่างคือ ในระดับที่เก่ียวกับการส่งเสริมเทคโนโลยีน้ี  
นอกจากจะต้องปรับเปลี่ยนแนวความคิดในการพิชิตธรรมชาติ  และแนวความคิดในการที่จะมี
ความสุขต่อเมื่อมีวัตถุพรั่งพร้อมแล้ว  ก็จะต้องเน้นและอุดหนุนการผลิต  การพัฒนา  และการ
บริโภคเทคโนโลยี  ในลักษณะที่ไม่ก่อปัญหา  แต่ให้เป็นไปในแนวทางของการสร้างสรรค์
ประโยชน์สุขที่แท้จริง  ภายในขอบเขตของหลักการดังต่อไปน้ี  คือ  1)  เทคโนโลยีที่รู้จัก
ประมาณ  2)  เทคโนโลยีเพ่ือทำประโยชน์  3)  เทคโนโลยีที่ส่งเสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์ 
 
บทวิจารณ์ : คุณค่าของหนังสือ 
 หนังสือเล่มน้ีนำเสนอประเด็นในด้านพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ โดยให้เห็นความ
เก่ียวข้องกัน และเมื่อศึกษาในรายละเอียดจะพบคุณค่าหนังสือเล่มน้ีคือ 
 1) รูปแบบการเขียน เป็นการเรียบเรียงจากคำบรรยายของผู้เขียน ซึ่งในกรอบของเนื้อหา
ที่บรรยายน้ันได้นำมาอ่านและเขียนข้อมูลเพ่ิมเติมในส่วนที่ไม่ชัดเจน และนำเสนอได้น่าอ่านใน
แบบหนังสือวิชาการท่ีเน้นความเป็นเหตุเป็นผล แม้หนังสือจะมุ่งเน้นไปที่หลักพระพุทธศาสนา
เป็นหลัก แต่ก็เช่ือมโยงกับหลักวิทยาศาสตร์ได้อย่างน่าสนใจ 
 2) รูปแบบเน้ือหา การนำเสนอเน้ือหาน้ัน อาจเห็นได้ 2 ประเด็นใหญ่ๆ คือ 
 ก.  แง่คิดในเร่ืองวิทยาศาตร์  ที่พัฒนามาต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และปัญหาที่เกิดขึ้น
ตลอดระยะเวลาที่เกิดการวิวัฒนาการจากวิทยาศาสตร์บริสุทธ์ิจนกลายเป็นวิทยาศาสตร์
ประยุกต์  และได้พัฒนาสู่เทคโนโลยี  เพ่ือตอบสนองความต้องการอันเกิดจากความอยากที่จะ
เอ้ืออำนวยให้เกิดความสุข ความสบายให้มนุษย์ ที่ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า เพ่ือสนองความ
โลภ ความโกรธ ความหลง อำนาจกิเลสต่าง ๆ จนเกิดปัญหาที่ไม่มีที่สิ้นสุด  ดังน้ันการที่ได้
ศึกษาวิทยาศาสตร์ให้เข้าใจต้ังแต่พ้ืนฐานเพ่ือนำมาประยุกต์ใช้จึงเป็นสิ่งที่จำเป็น  ดังที่ท่านพระ
อาจารย์พระธรรมปิฏก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า “ในประวัติศาสตร์โลกยุคใหม่  
วิทยาศาสตร์ได้รับความนิยมเชิดชูอย่างสูง และได้มีอิทธิพลอย่างย่ิงต่อความคิดจิตใจของมนุษย์
โดยได้เป็นฐานให้แก่เทคโนโลยีที่เป็นเจ้าบทบาทใหญ่ในกระบวนการพัฒนาของโลกตลอด



126  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561) 

ช่วงเวลาทั้งหมดที่ผ่านมา  ครั้นมาถึงยุคปัจจุบันที่ปัญหาอันเกิดจากการพัฒนาได้ปรากฏโดด
เด่นขึ้น  โลกก็ได้มาถึงจุดหักเลี้ยวคร้ังใหม่ของอารยธรรม  ดังที่กำลังเกิดมีความเปลี่ยนแปลง
ครั้งใหญ่ในทางความคิดที่จะหาทางออกในการแก้ปัญหา  อันเป็นสถานการณ์ที่ท้าท้ายต่อภูมิ
ปัญญา  ผู้ที่สำนึกต่อความมีว่านร่วมในการสร้างสรรค์อารยธรรมาของมนุษยชาติ  ควรจะได้
ต่ืนตัวขึ้นมาตระหนักรู้เท่าทันปัญหา  และร่วมกันแสวงหาสัมมาทัศนะ  ที่จะนำมาใช้นำการ
พัฒนาชีวิตและสังคมให้ถูกต้องต่อไป” 
 ข. แง่คิดในทางพระพุทธศาสนา  ซึ่งเป็นระบบความรู้ ความเข้าใจแจ้งในสรรพสิ่ง  อัน
เน่ืองมาจากความตรัสรู้ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  การประกาศความตรัสรู้ของพระตถาคตเป็น
การประกาศศักยภาพของมนุษย์   ที่จะหย่ังรู้สัจจธรรมหรือสภาพเป็นจริงของธรรมชาติทั้งหมด
ทั้งสิ้นโดยตรง  ไม่ใช่ทางระบบการคาดคะเน  เช่นกับวิทยาศาสตร์  การแสวงหาสัจจธรรมทาง
พุทธศาสนาก็คือ  การพัฒนาศักยภาพภายในเพื่อให้เกิดปัญญาในระดับที่รู้ทันการปรุงแต่งโลก
มายาแห่งสมมติบัญญัติ  และประจักษ์สภาพตามเป็นจริงซึ่งสรรพสิ่งปรากฏเป็นขณะเป็น
อุบัติการณ์  พ้นกรอบกาลอวกาศ  เมื่อจิตกับสิ่งที่จิตรู้ยังไม่แปลกแยกจากกัน  ในลักษณะน้ี
ความรู้ทางพุทธศาสนาจึงมีความสมบูรณ์และมีวิธีการบรรลุถึงแตกต่างจากความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์อีกประการหน่ึงด้วย   
 นอกจากน้ัน  หลักการทางพุทธศาสนายังมีความจำเป็นอย่างย่ิงในการแก้ปัญหาทาง
วิทยาศาสตร์  เป็นการแก้ปัญหาในแต่ละด้าน  กล่าวคือ วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีช่วยอำนวย
ความสะดวกให้แก่การดำรงชีวิตโดยมีพระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนฐานในการควบคุมจุดมุ่งหมายของ
การพัฒนาวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีให้เป็นไปในทางท่ีเหมาะสมไม่เป็นไปเพ่ือสนองความ
อยากอันจะนำมาซึ่งปัญหาอีกหลายประการด้วยกัน 
 3) เป้าหมาย หนังสือเล่มน้ีเน้นการแก้ปัญหาที่ถ่วงการพัฒนาวิทยาศาสตร์ในสังคมไทยท่ีมี
แต่วัฒนธรรมเทคโนโลยี  ขาดวัฒนธรรมวิทยาศาสตร์ การมองความเจริญแบบนักเสพผล  ไม่
มองแบบนักสร้างเหตุ เป็นการอบรมเลี้ยงดูเด็กแบบส่งเสริมตัณหา  ไม่ส่งเสริมฉันทะความอ่อน
ในอุเบกขา  ไม่ให้โอกาสแก่เด็กที่จะพัฒนา ขาดความปลูกฝังความใฝ่รู้อย่างบริสุทธ์ิใจ ลักษณะ
จิตใจแบบผู้ตามรอรับ  ขาดความเป็นผู้นำและเป็นผู้ให้ ได้ผู้เรียนจบ  แต่อาจจะไม่ได้บัณฑิต 
นโยบายของรัฐควรต้องเน้น  การส่งเสริมวิทยาศาสตร์บริสุทธ์ิ จึงควรนำเสนอให้นักการศึกษาได้
ปลูกฝังแนวคิดด้านวิทยาศาสตร์กับเป้าหมายทางด้านพระพุทธศาสนา เพราะด้วยภาษาน้ัน
อาจจะยากที่จะให้เยาวชนมาอ่านหนังสือเล่มน้ีโดยไม่ได้ย่อยให้ง่ายก่อน และที่สำคัญเน้ือหา
หนังสือเล่มน้ีนำเสนอในวันวิทยาศาสตร์แห่งชาติ และในระดับนักวิชาการได้อ่านจึงอาจยากเกิน
สำหรับเยาวชนรวมถึงผู้คนทั่วไป 
 



127 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 1 No. 2 (July - December 2018) 

บทสรุป 
 หนังสือเล่ม น้ีได้นำเสนอเน้ือหาในส่วนที่ เก่ียวกับ  2 ส่วนคือพระพุทธศาสนากับ
วิทยาศาสตร์ ในแง่ของวิทยาศาสตร์น้ันไม่มีใครกังขาในความเป็นผู้เช่ียวชาญของผู้เขียนแต่อย่าง
ใด แต่ในแง่ของความรู้ทางวิทยาศาสตร์ ทำให้เกิดคำถามว่า ท่านเรียนวิทยาศาสตร์จากสถาบัน
ไหน ซึ่งตรงน้ีอาจารย์ระวี ภาวิไลได้กล่าวว่า “เมื่อผมได้ฟังการบรรยายของท่านแล้ว ผมแน่ใจว่า
ท่านไม่ได้ศึกษามาอย่างที่จะเป็นผู้เช่ียวชาญพิเศษทางสาขาใดของวิทยาศาสตร์โดยเฉพาะ ท่าน
ไม่เคยได้รับแม้แต่ปริญญาตรีทางวิทยาศาสตร์ ข้อน้ันผมถือว่าเป็นการดีที่จะได้ไม่มีเจ้าสำนัก
สถาบันวิทยาศาสตร์ใดอ้างได้ว่าเคยเป็นอาจารย์ของท่านมา ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ที่ท่าน
อ้างอิงถึงน้ันผู้รักเรียนทั่วไปไม่สามารถแสดงหาได้โดยอุตสาหะวิริยะของตนเอง ปัญหาจึงอยู่
ทั่ว่า แม้ในหมู่ผู้ที่ถือตนว่าเป็นนักวิชาการน้ันมีความสนใจที่จะเรียนกว้างไกลออกไปจากวงแคบ
ของความรู้เช่ียวชาญพิเศษของตนหรือเปล่า ผมมีความเห็นว่า ถ้านักวิทยาศาสตร์ช้ันนำของไทย
ได้เรียนรู้พุทธศาสนาอย่างถูกต้องในระดับเทียบเท่ากับท่านเจ้าคุณฯ รู้วิทยาศาสตร์แล้วก็คงจะมี
ทัศนคติที่ช่วยให้ท่านทำประโยชน์แก่ทั้งวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนาได้ไม่น้อย” 
 เมื่อพิจารณาจากแง่มุมของนำเสนอความคิดน้ันหนังสือเล่มน้ีทำได้อย่างสมบูรณ์แบบ แต่
หนังสือเล่มน้ีไม่ใช่กระบวนที่จะทำให้ผู้ศึกษาด้านใดด้านหน่ึงเพียงด้านเดียวจะพึงพอใจเท่าใดนัก  
เพราะไม่ได้สร้างความสมบูรณ์ด้วยแง่มุมการให้กับความรู้ทางวิทยาศาสตร์ แต่เป็นการเพ่ิม
เป้าหมายให้กับวิทยาศาสตร์ได้พิจารณาเท่าน้ัน เพราะในแง่กระบวนการค้นหาความจริง
พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์แทบจะไม่เหมือนกัน เพียงแต่ความจริงน้ันจะนำมาช่วยในด้าน
ใดได้บ้าง สร้างสุขด้วยการดับทุกข์ หรือสร้างสุขโดยไม่สนใจความทุกข์ที่จะตามมา จึงเป็นเรื่องที่
ควรจะหันมามองร่วมกัน และสร้างความสัมพันธ์ในแง่ความคิดให้หลากหลายและเข้าใจกันมาก
ขึ้น 
  
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2550). พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์.  

พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร :  สหธรรมิก. 
 

 


