
แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาทกับการ
แก้ปัญหาทางการเมือง 

A concept of a Righteous King (Dhammarãjã) in Theravada Buddhist 
philosophy and the solution of the political problems 

 
1มนตรี  ธีรธรรมพิพัฒน์ 
Montri Tiratampipat 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

ประเวศ อินทองปาน 
Praves Intongpan 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
Faculty of Humanities, Kasetsart University 

1Corresponding Author E-Mail: montri.tir@kbu.ac.th 

 
Received June 10, 2021; Revised June 20, 2021; Accepted: June 30, 2021 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาแนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญา
ฮินดู 2) ศึกษาแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) วิเคราะห์
แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท และการวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
 จากวัตถุประสงค์ข้อ 1 พบว่า ผู้ปกครองในปรัชญาฮินดู มีคุณลักษณะสำคัญคือเป็น
วรรณะกษัตริย์ มีสถานะเป็นทั้งธรรมราชาและเทวราชา ปกครองบ้านเมืองภายใต้ความเชื่อใน
อำนาจของเทพเจ้า มีเป้าหมายทางการเมือง คือ ทำหน้าที่เพ่ือให้ทุกคนปฏิบัติหน้าที่ประจำ
วรรณะของตนและอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขอยู่ภายใต้เทวรัฐหรือเทวาธิปไตย ในวัตถุประสงค์
ข้อ 2 พบว่า ผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท มีคุณลักษณะสำคัญ คือ ทุกคน
สามารถเป็นธรรมราชาได้ โดยประกอบด้วยเงื่อนไขจำเป็น 2 ประการ ได้แก่ 1) เป็นผู้มี



66  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

คุณธรรมจริยธรรมประจำตัว และ 2) เป็นผู้มีพันธะหน้าที่ทางศีลธรรมต่อสังคม ทำหน้าที่
ปกครองบ้านเมืองโดยธรรม มีเป้าหมายทางการเมือง คือ ให้ทุกคนเป็นคนดี อยู่ร่วมกันในธรรม
รัฐอย่างมีความสุขทั้งกาย วาจา และใจ ภายใต้อำนาจแบบธรรมาธิปไตย และในวัตถุประสงค์
ข้อ 3 พบว่า แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท มีบางลักษณะที่ตรงกันกับ
ปรัชญาฮินดู และมีบางประเด็นที่เสนอแนวคิดการเมืองใหม่เพ่ือโต้แย้งปรัชญาฮินดู ประเด็น
สำคัญที่โต้แย้งกัน คือ แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญาฮินดูเกิดขึ้นจากการปฏิบัติ
ตามกฎเทวสิทธิ์และปกครองบ้านเมืองภายใต้หลักเทวาธิปไตย ใช้หลักสงครามวิชัยเป็นวิธีการ
ขยายอาณาจักรและอำนาจทางการเมือง ส่วนในพุทธปรัชญาเถรวาทกลับเห็นแย้งว่า ผู้ปกครอง
แบบธรรมราชาจะเป็นธรรมราชาไดเ้พราะเป็นคนมีคุณธรรมและปกครองบ้านเมือง 
คำสำคัญ: ธรรมราชา, ธรรมวิชัย, พุทธปรัชญาเถรวาท, เทวาธิปไตย 
 
Abstract 
 In this research, three objectives were purposely made: 1) to study the 
concept of a   Righteous King (Dhammarãjã) in Hindu Philosophy, 2) to study the 
concept of a Righteous King (Dhammarãjã) in Theravada Buddhist philosophy, 
and 3) to critically analyze the concept of a   Righteous King (Dhammarãjã) in 
Theravada Buddhist philosophy. This research is documentary research.  
 According to the first objective, it was found that the key quality of a   
Righteous King in Hindu philosophy holds the caste of king (kshatriya) and 
thereby possessing the status quo of a righteous king to carry out the duty of 
caste of king or divine ruler. He rules the country under a belief in the power of 
God or deity. His political goal is to administer all the duties of their castes and 
to live together happily under the divine state or the theocracy. In the second 
objective, it was also found that the chief quality of being a righteous king in 
Buddhist philosophy is that everyone could be a righteous king whereby two 
necessary characteristics are needed: 1) the individual ethics, and 2) the social 
ethics which is governed through the fairness. The political goal of a righteous 
king is to make everyone physically, verbally and mentally happy in the good 
conditions under the rule of righteousness. In the third objective, as regards the 
concept of a righteous king in Buddhist philosophy, there are some 



67 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

characteristics which is similar to Hindu philosophy and the new aspects are put 
forward against the political concept of Hindu philosophy. The three essential 
aspects of disagreement are clearly shown that, on the one hand, the righteous 
king in Hindu philosophy is mainly based on the practice of Divine right where 
the ruling of the country  is done under the theocracy and the Hindu ruler 
expands the state and political power by war, on the other hand, in Buddhist 
philosophy it argues that the righteous king ruler is virtuous or good man and 
thereby ruling the country through the righteous rules and thereby expanding 
the state and political power. 
Keywords: Dhammarãjã, Dhammavijaya, Buddhist philosophy, Theocracy  
 
บทนำ 
 การที่มนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นรัฐหรือประเทศ จะเกี่ยวเนื่องด้วยประวัติศาสตร์ ชาติพันธุ์ 
ภาษา ศาสนา ความเชื่อ วัฒนธรรม และขนบธรรมเนียมจารีตประเพณี การดำรงอยู่ของมนุษย์
จึงมีวิถีชีวิตที่หลากหลายและสลับซับซ้อนทำให้เกิดความขัดแย้งกันไดง้่าย  เมื่อเป็นเช่นนี้ ในแต่
ละสังคมจึงมีการตกลงร่วมกันเพ่ือแก้ปัญหาเหล่านั้น องค์การที่มีหน้าที่ในการแก้ปัญหาเหล่านั้น
เรียกว่า สถาบันการเมือง ซึ่งมีองค์ประกอบสำคัญ คือ ผู้ปกครอง ผู้ถูกปกครอง และแนวคิดที่
เป็นนโยบายในการปกครอง 
 แนวคิดทางการเมืองที่มีอิทธิพลต่อสังคมการเมืองในโลก มีแหล่งกำเนิดมาจากปรัชญา
การเมืองสองกลุ่มความคิดคือ ปรัชญาตะวันออกและปรัชญาตะวันตก  จากสองกลุ่มความคิด
ดังกล่าวก่อให้เกิดแนวคิดทางการเมืองและระบอบการปกครองสำคัญ คือ ระบอบเผด็จการ 
ระบอบราชาธิปไตย ระบอบคอมมิวนิสต์และระบอบประชาธิปไตย และในแต่ละระบอบจะมี
คุณลักษณะของผู้ปกครองและวิธีการปกครองที่แตกต่างกันตามภูมิรัฐศาสตร์ทางการเมือง 
 ระบอบการปกครองต่างๆ ก็จะมีจุดดีและจุดบกพร่องแตกต่างกัน ไปตามความ
เหมาะสมของเงื่อนไขหรือภาวะแวดล้อมทางสังคมที่มีอยู่ในขณะนั้น จึงไม่สามารถจะชี้ชัดได้ว่า 
ระบอบการปกครองใดเป็นระบอบที่ดีที่สุดหรือไร้ประสิทธิภาพที่สุด   แม้นักวิชาการจะแบ่ง
แนวคิดทางการเมืองออกเป็นฝ่ายตะวันออกและตะวันตก แต่ก็ไม่สามารถจะแยกความคิดของ
แต่ละฝ่ายออกไปได้อย่างเอกเทศ เนื่องจากในแต่ละระบอบการปกครอง ต้องใช้แนวคิดการ
ปกครองแบบผสมผสานจากปรัชญาการเมืองทั้งฝ่ายตะวันออกและตะวันตก ทั้งนี้เพ่ือเพ่ิมเติม
จุดที่ควรปรับปรุงและเพ่ิมส่วนที่เป็นจุดแข็งให้มีประสิทธิภาพยิ่งขึน้ 



68  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

 อย่างไรก็ตาม  แม้แนวคิดปรัชญาการเมืองต่างๆ จะมีการนำไปสู่การปฏิบัติในระบอบ
การปกครองต่างๆ  ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  แต่ปัญหาเกี่ยวกับการแสวงหาคำตอบเกี่ยวกับ
ผู้ปกครองที่ดีที่สุดยังเป็นประเด็นที่นำมาวิพากษ์ วิจารณ์ วิเคราะห์และถกเถียงกัน เพ่ือแสวงหา
คำตอบหรือหาข้อสรุปว่า ผู้ปกครองที่ดีที่สุด ควรมีคุณลักษณะอย่างไร 
 แนวคิดทางการเมืองในพุทธปรัชญาถือว่า เป็นหลักการบริหารบ้านเมืองด้วยเหตุและ
ผลบนกฎศีลธรรมสากล (Matthew J. Walton, 2012 : 1, Abstract) และเป็นแนวคิดที่มี
อิทธิพลต่อผู้ปกครองในหลายภูมิภาค โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดเกี่ยวกับผู้ปกครองแบบธรรม
ราชาที่เน้นการมีคุณธรรมในการควบคุมตนเองและปกครองบ้านเมืองโดยธรรม (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 84 หน้า 62-63, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซ่ึงปรากฏในพระ
สูตรต่างๆ เช่น จักกวัตติสูตร มหาสุทัสสนสูตร ธัมมราชาสูตร เป็นต้น ก็เป็นแนวคิดหนึ่งที่มี
อิทธิพลต่อการเมืองการปกครองในหลายประเทศ และได้รับการศึกษาวิจัยทั้งในเชิงปรัชญาและ
ศาสนา แต่ก็ยังเป็นปัญหาหรือเกิดความสับสนว่า ผู้ปกครองแบบธรรมราชา มีลักษณะเป็นแบบ
เทวราชาหรือเป็นแบบธรรมาธิปไตย  
 ปัญหาเกี่ยวกับแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาดังกล่าวมา ส่วนหนึ่งมา
จากการที่พระพุทธองค์ไดท้รงแสดงธรรมโดยทรงยกผู้ปกครองแบบธรรมราชาให้เป็นตัวอย่างแก่
ผู้ปกครองในสังคมการเมืองฮินดูยุคนั้น เป็นเหตุให้แนวคิดทางการเมืองบางประเด็นก็ตรงกับ
ปรัชญาพราหมณ์หรือฮินดู (Heinrich Zimmer, 1953: 127-138)  บางประเด็นก็เป็นแนวคิด
การเมืองใหม่ที่ทรงสอนเพ่ือโต้แย้งปรัชญาฮินดู จึงทำให้แนวคิดธรรมราชาทั้งสองฝ่าย มีความ
ผสมผสานกลมกลืนกัน และในยุคพุทธกาล เหตุการณ์ทางการเมืองในรัฐที่เรืองอำนาจ เช่น รัฐ
มคธ วัชชี  เป็ นต้น  ก็ป รากฏอยู่ ทั้ ง ในปรัชญ าฮินดูและพุทธปรัชญ า  (Hemchandra 
Raychaudhuri, 1997 : 85-139) หรือสมิธ (Smith) ก็มีความเห็นว่า พระพุทธศาสนาก็เป็น
ศาสนาที่แยกตัวออกมาจากศาสนาฮินดู (Keith J. Gomes, 2014:  320) ด้วยเหตุนี้จึงเกิด
ปัญหาหรือข้อถกเถียงทางวิชาการว่า ระหว่างแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญาฮินดู
กับในพุทธปรัชญาเป็นอันเดียวกัน หรือมีลักษณะเฉพาะหรือแตกต่างกันอย่างไร และแนวคิด
ผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญามีพัฒนาการมาจากปรัชญาฮินดูในลักษณะใด 
 นอกจากนั้น ยังมีข้อถกเถียงในเชิงปรัชญาในประเด็นต่างๆ คือ ผู้ปกครองแบบธรรม
ราชามีสถานะเป็นคนธรรมดาหรือมีสถานะเหนือคนธรรมดา และมีอำนาจศักดิ์สิทธิ์แบบเทวรา
ชา ธรรมราชาเป็นแนวคิดแบบอุดมคติที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ต่างๆ เท่านั้น ไม่มีผู้ปกครองคนใด
จะใช้วิธีการปกครองแบบธรรมราชาได้ และวิธีการปกครองแบบธรรมราชา ไม่สามารถปฏิบัติได้
ในสังคมการเมืองที่มีขนาดใหญ่ เนื่องจากจะเน้นแต่คุณธรรมในการปกครอง ไม่มีความเด็ดขาด



69 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ในการใช้อำนาจจึงทำให้รัฐเกิดความอ่อนแอ (ปรีชา  ช้างขวัญยืน, 2548 : 9-10,161) และบาง
ทัศนะก็เห็นว่า ในปัจจุบันนี้ ไม่มีความคิดแบบธรรมราชาแล้ว เนื่องจากธรรมราชาเป็นเพียง
สัญลักษณ์ (ส.  ศิวรักษ์, 2551 : 175) ส่วนอีกฝ่ายหนึ่งกลับมีความเห็นว่า การเมืองแบบธรรม
ราชาเป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้จริงในสังคมการเมือง เช่น พระเจ้าอโศกมหาราช ทรงเป็นธรรมราชาตาม
แนวคิดในจักกวัตติสูตร (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552 : 66-72) ทรงเป็นต้นแบบ
แห่งธรรมราชา (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2548: 130-131) เป็นผู้ปกครององค์แรกที่ก่อตั้งรัฐตาม
หลักการของพระพุทธศาสนา” (Ian Harris (Edited), 2007: 79) และได้ทรงเสนอกระบวน
ทัศน์และพัฒนาหลักการปกครองแบบธรรมราชา (Mahinda Deegalle,  2013: 49-54) 
 ดังนั้น ผู้วิจัยเห็นว่า เพ่ือความชัดเจนเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องธรรมราชา ในงานวิจัยนี้ จึง
ได้ศึกษาวิเคราะห์เรื่อง“แนวคิดเรื่องธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท”โดยกำหนดประเด็น
สำคัญดังนี้คือ คุณลักษณะของผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาควรเป็นอย่างไร 
สามารถนำไปแก้ปัญหาด้านศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรมของผู้ปกครองได้อย่างไร และ
การศึกษาครั้งนี้อาจจะต้องวิเคราะห์เชื่อมโยงไปสู่แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญา
ฮินดูในประเด็นทีเ่กี่ยวข้อง หรือตอบคำถามข้อถกเถียงต่างๆ ดังได้กล่าวมาในเบื้องต้น  
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1.  เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญาฮินดู 
 2.  เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 3.  เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
วิธีการดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการวิจัย
จากเอกสาร (Documentary Research) ประกอบด้วยขั้นตอนวิจัย ดังนี้ 
     ก. ข้อมูลเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Data) คือ เอกสารที่บันทึกแนวคิดทางการเมือง
แบบธรรมราชาที่ปรากฏในพระไตรปิฎกของพระพุทธศาสนาเถรวาท   
 ข. ข้อมูลเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Data) คือ  อรรถกถา ชาดก งานเขียนของ
นักวิชาการ เอกสารงานวิจัย หนังสือ  บทความทางวิชาการที่ เกี่ยวข้อง ทั้ งภาษาไทย 
ภาษาอังกฤษ และภาษาบาลี 



70  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

 ค. ขั้นตอนการวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลการวิจัย : หลังจากได้รวบรวมข้อมูลใน
เอกสารต่างๆ แล้วนำข้อมูลที่ได้มาไปตีความ วิเคราะห์ สังเคราะห์ จัดระบบความคิดตาม
วัตถุประสงค์ของการวิจัย สรุปสาระสำคัญ และเสนอผลการวิจัย  
 
ผลการวิจัย 
 การเสนอผลการวิจัย ผู้วิจัยได้เสนอแยกแยะไปตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยโดยแยก
การเสนอผลการวิจัยออกเป็น 3 ประเด็น ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยดังนี้ 
 ประเด็นที่ 1 แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญาฮินดู แนวคิดธรรม
ราชาในปรัชญาฮินดู เนื่องจากเป็นแนวคิดที่มีอยู่ในยุคอินเดียหรือฮินดูโบราณ และจะเป็นบท
สะท้อนให้เห็นพัฒนาการทางความคิดหรือเห็นบ่อเกิดแนวคิดธรรมราชาในพุทธปรัชญาได้
ชัดเจนมากข้ึน 
 จากการศึกษาพบว่า ในปรัชญาฮินดู  ธรรมชาติของมนุษย์มาจากการสร้างของเทพเจ้า 
มนุษย์ก็คือคนของเทพเจ้า มีความเสมอภาคกันในแง่ความเป็นคนของเทพเจ้า แต่มนุษย์ไม่มี
ความเสมอภาคกันหรือไม่เท่าเทียมกันในด้านอ่ืน กล่าวคือ มนุษย์ในแต่ละวรรณะถูกสร้างมา
จากอวัยวะของเทพเจ้าที่แตกต่างกัน และในแต่ละวรรณะก็มีบทบาทหน้าที่ตามสิทธิที่เทพเจ้า
มอบให้เท่านั้น ดังนั้น มนุษย์จึงมีความแตกต่างกัน มีความไม่เท่าเทียมกันและแปลกแยกมา
ตั้งแต่เกิดทั้งด้านความเป็นมนุษย์ สถานะ บทบาท หน้าที่ คุณค่าของชีวิต และการประกอบ
อาชีพในสังคม 
 ในทัศนะเกี่ยวผู้ปกครองจะมีสถานะแตกต่างกันคือ ราชา กษัตริย์ มหาราชา หรือ
จักรพรรดิ ล้วนมีบทบาทและหน้าที่ภายใต้อำนาจศักดิ์สิทธิ์ที่กำหนดโดยเทพเจ้า ทำหน้าที่
ปกครองบ้านเมืองตามหน้าที่หรือธรรมะ คือ บริหารบ้านเมืองด้วยการดูแลทุกวรรณะให้ปฏิบัติ
ตามหน้าที่ในสังคมให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย ตลอดการปฏิบัติตามหลักนิติธรรม ที่ไม่ขัด
กับหลักมนูธรรมศาสตร์(พระพรหมบัณฑิต  (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2557: 30)   
 ผู้ปกครองจะมีชื่อเรียกว่าอย่างไรก็ตาม ล้วนมีจุดร่วมเดียวกันคือ เกิดขึ้นจากอำนาจ
ของเทพเจ้าและได้รับอำนาจหน้าที่ทางการเมืองมาจากเทพเจ้า การที่ผู้ปกครองมีสถานะเป็น
ธรรมราชา เพราะทำหน้าที่ตามธรรมะหรือหน้าที่ของวรรณะกษัตริย์โดยมีหน้าที่หลักคือ
ปกครองรัฐและเป็นนักรบ และการมีสถานะเป็นผู้ปกครองแบบเทวราชา เพราะใช้อำนาจในการ
บริการบ้านเมืองตามการบงการของเทพเจ้าต่างๆ  ผู้ปกครองจึงมีคุณลักษณะความเป็นธรรม
ราชาและเทวราชาอยู่ในคนเดียวกัน จากเหตุผลนี้ผู้ปกครองในปรัชญาฮินดูจึงมีสถานะเป็นธรรม
ราชาและเทวราชา มีหน้าที่สนองอำนาจเทพเจ้าและปฏิบัติตามหลักการปกครองอยู่บนฐาน



71 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ความเชื่ออำนาจเทพเจ้าทุกประการ สังคมการเมืองจึงมีลักษณะเป็นรัฐเทวาธิปไตย คือ เทพเจ้า
มีอำนาจสูงสุดในรัฐ  
 จะเห็นได้ว่า ปรัชญาฮินดูนั้นเป็นแนวคิดที่มีลักษณะเฉพาะ เป็นระบบความคิดที่อิง
บทบาทด้านการสร้าง การควบคุม การรักษาและการทำลายจากเทพเจ้าทั้งนั้น จึงเรียกว่า 
ปรัชญาการเมืองแบบเทวนิยม 
 ประเด็นที่ 2  แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท แนวคิด
ธรรมราชาในปรัชญาฮินดูพบว่า เป็นส่วนเชื่อมโยงให้เกิดแนวคิดธรรมราชาแบบพุทธ โดย
พิจารณาจากสาระสำคัญของปรัชญาฮินดูที่ว่า เทพเจ้าเป็นศูนย์กลางแห่งอำนาจและกิจกรรม
ทางการเมืองทุกอย่าง สังคมการเมืองในโลกมนุษย์จะเชื่อมกับสังคมการเมืองในเทวโลกหรือยึด
วิธีปฏิบัติตามวิธีการของเทพเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆ และมีการสื่อสารสัมพันธ์ไปยังเทพเจ้า
ในเทวโลกอยู่เสมอ จึงเป็นแนวคิดปรัชญาการเมืองที่อยู่บนฐานความเชื่อทางอภิปรัชญาและ
ยากที่จะแก้ปัญหาทางการเมืองได้ตรงตามความเป็นจริงดังในโลกมนุษย์ ดังนั้น แนวคิดธรรม
ราชาในพุทธปรัชญา จึงเกิดขึ้นเพ่ือโต้แย้งหรือเสนอทางออกให้กับปัญหาเหล่านั้น โดยมีแนวคิด
สำคัญว่า มนุษย์เป็นศูนย์กลางแห่งกิจกรรมทางการเมือง การกระทำความดีทางกาย วาจาและ
ใจ เป็นวิธีการที่ทำให้การเมืองไปสู่เป้าหมายทางการเมือง และมนุษย์เป็นผู้ควบคุมจัดการรัฐ
ด้วยมนุษย์เอง การจะมีรัฐการเมืองที่ดีต้องมีผู้ปกครองที่ดี คือ ผู้ปกครองแบบธรรมราชาที่
ประกอบคุณลักษณะที่ดี 
 จากการศึกษาพบว่า ตัวชี้วัดคุณลักษณะของธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท มี 2 
ประการสำคัญ คือ 1) การมีศีลธรรม คุณธรรมส่วนตัว (Individual Morality) และ 2) การมี
พันธะหน้าที่ด้านศีลธรรมต่อสังคม (Social Morality )  โดยมีสาระสำคัญดังนี้ 
 ก. การมีศีลธรรม คุณธรรมส่วนตัว (Individual Morality ) ในงานวิจัยนี้หมายถึง 
ความมภีาวะผู้นำ ซึ่งประกอบด้วยภาวะผู้นำด้านกายภาพและด้านจิตภาพ คือ  1) ด้านกายภาพ 
หมายถึง เป็นผู้มีร่างกายสมบูรณ์ แข็งแรง เข้มแข็ง กล้าหาญ องอาจ น่าเกรงขาม มีบุคลิกภาพดี 
น่าเคารพ เป็นที่ รักของประชาชน มีชาติตระกูลดี ไม่ เสื่ อมเสียด้านศีลธรรม คุณธรรม 
(พระไตรปิฎกเล่ม 22 ข้อ 134 หน้า 216, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และ 2) ด้าน
จิตภาพ หมายถึง เป็นผู้ใฝ่เรียนรู้จริยศาสตร์การเมืองและคบคนดีหรือกัลยาณมิตร และ
นอกจากนั้นเป็นผู้ปกครองตนโดยธรรม เป็นแบบอย่างทางคุณธรรม ทั้งทางกาย ทางวาจาและ
ใจหรือความคิดภายใต้หลักกุศลกรรมบถ 10 และศีล 5, ศีล 8  กล่าวโดยสรุป ผู้ปกครองต้องมี
ศีลธรรม คุณธรรมในการดำรงตนทั้งก่อนดำรงตำแหน่งและขณะดำรงตำแหน่งผู้ปกครอง 



72  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

 ข. การมีพันธะหน้าที่ด้านศีลธรรมต่อสังคม (Social Morality ) ในงานวิจัยนี้หมายถึง 
การปกครองโดยธรรม มีองค์ประกอบที่สำคัญดังนี้คือ การขึ้นสู่อำนาจโดยธรรม ไม่ได้แย่งชิง
อำนาจจากบุคคลอ่ืน และประชาชนก็ยินดียอมรับการขึ้นสู่อำนาจการปกครองนั้นด้วย ธรรม
ราชาจะรักษาอำนาจไว้ได้ก็ด้วยการประพฤติตามหลักการของความเป็นธรรมราชาอย่างไม่
บกพร่อง 
 มีหลักธรรมาธิปไตย โดยให้ธรรมหรือหลักการที่เป็นธรรมเป็นอำนาจสูงสุด  บริหาร
บ้านเมืองบนหลักการ วิธีการ และเป้าหมายทางการเมืองที่ประกอบด้วยธรรม (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2548 : 77) 
 นโยบายทางการเมืองที่เป็นพันธะหน้าที่ทางศีลธรรมในการปกครองนั้น อยู่ภายใต้หลัก
จักรวรรดิวัตร 12 หลักกุศลกรรมบถ 10 และ ศีล 5 และศีล 8  และบริหารจัดการด้านการ
รักษา ป้องกันและคุ้มครองรัฐหรือผู้ใต้ปกครองด้วยธรรม และขยายนโยบายธรรมวิชัยให้มีการ
ปฏิบัติจริงในพ้ืนที่ต่างๆ นอกจากนั้น ยังขยายหลักธรรมวิชัยไปยังผู้ปกครองในรัฐที่เป็นเมืองขึ้น
โดยมิต้องใช้ศัสตราอาวุธ เพ่ือส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้พัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของผู้ใต้
ปกครองโดยมีเป้าหมายคือ แก้ปัญหาสังคมทั้งด้านกายกรรมหรือภาวะแวดล้อมทางกาย ระบบ
เศรษฐกิจ ระบบการพูดหรือการสื่อสาร และการสร้างศักยภาพทางความคิดให้มีความเห็นที่
ถูกต้องหรือมีปัญญา 
 ผู้ปกครองแบบธรรมราชากับประชาชนในรัฐ ต่างก็ต้องเป็นคนดีอยู่ภายใต้หลัก
คุณธรรมในการปกครองรัฐที่เป็นชุดความคิดเดียวกัน คือ หลักจักรวรรดิวัตร 12 หลักกุศล
กรรมบถ 10 ศีล 5 และ ศีล 8  เพียงแต่ผู้ปกครองแบบธรรมราชานั้นเป็นผู้มีบทบาทหน้าที่และ
ความรับผิดชอบสูงในรัฐ ต้องมีหลักศีลธรรมคุณธรรมส่วนตัวและมีพันธะหน้าที่ศีลธรรมด้าน
สังคมด้วย ส่วนประชาชนนั้นก็ต้องมีศีลธรรมคุณธรรมในการควบคุมตนเองให้เป็นคนดีในรัฐและ
มีพันธะหน้าที่ด้านศีลธรรมต่อครอบครัวหรือชุมชนที่ตนเกี่ยวข้องรวมทั้งการประกอบอาชีพ การ
จะเป็นระบบธรรมรัฐได้นั้นทั้งผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครองต่างก็ต้องเป็นคนดีภายใต้กฎแห่งธรรม
อันเดียวกัน 
 ประเด็นที่ 3 วิเคราะห์แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท  
แนวคิดธรรมราชาในประเด็นนี้ แนวคิดผู้ปกครองในปรัชญาฮินดู เป็นแนวคิดการเมืองที่
เชื่อมโยงให้เกิดแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา กล่าวคือ ในพุทธปรัชญาเถร
วาทได้เสนอแนวคิดการเมืองใหม่เพ่ือโต้แย้งหรือหาเหตุผลมาอธิบายประเด็นทางการเมืองที่ฮินดู
เสนอไว้ให้สมเหตุสมผลมากยิ่งขึ้น ซึ่งมีประเด็นสำคัญดังนี้ คือ  



73 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

 (1) ปัญหาเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์  หมายถึง ในทัศนะฮินดูเชื่อว่า มนุษย์มีสี่
วรรณะคือ พราหมณ์ กษัตริย์ แพศย์ และศูทร ทุกคนเป็นคนของเทพเจ้า เป็นผู้ ได้รับสิทธิแห่ง
ชีวิตและสิทธิทางการเมืองจากเทพเจ้าเท่านั้น วรรณะกษัตริย์เท่านั้นมีสิทธิเป็นผู้ปกครอง ส่วน
ในพุทธปรัชญาเชื่อว่า มนุษย์มีความเป็นตัวของตัวเอง เกิดขึ้นจากเหตุปัจจัยที่ตนเองกระทำไว้
สนับสนุน มีความเสมอภาคและมีสิทธิแห่งชีวิตตามธรรมชาติเท่าเทียมกัน ทุกคนมีความเป็น
มนุษย์เสมอกันและสามารถจะเป็นผู้ปกครองได้เท่าเทียมกัน ทุกคนเป็นผู้มีศักยภาพในการ
พัฒนาและควบคุมบงการตัวเอง ไม่ใช่ถูกควบคุมโดยอำนาจเหนือธรรมชาติ แม้จะมีบางมุมมอง
ว่า ผลกรรมเป็นตัวบงการมนุษย์ ความจริงแล้วผลกรรมนั้นก็มนุษย์นั้นเองเป็นผู้กระทำไว้ ไม่มี
ใครผู้ใดยกผลกรรมหรือผลของการกระทำนั้นมาให้เรา โดยที่เราไม่ได้กระทำไว้ก่อน มนุษย์จึง
เป็นผู้มีอำนาจสูงสุดในการกระทำและเป็นกลไกสำคัญที่สุดในการกำหนดความเป็นไปของชีวิต
ทั้งดีหรือไม่ด ี
 (2) ผู้ปกครองแบบธรรมราชา ในทัศนะฮินดู ให้ความหมายว่า ธรรมราชา คือ 
ผู้ปกครองที่บริหารบ้านเมืองตามหน้าที่หรือตามธรรม และหน้าที่ดังกล่าวเป็นกฎที่เทพเจ้าตรา
ไว้ให้ ธรรมราชา จึงมีหน้าที่สนองงานตามความเชื่อในเดชอำนาจของเทพเจ้าอันศักดิ์สิทธิ์
เหล่านั้น สถานะความเป็นธรรมราชาจึงเป็นตำแหน่งที่เทพเจ้าประทานมาให้ในฐานะทำหน้าที่
ปกครองบ้านเมือง ส่วนในพุทธปรัชญามีหลักการว่า ธรรมราชา หมายถึง ผู้ปกครองที่ปกครอง
ตนเองและปกครองบ้านเมืองโดยธรรม รักษา คุ้มครอง ป้องกันประชาชนและประเทศโดยธรรม 
ความเป็นธรรมราชาเกิดขึ้นเพราะมีศีลธรรม คุณธรรมทัง้ในเวลาปกครองและนอกเวลาปกครอง
หรือเวลาส่วนตัว ดังนั้น ธรรมราชา เกิดจากการที่ผู้ปกครองสร้างศีลธรรม คุณธรรมขึ้นมาใน
ตนเองให้สมบูรณ์เท่านั้น เทพเจ้าไม่ได้ประทานตำแหน่งธรรมราชามาให้ 
 (3) อำนาจอธิปไตย ในทัศนะฮินดู เชื่อว่า อำนาจสูงสุดทางการเมือง คือ อำนาจของ
เทพเจ้า เป็นอำนาจที่ควบคุมโลกมนุษย์ โดยมีผู้ปกครองเป็นผู้มีสิทธิได้รับอำนาจดังกล่าวมา
ปกครองโลกมนุษย์ และมีวรรณะพราหมณ์เจ้าพิธีกรรมเป็นสื่อกลางในการเชื่อมต่ออำนาจเทพ
เจ้านั้น ซึ่งวิธีการดังกล่าวก็ยังเป็นเพียงความเชื่อ ยังไม่สามารถพิสูจน์ข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์
หรือหลักฐานยืนยันได้ว่า เทพเจ้าบงการมาเป็นคำสั่งอย่างไร ในประเด็นนี้ การเป็นธรรมราชาใน
ฐานะเทวราชา ความเชื่อเชิงอภิปรัชญาจึงมีบทบาทมากกว่าอย่างอ่ืนใด กฎการปกครองจาก  
เทวโลกแบบฮินดู จึงยังเป็นข้อถกเถียงจนถึงปัจจุบัน 
 ส่วนในพุทธปรัชญา มีทัศนะว่า มนุษย์เป็นผู้สรรสร้างอำนาจให้แก่ตนเอง ทำสิ่งที่ดี 
ความดีก็มีอำนาจ สร้างสิ่งที่ไม่ดี ความไม่ดีก็มีอำนาจ ความดีหรือความชั่วจึงเป็นอำนาจของ
คนๆ นั้น เทพเจ้าไม่ได้สร้างอำนาจมาให้ ด้านอำนาจการเมืองในพุทธปรัชญาถือว่า อำนาจการ



74  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

ปกครองที่ดีที่สุด คือ อำนาจแห่งธรรมที่อยู่ในใจมนุษย์ ธรรมที่มนุษย์ถือปฏิบัติไว้ในใจเป็น
อำนาจอันสูงสุด หากผู้ปกครองและผู้ถูกปกครองต่างมีศีลธรรม คุณธรรมในใจของตน ก็ทำให้
สังคมเป็นระบบธรรมรัฐหรือธรรมิกรัฐ เรียกว่า มีธรรมาธิปไตย เป็นอำนาจสูงสุด 
 (4) สงครามวิชัยกับธรรมวิชัย ในทัศนะฮินดู ถือว่า การมีสถานะเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ 
เป็นธรรมราชา เป็นมหาราชา นั้น เกิดจากความสามารถของผู้ปกครองที่มียุทธวิธีในการรบการ
ทำสงครามและขยายอาณาจักรการปกครองให้ได้กว้างใหญ่ไพศาลมากที่สุด ตัวอย่างบุคคลใน
ประวัติศาสตร์โลก  คือ พระเจ้าอโศกมหาราช ช่วงก่อนขึ้นครองราชย์พระองค์ได้ฆ่าพระญาติ
เสียชีวิตจำนวนมากเนื่องจากการแย่งชิงอำนาจกัน และช่วงต้นรัชสมัยที่พระองค์ได้ขึ้นเป็น
กษัตริย์ครองเมือง พระองค์ได้ใช้วิธีการแบบสงครามวิชัยขยายอาณาจักรได้กว้างใหญ่ไพศาล
มากที่สุด ในสมัยนั้นเรียกว่า ชมพูทวีป การที่พระองค์ทำเช่นนั้น เพราะถือตามคติสงครามวิชัย
แบบฮินดู  ทีถ่ือว่า กษัตริย์ทำสงครามได้อย่างชอบธรรม แต่เมื่อปกครองได้ 8 ปี พระองค์ก็สลด
สังเวชพระทัยจากเหตุการณ์สงครามที่ทำให้คนล้มตายจำนวนมาก จึงประกาศหยุดวิธีการแบบ
สงครามวิชัย มายึดถือแนวทางแบบธรรมวิชัยในพุทธปรัชญา สร้างระบบธรรมรัฐแบบพุทธ
ขึ้นมาแทนรัฐทางการเมืองแบบฮินดู 
 ส่วนในพุทธปรัชญา มีทัศนะว่า การฆ่า การเบียดเบียดมนุษย์หรือสัตว์ ไม่ว่าจะเป็นการ
ฆ่าระหว่างคนสองคน หรือฆ่ากันในภาวะสงคราม ล้วนเป็นบาปหรือเป็นอกุศลทั้งนั้น ไม่มี
ความชอบธรรมใดๆ ที่จะถือว่าการฆ่าเป็นสิ่งดีงาม เพราะมีผลทำให้ผู้อ่ืนเกิดความเดือดร้อน 
ดังนั้น ธรรมราชา พระเจ้าจักรพรรดิ มหาราชา ตามคติของพุทธปรัชญาไม่ได้เกิดจากการทำ
สงครามขยายอาณาจักร แต่เกิดจากการปกครองบ้านเมืองโดยใช้ ธรรมาธิปไตยปกครอง 
กล่าวคือ ยึดมั่นในหลักจักรวรรดิวัตร 12 หลักกุศลกรรมบถ 10 ศีล 5 และศีล 8  ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาระบุว่า หลักธรรมวิชัย ก็คือ ศีล 5 นั้นเอง แม้ศีลข้อปาณาติบาตเพียงข้อเดียว
ถ้าปฏิบัติได้ก็เป็นหลักการหยุดการสงคราม หยุดการฆ่าการเบียดเบียนกันและกัน และธรรม
ราชาก็ได้มีกระบวนการเรียนรู้ปลูกฝังหลักธรรมวิชัยหรือศีล 5 ให้แก่ประชาชนในรัฐ  จะเห็นได้
ว่า ความเป็นธรรมราชาแบบพุทธ เกิดข้ึนจากคุณสมบัติทางศีลธรรม คุณธรรมเท่านั้น 
 จากที่ได้ยกประเด็นสำคัญของแนวคิดทางปรัชญาการเมืองดังกล่าวมา จะเห็นได้ว่า 
แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาได้เสนอทัศนะโต้แย้งแนวคิดธรรมราชาของ
ฮินดู ด้วยเหตุผลที่แตกต่างและมีความสมเหตุสมผล มีความน่าเชื่อหรือเป็นไปได้ในการนำไป
ปฏิบัติและหากนำไปปฏิบัติแล้วก็จะเกิดผลดีมากกว่าผลเสีย แนวคิดการเมืองในพุทธปรัชญานั้น
จึงมีลักษณะเฉพาะ กล่าวคือ การให้ความสำคัญกับการกระทำของมนุษย์เป็นสำคัญ ไม่อิง
อำนาจเทพเจ้า เรียกว่า ปรัชญาแบบอเทวนิยม 



75 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

 อย่างไรก็ตาม แนวคิดธรรมราชาในปรัชญาฮินดูส่วนหนึ่งก็เป็นพัฒนาการทางความคิด
ที่ก่อให้เกิดแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา โดยทั้งสองกลุ่มความคิดก็มีแนวคิด
บางอย่างที่ ตรงกัน และมีแนวคิดบางอย่างที่มีความเห็นแย้งกันหรือมีแนวคิดที่ เป็ น
ลักษณะเฉพาะของตน ในกรณีพุทธปรัชญาที่มีแนวคิดตรงกันหรือได้ยอมรับตามปรัชญาฮินดู 
เช่น  ภาษาที่เป็นสัญลักษณ์ใช้เรียกตำแหน่งผู้ปกครองว่า ราชา มหาราชา ธรรมราชา จักรพรรดิ 
เพียงแต่พุทธปรัชญาได้ให้ความหมายใหม่ที่แตกต่างจากฮินดู  และนอกจากนั้น หลักการ
เกี่ยวกับการปกครอง คุณลักษณะและคุณสมบัติของผู้ปกครอง เช่น ราชธรรม หรือศีลธรรม 
คุณธรรมส่วนตัวบางอย่างก็มีลักษณะตรงกับปรัชญาฮินดู 
 จึงสรุปได้ว่า ปรัชญาฮินดูเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้เกิดแนวคิดพุทธปรัชญา และพุทธ
ปรัชญาก็ยอมรับแนวคิดจากฮินดูในข้อที่ไม่ขัดแย้งกับหลักการของพุทธปรัชญา และแนวคิดใน
พุทธปรัชญาปฏิเสธแนวคิดฮินดูโดยการเสนอแนวคิดใหม่ที่ เห็นว่า ปฏิบัติแล้วเกิดคุณค่าหรือมี
ความสมเหตุสมผลมากกว่า เช่น ปรัชญาฮินดูยอมรับสงครามที่ชอบธรรม แต่พุทธปรัชญากลับ
เห็นแย้งว่า ไม่ควรทำสงคราม ควรมีความเมตตา มีการไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน เป็นต้น  
 ปัญหาปรัชญาการเมืองที่ก่อให้เกิดแนวคิดธรรมราชานั้น สาเหตุมาจากปรัชญาทาง
การเมืองที่เป็นคู่ขัดแย้งกันอยู่ 2 กลุ่มความคิด คือ แนวคิดผู้ปกครองแบบอัตตาธิปไตยกับ
แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมาธิปไตย  ได้แก่ ผู้ปกครองแบบอัตตาธิปไตย บริหารบ้านเมืองด้วย
ความเห็นส่วนตัว ไม่คำนึงถึงคุณธรรมในการปกครอง และแก้ปัญหาการเมืองผิดวิธี ผลที่สุด
นำไปสู่ความรุนแรงในสังคมและไม่มีสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน  แนวคิดผู้ปกครองแบบ
ธรรมาธิปไตยหรือผู้ปกครองแบบธรรมราชา จึงเกิดขึ้นเพ่ือแก้ปัญหาทางการเมืองที่เกิดจากการ
ปกครองแบบอัตตาธิปไตยที่สร้างปัญหาการเมืองดังกล่าวมา  โดยได้เสนอแนวคิดทางการเมือง
แบบใหม่ เรียกว่า “ธรรมาธิปไตยหรือธรรมราชา” เพ่ือแก้ปัญหาการเมืองทั้งระบบ   
 ปัญหาสำคัญทางการเมืองที่เกิดจากแนวคิดอัตตาธิปไตยนั้น เป็นเพราะผู้ปกครองขาด
หลักการที่เป็นธรรมกำกับการบริหาร ในประเด็นนี้อาจจะมองว่า พุทธปรัชญามีทัศนะแบบ
สุดโต่ง โดยสรุปว่า อัตตาธิปไตยเป็นแนวคิดที่ไม่ดี ความจริงพุทธปรัชญาไม่ได้ปฏิเสธหรือเห็น
แย้งแนวคิดในระบอบการปกครองใดๆ ไม่ว่าจะเป็นระบอบการปกครองแบบอัตตาธิปไตยหรือ
ราชาธิปไตย ระบอบโลกาธิปไตยหรือประชาธิปไตยหรือในระบอบการปกครองอ่ืนๆ ซึ่งพุทธ
ปรัชญาจะให้ความสำคัญกับศีลธรรมคุณธรรมของผู้ปกครองที่เป็นกลไกในการควบคุมมนุษย์ที่
จะไปควบคุมระบบการเมืองต่างๆ  หากผู้ปกครองในระบอบอัตตาธิปไตยใช้อำนาจอย่างมีสติ มี
ศีล ก็จะทำให้การทำงานมีความรอบคอบและตัดสินใจทางการเมืองอยู่บนพ้ืนฐานแห่งศีลธรรม 
คุณธรรม หากผู้ปกครองแบบโลกาธิปไตยหรือประชาธิปไตยใช้ปัญญากำกับและเป็นเครื่องมือ



76  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

ตรวจสอบประชามติของชาวโลกหรือประชาชนว่า อยู่บนพ้ืนฐานแห่งศีลธรรม คุณธรรมหรือไม่ 
ก็จะทำให้บริหารงานไม่ผิดพลาดและยุติธรรมต่อทุกฝ่าย และ ธรรมาธิปไตย จัดว่าเป็นหลักการ
แห่งธรรมที่เป็นเครื่องมือกำกับกาย วาจา และใจให้มีความถูกต้องดีงาม หรือหากผู้ปกครองมี
ศีล สมาธิ และปัญญา เมื่อไปบริหารบ้านเมืองในระบอบการปกครองใดก็ตาม ก็จะทำให้ระบอบ
การปกครองนั้นๆ เป็นระบอบการเมืองแบบธรรมราชา และใช้ธรรมเป็นอำนาจสูงสุดในการ
ปกครอง 
 กล่าวโดยสรุปว่า ข้อยืนยันความเป็นธรรมราชาในพุทธปรัชญา ก็คือ ผู้ปกครองต้องเป็น
ผู้ประพฤติดีทางกาย วาจา และใจ และปกครองบ้านเมืองโดยธรรมภายใต้หลักธรรมาธิปไตย 
คือ มีหลักการ วิธีการและเป้าหมายทางการเมืองภายใต้หลักธรรมาธิปไตย  
 
อภิปรายผล 

จากข้อพิจารณาเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาทกับการแก้ปัญหา
ทางการเมือง พบว่า 

1. แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชากับการแก้ปัญหาทางการเมือง แนวคิด
ผู้ปกครองแบบธรรมราชานี้ มีส่วนเกี่ยวข้องที่สำคัญในฐานะเป็นคุณลักษณะหรือคุณสมบัติของ
ผู้ปกครองที่เป็นกลไกขับเคลื่อนระบบการเมือง และควบคุมบริหารสถาบันทางการเมือง หาก
มองย้อนไปถึงประวัติศาสตร์ของแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชานั้นก็ปรากฏว่า มีการกล่าวถึง
ประวัติการปกครองของผู้ปกครองแบบธรรมราชานี้ไว้ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาหลายแห่ง
ด้วยกัน หรือในประวัติศาสตร์โลกก็ระบุว่า พระเจ้าอโศกมหาราชได้ปกครองบ้านเมืองโดยมี
คุณลักษณะของความเป็นธรรมราชาตรงกับคติผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพระพุทธศาสนา 
หรือผู้ปกครองหรือกษัตริย์ในระบอบราชาธิปไตยหรือประเทศที่ เป็นประชาธิปไตยที่มี
พระมหากษัตริย์เป็นประมุข วิถีของผู้ปกครองหรือกษัตริย์ที่เป็นประมุขของรัฐต่างๆ ก็ยังมี
วิธีการปกครองสอดคล้องกับคติของธรรมราชาในพุทธปรัชญาด้วยเช่นกัน จากเหตุผลทาง
ความคิดและหลักฐานเชิงประจักษ์ แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาไม่ใช่เป็นเพียงแนวคิดเชิง
อุดมคติเท่านั้น แต่เป็นแนวคิดที่สามารถนำมาพัฒนาและประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ปัญหาทางการเมือง
ในปัจจุบันได ้ 
 ดังนั้น จากการวิจัยแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชา สามารถที่จะนำมาประยุกต์หรือ
ใช้เป็นกรอบแนวคิดในการแก้ปัญหาทางการเมืองได้  ในที่นี่ผู้วิจัยเห็นว่า ปัญหาสำคัญในระบบ
การเมืองยุคปัจจุบันมี 2 ประการ คือ   



77 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

 1.1 ปัญหาเกี่ยวกับผู้ปกครองขาดศีลธรรม คุณธรรมในการปกครองตนเอง ได้แก่ ในยุค
ปัจจุบัน ผู้ปกครองหรือคนในครอบครัวของผู้ปกครองไม่ให้ความสำคัญแก่คุณค่าด้านศีลธรรม
คุณธรรม โดยเชื่อว่าการเป็นผู้มีอำนาจสำคัญกว่าอย่างอ่ืน จึงเน้นการใช้อำนาจทางการเมือง 
การมีอิทธิพลควบคุมผู้ใต้บังคับบัญชาหรือประชาชนให้อยู่ในอำนาจตนเอง จึงทำให้ละเลย
ศีลธรรมคุณธรรมส่วนตัว และไม่เป็นตัวอย่างทางคุณธรรมที่ดีแก่ผู้ช่วยปฏิบัติงานหรือประชาชน
ในการบริหารราชการแผ่นดิน จากการที่ผู้ปกครองขาดศีลธรรมคุณธรรมส่วนตัว จึงทำให้ขาด
สติสัมปชัญญะที่ถูกต้องชอบธรรมในการควบคุมตนเองและในการบังคับบัญชาผู้อื่น ที่สำคัญอีก
อย่างหนึ่งคือ ประชาชนจะไม่ไว้วางใจผู้ปกครองที่ไม่มีคุณธรรมหรือเป็นคนไม่ดี มีประวัติชีวิต
เสื่อมเสียด้านคุณธรรม แต่บางยุคการปกครอง ประชาชนถูกครอบงำด้วยอำนาจทุนนิยม และ
ไม่มีเกณฑ์ตัดสินที่ดีในการวินิจฉัยว่า ผู้ปกครองที่ดีควรเป็นอย่างไร จึงยอมรับยกย่องผู้ปกครอง
ที่ขาดคุณธรรมด้วย จึงทำให้เกิดปัญหาทางการเมือง   
 ผู้วิจัยเห็นว่า เงื่อนไขจำเป็นที่ผู้ปกครองต้องมีศีลธรรมคุณธรรมประจำตัว(Individual 
Morality) นั้น เพราะว่า จะทำให้ประชาชนไว้วางใจและเป็นข้อยืนยันความเป็นผู้มีภาวะผู้นำที่
ดีของผู้ปกครอง ซึ่งมีองค์ประกอบที่เป็นเงื่อนไขสำคัญดังนี้ คือ 
 1) ผู้ปกครองได้ศึกษาและปฏิบัติตามหลักศีลธรรม คุณธรรมส่วนตัว ที่เป็นหลักควบคุม
พฤติกรรมของผู้ปกครอง หมายถึง มีปัญญารู้สิ่งที่ควรทำหรือไม่ควรทำ เลือกปฏิบัติแต่สิ่งที่ดี
และถูกต้องที่เกิดประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่น 
 2) สร้างตนให้มีอำนาจหรือบารมี   หมายถึง   สร้างอำนาจแห่งความดีงามด้วยปัญญา
และศรัทธาในอำนาจแห่งความดีนั้น ไม่ใช่การสร้างภาพโดยหวังให้คนอ่ืนเชื่อว่าเป็นคนดี แต่
ไม่ได้เป็นคนที่ดีตามความเป็นจริง เนื่องจากการมีอำนาจบารมีด้วยความดีงามย่อมเป็นที่
ไว้วางใจและศรัทธาจากประชาชน  
 3) ผู้ปกครองมีคุณลักษณะของผู้ปกครองที่ดี หมายถึง  คุณลักษณะหรือพฤติกรรมที่ดี
จะเป็นขอ้ยืนยันผู้ปกครองว่า มีหลักศีลธรรมควบคุมกาย วาจา และใจ  
 4) ผู้ปกครองมีบุคลิกภาพองอาจ หมายถึง มีความกล้าหาญทางศีลธรรม โปร่งใส ไม่
กลัวการตรวจสอบพฤติกรรมทางการเมืองด้วยหลักนิติรัฐ นิติธรรม และศีลธรรม 
 5) ผู้ปกครองมีสติสัมปชัญญะ หมายถึง ศีลธรรมจะคอยควบคุมผู้ปกครองไม่ให้ลุแก่
อำนาจและยับยั้งใจตนเองได้ มีภาวะผู้นำหรือวุฒิภาวะที่มั่นคง  จะแก้ปัญหาการเมืองต่างๆ ได้
อย่างรอบคอบและเป็นที่ยอมรับจากทุกฝ่าย 
 1.2 ปัญหาเกี่ยวกับการขาดพันธะทางศีลธรรมต่อสังคม ได้แก่ ผู้ปกครองในระบอบการ
ปกครองทั่วไป ไม่บริหารบ้านเมืองโดยยึดพันธะหน้าที่ทางศีลธรรมที่ประกาศไว้ต่อประชาชน 



78  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

กล่าวคือ ผู้ปกครองกำหนดนโยบายทางการเมืองโดยยึดถือประโยชน์ตนและพวกพ้องเป็นหลัก 
กฎกติกาทางการเมืองไม่มีความเป็นธรรม ไม่มีความยุติธรรม และไม่มีความเป็นสากลแก่
ประชาชนทุกระดับชั้น มีการเลือกปฏิบัติต่อประชาชนในรัฐ เมื่อประชาชนกลุ่มใดเอ้ือประโยชน์
ต่อการรักษาอำนาจทางการเมืองไว้ก็จะได้รับการปฏิบัติจากฝ่ายปกครองเป็นอย่างดีและได้รับ
อภิสิทธิ์ในด้านต่างๆ ส่วนประชาชนกลุ่มใดไม่ได้ก่อประโยชน์ต่ออำนาจทางการเมือง ก็จะถูก
ปฏิบัติโดยไม่ชอบธรรม ไม่เป็นธรรม ดังเช่น วาทกรรมที่ว่า “เมื่อเขาไม่เลือกเรา ก็ไม่ต้องให้การ
บริการทางการปกครอง” หรือการอ้างคำว่า “บกพร่องโดยสุจริต”  เป็นต้น  
 ผู้วิจัยเห็นว่า เงื่อนไขจำเป็นที่ต้องมีศีลธรรมต่อสังคม (Social Morality) จะทำให้
ระบบการบริหารบ้านเมืองมีความโปร่งใส และเป็นพันธะสัญญาระหว่างผู้ปกครองกับประชาชน
ที่ประกอบด้วยธรรม จะทำให้ประชาชนยอมรับผู้ปกครองและนโยบายทางการเมือง ซึ่งมี
องคป์ระกอบที่เป็นเงื่อนไขสำคัญดังนี้คือ 
 1) ผู้ปกครองมีหลักการบริหารที่ชัดเจนและเป็นธรรม หมายถึง มีนโยบายทางการเมือง
ที่พึงปฏิบัติต่อประชาชนอย่างเป็นรูปธรรม  
 2) ผู้ใต้ปกครองเกิดความเชื่อมั่นในผู้ปกครองหรือคณะผู้ปกครอง หมายถึง ได้รับการ
ปฏิบัติต่อทุกคนด้วยความเป็นธรรม บนพื้นฐานแห่งศีลธรรมและความเป็นมนุษย์เท่าเทียมกัน 
 3) เป็นข้อยืนยันหรือหลักประกันวิธีการปกครองโดยธรรม หมายถึง  วิธีการและ
เป้าหมายทางการเมืองเป็นพันธะสัญญาระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครองอยู่ภายใต้หลัก
ศีลธรรม 
 จะเห็นได้ว่า พันธะหน้าที่ทางศีลธรรมต่อสังคมนั้น เป็นสัญญาประชาคมที่ผู้ปกครองกับ
ผู้ใต้ปกครองมีร่วมกันคือ ผู้ปกครองกับประชาชนต่างยอมรับอำนาจแห่งศีลธรรมคุณธรรม ที่
เป็นกลไกทางการเมือง นอกจากนั้น ประชาชนยินยอมผู้ปกครองที่มีคุณลักษณะแบบธรรมราชา
ดังกล่าวให้ทำหน้าที่เป็นผู้บริหารบ้านเมือง 
 2. แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชากับเงื่อนไขที่ไม่สามารถปฏิบัติได้ในสังคม
การเมือง ในกรณีที่แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาจะไม่สามารถนำไปปฏิบัติได้  สามารถ
วิเคราะห์ตัวแปรหรือเงื่อนไขที่เป็นอุปสรรคไม่ให้แนวคิดธรรมราชาเกิดขึ้นได้ในสังคมการเมือง
ยุคปัจจุบัน คือ 
 1. ผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครอง ไม่มีความเชื่อมั่น ไม่มีศักยภาพที่จะปฏิบัติตามเงื่อนไข
ของผู้ปกครองแบบธรรมราชา กล่าวคือ ผู้ที่จะขึ้นดำรงตำแหน่งเป็นผู้ปกครองไม่มีความรู้ในวิถี
แบบธรรมราชาและไม่สามารถปฏิบัติตามเงื่อนไขหรือหลักการความเป็นธรรมราชาได้ และผู้ใต้
ปกครองหรือประชาชนไม่ได้ศึกษา ขาดความรู้ ไม่ยอมรับปฏิบัติตามหลักการปกครองแบบธรรม



79 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ราชาที่มีเงื่อนไขทางศีลธรรมที่เป็นกลไกในการอยู่ร่วมกัน  ตัวแปรสำคัญจึงอยู่ที่ผู้ปกครอง 
ข้าราชการ ผู้ช่วยปกครอง และประชาชน ไม่เข้าใจหรือยอมรับหลักการแบบธรรมราชาอย่างมี
ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 
 2. ระบบการเมืองยุคปัจจุบัน ใช้ระบบเศรษฐกิจนำการเมืองมากกว่าระบบทางศีลธรรม
นำการเมือง  กล่าวคือ แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาเน้นให้ผู้ปกครองและประชาชนมี
พฤติกรรมแบบธรรมนิยมมีความดีงามทั้งด้านกาย วาจา และใจ   อาจจะเป็นสิ่งที่ประพฤติยาก
สำหรับนักการเมืองในโลกทุนนิยมที่เน้นผลประโยชน์ทางวัตถุเป็นเป้าหมายทางการเมือง 
อาจจะไม่คำนึงถึงวิธีการบริหารที่เป็นธรรมหรือมีความชอบธรรม ภายใต้กฎแห่งคุณธรรมหรือ
ความดีงาม ผลลัพธ์ก็จะเกิดปัญหาทางการเมืองตามมาในภายหลัง 
 3. ข้อจำกัดด้านความเชื่อทางศาสนา เนื่องจากแนวคิดธรรมราชาเป็นส่วนหนึ่งของ
แนวคิดทางการเมืองในพุทธปรัชญา   อาจเป็นเงื่อนไขให้คนต่างศาสนาไม่ยอมรับแนวคิดแบบ
ธรรมราชาดังกล่าวได้  เพราะผู้นับถือศาสนาอ่ืนโดยส่วนมากจะมีความเชื่ออย่างแนบแน่นในคำ
สอนแห่งศาสนาที่ตนนับถือ  จงึเป็นตัวแปรให้ศาสนิกชนในศาสนาอ่ืนไม่สนใจ และไม่นำแนวคิด
ผู้ปกครองแบบธรรมราชาไปปฏิบัติ ความเชื่อเฉพาะศาสนาจึงเป็นข้อจำกัด และเป็นเครื่องปิด
กั้นในการแสวงหาโลกทัศน์ทางการเมืองแบบธรรมราชาหรือปรัชญาการเมืองที่ควรรู้จากแหล่ง
ความคิดอ่ืนๆ 
 4. กระแสนิยมระบบอบประชาธิปไตย กล่าวคือ ความเปลี่ยนแปลงทางสังคม และ
ระบอบการปกครองปัจจุบันนั้น โดยทั่วไปเชื่อว่า ระบอบการปกครองที่ดีเป็นที่ยอมรับของคน
ส่วนมาก คือ ระบอบประชาธิปไตย โดยเชื่อว่าเป็นระบอบที่มีโครงสร้างการปกครองที่ชัดเจนทั้ง
ด้านการบริหาร  นิติบัญญัติ และตุลาการ  มีอุดมการณ์ทางการเมืองที่ว่า “อำนาจอธิปไตยเป็น
ของประชาชน” ส่วนแนวคิดธรรมราชา ผู้ปกครองและผู้ถูกปกครอง ต้องอยู่ภายใต้หลัก
ธรรมาธิปไตย หรือ “ทุกคนต้องมีหลักธรรมาธิปไตยเป็นอำนาจ” หลักธรรมาธิปไตยหรืออำนาจ
แห่งธรรมส่งผลต่อความสัมฤทธิผลของการปกครองในทุกระบอบ โดยเฉพาะอย่างยิ่งระบอบ
ประชาธิปไตยที่ประชาชนผู้เกี่ยวข้องในทุกๆ องค์ประกอบของระบอบประชาธิปไตยต้องมีธรรม
ในจิตใจและมีธรรมในการทำงานร่วมกัน แต่การยึดเอาประชามติของประชาชนหมู่มากเป็นฐาน
ทางการเมืองอาจจะสวนทางแห่งสภาวะที่เป็นอธรรมในใจของมนุษย์ จึงยากที่จะเกิดระบอบ
ธรรมรัฐขึ้นได้ 
 5. แนวคิดแบบธรรมราชามีระบบตรวจสอบศีลธรรมคุณธรรมส่วนตัวของผู้ปกครอง 
และศีลธรรมคุณธรรมในการบริหารบ้านเมืองค่อนข้างจะสูงหรือเป็นกฎสากลตายตัว เมื่อผู้นำไม่
มีคุณสมบัติด้านคุณธรรมของความเป็นธรรมราชาทั้งด้านการปกครองตนเองและจริยธรรมใน



80  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

การบริหารบ้านเมือง สถานะความเป็นผู้ปกครองแบบธรรมราชาก็จะหมดไปโดยกฎแห่งธรรม 
จึงเป็นไปได้ยากที่ระบบการเมืองในปัจจุบันที่ เน้นการครองอำนาจไว้เพ่ือแสวงหาและใช้
ประโยชน์ทางวัตถุให้ได้มากที่สุด จะหันมาใช้แนวทางการปกครองแบบธรรมราชาที่เน้นอำนาจ
แห่งธรรม ที่ใช้วิถีชีวิตสวนกระแสโลกอย่างปัจจุบัน เช่น ผู้ปกครองแบบธรรมราชาในบางวันต้อง
ประพฤติสวนกระแสโลกโดยการรักษาศีล 8 เป็นต้น โดยใช้ชีวิตสันโดษ มีการควบคุมบังคับ
ตนเองด้วยการมีสติสัมปชัญญะอยู่อย่างไม่หรูหราและฝึกใจให้เข้มแข็งทนต่ออารมณ์ยั่วยุทาง
กามารมณ์หรือความสุขที่เกิดจากประสาทสัมผัสต่างๆ ซึ่งจะแตกต่างจากวิถีชีวิตของผู้ปกครอง
ในโลกปัจจุบันที่ต้องอยู่บนความหรูหรา แสดงอำนาจทางเศรษฐกิจแบบทุนนิยม อำนาจด้าน
อาวุธสงครามทั้งในฐานะเป็นสมบัติส่วนตัวและในฐานะความเป็นรัฐที่ตนครองอำนาจอยู่ 
 6. ผู้ปกครองแบบธรรมราชาที่เป็นตัวอย่างหรือเป็นข้อเท็จจริงในสังคมการเมือง  ยัง
ปรากฏต่อชาวโลกเป็นจำนวนน้อย จึงเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้ผู้ปกครองทั่วไปให้ความสนใจน้อยที่
จะถืออุดมคติแบบธรรมราชาเป็นแนวทางในการปกครอง และยังไม่มีสังคมการเมืองที่ยกย่อง
หรือแสดงตัวอย่างผู้ปกครองแบบธรรมราชาให้เป็นรูปธรรมอย่างชัดเจนหรือให้เกิดความ
แพร่หลาย  
 แนวคิดธรรมราชาจะเกิดขึ้นได้ในสังคมจึงขึ้นอยู่กับผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครองกล่าวคือ 
ผู้ปกครองมีศักยภาพทางปัญญาในการพัฒนาตนเองให้เข้าสู่แนวคิดธรรมราชาหรือการปกครอง
แบบธรรมราชาและปฏิบัติตามภาวะผู้นำแบบธรรมราชาได้อย่างสมบูรณ์ ส่วนประชาชนหรือผู้
ใต้ปกครองในรัฐนั้นก็ต้องมีศักยภาพในการเรียนรู้ ยอมรับและปฏิบัติตามกติกาการอยู่ร่วมกันใน
สังคมแบบธรรมราชาหรือสังคมแบบธรรมรัฐ 
  
บทสรุป 
       แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาระหว่างปรัชญาฮินดูกับพุทธปรัชญา  นับว่าเป็น
กระบวนทัศน์ทางปรัชญาการเมืองที่มีข้อถกเถียงกัน(Argumentation) ด้วยเหตุผลทาง
ตรรกวิทยา เพ่ือให้ผู้ศึกษาได้ทราบถึงวิวัฒนาการและกำเนิดแนวคิดท่ีแตกต่างกัน  แนวคิดธรรม
ราชาในพุทธปรัชญาได้เกิดขึ้นเพ่ือแก้ปัญหาการเมืองในสังคมการเมืองแบบปรัชญาฮินดูที่มีอยู่
เดิม ซึ่งพุทธปรัชญา ได้เสนอแนวคิดปรัชญาการเมืองแบบใหม่ที่มีความแตกต่างจากปรัชญา
ฮินดูดังรายละเอียดที่ได้กล่าวมา 
 กระบวนทัศน์ทางการเมืองแบบธรรมราชาในระบบปรัชญาการเมืองทั้งฮินดูและพุทธ
ปรัชญานั้น  ในปรัชญาฮินดูยอมรับว่า ระบบการปกครองแบบธรรมราชานั้นอำนาจอธิปไตยที่
เป็นกลไกขับเคลื่อนในทุกมิติองคาพยพของการเมืองทั้งผู้ปกครอง  การได้มาซึ่งอำนาจอธิปไตย 



81 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

การใช้อำนาจ และการครองอำนาจทางการเมือง อยู่ภายใต้อำนาจแบบเทวาธิปไตยและ
ผู้ปกครองแบบเทวราชา ส่วนในพุทธปรัชญานั้น กลับเห็นแย้งว่า การปกครองแบบธรรมราชา
นั้น  อำนาจอธิปไตยที่เป็นกลไกในระบบการเมือง คือ ธรรมาธิปไตย โดยมนุษย์เป็นผู้ออกแบบ
การบริหารการปกครองด้วยศักยภาพของมนุษย์เอง ไม่เกี่ยวกับอำนาจแบบเทวาธิปไตยหรือ
อำนาจอ่ืนที่อยู่นอกขอบเขตการรับรู้ของมนุษย์ และความเป็นธรรมราชาของผู้ปกครองเกิดจาก
การทีม่นุษย์ได้พัฒนาภาวะผู้นำแบบธรรมราชาดังกล่าวขึ้นมาด้วยตนเอง ไม่มีอำนาจเทพเจ้าใดๆ 
ได้มอบให้ 
           สังคมการเมืองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา เป็นระบบที่มีธรรมาธิปไตยเป็นกลไกใน
การบริหารให้ประสานกลมกลืนกันทุกองคาพยพ กล่าวคือ ทั้งผู้ปกครอง ผู้ใต้ปกครอง ต้อง “มี
ธรรมาธิปไตย คือ ความถูกต้องเป็นอำนาจสูงสุดทางการเมือง” ในการอยู่ร่วมกัน และใน
ปัจจุบัน สามารถนำหลักการแบบธรรมาธิปไตยไปประยุกต์ใช้ได้ในทุกระบบการปครองที่มีอยู่ใน
โลก 
         จากการศึกษาแนวคิดธรรมราชาในปรัชญาฮินดูและพุทธปรัชญา ทำให้ได้ทราบข้อ
ถกเถียง และการแสวงหาคำตอบหรือเกณฑ์ตัดสินทางปรัชญาการเมืองว่า  ผู้ปกครองที่ดีที่สุด 
วิธีการปกครองที่ดีที่สุด และเป้าหมายทางการเมืองที่ดีที่สุด ควรเป็นอย่างไร จึงเป็นงานวิจัย
หนึ่งที่จุดประกายกระบวนการคิดเชิงปรัชญาการเมืองเพ่ือให้ผู้สนใจไดศ้ึกษาแนวคิดอ่ืนๆ ต่อไป 
 
ข้อเสนอแนะ 
 ข้อเสนอแนะเพ่ือประโยชน์ในทางวิชาการและการทำวิจัยในครั้งต่อไป คือ 
 1. จากการวิจัยแนวคิดธรรมราชานี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาโดยเน้นการศึกษาคุณลักษณะหรือ
คุณสมบัติของผู้ปกครองแบบธรรมราชาเป็นหลัก โดยการแสงหาคำตอบที่ว่า “ผู้ปกครองที่ดี
ควรมีลักษณะอย่างไรและมีเกณฑ์ตัดสินอย่างไร นอกจากนั้นได้ศึกษาประเด็นสำคัญที่เกี่ยวข้อง
กับผู้ปกครองในฐานะเป็นผู้บริหารบ้านเมือง ได้แก่ หลักการ วิธีการ และเป้าหมายทางการเมือง 
อย่างไรก็ตามในการวิจัยครั้งนี้ ยังมีข้อบกพร่องในนำเสนอความคิดเชิงบูรณาการเพ่ือประยุกต์
ในเชิงการเมืองการปกครอง เพราะการวิจัยครั้งนี้  เน้นการสังเคราะห์แนวคิดเชิงปรัชญา
การเมือง มุ่ งการถกเถียงโต้แย้ง(Argumentation)ด้วยวิธีการคิด และการใช้เหตุผลทาง
ตรรกวิทยาเป็นสำคัญ ซึ่งเป้าหมายของการศึกษาทางปรัชญานั้น คือ มุ่งให้มนุษย์มีการคิดอย่าง
เป็นระบบ และมีความสามารถในวิเคราะห์ตัดสินปัญหาต่างๆ อย่างมีเหตุผล 
 2. แนวคิดเรื่องธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นแนวคิดมีปรากฏอยู่ ใน
พระไตรปิฎกหลายพระสูตรและในชาดกต่างๆ ซึ่งยังมีประเด็นที่น่าสนใจในเชิงปรัชญาการเมือง 



82  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

สามารถจะศึกษา วิเคราะห์ สังเคราะห์ในเชิงปรัชญาได้หลากหลายมิติ ในการศึกษาครั้งต่อไปมี
ประเด็นที่น่าสนใจ เช่น 1) การศึกษาแนวคิดธรรมราชาในเชิงทฤษฎีรัฐศาสตร์ 2) การบูรณาการ
แนวคิดแบบธรรมราชาในการแก้ปัญหาทางการเมืองในโลกสมัยใหม่  3) ศึกษาความชอบธรรม
และความเป็นธรรมในการปกครองแบบธรรมราชา ในสังคมการเมืองปัจจุบัน 4) รัฐสวัสดิการ
แบบธรรมราชากับการแก้ปัญหาเศรษฐกิจในยุคทุนนิยม 5) แนวคิดธรรมราชากับการแก้ปัญหา
การเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่ต้องยึดระบบธรรมาธิปไตย  เป็นต้น 
   
เอกสารอ้างอิง 
ปรีชา   ช้างขวัญยืน. (2548). ธรรมรัฐ-ธรรมราชา. พิมพ์ครั้งที ่ 2. กรงุเทพฯ : โรงพิมพ์แห่ง 
 จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2548). รัฐศาสตร์และจริยธรรมนักการเมืองแนวพุทธ. 
           มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2552). จารึกอโศก รัฐศาสตร์แห่งธรรมาธิปไตย.  

สมุทรปราการ:  สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมมฺจิตฺโต). (2557). ธรรมราชา. กรุงเทพฯ : โรงพมิพ์มหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ : โรงพมิพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ส.  ศิวรักษ.์ (2551). คันฉ่องส่องพุทธธรรม. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ศึกษิตสยาม. 
Deegalle, Mahinda. (2013). Visions of the Dharmarãjã:  Conceptualizations of  

‘Just  Ruler’ in Theravada Buddhist Societies in South and  
Southeast Asia. KPI Congress XV Dharmarãjã. Bangkok: Charansanitwong  
Printing, 49-54.   

Heinrich Zimmer. (1953). Philosophies of India. Edited by Joseph Campbell.   
U.S.A.: Routledge & Kegan Paul LTD.  

Hemchandra Raychaudhuri. (1997). Political History of Ancient India. New  
Delhi:  Oxford University Press.  

Huston Smith. (2005). The Soul of Christianity: Restoring the Great Tradition.  
New York: Harper Collins.  

Ian Harris, (Edited). (2007). Buddhism, Power and Political Order. New York:  

https://en.wikipedia.org/wiki/Joseph_Campbell


83 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

 Routledge. 
Keith J. Gomes. (2014). A Comparative Grammar of Just War: Contrasting  

Augustinian Christian and Vedic Hindu Worldviews.  A thesis of doctor  
of Philosophy in Political Science. The Graduate and Postdoctoral  
Affairs: Carleton University Ottawa, Ontario.  

Matthew J. Walton. (2012). Politics in the Moral Universe: Burmese Buddhist  
Political Thought. A dissertation for the degree of doctor of  
Philosophy. Department of Political Science: University of Washington 

 
 

 


