
การศึกษาวิเคราะหก์ารุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ ์
ในหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์และหลักโพธิจิต 

An analytical study of the passive euthanasia with respect to the 
concept of autonomy in principles of Biomedical ethics and Bodhicitta 

 
1ปวริศร์ โชติพงษ์วิวัฒิ 

        Pavari hotipongviwat 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา  

Khaimook Laopipattana 
มหาวิทยาลัยบูรพา  Burapha University 

1Corresponding Author E-Mail: Pavaris_sho@hotmail.com 
 

Received June 10, 2021; Revised June 20, 2021; Accepted: June 30, 2021 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค ์1) เพ่ือศึกษาการุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ใน
หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ 2) เพ่ือศึกษาแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักโพธิจิต และ 3) เพ่ือ
วิเคราะห์การุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์และ
หลักโพธิจิต งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงเอกสาร 

ผลการวิจัยพบว่า หลักปฏิบัติต่อผู้ป่วยเพื่อช่วยให้ผู้ป่วยเข้าถึงสุขภาวะ ตามหลักชีวจริย
ธรรมทางการแพทย์ ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพพึงเคารพการตัดสินใจยุติการยื้อชีวิตของ
ผู้ป่วย เพราะความตายอย่างสงบเป็นเรื่องของสุขภาวะอันเกิดจากเหตุผลและตัดสินใจเลือกของ
ผู้ป่วย แต่ผู้ประกอบวิชาชีพทางการแพทย์ไม่พิจารณาสุขภาวะนั้นอย่างเหมาะสม เพราะเหตุผล



85 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

และตัดสินใจเลือกของผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพไม่ครอบคลุมสุขภาวะดังนั้น ความไว้ใจ
สำคัญต่อการเข้าถึงสุขภาวะจึงเกิดปัญหา ผู้ปฏิบัติวิชาชีพทางการแพทย์ควรปฏิบัติต่อผู้ป่วย
ตามความยินยอมของผู้ป่วย จึงจะกล่าวได้ว่าผู้ป่วยไม่ได้ถูกแทรกแซงโดยอาศัยจริยธรรมทาง
การแพทย์อันเนื่องมาจากการตัดสินใจโดยคำนึงถึงประโยชน์และหลักว่าด้วยการไม่ทำอันตราย
ให้แก่ผู้ป่วย ถ้ามองจากมุมมองนี้ การเลือกเอาประโยชน์และการไม่ก่อให้เกิดอันตรายต่อผู้ป่ วย
นั้นไม่ได้มีฐานมาจากเจตนาอย่างเดียว แต่อาจจะมาจากหลายปัจจัยดังที่พระพุทธศาสนา
มหายานอธิบายไว้ ในมุมมองของเซ็น มีข้อเสนอว่า หลักปฏิบัติต่อมนุษย์เพ่ือช่วยให้มนุษย์เข้าถึง
พุทธภาวะนั้น ผู้ให้ความช่วยเหลือพึงเคารพการตัดสินใจเลือกกระทำของมนุษย์ในสังคม เพราะ
พุทธภาวะเป็นภาวะหลอมความมีตัวตนรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพระพุทธเจ้า อันเกิดจากความเห็น
แจ้งธรรมชาติในชีวิตประจำวันของมนุษย์ 
คำสำคัญ: การุณยฆาตเชิงรับ, การเคารพเอกสิทธิ์, หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์, หลักโพธิ
จิต 

Abstract  
 In this article, the main objectives were purposely made: 1) to study 
passive euthanasia with respect to the concept of autonomy in the principle of 
Biomedical ethics, 2) to study the concept of autonomy in the principle of 
Bodhicitta, and 3) to critically analyze passive euthanasia with respect to the 
concept of autonomy in the principles of Biomedical Ethics and the Bodhicitta 
principle. This is documentary research. 
 In the research, it was clearly found that the principle of treatment in 
dealing with patients to provide them with the state of well-being in 
accordance with the principle of Biomedical ethics basically requires the health 
professionals to pay respect to patients’ consent in prolonging life because 
peaceful death is the state of well-being caused by the reasons and patients’ 
making decision. Unfortunately, the Biomedical professionals do not take such 
well-being into the proper consideration. By virtue of the mentioned lack of 



86  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

taking it into account, the reliability toward the access of well-being comes to 
call into question. The Biomedical professionals ought to treat the patients in 
accordance with their consent and thereby qualifying as not intervening through 
the Biomedical ethics concerning with the making decision based on non-
maleficence principle and do no harm principle. Viewed from this angle, 
benefiting and non-maleficence do not come from the ground of intention only 
but from various factors as was explained by Mahayana Buddhism. In this 
respect, Zen Buddhism proposed that the practical principles leading human 
beings to the nature of Buddhahood require one who is supposed to provide 
the great help to respect the decision made by man in a society because the 
Buddhahood is the state that uniquely enlightens man with the Buddhahood 
caused by insight in daily life.  
Keywords: Passive Euthanasia, respect for autonomy, Biomedical ethics, 
Bodhicitta 
 

บทนำ  
 การมีชีวิตนั้นถือว่าเป็นการที่ได้มาโดยยาก ซึ่งมาจากคำสอนที่จะพบได้จากศาสนาว่า  
“หากบุรุษพึงโยนแอกที่มีรูเดียวลงบนมหาปฐพีนั้น ลมทางทิศตะวันออกพัดแอกนั้นไปทางทิศ
ตะวันตก ลมทางทิศตะวันตกพัดไปทางทิศตะวันออก ลมทางทิศเหนือพัดไปทางทิศใต้ ลมทาง
ทิศใต้พัดไปทางทิศเหนือ บนมหาปฐพีนั้นมีเต่าตาบอดอยู่ตัวหนึ่ง มันโผล่ขึ้นมา 100 ปีต่อครั้ง 
เต่าตาบอดโผล่ขึ้นมา 100 ปีต่อครั้ง จะสอดคอเข้าไปในแอกที่มีรูเดียวโน้นได้ก็ถือว่าเป็นสิ่งที่
เกิดขึ้นได้ยาก เช่นเดียวกับการได้ความเป็นมนุษย์ก็ยากเช่นกัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
19 ข้อ 1118 หน้า 631, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อเป็นอย่างนั้น
การที่มนุษย์จะรักษาชีวิตไว้เท่าท่ีจะทำได้จึงถือเป็นหน้าที่ของมนุษย์ที่จะต้องทำ เช่นเดียวกับผู้ที่
ปฏิบัติต่อคนป่วยก็จะต้องช่วยเยี่ยวยาไม่ให้คนป่วยนั้นเต็มที่เช่นกัน อันเป็นไปตามข้อบัญญัติว่า 
“ผู้จะพยาบาลเราก็จงพยาบาลภิกษุไข้เถิด โดยสงฆ์ต้องพยาบาลภิกษุไข้นั้น ถ้าไม่พยาบาล ต้อง



87 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

อาบัติทุกกฎ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 5 ข้อ 365 หน้า 241 , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 ข้อพิจารณาข้างต้นดูเหมือนจะสนับสนุนให้ชีวิตเป็นสิ่งที่ต้องรักษาและปกป้องให้อยู่
รอดปลอดภัยที่สุดเท่าที่จะทำได้ แต่ขณะที่ในปัจจุบันได้มีวิทยาการทางการแพทย์ทำให้ผู้
ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพสามารถยื้อชีวิตผู้ป่วยได้  แต่การุณยฆาตเชิงรับ  (passive 
euthanasia) เสนอให้ยุติการช่วยยื้อชีวิตผู้ป่วยตามแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรม
ทางการแพทย์ ทำให้มีผู้เสนอข้อคัดค้านว่าผิดจรรยาแพทย์ดั้งเดิมแม้การุณยฆาตเชิงรับจะได้รับ
การสนับสนุนกว้างขวาง แต่ข้อคัดค้านทำให้ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพสับสนจนเป็นปัญหา
สังคมตะวันตก (Jame Rachels, 2001: 227) เมื่อมนุษย์ในสังคมตะวันออกถูกถามปัญหานี้ ได้
มีการเสนอข้อมูลที่ปรากฎในทางพระพระพุทธมหายานว่า หลักปฎิบัติในการช่วยมนุษย์ได้
เข้าถึงพุทธภาวะด้วยหลักโพธิจิตสำนักเซนเสนอการเคารพเอกสิทธิ์ของมนุษย์ในสังคมแต่ยังมีผู้
เสนอข้อคัดค้าน (สมภาร พรมทา, 2554: 23) เพ่ือความหลุดพ้นจากปัญหาสับสนของมนุษย์ใน
สังคมผู้วิจัยจำต้องศึกษาเรื่องเป้าหมายและการเข้าถึงเป้าหมาย เรื่องวิธีปฏิบัติต่อมนุษย์ในการ
ช่วยให้มนุษย์ได้เข้าถึงเป้าหมาย เรื่องคุณค่าของวิธีปฏิบัติต่อมนุษย์ในการช่วยให้มนุษย์ได้เข้าถึง
เป้าหมาย ดังจะเห็นได้จากเรื่องแนวทางว่าด้วยอุดมคติพระโพธิสัตว์แล้วหลักโพธิจิตเป็นเรื่อง
สำคัญ เพราะการตัดสินใจเลือกบำเพ็ญบารมีเป็นพระโพธิสัตว์ปรารถนาช่วยสรรพสัตว์
โดยเฉพาะมนุษย์ได้เข้าถึงพุทธภาวะเกิดจากโพธิจิต (ประพจน์ อัศววิรุฬหการ, 2557: 116) 
สำนักเซนเสนอว่าผู้เข้าถึงพุทธภาวะและปรารถนาช่วยผู้อ่ืนได้เข้าถึงพุทธภาวะย่อมเคารพเอก
สิทธิ์มนุษย์ จะไม่ยอมบังคับให้มนุษย์ปฏิบัติตามรูปแบบอันตายตัวอย่างเด็ดขาด  เพราะพุทธ
ภาวะมีอยู่แล้วในมนุษย์ทุกคน เพราะความยึดมั่นถือมั่นของมนุษย์ขัดขวางพุทธภาวะ การบังคับ
ให้มนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะด้วยรูปแบบตายตัวยิ่งเท่ากับผลักไสให้มนุษย์ออกห่างจากพุทธภาวะ 
(สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2550: 5) ข้อเสนอนี้ทำให้จำเป็นต้องศึกษาแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลัก
โพธิจิต   โดยศึกษาวิ เคราะห์ การุณยฆาตเชิ งรับด้วยแนวคิด เคารพเอกสิทธิ์ ในหลัก 
ชีวจริยธรรมทางการแพทย์และหลักโพธิจิต ซึ่งข้อความดังกล่าวนี้สะท้อนให้เห็นรูปแบบ 

 



88  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

แนวคิดเรื่องการุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรมทาง
การแพทย์  

พระราชบัญญัติสุขภาวะแห่งชาติ พ.ศ. 2550 ระบุว่าบุคคลมีสิทธิทำคำสั่งเป็นหนังสือ
แสดงเจตนาไม่ประสงค์จะรับบริการสาธารณสุขที่เป็นไปเพียงเพ่ือยืดการตายในวาระสุดท้าย
ของชีวิตหรือเพ่ือยุติการทรมานจากการเจ็บป่วยได้  การดำเนินการตามคำสั่งตามวรรคหนึ่งให้
เป็นไปตามหลักเกณฑ์และวิธีการที่กำหนดในกฎกระทรวง ผู้ประกอบวิชาชีพเวชกรรมตามคำสั่ง
ของบุคคลในวรรคหนึ่งและเมื่อได้ดำเนินการแล้ว มิให้ถือว่าการกระทำดังกล่าวเป็นความผิด
และให้พ้นจากความผิดทั้งปวง (ราชกิจจานุเบกษา, 2550: 4) ข้อความนี้แสดงให้เห็นว่าผู้
ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพพึงเคารพสิทธิที่จะตัดสินใจยุติการยื้อชีวิตของผู้ป่วย เรียกว่า กา
รุณยฆาตเชิงรับ (passive euthanasia) ด้วยเหตุผล คือ มนุษย์ไม่ควรอยู่ในภาวะเจ็บปวด
ทรมานแสนสาหัส มนุษย์มีเอกสิทธิ์ที่จะตาย มนุษย์ไม่ควรถูกบังคับให้อยู่ในภาวะที่ ไม่น่า
ปรารถนา แนวคิดนี้ตั้งอยู่บนฐานจริยศาสตร์ตะวันตก โดยถือว่าการเคารพเอกสิทธิ์เป็นกฎสากล
มนุษย์ควรปฏิบัติต่อมนุษย์ด้วยกันในฐานะที่มนุษย์เป็นจุดหมายในตัวเองมนุษย์มีเสรีภาพในการ
ปกครองตนเอง ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพพึงปฏิบัติต่อผู้ป่วยด้วยสำนึกว่าผู้ป่วยต้องไมถู่กใช้
เป็นเครื่องมือเพ่ือเป้าหมายของบุคคลอ่ืนอย่างเด็ดขาด 

อย่างไรก็ดีแนวคิดการุณยฆาตเชิงรับมีผลต่อหลักตัดสินใจของผู้ประกอบวิชาชีพด้าน
สุขภาพ (Decision making) เรียกว่า“จรรยาแพทย์”อันเป็นขั้นตอนสำคัญที่สุดในการ
ปฏิบัติงานของผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ เพราะการบำบัดรักษาผู้ป่วยของผู้ประกอบวิชาชีพ
ด้านสุขภาพเป็นอุดมคติที่สืบทอดมาช้านานจำต้องมีหลักในการตัดสินใจ แต่หายนะอันเกิดจาก
กระทำทารุณกรรมชาวยิวโดยคณะแพทย์พรรคนาซีทำให้เกิดกระแสเรียกร้องการเคารพเอก
สิทธิ์ผู้ป่วยในสังคมตะวันตก ภายหลังการยุติของสงครามโลกครั้งที่ 2 Nuremberg code ได้ถูก
ร่างขึ้นเป็นแม่แบบของปฎิญญาเจนีวา อันมีผลต่อหลักการตัดสินใจของผู้ประกอบวิชาชีพด้าน
สุขภาพในสังคมสมัยใหม่ เรียกว่า “หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์” โดยเน้นแนวคิดเคารพเอก
สิทธิ์ (respect for autonomy)เป็นสำคัญ กล่าวคือการกำหนดสุขภาวะและการเข้าถึงสุข
ภาวะ รวมทั้งวิธีปฎิบัติเพ่ือเข้าถึงสุขภาวะเป็นอำนาจตัดสินใจเลือกของผู้ป่วย ไม่ใช่อำนาจ
ตัดสินใจเลือกของผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ 



89 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

เมื่อพิจารณาการุณยฆาตเชิงรับจะเห็นได้ว่าการให้ความช่วยเหลือมนุษย์ได้เข้าถึงสุข
ภาวะของผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพมีอยู่ 2 ส่วนส่วนแรก คือ อำนาจตัดสินใจกำหนดสุข
ภาวะ เลือกหนทางเข้าถึงภาวะและเลือกวิธีปฏิบัติ เพ่ือเข้าถึงสุขภาวะเรียกว่า เอกสิทธิ์ 
(autonomy) ส่วนที่สองคือการปฏิบัติตามอำนาจตัดสินใจกำหนดสุขภาวะ เลือกหนทางเข้าถึง
ภาวะและเลือกวิธีปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงสุขภาวะ เรียกว่า “การเคารพเอกสิทธิ์” (respect for 
autonomy) จะเห็นได้ว่าเอกสิทธิ์กับการเคารพเอกสิทธิ์สัมพันธ์กัน ถ้าเข้าใจเรื่องนี้กระจ่าง 
สังคมย่อมมั่นใจว่าผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพจะสามารถช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุขภาวะได้
แน่นอน ผู้วิจัยจำเป็นต้องศึกษาหลักปฎิบัติต่อมนุษย์ โดยตั้งคำถามต่อไปนี้ 1.สุขภาวะและการ
เข้าถึงสุขภาวะเป็นอย่างไร? 2. ควรมีวิธีปฏิบัติอย่างไรต่อมนุษย์จึงจะช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุข
ภาวะได?้ 3.ทำไมวิธีปฏิบัติต่อมนุษย์เพ่ือช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุขภาวะจึงมีคุณค่า 

1. สุขภาวะและการเข้าถึงสุขภาวะของมนุษย์ สุขภาวะเป็นอย่างไร หลักชีวจริยธรรม
ทางการแพทย์คล้อยตามคำนิยามขององค์การอนามัยโลก ค.ศ.1978ว่า สุขภาวะ (well-being) 
หมายถึงภาวะที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย จิตใจและปัญญา มิใช่เพียงปราศจากโรคหรือไม่พิกลพิการ
เท่านั้น (WHO, 2001: 1) คำว่า ปัญญาในที่นี้พระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ. 2550 ระบุ
ความหมายว่า ความรู้ทั่วและเข้าใจอย่างแยกได้ใน เหตุผลแห่งความดี ความชั่ว ความมี
ประโยชน์และความมีโทษ ซึ่งนำไปสู่ความมีจิตอันดีงามเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่  (ราชกิจจานุเบกษา, 
2550: 1) ข้อความนี้หมายความว่าสุขภาวะตามความเข้าใจของสังคมสมัยใหม่มีรปูแบบองค์รวม 
(holistic health) หมายถึง ร่างกาย จิต สังคมและสาระทางจิตวิญญาณของมนุษย์สัมพันธ์เป็น
หนึ่งเดียวกับสุขภาวะไม่มีอะไรแยกขาดจากกันอย่างโดดๆ แม้ความตายก็นับรวมเป็นหนึ่ง
เดียวกับสุขภาวะ ความตายไม่แยกจากสุขภาวะ เพราะความตายเป็นสาระทางจิตวิญญาณของ
มนุษย์ (Wanna Beck AT, 1987: 324-327) เมื่อความตายกับสุขภาวะเป็นเรื่องเดียวกัน 
คำถามต่อมาคือมนุษย์เข้าถึงสุขภาวะได้อย่างไร หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์เสนอว่าการ
ร่วมมือระหว่างผู้ป่วยกับผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ โดยเงื่อนไขมิใช่เพียงความเข้าใจ 
(understanding) ข้อมูลแต่เป็นความไว้วางใจ (trust worthy) (สันต์ หัตถีรัตน์, 2542: 31) ดัง
นายแพทย์สันต์ หัตถีรัตน์กล่าวถึงผู้ป่วยที่มีอาการแย่ลงและไม่ยอมร่วมมืออีกเลยภายหลังรู้ว่า



90  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

แพทย์โกหกเช่นนี้จึงมีคำถามต่อว่า ควรมีวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์อย่างไร ผู้ประกอบวิชีพด้านสุขภาพ
จึงจะช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุขภาวะได ้

2. วิธีปฎิบัติต่อมนุษย์เพื่อช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุขภาวะ หลักชีวจริยธรรมทาง
การแพทย์เสนอคำตอบว่าวิธีที่ดีที่สุด คือ ต้องได้รับความยินยอมภายหลังการบอกกล่าว(inform 
consent)หมายความว่า ผู้ป่วยรับรู้ข้อมูลครบถ้วนและอนุญาตให้ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ
ปฏิบัติต่อตนได้ โดยมีองค์ประกอบ 5 ข้อ (Beauchamp,T.L and Childress,James F, 1994: 55-

57) คือ 1. ผู้ป่วยมีความสามารถในการตัดสินใจเลือก การจะยอมรับการตัดสินใจของผู้ป่วย
หรือไม่ขึ้นอยู่กับความสามารถใช้เหตุผลในการพิจารณาทางเลือกของผู้ป่วย 2. ต้องเปิดเผย
ข้อมูล (discloser of information) ในการประกอบการตัดสินใจเลือกของผู้ป่วย ได้แก่ การ
วินิจฉัยโรค วัตถุประสงค์ กระบวนการบำบัดรักษา ปัจจัยเสี่ยงแทรกซ้อน ข้อดี ข้อเสียและ
ทางเลือกอ่ืนๆ รวมทั้งการพยากรณ์โรคและปัญหาที่อาจจะเกิดขึ้นหลังจากอาการทุเลาและ
โอกาสเข้าถึงสุขภาวะด้วย 3. ความเข้าใจเกี่ยวกับข้อมูล (understanding of information) 
เป็นองค์ประกอบสำคัญมาก เพราะผู้ป่วยจะยินยอมนั้น ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพต้องมั่นใจ
ว่าผู้ป่วยมีความเข้าใจข้อมูล 4. ผู้ป่วยสมัครใจ (voluntariness) ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ
ต้องมั่นใจว่าผู้ป่วยได้ตัดสินใจเองโดยอิสระและไม่ถูกบังคับควบคุม ข่มขู่ หลอกลวงจากบุคคล
อ่ืน 5. ผู้ป่วยยินยอม (consent) ผู้ป่วยมีอำนาจยินยอมหรือปฏิเสธการกระทำทุกสิ่งต่อตนเอง 
ภายใต้คุณค่าและความเชื่อของผู้ป่วยอย่างสมบูรณ์ จะเห็นได้ว่า ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ
ต้องบอกกล่าวและต้องได้รับอนุญาตจากผู้ป่วยเสียก่อนจึงจะปฏิบัติต่อผู้ป่วยได้  ไม่ว่าสิ่งที่ผู้
ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพมุ่งปฏิบัติต่อผู้ป่วยนั้นจะมีเจตนาดีและพิจารณาแล้วว่าผลของการ
ปฏิบัติจะก่อประโยชน์มากกว่าอันตรายต่อผู้ป่วยก็ตามเพราะหนทางเข้าถึงสุขภาวะเป็นความ
สมัครใจของผู้ป่วย ไม่ใช่ความเข้าใจของผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ เช่นนี้ย่อมเกิดคำถาม 
ต่อว่าวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์เพ่ือช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุขภาวะตามแนวคิดนี้มีคุณค่าอย่างไรทาง
จริยธรรม 

3. คุณค่าทางจริยธรรมของวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์เพื่อช่วยให้มนุษย์เข้าถึงสุขภาวะ 
หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์เสนอว่า มนุษย์ทุกคนมีศักดิ์ศรีในความเป็นมนุษย์ (diginity)  
เพราะมนุษย์มีความสามารถที่จะกำหนดตนเองได้ เพราะมนุษย์รู้จักใช้เหตุผลเพราะมนุษย์อยู่ใน



91 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ฐานะผู้สร้างกฎจริยธรรมได้ เพราะมนุษย์ปกครองตนเองไม่ให้ตกอยู่ภายใต้ เหตุปัจจัยของ
ประสบการณ์ เพราะมนุษย์ไม่ปล่อยให้เหตุวิสัยผลักตนเองไปในทิศทางต่างๆได้ ด้วยเหตุผล
เหล่านี้เรียกว่า การเคารพศักดิ์ศรีของตนเองอันเป็นกฎจริยธรรม สากล เพราะมนุษย์ทุกคน
สามารถรู้กฎจริยธรรมสากลได้เสมอกัน การปฏิบัติที่มีคุณค่าทางจริยธรรมจึงเป็นการปฏิบัติด้วย
การเคารพกฎจริยธรรมสากลที่มีอยู่ในตนเองและคนอ่ืนอย่างเท่าเทียม ดังนั้น การปฏิบัติต่อ
ผู้ป่วยด้วยการเคารพเอกสิทธิ์จึงมีคุณค่าทางจริยธรรมการแพทย์ ด้วยศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์
ของตนเองและของผู้อ่ืนการศึกษาในหัวข้อนี้ทำให้ทราบข้อมูลเหตุผลและหลักฐานเรื่องการุณย
ฆาตเชิงรับและแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ซึ่งผู้วิจัยจะนำไป
วิเคราะห์ในหัวข้อที่ 3 เพ่ือคำตอบชัดเจนต่อไปอย่างไรก็ดี เมื่อพระพุทธศาสนาถูกถามปัญหากา
รุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ แน่นอนที่สุด
พระพุทธศาสนามหายานมีคำตอบ เพราะแก่นของพระพุทธศาสนามหายานคือจรรยาพระ
โพธิสัตว์ซึ่งจะได้ศึกษาในหัวข้อต่อไป 
 

แนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักโพธิจิตของมหายาน 
 ด้วยการตั้งคำถามว่าพุทธภาวะเป็นอย่างไร มนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะได้อย่างไร ดังนี้  
 1. พุทธภาวะและเรื่องการเข้าถึงพุทธภาวะของมนุษย์ สำนักเซนเสนอว่า พุทธภาวะ
เป็นภาวะบริสุทธิ์ เพราะพ้นจากภาวะแบ่งแยกว่าอะไรแยกขาดจากอะไรวิมลเกียรตินิทเทสสูตร
กล่าวว่าพุทธภาวะงามวิจิตรอลังการ กว้างใหญ่ไพศาลไร้ขอบเขตสุขสงบเรียกว่า “อทวิภาวะ” 
เพราะพุทธภาวะเป็นภาวะอันเกิดจากการหยั่งเห็นอันติมสัจจะ ความเป็นจริงสูงสุด (ultimate 
reality)ซึ่งดำรงอยู่เหนือภาษาและตรรกะพุทธภาวะนี้ผุดขึ้นในชีวิตประจำวันของมนุษย์เพียง
ครั้งเดียว เมื่อพุทธภาวะผุดขึ้นกับบุคคลใดบุคคลนั้นย่อมหลอมรวมเป็นหนึ่งพุทธภาวะจนหลุด
พ้นจากภาวะยึดมั่นถือมั่นได้โดยสิ้นเชิง (สุวรรณา สถาอานันท์, 2533: 84) สำนักเซนเสนอว่า
มนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะได้ด้วยจิตสู่จิต เพราะมนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะได้ด้วยความศรัทธาใน
พระพุทธเจ้าผู้ทรงพระปัญญาตรัสรู้และทรงพระมหากรุณาเช่นนี้ย่อมเกิดคำถามต่อว่าวิธีปฎิบัติ
ต่อมนุษยอ์ย่างไร มนุษย์จึงจะเข้าถึงพุทธภาวะได ้



92  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

2. เรื่องวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์เพื่อช่วยให้มนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะตามหลักโพธิจิต สำนัก
เซนเสนอวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์  โดยสอนให้ดู  ไม่สอนให้ เดินเพราะเมื่อมนุษย์มีศรัทธาใน
พระพุทธเจ้าย่อมได้เข้าถึงพุทธภาวะเพราะตราบใดมนุษย์ยังยึดมั่นถือมั่นในตัวตน ตราบนั้น
มนุษย์ไม่อาจเข้าถึงพุทธภาวะวิธีปฏิบัติต่อมนุษย์ย่อมไม่นำผู้ปฎิบัติไปสู่ความยึดมั่นถือมั่นใน
ตัวตนของตน แต่ปล่อยให้ผู้ปฎิบัติได้อย่างอิสระผู้ให้ความช่วยเหลือจึงไม่จำต้องกล่าว ไมจ่ำต้อง
อาศัยตัวหนังสือเพียงตั้งความปรารถนาให้มนุษย์วางใจถูกคือวางใจเป็นหนึ่งเดียวกับพุทธภาวะ
ไม่บังคับให้ปฏิบัติตามรูปแบบของคัมภีร์เพราะแก่นแท้ของมนุษย์ทุกคนคือพุทธภาวะเพราะ
พุทธภาวะเป็นความประจักษ์แจ้งแก่ตาแก่ใจของผู้ปฏิบัติเองว่าตัวตนของตนได้ดับไปกลายเป็น
หนึ่งเดียวกับพระพุทธเจ้าอย่างสมบูรณ์เพราะมนุษย์จะเข้าถึงพุทธภาวะได้หรือไม่ขึ้นอยู่กับการ
ปฏิบัติจิตในชีวิตประจำวันของแต่ละคนด้วยความสมัครใจ ไม่ถูกบังคับให้ปฏิบัติด้วยความยึดติด
ทฤษฎีคำสอนของใครคนใดคนหนึ่งอย่างตายตัว (สุวรรณา สถานอานันท์, 2534: 43) เช่นนี้ย่อม
เกิดคำถามต่อว่าวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์เพ่ือเข้าถึงพุทธภาวะด้วยหลักโพธิจิตมีคุณค่าอย่างไรทาง
ศีลธรรม 

3. เรื่องคุณค่าทางศีลธรรมของวิธีปฎิบัติต่อมนุษย์เพื่อช่วยให้มนุษย์เข้าถึงพุทธ
ภาวะด้วยหลักโพธิจิต สำนักเซนเสนอว่าคุณค่าทางศีลธรรมของวิธีปฏิบัติต่อมนุษย์เพ่ือช่วยให้
มนุษย์ได้เข้าถึงพุทธภาวะมิได้นำไปสู่ความยึดติดกับความดีความชั่ว เพราะวิธีนี้นำไปสู่ความไม่
ยึดมั่นถือมั่นในตัวตนของตนด้วยปัญญาและนำไปสู่การเกื้อกูลด้วยกรุณาเพราะสรรพสัตว์
โดยเฉพาะมนุษย์ไม่สามารถกำหนดให้ตนเลือกทำดีละชั่วได้ เพราะมนุษย์ถูกกำหนดให้เลือกทำ
ดีทำชั่วโดยวิบากกรรมของตนในอดีตเพราะมนุษย์ถูกกำหนดให้เลือกทำดี ทำชั่วโดยเหตุปัจจัย
อันหลากหลาย (จนเจน เจนหัตถกิจ, 2538: 24)  

การศึกษาในหัวข้อนี้ทำให้ทราบแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักโพธิจิตตามข้อเสนอของ
สำนักธยานะ แม้แนวคิดนี้จะเป็นที่ยอมรับแพร่หลายของสังคมชาวพุทธ โดยเฉพาะประเทศ
ญี่ปุ่น แต่ยังมีนักวิชาการเสนอข้อคัดค้าน เพราะแนวคิดนี้น่าจะไม่ใช่คำสอนของพระพุทธศาสนา 
ผู้วิจัยจะนำข้อมูล เหตุผลและหลักฐานที่ได้ไปวิเคราะห์เพ่ือคำตอบชัดเจนต่อไป  

 



93 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

วิเคราะห์การุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรมทาง
การแพทย์และหลักโพธิจิต 

การศึกษาการุณยฆาตเชิงรับด้วยแนวคิดเคารพเอกสิทธิ์ในหลักชีวจริยธรรมทาง
การแพทย์และหลักโพธิจิตทำให้ทราบว่าเรื่องนี้ยังมีนักวิชาการเสนอข้อคัดค้าน ผู้วิจัยจำเป็นต้อง
นำข้อมูลที่ได้จากการศึกษามาวิเคราะห์เชิงปรัชญาเพ่ือร่วมเสนอคำตอบชัดเจน ดังนี้  

1. วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างสุขภาวะและการเข้าถึงสุขภาวะกับการเคารพเอก
สิทธิ์ที่จะปฏิเสธการช่วยยื้อชีวิต การศึกษาทำให้ทราบเรื่องสุขภาวะในหลักชีวจริยธรรมทาง
การแพทย์ว่า สุขภาวะเป็นเป้าหมาย เป็นความพยายามของมนุษย์ทุกคน ข้อนี้นักวิชาการไม่
ปฏิเสธ แต่ข้อเสนอว่าสุขภาวะมิใช่เพียงร่างกายที่มีลมหายใจเท่านั้น เช่นนี้ สังคมต้องปฎิเสธถ้า
ผู้ป่วยจะถูกบังคับให้อยู่อย่างทรมานเพียงเพ่ืออยากเอาชนะความตาย เพราะผู้ป่วยไม่ควรอยู่ใน
ภาวะเจ็บปวดทรมาน เพราะผู้ป่วยมีสิทธิ์ที่จะตายอย่างสงบ เพราะผู้ป่วยไม่ควรถูกบังคับให้อยู่
ในภาวะไม่น่าปรารถนา ดัง ฟาริดาอิบราฮิม พยาบาลวิชาชีพกล่าวถึงประสบการณ์ของตนว่า
ผู้ป่วยที่ได้รับการวินิจฉัยว่าไม่อยู่แล้ว ถ้าใครจะทุบหน้าอก เธอต้องห้าม เพราะคนใกล้ตาย
ต้องการหลักยดึ ไม่ควรถูกรบกวน (สันต์ หัตถีรัตน์, 2542: 142) 

แต่นักวิชาการบางคนปฏิเสธโดยอ้างคำสัตย์ของฮิปโปเครติสว่า ข้าจะดูแลผู้ป่วยให้รอด
ภยันตราย ข้าจะไม่คร่าชีวิตผู้ใดแม้เขาร้องขอและจะไม่ให้คำแนะนำในทำนองที่จะทำให้เขาตาย
... (Wesley D Smith, 1994: 35) การที่ ฮิปโปเครติสระบุว่า “จะดูแลผู้ป่ วยให้ รอดพ้น
ภยันตราย ไม่คร่าชีวิตแม้ผู้ป่วยร้องขอ”หมายความว่าความตายไม่ใช่สุขภาวะและการเคารพ
สิทธิ์ที่จะตายของผู้ป่วยเป็นความอัปยศ โจเซฟ คอลลินส์กล่าวถึงความเสียใจที่เขาไม่สามารถชี้
ให้ผู้ป่วยเห็นทางเลือกที่ดีกว่าความตาย เพราะเขาเห็นว่าความตายไม่ใช่ทางออกจากภาวะ
เจ็บปวดทรมาน เช่นนี้ เพ่ือสุขภาวะผู้ป่วยควรถูกบังคับให้อยู่ในภาวะที่ไม่น่าปรารถนา จูดาห์ 
โฟล์คแมนเห็นว่าแม้ผู้เชี่ยวชาญก็ไม่อาจคาดได้ว่าอะไรจะเกิดขึ้นกับใครเมื่อใด ผู้ประกอบ
วิชาชีพด้านสุขภาพเป็นผู้กุมชะตาชีวิต ชีวิตผู้ป่วยจึงสำคัญที่สุด (Robert Baum (ed.) R.B. 
Schiffer, 1976: 183)  ดังนั้น การยื้อชีวิตผู้ป่วยจำเป็นต่อสุขภาวะ   

แม้หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ไม่ปฏิเสธความตั้งใจรักษาชีวิตผู้ป่วย แต่การยื้อชีวิต
ต้องไม่ละเลยคุณค่าของผู้ป่วย ความเข้าใจว่าเพ่ือสุขภาวะควรคำนึงถึงกายภาพเป็นความเข้าใจ
ผิด แท้จริงแล้วสุขภาวะอยู่เหนือความสามารถที่ใครจะยื้อได้ เพราะสุขภาวะเป็นคุณค่าของ
ผู้ป่วยแต่ละคน ดัง คำประกาศขององค์การอนามัยโลกว่า สุขภาวะ (well-being) หมายถึง 



94  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

ภาวะสมบูรณ์ทั้งทางร่างกาย จิตใจ สังคมและปัญญา สุขภาวะมิใช่ เพียงปราศจากโรคหรือไม่
พิกลพิการเท่านั้น (WHO, 2001: 1)  คำว่าปัญญา หมายถึง ความรู้และเข้าใจแยกแยะได้ใน
เหตุผลแห่งความดี ความชั่ว ความมีประโยชน์และความมีโทษ ซึ่งนำไปสู่ความมีจิตอันดีงาม  
 (ราชกิจจานุเบกษา, 2550: 1) ข้อความข้างต้นนี้เท่ากับยอมรับความตายอย่างสงบของผู้ป่วย 
เพราะความตายอย่างสงบและการเคารพคุณค่าของผู้ป่วยเป็นเรื่องเดียวสุขภาวะด้วยคำว่า 
“ปัญญา” ดัง มาตรา 12  แห่งพระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ. 2550 ระบุว่า บุคคลมีสิทธิ
ทำหนังสือแสดงเจตนาไม่ประสงค์จะรับบริการสาธารณสุขท่ีเป็นไปเพียงเพ่ือยืดการตายในวาระ
สุดท้ายของชีวิตตน หรือ ยุติการทรมานจากการเจ็บป่วยได้ แม้ความเห็นของนักวิชาการใน
สังคมจะแตกเป็นสองฝ่าย แต่นักวิชาการทุกคนจำต้องอยู่ใต้กฎหมายเดียวกัน 

เมื่อกฎหมายยอมรับสิทธิ์ที่จะตายอย่างสงบของผู้ป่วย ทำให้การุณยฆาตเชิงรับถูกตั้ง
คำถามเรื่องการเข้าถึงสุขภาวะของผู้ป่วย หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์เสนอว่า ตราบใด
ผู้ป่วยมีความสามารถที่จะตัดสินใจด้วยเหตุผล (competence) ผู้ป่วยต้องได้รับรู้ข้อมูลจริง ผู้
ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพต้องปล่อยให้ผู้ป่วยตัดสินใจเลือกด้วยตนเอง เหตุผล คือ เพราะ
มนุษย์ทุกคนมีความสามารถในการตัดสินใจด้วยตัวของตัวเอง เพราะผู้ป่วยเป็นมนุษย์ ผู้ป่วย
ต้องไมถู่กแทรกแซง แม้ด้วยเจตนาดีของคนอ่ืนก็ตาม (Beauchamp and Childress: 231) 

แต่กระนั้นนักวิชาการหลายคนเห็นว่า ความเข้าใจดังกล่าวมีผลกระทบต่อคุณค่าของ
ชีวิตผู้ป่วยและความบริสุทธิ์แห่งวิชาชีพ ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพมีหน้าที่พิทักษ์รักษาไว้ 
ดัง ฮิปโปเครติสกล่าวว่า หมอต้องไม่เปิดเผยอาการของผู้ป่วยทั้งในปัจจุบัน อนาคตแก่ตัวผู้ป่วย 
เพราะการกระทำดังกล่าวมีผลให้ผู้ป่วยมีอาการเลวร้ายได ้

 จรรยาแพทย์ดั้ งเดิม (code or cannon of ethics) ซึ่ งสืบทอดมา 500ปีก่อน
คริสตกาลมีหลักอยู่ว่า การเข้าถึงสุขภาวะเกิดขึ้นเมื่อ ผู้ป่วยไว้วางใจในวิชาชีพด้านสุขภาพ 
(trustworthy in Professional) ผู้ป่วยต้องไม่ได้รับอันตราย (Non-Maleficence) ผู้ป่วยต้อง
ได้ประโยชน์ (Beneficience) (วิฑูรย์ อ้ึงประพันธ์, 2548: 54–55) ไม่ใช่การปล่อยตามความ
พอใจผู้ป่วย คอลลินส์กล่าวถึงผลเสียจากประสบการณ์บอกความจริงแก่ผู้ป่วยว่า ทำให้ผู้ป่วย
เสียกำลังใจจนตายด้วยความกระวนกระวาย ทำให้เขาเชื่อว่าถ้าเขาปกปิดความจริง ผู้ป่วยคงไม่
ตาย 

อย่างไรก็ตาม ช่วงสงครามโลกครั้งที่ 2 โลกได้รับบทเรียนว่า การไม่เคารพเอกสิทธิ์
ผู้ป่วยทำให้ผู้ป่วยทุกข์ทรมาน ดัง การทดลองของพรรคนาซีนั้น ทำให้หลักชีวจริยธรรมทาง



95 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

การแพทย์ที่ใช้กันในปัจจุบันเปลี่ยนตามปฏิญญาเจนีวา ดังข้อความว่า ...ข้าจะไม่ยอมให้ความ
แตกต่างทางเชื้อชาติ ชาติพันธุ์ อุดมการณ์ทางการเมือง หรือฐานะทางสังคมมาเป็นเครื่องกีด
ขวางหน้าที่ที่ข้าพึงมีต่อผู้ป่วย ข้าจะไม่ใช้ความรู้แห่งวิชาชีพในทางที่ขัดกับกฎแห่งมนุษยธรรม 
แสดงว่าจรรยาแพทย์ดั้งเดิมซึ่งเน้นแนวคิดไว้วางใจ แนวคิดไม่ก่ออันตรายและแนวคิดก่อ
ประโยชน์ ได้รวมเป็นเรื่องเดียวกับการเคารพเอกสิทธิ์  (Respect for Autonomy) แล้ว 
ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพจึงต้องบอกความจริงเรื่องการวินิจฉัยโรค เรื่องการพยากรณ์โรค 
เรื่องวิธีการบำบัดรักษา ดัง สันต์ หัตถีรัตน์กล่าวว่า ถ้าผู้ป่วยจับได้ว่าหมอไม่บอกความจริงผู้ป่วย
มักประท้วง ไม่พูด ไม่รับอาหาร และทุกข์ทรมานกับอาการแทรกซ้อนยาวนานกว่าจะตายอย่าง
กระวนกระวาย (สันต์ หัตถีรัตน์, 2542: 28) 
 ผู้วิจัยเห็นว่า แม้เรื่องสุขภาวะและการเข้าถึงสุขภาวะในหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ 
จะทำให้หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ถูกมองว่าแตกหักกับจรรยาแพทย์ดั้งเดิม แต่การยืนยัน
ว่า แม้เทคโนโลยีการยื้อชีวิตจะก้าวหน้าสูงสุด แต่ไม่อาจช่วยให้ผู้ป่วยเข้าถึงสุขภาวะได้ เพราะ
เจตจำนงที่จะตายของผู้ป่วยถูกแทรกแซงดัง ปัญหาสับสนกรณี Karen Ann Quinlan ยุติได้ 
เมื่อแพทย์ตัดสินใจถอดเครื่องช่วยหายใจตามเจตจำนงของผู้ป่วย ทำให้เชื่อได้ว่าความตายอย่าง
สงบเป็นเรื่องสุขภาวะ สุขภาวะเกิดจากการตัดสินใจเลือกด้วยเหตุผลของผู้ป่วยเอง ไม่ใช่การ
แทรกแซงของคนอ่ืน เช่นนี้ การเข้าถึงสุขภาวะของผู้ป่วยจำต้องอิงอาศัยกันระหว่างอำนาจ
ตัดสินใจเลือกผู้ป่วยกับอำนาจตัดสินใจเลือกของผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ เงื่อนไขมิใช่เพียง
ความเข้าใจ (understanding)ตรงกัน แต่ลึกซึ้งถึงความไว้วางใจกัน (trust worthy) อันสืบทอด
มาจากจรรยาแพทย์ดั้งเดิมแม้การวิเคราะห์หัวข้อนี้จะช่วยให้ความเข้าใจเรื่องสุขภาวะและการ
เข้าถึงสุขภาวะกระจ่างขึ้น แต่มีนักวิชาการปฏิเสธการุณยฆาตเชิงรับ เพราะคัดค้านวิธีปฏิบัติต่อ
ผู้ป่วยเพ่ือช่วยให้ผู้ป่วยได้เข้าถึงสุขภาวะตามหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ ผู้วิจัยจำเป็นต้อง
วิเคราะห์ประเด็นนี้ในหัวข้อนี้ต่อไป 

2. วิเคราะห์เคารพเอกสิทธิ์ที่จะยุติการยื้อชีวิตในหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์กับ
จรรยาแพทย์ดั้งเดิม จากการศึกษาทำให้ทราบว่าหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ไม่คัดค้านการ
ยื้อชีวิตผู้ป่วย เพราะทุกคนย่อมปรารถนาชีวิตยืนยาว แต่การช่วยยื้อชีวิตโดยมองข้ามเจตจำนง
ของผู้ป่วยเป็นวิธีที่หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์คัดค้าน แม้สังคมยอมรับว่า ผู้ป่วยพึงไว้ใจผู้



96  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพ เพราะหลักปฏิบัติของวิชาชีพ ผู้ป่วยย่อมถูกปฏิบัติด้วยวิธีที่เป็น
ประโยชน์ ไม่เป็นอันตรายต่อสุขภาวะและเพ่ือผลประโยชน์ของผู้ป่วยก่อนเสมอ เสมือนพ่อดูแล
ลูก ดังนั้น ควรแทรกแซงเจตจำนงที่จะปฏิเสธการช่วยยื้อชีวิตของผู้ป่ว ย (paternalism) 
(Beauchamp and Walters, 2003: 121) ดัง ศัลยแพทย์ชาวอเมริกันตัดสินใจให้เลือดเพ่ือ
ช่วยชีวิตผู้ป่วยนิกายพยานพระยโหวาห์ แม้ผู้ป่วยจะแสดงเจตจำนงปฎิเสธรับเลือด (อภิชัย สีละ
สิริ, 2554: 197) 

แต่หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์เสนอว่า แม้เจ็บป่วยมนุษย์ก็ยังมีศักดิ์ศรี (Human 
diginity) ผู้ป่วยย่อมมีสิทธิที่จะตัดสินใจเลือกวิธีการรักษาอันเป็นสิทธิส่วนบุคคล  (Right of 
privacy) ผู้ป่วยมีสิทธิกำหนดเป้าหมายและเลือกวิธีปฏิบัติต่อตนเองได้ (Self-determination) 
ผู้ก่อร่างหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ชี้ถึงความเยิ่นเย้อของวิธีปฏิบัติต่อผู้ ป่วยตามหลัก
ประโยชน์ (Beneficence) และไม่ก่ออันตราย (Nonmaleficence) ผู้ป่วยจึงถูกใช้เป็นวิถีเพ่ือ
เป้าหมายของผู้ประกอบวิชาชีพเสมอและความเข้าใจผิดว่าภาวะเจ็บป่วยทำให้ความมีเหตุผล 
สติและความสามารถในการตัดสินใจของผู้ป่วยลดลง ดัง ถ้อยแถลงต่อแพทยสภาอังกฤษว่าวิธี
ปฏิบัติตามความเข้าใจดังกล่าวทำลายคุณค่าของมนุษย์ การยื้อชีวิตผู้ป่วยได้นานเท่ากับเป็นชัย
ชนะเป็นเกียรติของผู้ประกอบวิชาชีพ แม้นักวิชาการหลายคนออกมาปฏิเสธว่าการช่วยยื้อชีวิต
ไม่ใช่ประโยชน์ของผู้ให้ความช่วยเหลือ แต่เป็นประโยชน์ของผู้ป่วย แต่ถ้าผู้ประกอบวิชาชีพยัง
มองข้ามศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของผู้ป่วยเช่นนี้ โอกาสที่ผู้ป่วยจะถูกช่วงใช้เพ่ือเป้าหมายของ
ผู้อ่ืนก็เป็นไปได้เสมอ ดังนั้น วิธีปฏิบัติต่อผู้ป่วยโดยแทรกแซงเจตจำนงของผู้ป่วยเป็นวิธีไม่ควร
ยอมรับ 

แต่นักวิชาการบางมองว่าการเคารพเจตจำนงที่จะตายของผู้ป่วยเป็นความแตกหัก
กับฮิปโปเครติสบิดาการแพทย์สังคมดำรงอยู่ได้ เพราะหลายคนมั่นใจว่าผู้ป่วยจะได้รับการดูแล
ด้วยวิธีที่ดีที่สุด ถ้าปฏิบัติต่อผู้ป่วยโดยคล้อยตามเจตจำนงของผู้ป่วยเช่นนี้ นักวิชาการหลายคน
วิตกว่าสังคมคงไม่อาจรอดได ้(John Harris,Helga Kuhse 2001: 399) 

 แต่ข้อเสนอนี้ถูกมองว่าเป็นความเข้าใจผิดในเรื่องรูปแบบวิธีปฏิบัติต่อผู้ป่วยและเรื่อง
ความวิทยาการทางการแพทย์ที่ต่างกันไปตามยุคสมัย แท้จริงแล้วฮิปโปเครติสยืนยันวิธีปฏิบัติ
ต่ อผู้ ป่ วยว่ าต้ องหลีก เลี่ ย งรูปแบบ แทรกแซงผู้ ป่ วย  (intervention) แต่ เน้ น รูปแบบ



97 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ประคับประคองผู้ป่วย (palliative care) แต่นักวิชาการหลายคนสงสัยว่าทำไมหลักชีวจริยธรรม
ทางการแพทย์ไม่บังคับให้ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพปฎิบัติต่อผู้ป่วยด้วยรูปแบบระคับ
ประคองและห้ามการยื้อชีวิตผู้ป่วยด้วยรูปแบบแทรกแซง หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์เสนอ
ว่า ธรรมชาติของวิธีปฏิบัติต่อผู้ ป่วยเปลี่ยนตามวิทยาการทางการแพทย์ไม่เคยหยุดนิ่ ง  
ถ้าเข้าใจธรรมชาติข้อนี้ลึกซึ้ง ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพย่อมตัดสินใจเลือกวิธีปฏิบัติต่อ
ผู้ป่วยได้ถูกต้องโดยไม่จำต้องแทรกแซงเจตจำนงของผู้ป่วย  (John Harris,Helga Kuhse 
(Edited): 399) 

ถึงกระนั้น ก็ยังมีผู้วิตกว่าอาจสนับสนุนให้เกิดทุรเวชปฏิบัติ (Medical malpractice)  
หมายถึง การกระทำหรืองดเว้นการกระทำในการตรวจวินิจฉัยและบำบัดรักษาที่ผิดไปจาก
มาตรฐานแห่งวิชาชีพและอาจก่ออันตรายต่อผู้ป่วย เพราะหลักปฏิบัติต่อผู้ป่วยมีองค์ประกอบ 4 
ประการ คือ หน้าที่ต่อผู้ป่วย มาตรฐานวิชาชีพ ผลที่เกิดกับผู้ป่วย ผลจากการกระทำตาม
มาตรฐานวิชาชีพ (เริงฤดี ปธานวนิช, 2550: 213)  กล่าวคือในทางปฏิบัตินั้น เจตจำนงของตัวผู้
ป ร ะ ก อ บ วิ ช า ชี พ ด้ า น สุ ข ภ า พ ส ำ คั ญ ก ว่ า เ จ ต จ ำ น ง ข อ ง ผู้ ป่ ว ย  
เพราะผลของการปฎิบัติต่อผู้ป่วยเกิดจากเจตนาทำหน้าที่ ผู้ประกอบวิชาชีพไม่อาจปัดความ
รับผิดชอบให้ผู้ป่วยได้ นักวิชาการบางคนวิตกว่าการให้ผู้ป่วยลงนามในเอกสารยินยอม (Inform 
consent) ไม่พอเพียงที่จะคุ้มครองผู้ป่วยได้อย่างสมบูรณ์ (Ray Moynihan et al, 2002: 886-
891) 

อย่างไรก็ตามไม่มีใครปฏิเสธว่า ที่ผ่านมาการแพทย์ตะวันตกเกิดปัญหาสับสนเนืองๆ 
หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ถอดบทเรียนจากประวัติศาสตร์และได้ปรับแก้ให้เป็นปัจจุบัน 
โดยพิจารณาว่า วิธีปฏิบัติต่อผู้ป่วยต้องไม่ทำด้วยเจตจำนงตามหน้าที่เท่านั้น แต่ควรพิจารณา
รอบคอบถึงเหตุปัจจัยอ่ืนๆซึ่งครอบคลุมคุณค่าของชีวิตผู้ป่วย ต้องรู้จักประมวลแนวคิดอ่ืนๆที่
จำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของผู้ป่วยแต่ละคนอย่างรอบด้าน โดยเน้นเคารพความเป็นอิสระของ
ผู้ป่วย (Florida, 1998: 170-189) 

 ทำให้มีนักวิชาการตั้งคำถามว่า ถ้าไม่แทรกแซงเจตจำนงที่จะปฏิเสธการช่วยยื้อชีวิต
ของผู้ป่วยแล้ว การก่อประโยชน์ ไม่ก่ออันตรายสังคมจะตัดสินอย่างไร โดยปกติแล้วทางการ
แพทย์ ใช้หลักตัดสิน 2 หลัก คือ หลักเจตนาของการกระทำ ( Deontology or Non 
consequential)โดยเน้ นแนวคิ ดหน้ าที่ นิ ยมของค้ านท์  และหลักผลของการกระทำ



98  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

(Teleological or Consequential) โดยเน้นแนวคิดอรรถนิยมของจอห์น สจ๊วต มิลล์ (สิวลี ศิ
ริไล, 2522: 13-14) 

ผู้ก่อร่างหลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ปฏิเสธ เพราะยุคสมัยที่สังคมเต็มไปด้วยความ
สลับซับซ้อนเช่นทุกวันนี้ การตัดสินด้วยหลักทุรเวชปฏิบัตินั้นล้าสมัย เช่น แพทย์จงใจจ่ายยาแก่
ผู้ป่วยโรคเอดส์แต่กลายเป็นอันตรายต่อผู้ป่วย กลายเป็นค่ารักษาแพง ล้วนเป็นอันตรายต่อ
ครอบครัวผู้ป่วยและสิ่งแวดล้อม จะเห็นได้ว่าอันตรายทางการแพทย์เกิดขึ้นเสมอโดยไม่มีใคร
กำหนดอะไรได้แน่นอน ทางที่ดีคือระวังตนไม่ให้ปฏิบัติต่อผู้ป่วยอย่างแทรกแซงเท่านั้น ส่วน
เกณฑ์ตัดสินก็พึงพิจารณาว่าถ้าตนถูกปฏิบัติจากผู้อื่นเช่นไรแล้วความขัดแย้งเกิดขึ้นกับจิตใจตน
หรือไม่เพราะผู้รับผิดชอบผลของการปฏิบัติมิใช่เพียงผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพและผู้ป่วย
เท่านั้น แต่ญาติตลอดจนมนุษย์ในสังคมล้วนมีส่วนร่วมรับผิดชอบด้วยอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

ผู้วิจัยเห็นว่า วิธีปฏิบัติและคุณค่าของวิธีปฏิบัติต่อผู้ป่วยในหลักชีวจริย ธรรมทาง
การแพทย์แสดงถึงการเคารพความสามารถที่จะปกครองตนเองได้ เป็นรูปแบบความสัมพันธ์
ระหว่างมนุษย์ มิใช่ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพกับผู้ป่วยเท่านั้น (intervention) แต่เป็นองค์
รวม (Holistic) หมายถึง มนุษย์ สิ่งมีชีวิตและสิ่งแวดล้อมรวมเป็นหนึ่งเดียว เป็นไปได้ว่าวิธี
ปฏิบัตินี้สืบทอดมาจากการแพทย์ดั้งเดิม เพราะการปล่อยให้ผู้ป่วยตาย ไม่แทรกแซงความตาย
ของผู้ป่วยตรงกับเนื้อหาในตำนานแอสคูลาปิอูส อย่างไรก็ดี การเคารพเอกสิทธิ์ที่จะยุติชีวิตยัง
เป็นปัญหายากตัดสินใจของพุทธศาสนิกชนในสังคม ผู้วิจัยจำเป็นต้องวิเคราะห์แนวคิดนี้ด้ วย
หลักโพธิจิตของพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน เพ่ือให้คำตอบชัดเจนต่อไป  

3. วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธภาวะและการเข้าถึงพุทธภาวะกับการเคารพ
เอกสิทธิ์ที่จะตัดสินใจเลือกกระทำของมนุษย์ในหลักโพธิจิต การศึกษาทำให้ทราบเรื่องพุทธ
ภาวะในหลักโพธิจิตของสำนักเซน สำนักเซนเสนอว่าพุทธภาวะเป็นเป้าหมายและเป็นความ
พยายามของมนุษย์ทุกคน โพธิจิตเป็นหลักตัดสินใจของพระอาจารย์ผู้บำเพ็ญบารมีพระโพธิสัตว์
ด้วยปรารถนาช่วยศิษย์ได้เข้าถึงพุทธภาวะ หมายถึง ภาวะของผู้หลุดพ้นอันเป็นเรื่องที่
พระพุทธศาสนามหายานทุกสำนักเชิดชู สำนักเซนเสนอว่าธรรมชาติพุทธภาวะ คือ ภาวะที่เกิด
กับมนุษย์อย่างฉับพลัน ภาวะที่ เกิดขึ้นโดยไม่มี ใครควบคุม พุทธภาวะจึงเกิดขึ้นเองใน



99 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ชีวิตประจำวันของมนุษย์ ดัง พระอาจารย์เหว่ยหลางกล่าวว่า...โพธิมีประจำอยู่แล้วในกายในจิต
เดิมแท้ การพยายามมองหาโพธิจากที่อ่ืนเป็นความเขลา... (ไพโรจน์ อยู่มณเฑียร, 2556: 67) 

พระอาจารย์ทานหลวน เจ้าสำนักสุขาวดีปฎิเสธข้อเสนอนี้  เพราะธรรมชาติของพุทธ
ภาวะ คือ ภาวะที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ผู้หมั่นสวดพระนามอามิตตาภะเท่านั้น ภาวะที่เกิดขึ้นด้วย
อำนาจของพระอามิตตาภะ ดังนั้น พระอาจารย์เตาโจจึงสอนให้ศิษย์อย่าเกียจคร้านและเร่งนับ
เมล็ดถั่วประกอบการสวด เพ่ือพุทธภาวะจะเกิดเร็วขึ้น (เสถียร โพธินันทะ, 2518: 235) 

อย่างไรก็ดี พระพุทธศาสนามหายานทุกสำนักเชื่อตรงกันว่าพุทธภาวะมีอยู่แล้วใน
มนุษย์ทุกคน เช่นนี้ หมายความว่าพุทธภาวะย่อมเกิดขึ้นในชีวิตประจำวันของมนุษย์ แต่ความ
ยึดมั่นถือมั่นทำให้มนุษย์หมดโอกาสเข้าถึง ดัง คัมภีร์วิมลเกียรตินิทเทสสูตรความว่า...จิตของ
ท่านผู้เจริญสูงต่ำไม่เสมอเองต่างหากเล่า ท่านผู้เจริญมิได้อาศัยพุทธปัญญาทัศนาโลกนี้ ฉะนั้นจึง
เห็นโลกธาตุนี้ว่าไม่สะอาดหมดจด ข้าแต่พระคุณเจ้าสารีบุตร อันพระโพธิสัตว์ย่อมเห็นสรรพ
สัตว์โดยความสมภาพ มีจิตอันลึกซึ้งบริสุทธิ์อาศัยพุทธปัญญาเป็นเครื่องอยู่ ฉะนั้นจึงสามารถ
ทัศนาความบริสุทธิ์ของโลกธาตุนี้ได้ (เสถียร โพธินันทะ, 2543: 2-3)  พระอาจารย์ฮุยเน้งกล่าว
แก่ศิษย์ว่า ผู้โง่เขลาไม่รู้แจ้งจิตเดิมแท้ เที่ยวเสาะแสวงหาโมกขธรรมท่านทั้งหลายที่มีจิตบริสุทธิ์
จากบาปแล้วสุขาวดี โลกธาตุทิศตะวันตกอยู่ไม่ไกลจากตัวท่าน ถ้าใจของท่านไม่บริสุทธิ์มีแต่
บาป การภาวนานามพระพุทธเจ้าอามิตตาภะก็ยากที่จะไปเกิดแดนสุขาวดี อาตมาขอเตือนท่าน
ทั้งหลาย (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์: 256) ถ้าสังเกตจะพบคำว่า“ปัญญา”ซ่อนอยู่ในข้อความข้างต้น 
ปัญญาในพระพุทธศาสนาหมายถึงความรู้ทั่วตามสัจจะคือตามที่เป็นจริง เมื่อเกิดความรู้ตามที่
เป็นจริงในสิ่งใด ก็ชื่อว่ามีปัญญาในสิ่งนั้น (สมเด็จพระญานสังวร, 2553: 1) 

ดังนั้น มีความเป็นไปได้ว่าพระพุทธศาสนามหายานยอมรับว่าพุทธภาวะอาจเกิดขึ้นใน
ชีวิตประจำวันของมนุษย์ทุกคนได้ด้วยปัญญา ดัง ตถาคตครรภสูตรกล่าวว่า สัตว์โลกทั้งหลายมี
พุทธภาวะด้วยกันทั้งสิ้น แต่มองไม่เห็นเพราะถูกห่อหุ้มด้วยกิเลส ตัณหา อวิชชา เมื่อสามารถ
ทำลายเครื่องห่อหุ้มทั้งหลายเหล่านี้ด้วยปัญญา สัตว์โลกย่อมสามารถเข้าถึงพุทธภาวะในตัวได้ 
(พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, 2553: 26-27) เมื่อพระพุทธศาสนามหายานเชื่อตรงกันว่าปัญญา
ช่วยให้มนุษย์รับรู้ถึงพุทธภาวะในตนเองได้ เช่นนี้ มนุษย์ต้องทำอย่างไรปัญญาจึงจะเกิดกับ
มนุษย์  

แม้สำนักเซนจะเห็นพ้องกับสำนักอ่ืนว่าถ้ามนุษย์ศรัทธาในพระพุทธเจ้าแล้ว ปัญญา
ย่อมเกิดกับมนุษย์ แต่ความเข้าใจว่าถ้ามนุษย์ผูกศรัทธาในพระพุทธเจ้าด้วยการภาวนาจริงจัง
เป็นเรื่องเป็นราวแล้ว ปัญญาจะเกิดกับมนุษย์อย่างแน่นอน เพราะปัญญาเกิดขึ้นด้วยอำนาจโพธิ



100  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

จิตของพระพุทธเจ้าที่หลอมรวมผู้ภาวนาให้เป็นหนึ่งเดียวกับภาวะของพระพุทธเจ้านั้นสำนักเซน
ปฏิเสธ เพราะปัญญาซึ่งสำนักเซนเรียกว่า“ซาโตริ”เป็นธรรมชาติของจิตที่มนุษย์ไม่อาจคาดได้
ว่าจะเกิดขึ้นกับใคร เมื่อใด อย่างไร แต่เกิดขึ้นฉับพลันเพียงครั้งเดียวในชีวิตมนุษย์ ความโพล่ง
ของปัญญาจะเปลี่ยนแนวดำเนินชีวิต เปลี่ยนทัศนคติ ค่านิยม วิธีคิด มุมมองที่มีต่อสิ่งแวดล้อม
อย่างสิ้นเชิง (Chen Chi, 1959: 131)  ดังนั้น เมื่อจิตสงบด้วยจากความคิดอย่างเต็มที่แล้ว จิต
จะปลดปล่อยตัวเองให้เป็นอิสระ เมื่อนั้นปัญญาจะเกิดข้ึนเอง 

ผู้วิจัยเห็นว่า เรื่องพุทธภาวะและการเข้าถึงพุทธภาวะในหลักโพธิจิตของสำนักเซน แม้
ถูกมองว่าแปลกแยกจากพระพุทธศาสนามหายานสำนักอ่ืน แต่การยืนยันว่าพุทธภาวะเกิดขึ้น
เองในชีวิตประจำวันของมนุษย์และมนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะได้ด้วยปัญญา อันเกิดจากความ
ศรัทธาในพระพุทธเจ้า ย่อมแสดงว่าคำสอนที่จะเคารพเอกสิทธิ์ของมนุษย์ในหลักโพธิจิตของ
สำนักเซน ไม่ขัดกับหลักโพธิจิตของพระพุทธศาสนามหายาน อย่างไรก็ดี ข้อเสนอของสำนักเซน
เรื่องวิธีปฏิบัติต่อศิษย์เพ่ือช่วยให้ศิษย์ได้เข้าถึงพุทธภาวะในหลักโพธิจิตยังมีผู้เสนอข้อคัดค้าน 
ผู้วิจัยจำเป็นต้องวิเคราะห์ประเด็นนี้ เพ่ือคำตอบอันกระจ่างต่อไป 

4. วิเคราะห์คุณค่าทางศีลธรรมของการเคารพเอกสิทธิ์ในหลักโพธิจิตของสำนักธยา
นะกับหลักโพธิจิตในพุทธปรัชญามหายาน การศึกษาทำให้ทราบว่าวิธีปฏิบัติต่อศิษย์เพ่ือช่วย
ให้ศิษย์เข้าถึงพุทธภาวะในหลักโพธิจิตของสำนักเซนคือการทำสมาธิ เพราะวิธีนี้ทำให้ศิษย์ละ
ความยึดมั่นถือมั่นได้ แต่สำนักเซนไม่เห็นด้วยถ้าพระอาจารย์ต้องบังคับศิษย์ด้วยวิธีปฎิบัติวิธีอัน
แปลกไปจากชีวิตประจำวัน จนก้าวก่ายธรรมชาติของศิษย์ แม้สำนักเซนจะยอมรับว่าศิษย์พึง
ตั้งใจฟังพระอาจารย์ เพราะพระอาจารย์มีประสบการณ์เหนือกว่าศิษย์ เพราะพระอาจารย์มี
ความกรุณาต่อศิษย์ แต่ถ้าพระอาจารย์เข้าใจว่าตนไม่ควรปล่อยให้ศิษย์ออกนอกทางแล้ว เพราะ
การเข้าถึงพุทธภาวะเป็นประสบการณ์ซึ่งศิษย์แต่ละคนเข้าถึงได้ด้วยจิตของตนเอง เพราะ
ประสบการณ์ของพระอาจารย์เป็นเพียงเครื่องชี้เป้าหมายคือจิตของศิษย์ เช่นนี้ การแทรกแซง
ศิษย์เท่ากับปฏิบัติผิดวิธี 

ด้วยเหตุผลต่างกันสำนักสุขาวดีเห็นว่าพระอาจารย์ต้องแทรกแซงศิษย์ ด้วยอุดมคติพระ
โพธิสัตว์แล้ว พระอาจารย์ย่อมรู้ว่าอวิชชาทำให้ศิษย์ไม่อาจเข้าถึงพุทธภาวะได้ด้วยความ
พยายามของศิษย์เอง แต่อาศัยความปรารถนาและความพยายามของพระอาจารย์ผู้บำเพ็ญ



101 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

บารมีพระโพธิสัตว์ ย่อมสามารถช่วยให้ศิษย์เข้าถึงพุทธภาวะได้อย่างแน่นอนเช่นนี้ การ
แทรกแซงศิษย์เป็นวิธีปฏิบัติถูกต้อง 

สำนักเซนชี้ว่าข้อเสนอดังกล่าวเกิดจากความไม่เข้าใจ 2 ประการ ประการแรกคือไม่
เข้าใจวิธีปฏิบัติต่อสรรพสัตว์ของพระโพธิสัตว์ แท้จริงแล้ว พระโพธิสัตว์ย่อมหยั่งรู้ว่าปัญญาและ
สภาพความเป็นอยู่ของศิษย์คือข้อจำกัด พระโพธิสัตว์จำต้องพิจารณาอย่างถี่ถ้วนก่อนจึงปฏิบัติ
ต่อศิษย์ด้วยวิธีจิตสู่จิตหมายถึงสอนให้ศิษย์ดู ไม่ใช่สอนให้ศิษย์เดิน ประการที่ 2 คือ ไม่เข้าใจถึง
ธรรมชาติอันเป็นสมมติบัญญัติของทฤษฎีคำสอน ใครก็ตามที่ยึดถือถ้อยคำ ตัวอักษร กฎเกณฑ์
หรือมาตรฐานต่างๆย่อมไม่อาจเข้าใจความจริงแท้ที่พระพุทธเจ้าทรงมุ่งหมาย เพราะความจริง
แท้ที่พระพุทธเจ้าทรงมุ่งหมายถูกจำกัดด้วยเงื่อนไขของภาษาอันเป็นสมมติบัญญัติ แต่พระองค์
จำเป็นต้องใช้ภาษาทางโลกอธิบายไม่เช่นนั้น สัตว์โลกย่อมเข้าใจไม่ได้  (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 
2550: 5) 

ข้อเสนอดังกล่าวไม่มีผู้ใดเสนอข้อคัดค้าน เพียงแต่สงสัยว่าการยอมรับธรรมชาติของ
ศิษย์อาจเท่ากับสนับสนุนให้ศิษย์ละทิ้งศีลธรรม ซึ่งพระพุทธศาสนาถือเอาความจงใจเป็นฐาน
ของการกระทำกล่าวคือ ขณะที่สำนักเซนไม่แทรกแซงศิษย์ แม้ด้วยศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา 
แต่ในทางปฏิบัติแล้วศีลธรรมจำเป็นต่อมนุษย์ในสังคมและการสืบทอดศีลธรรม เป็นหน้าที่
โดยตรงของพระอาจารย์ 

สำนักเซนเห็นว่าศีลธรรมเป็นมายา ข้อนี้ไม่มีสำนักใดปฏิเสธว่าความคิดแบ่งแยก แม้
เรื่องบุญบาปเป็นการแสดงออกของทวิภาวะอันเป็นอกุศล วิธีปฏิบัติของสำนักเซนไม่ใช่ความ
เข้าใจระดับศีลธรรม แต่อาศัยความเข้าใจลึกซ้ึงระดับเหตุปัจจัยซึ่งครอบคลุมคุณค่าของมนุษย์ ผู้
ปฏิบัติในสำนักเซนจึงไม่ใช่ผู้ปฏิบัติเคร่งครัด แต่เป็นผู้รู้จักประมวลหลักธรรมอันจำเป็นต่อการ
ดำเนินชีวิตของสรรพสัตว์ด้วยหลักกรุณา (Florida, Robert E, 1998: 170-189) ทำให้สงสัยว่า
โดยปกติแล้วพระพุทธศาสนาตัดสินด้วยกฎแห่งกรรมบุญ เช่นนี้บาปบุญของสำนักเซนตัดสิน
อย่างไร สำนักเซนตอบว่าธรรมชาติของบุญและบาปของมนุษย์ในสังสารวัฏมิได้เกิดด้วยความจง
ใจของมนุษย์เท่านั้น แต่เกิดด้วยเหตุปัจจัยอันซับซ้อน เช่นนี้ บุญบาปของสำนักเซนคือมอง
ธรรมชาติด้วยจิตสงบไม่ก้าวก่ายธรรมชาติ เกณฑ์ตัดสินบุญบาปของเซนคือจิตบริสุทธิ์จากความ
ยึดมั่นถือมั่นของศิษย์แต่ละคน 



102  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

ผู้วิจัยเห็นว่าวิธีปฏิบัติต่อศิษย์เพ่ือช่วยให้ศิษย์เข้าถึงพุทธภาวะในหลักโพธิจิตของสำนัก
เซนแสดงออกถึงการยอมรับความสามารถที่จะปกครองตนเองของมนุษย์เพ่ือเข้าถึงพุทธภาวะได้ 
โดยไม่จำต้องถูกแทรกแซง แม้ด้วยเจตนาดีของผู้อ่ืน เป็นรูปแบบความสัมพันธ์ระหว่างพระ
อาจารย์กับศิษย์ของเซนเป็นไปได้ว่าวิธีปฏิบัติต่อผู้ อ่ืนด้วยรูปแบบนี้คงสืบทอดมาจาก
พระพุทธศาสนาดั้งเดิม เพราะความวางใจเป็นกลางๆ โดยไม่เอนเอียงไปตามภาวะต่างๆ  ที่
เกิดข้ึนไม่ว่าผิดหรือถูกของผู้อื่นตรงกับหลักอุเบกขาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

บทสรุป 
 เนื่องจากปัจจุบันมีนักวิชาการเสนอข้อคัดค้านการุณยฆาตเชิงรับ เพราะแนวคิดเคารพ
เอกสิทธิ์ไม่น่าจะไปได้กับหลักปฏิบัติในการช่วยมนุษย์ได้เข้าถึงเป้าหมายตามจริยศาสตร์
การแพทย์และพุทธปรัชญามหายาน ดังนั้น ผู้วิจัยจำเป็นต้องเสนอบทความนี้ โดยมีกรอบ
การศึกษา คือ เป้าหมาย หนทาง วิธีปฏิบัติและคุณค่าของวิธีปฏิบัติในการช่วยมนุษย์ได้เข้าถึง
เป้าหมายตามจริยศาสตร์การแพทย์และพุทธปรัชญามหายาน เพ่ือวิเคราะห์ 4 เรื่องอันเกิดจาก
ข้อคัดค้านดังกล่าว เรื่องแรก คือ สุขภาวะกับการเคารพเอกสิทธิ์ที่จะยุติการยื้อชีวิต หลักชีวจริย
ธรรมทางการแพทย์ยืนยันว่ามนุษย์เข้าถึงสุขภาวะได้ด้วยความสามารถในการใช้เหตุผลและ
ตัดสินใจเลือกเป้าหมาย หนทางและวิธีปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงเป้าหมาย ถ้าผู้ป่วยมีความสามารถใช้
เหตุผลและตัดสินใจเลือก ผู้ป่วยย่อมมีเอกสิทธิ์ที่จะเลือกเป้าหมาย หนทาง วิธีปฏิบัติเพ่ือเข้าถึง
สุขภาวะ ผู้ประกอบวิชาชีพด้านสุขภาพไม่สามารถใช้เหตุผลและตัดสินใจเลือกเป้าหมาย 
หนทาง วิธีปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงสุขภาวะแทนผู้ป่วยได้ เรื่องที่สอง คือ เคารพเอกสิทธิ์ที่จะยุติการยื้อ
ชีวิตกับจริยธรรมทางการแพทย์ หลักชีวจริยธรรมทางการแพทย์ยืนยันว่าผู้ประกอบวิชาชีพด้าน
สุขภาพไม่สามารถกำหนดได้ว่าการยื้อชีวิตผู้ป่วยจะไม่ก่ออันตรายต่อสุขภาวะ เพราะอันตราย
ต่อสุขภาวะเกิดขึ้นด้วยเหตุปัจจัยหลากหลาย เรื่องที่สาม คือ พุทธภาวะกับการเคารพเอกสิทธิ์ที่
จะตัดสินใจเลือกของมนุษย์ สำนักเซนยืนยันว่า พระอาจารย์ผู้ถืออุดมคติพระโพธิสัตว์ย่อม
เคารพการตัดสินใจเลือกเป้าหมาย หนทาง วิธีปฏิบัติเพ่ือเป้าหมายทางโลกของมนุษย์ เพราะ
มนุษย์เข้าถึงพุทธภาวะได้โดยฉับพลัน เพราะไม่มีใครกำหนดได้ว่ามนุษย์คนใดจะเข้าถึงพุทธ
ภาวะได้ ณ เวลาใด  เรื่องที่สี่ คือ เคารพเอกสิทธิ์ที่จะตัดสินใจเลือกทางโลกของมนุษย์กับ



103 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา สำนักเซนยืนยันว่าศีลธรรมทางพระพุทธศาสนาไม่อาจทำให้
มนุษย์ทุกคนตัดสินใจเลือกกระทำดีและไม่กระทำชั่ว เพราะการตัดสินใจเลือกกระทำดีและไม่
กระทำชั่วของมนุษย์เกิดจากเหตุปัจจัยหลากหลาย  
 

เอกสารอ้างอิง  
จนเจน เจนหัตถกิจ. (2538). บันทึกของท่านรินไซ. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา.  
ฉัตรสุมาลย์  กบิลสิ งห์ . (2553). ประเทศจีนกับพระพุทธศาสนา (ฝ่ายมหายาน) . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. (2557). โพธิสัตวจรรยา: มรรคาเพื่อมหาชน . กรุงเทพมหานคร: 

คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ. (2553). สภาวะของพระพุทธเจ้าหลังการปรินิพพาน . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ไพโรจน์ อยู่มณเฑียร. (2556). ท่านเหว่ยหลาง. กรุงเทพมหานคร : แปลนพริ้นติ้ง.  
เริงฤดี ปธานวนิช. (2550). องค์ประกอบของทุรเวชปฏิบัติ. วารสารกฎหมายและสาธารณสุข 3(2)  
วิฑูรย์ อึ้งประพันธ์. (2548). จากจรรยาแพทย์มาถึงยุคชีวจริยศาสตร์.กรุงเทพมหานคร: วิญญู

ชน.  
สมเด็จพระญานสังวร. (2553). ปัญญาในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา

มกุฎราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2550). พระพุทธศาสนานิกายเซนการศึกษาเชิงวิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   
สันต์ หัตถีรัตน์. (2542). สิทธิที่จะอยู่หรือตาย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์หมอชาวบ้าน.  
สิวลี ศิริไล. (2552). ปัญหาปรัชญาในการแพทย์. กรุงเทพมหานคร : คณะสังคมศาสตร์และ

มนุษยศาสตร์. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2550).  พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สยาม.  
สุวรรณา สถานอานันท์. (2534). ภูมิปัญญาวิชาเซ็น. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สยาม.  



104  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

สุวรรณา สถาอานันท์ . (2534). มนุษย์ทัศน์ในปรัชญาตะวันออก . กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เสถียร โพธินันทะ. (2518). ปรัชญามหายาน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์บรรณาคาร. 
เสถียร โพธินันทะ. (2543). วิมลเกียรตินิทเทสสูตร. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฎราชราช

วิทยาลัย.  
Beauchamp and Walters.LeRoy. (2003). Contemporary in Bioethics. New York: 

Wadworth-Thomson Learning. 
Beauchamp T.L and Childress. James F. (1994). Principles of Biomedical Ethics. 

New York: Oxford University Press. 
Chen Chi. Chang. (1959). The Practice of Zen. New York: Harper and Brother. 
Florida. Robert E. (1998). The Lotus Sutra and Health Care Ethics: in Journal of 

Buddhist Ethics.  
Jame Rachels. (2001). Active and Passive Euthanasia. in Bioethics An Anthology.  
John Harris. Helga Kuhse(Edited). (2001). The Survival Lotterry in Bioethics An 

Anthology. Massachusett : Blackwell. 
Ray Moynihan et al. (2002). Selling sickness: the pharmaceutical industry and 

disease mongering BMJ. 
Robert Baum (ed.) R.B. Schiffer. (1976). The Concept of Death. in Ethical 

Arguments for Analysis 2ed. New York: Holt Rinehart and Winston.  
Wanna Beck AT. et al. (1978). Cognitive Therapy of depression. New York: Guild 

Press.  
Wesley D Smith. (1994). Hippocrates Volum VII. Massachuseth: Harvard University 

Press.  
WHO. (2001). Basic cocument. 43rd Edition. Geneva: World Health Organization. 
 

 


