
ธรรมชาตมินุษย์ของโทมัส ฮอบส์ในมมุมองพุทธปรัชญาเถรวาท 
Thomas Hobbes' Nature of Man in the View of Theravada Buddhist 

Philosophy   
 

1วรรณา  พ่วงพร้อม 
Wanna Prungprom 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University 

1Corresponding Author E-Mail: wan_wan_salolux@hotmail.com 
 

Received June 10, 2021; Revised June 20, 2021; Accepted: June 30, 2021 
 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์หลักคือเพ่ือวิเคราะห์ธรรมชาติมนุษย์ของโทมัส ฮอบส์ใน
มุมมองพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า  ฮอบส์มองว่า
ธรรมชาติที่แท้จริงของมนุษย์ คือความเห็นแก่ตัว เมื่อมนุษย์เห็นแก่ตัวจึงทำให้มนุษย์มี
พฤติกรรมในด้านการแสวงหาผลประโยชน์ให้แก่ตนเอง การมีธรรมชาติในด้านการสวงหา
ผลประโยชน์ให้แก่ตนเองถือว่าเป็นแรงจูงใจอันสำคัญที่สุดของธรรมชาติมนุษย์ การแสวงหา
ประโยชน์ให้แก่ตนเองจึงอาจจะก่อให้เกิดความขัดแย้งขึ้น เพ่ือแก้ไขปัญหานี้ ฮอบส์จึงเสนอให้มี
ทฤษฎีสัญญาทางสังคม (social contract)  เพ่ือจัดการความขัดแย้งที่อาจจะเกิดขึ้นในการ
แสวงหาประโยชน์ให้แก่ตัวเองของปัเจกบุคคลที่ได้รับการผลักดันมาจากธรรมชาติคือความเห็น



106  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

แก่ตัว  ในประเด็นนี้ พุทธปรัชญาเถรวาทให้เหตุผลว่าในสภาวะธรรมชาติมนุษย์ทุกคนเกิดมา
บริสุทธิ์ กล่าวคือ ไม่ดีและไม่ชั่วด้านใดด้านหนึ่งทีเดียวแม้ว่าจะมีธรรมชาติด้านที่ดีและชั่วติดตัว
มาอยู่แล้ว เมื่อเป็นอย่างนั้น มนุษย์จึงไม่ได้เห็นแก่ตัวโดยกำเนิด สิ่งที่พุทธปรัชญาเถรวาทถือว่า
เป็นสิ่งที่มนุษย์ควรทำคือการพัฒนาธรรมชาติด้านที่ดี เช่น การมีเมตตา ให้มีพลังเหนือด้านที่ไม่
ดี การมีพลังด้านดีเหนือกว่าด้านไม่ดีจะเป็นการป้องกันไม่ให้มีปัญหาความขัดแย้งอันอาจจะเกิด
จากการแสวงหาประโยชน์ของปัจเจกบุคคลได้ เมื่อธรรมชาติส่วนที่ดีได้รับการพัฒนาอย่าง
สมบูรณ์แล้ว ธรรมชาติด้านที่ไม่ดีก็จะไม่ได้โอกาสในการกำหนดพฤติกรรมของมนุษย์  แรงจูงใจ
ในการพัฒนาด้านที่ดีจึงถือว่าเป็นสิ่งเงื่อนไขสำคัญที่สุดในธรรมชาติของมนุษย์ตามมุมมองของ
พุทธปรัชญาเถรวาท 
คำสำคัญ:  ธรรมชาติของมนุษย์, โทมัส ฮอบส์, พุทธปรัชญาเถรวาท 
 

Abstract 
In this research, the main objective was purposely made to critically 

analyze Thomas Hobbes’ nature of man in the viewpoint of Theravada Buddhist 
philosophy. This is documentary research. In the study, it was clearly found that 
according to Thomas Hobbes’s viewpoint, the selfishness is the real nature of 
man. Since man possesses such selfishness then it comes to determine man’s 
behavior in the way that he/he seeks for his/her own benefit only. It is strongly 
claimed that the nature in trying to look for the advantage for himself or herself 
becomes the most essential motivation of the nature of man. Based on this 
motivation, the conflict would be precipitated while seeking for one’s own 
benefit. In order to solve this problem, Hobbes proposed the social contract 
theory whereby the conflict caused by individual’s seeking for himself or herself 
benefit based on the nature of selfishness would be somehow solved. In this 
respect, it is argued by Theravada Buddhist philosophy that in the state of 
nature man is purely born, to wit, man is neither good nor bad in some ways 
despite possessing the innate nature of wholesome and unwholesome. By 



107 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

virtue of this state, man is not originally endowed with the selfishness. What 
Buddhist philosophy holds to be the thing man should do is the cultivation of 
nature of wholesome, loving kindness, for instance, to higher level than the 
unwholesome one where it could prevent the taking place of the conflict 
caused by individual’s seeking for his/her own benefit. Since the nature of 
wholesome has been perfectly developed then the nature of unwholesome 
would not be able to get the opportunity to determine man’s behavior. The 
motivation to develop the wholesome is regarded as the most essential 
condition in the nature of man according to Theravada Buddhist philosophy. 
Keywords: Nature of man, Thomas Hobbes, Theravada Buddhist philosophy 
 

บทนำ 
 มนุษย์มีฐานะเป็นสัตว์ที่มีความพิเศษกว่าสัตว์อ่ืนเพราะมนุษย์มีสติปัญญา สามารถคิด
วิเคราะห์และพัฒนาแก้ปัญหาต่างๆที่เกิดขึ้นได้อย่างละเอียดและลึกซึ้ง  แม้บางเรื่องไม่สามารถ
เข้าใจได้ ก็จะหาวิธีการเพ่ือแก้ปัญหาจนกระทั่งประสบความสำเร็จเช่น การค้นหาว่าชีวิตคือ
อะไร โลกและจักรวาลคืออะไร  มนุษย์ควรดำรงตนอย่างไร และควรเป็นไปอย่างไร ธรรมชาติ
ของมนุษย์ (The human of nature) คำตอบมีอธิบายซึ่งก็ต่างแนวคิดออกไปเพราะการให้
ความสำคัญที่ต่างกันว่าธรรมชาติมนุษย์เป็นอินทรีย์พลวัต (Dynamic Organism) ที่มีความ
เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา มนุษย์ในฐานะที่เป็นผู้ดำเนินชีวิตตามธรรมชาติควรที่จะต้องเรียนรู้ว่า 
เป้าหมายของการดำรงชีวิตเป็นการกระทำ เพ่ือทำให้ชีวิตอยู่รอดได้ โดยไม่เบียดเบียนธรรมชาติ 
ไม่เป็นภาระต่อตนเองและคนอ่ืนๆ อันเป็นแก่นของชีวิตคือควรปฏิบัติตนไปสู่ความเป็นอิสระ
จากทุกข์ทั้งปวง  การดำเนินชีวิตในแนวคิดเชิงธรรมชาติถือได้ว่า สรรพสิ่งทั้งปวงที่อยู่รอบตัว
มนุษย์ รวมทัง้ตัวมนุษย์ จะเป็นส่วนช่วยให้เข้าถึงความเป็นธรรมชาติของมนุษย์ 
 ตามแนวคิดธรรมชาติมนุษย์ ฮอบส์ เสนอไว้ในชีวิตมนุษย์มีธรรมชาติคือสสารร่างกาย
มนุษย์ก็คือสสารสภาพชีวิตที่มีการรับรู้ต่างกระทำมุ่งที่ตนเท่านั้น  ฮอบส์เรียกว่ามนุษย์มี
ธรรมชาติเห็นแก่ตัว (Thomas Hobbes, 1967: 101) ส่วนพุทธปรัชญานั้นเห็นว่ามนุษย์มีความ
รักในตนเอง เป็นที่มาของข้อความว่า  "บุรุษที่รักชีวิต  ไม่อยากตาย รักสุข เกลียดทุกข์" 



108  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 530 ข้อ 405, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) การมาอยู่ร่วมกันต่างมีธรรมชาติที่มุ่ งที่ตนทำให้เกิดการละเมิดกัน ดังนั้นทุกคนต้อง
รับผิดชอบร่วมกันเพื่อมิให้เป็นอันตรายหรือทำให้ชีวิตมนุษย์สั้นลง ทุกคนในสังคมต้องร่วมมือกัน
สละความเห็นแก่ตัวสร้างคุณธรรมปฏิบัติตามหลักคำสอนและทำตามสัญญาอย่างเคร่งครัดเพ่ือ
ความสงบสุข 
 บทความนี้จึงต้องการศึกษาธรรมชาติมนุษย์ในปรัชญาโทมัส ฮอบส์และธรรมชาติ
มนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาท รวมถึงเสนอวิเคราะห์ธรรมชาติมนุษย์ของปรัชญาโทมัส ฮอบส์  
ในมุมมองพุทธปรัชญาเถรวาทต่อไป 
 

ธรรมชาติชีวิตมนุษย์ในปรัชญาโทมัส ฮอบส์ 
 โทมัส ฮอบส์ ( Thomas Hobbes ) กล่าวว่า ธรรมชาติ (Nature) คือ ศิลปะที่พระเจ้า
ทรงสร้าง เพ่ือปกครองและเป็นศิลปะของมนุษย์  ชีวิตเป็นเพียงจุดเริ่มต้นของการเคลื่อนไหว  
ฮอบส์  กล่าวว่ามนุษย์เปรียบดังเครื่องจักรกลเป็นชีวิตปลอมๆนอกจากความเป็นมนุษย์ชีวิตเป็น
ของเทียม แต่ยิ่งใหญ่และสูงส่ง ทรงด้วยความแข็งแกร่งตามธรรมชาติของมนุษย์  ฮอบส์ กล่าว
ว่า มนุษย์เป็นเพียงสสารที่มีพลังประจำตัว พลังนี้อาจถ่ายทอดจากเทห์หนึ่งไปสู่เทห์อ่ืนได้ด้วย
ปรากฏการณ์ทั้งหลายเทห์ในความหมายคือสิ่งที่ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลง  ในเอกภพเกิดจาก
การเปลี่ยนด้วยอำนาจของพลังโดยมีกฎแน่นอนตายตัวตามหลักกลศาสตร์ไม่มีอะไรเกิดขึ้นโดย
บังเอิญ ทุกสิ่งมีผลก็ต้องมีสาเหตุ (Thomas Hobbes, 1967: 107) โดยมีลักษณะทางธรรมชาติ
ชีวิต ดังนี้ 
 สสารในความหมายของฮอบส์ คือ  “สิ่งที่เป็นจริงจะต้องสัมผัสได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 
5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย สิ่งที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ไม่สามารถสัมผัสได้เป็นสิ่งที่ไม่จริง” เมื่อ
เป็นเช่นนี้โลกที่เราอาศัยอยู่ทุกวันนี้จึงเป็นโลกที่จริงแท้เพียงโลกเดียว โลกแห่งนามธรรมมีเพียง
ในความคิด หรือความฝันของมนุษย์เท่านั้น มันจึงไม่มีอยู่จริง ชีวิตของมนุษย์มีเพียงความจริง
ทางด้านสรีระร่างกายเท่านั้น สิ่งที่เรียกว่า “จิต” ไม่มีอยู่จริง จิตเป็นเพียงปฏิกิริยาทางชีวเคมีที่
เกิดจากความสลับซับซ้อนของร่างกายเท่านั้น  โดยเฉพาะอย่างยิ่งโครงสร้างทางสมอง มีความ
ละเอียดอ่อนและสลับซับซ้อนมาก  



109 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

  ธรรมชาติมนุษย์เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นเอง ในทางชีวภาพมนุษย์ต้องดิ้นรนต่อสู้มุ่งให้ตนเองอยู่
รอด  เนื่องด้วยมนุษย์มีภาวะความต้องการเป็นภาวะของตัณหามนุษย์ การกระทำสิ่งใดจะมุ่งที่
ตนเท่านั้นเมื่อเป็นดังนี้ย่อมก่อเกิดปัญหาที่ไม่สามารถควบคุมให้เป็นปกติได้    โดยต้องผ่าน
กระบวนการควบคุมเพ่ือมิให้เป็นอันตรายแก่ตนและบุคคลอ่ืน  การที่มนุษย์เอาตนเป็นจุด
ศูนย์กลางโดยไม่คำนึงถึงบุคคลอ่ืน  “เกิดการยื้อแย่งแข่งขันกันโดยไม่มีขอบเขต  ทำให้อายุสั้น 
แต่  “ถ้าพบกับความทุกข์ยากแล้วมนุษย์จะลดความเห็นแก่ตัวลงและช่วยให้เขาดีขึ้น” 
(Thomas Hobbes, 1967 : 103)  เนื่องจากมนุษย์มีสัญชาตญาณและมีศักยภาพในการ
พิจารณาผลได้ผลเสียของตนจนถึงซึ่งความรู้สูงสุด” (สุเชาว์  พลอยชุม, มปป.: 121) อันเป็น
สัญชาตญาณในการทำหน้าที่คุ้มครองตัวเองอันเป็นสิทธิในการสร้างคุณค่าชีวิต    
 ฮอบส์ ตั้งสมมุติฐานเกี่ยวกับมนุษย์โดยเชื่อว่า “ธรรมชาติได้สร้างมนุษย์ข้ึนมาให้มีความ
เท่าเทียมกันทั้งทางร่างกายและจิตใจ คำว่า ความเท่าเทียมกันทางร่างกาย ฮอบส์ อธิบายว่า แม้
คนเราจะมีความแตกต่างกันในด้านกำลังกายและความคิดอ่านก็ตาม แต่เขาไม่อาจจะอาศัยเหตุ
แห่งความแตกต่างนี้เป็นข้ออ้าง เพ่ือประโยชน์ของตนเหนือคนอ่ืนได้ตลอดไป เหตุผลเพราะว่า 
แม้คนที่อ่อนแอที่สุดก็มีความเข้มแข็งเพียงพอที่จะกำจัดคนที่แข็งแรงที่สุดได้ ซึ่งถ้าไม่กระทำการ
ด้วยเล่ห์ก็โดยการร่วมมือกับผู้อ่ืน ส่วนความเท่าเทียมกันด้านจิตใจ ฮอบส์ให้เหตุผลว่า ความ
รอบครอบ (prudence)  ไม่ใช่เป็นคุณสมบัติที่ติดตัวมนุษย์มาตั้งแต่กำเนิด แต่เป็นสิ่งที่มนุษย์
ได้มาจากประสบการณ์ เพราะฉะนั้น ถ้าให้เวลาเท่ าๆ กันทุกคนก็จะมีความรอบครอบไม่
แตกต่างกันเลย 
 ธรรมชาติของมนุษย์มีความกลัว คือกลัวจากภัยภายนอก จึงมีการรวมกันเป็นกลุ่มเป็น
สังคมจากที่ฮอบส์ มองจากธรรมชาติมนุษย์มีความดุร้ายอาฆาตโหดร้าย สิ่งนี้เองที่ทำให้เกิดการ
รวมกันเพ่ือหา ความปลอดภัยแก่ตน แต่เมื่อมารวมกันมนุษย์ต่างก็เกิดความไม่มั่นใจที่มนุษย์
เป็นอยู่  ไม่มีสิ่งใดสามารถยับยั้งสัญชาตญาณความดุร้ายได้  เนื่องจากต่างต้องเอาตัวเองรอด 
เหตุว่ามนุษย์รักตนเอง จึงทำให้มนุษย์ใฝ่หาและสะสม เพ่ือสนองตอบความต้องการแต่สิ่งเหล่านี้
เกิดไม่เพียงพอมนุษย์ต่างมุ่งกระทำที่ตน “มีความเห็นแก่ตัวมากขึ้น แต่ถ้าพบกับความทุกข์ยาก
แล้วจึงจะลดความเห็นแก่ตัวลงและช่วยให้เขาดีขึ้น” (Thomas Hobbes, 1967: 103)  แต่
เนื่องจากมนุษย์มีสัญชาตญาณและมีศักยภาพในการพิจารณาผลได้ผลเสีย จนถึงซึ่งความรู้สูงสุด 



110  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

(สุเชาว์ พลอยชุม: 12-17) สัญชาตญาณในการทำหน้าที่คุ้มครองตัวเองอันเป็นสิทธิหน้าที่ตาม
ธรรมชาติ กระทำสิ่งอันจะเป็นผลดีต่อการคุ้มครองรักษาชีวิตตนเองอันเป็นระดับวุฒิปัญญาฝ่าย
ต่ำที่มีในธรรมชาติของมนุษย์ก้าวร้าวมีความต้องการไม่รู้จักพอ มี ความกระหายอำนาจแสวงหา
แต่ผลประโยชน์ใส่ตัว (Thomas Hobbes, 1967: 54) 
 เมื่อมนุษย์ต่างก็มุ่งที่ตนเอาเปรียบผู้อ่ืน บังคับให้ผู้อ่ืนทำตามใจตน และถือเอาตนเอง
เป็นศูนย์กลางของทุกสิ่งมนุษย์จึงแสดงออกมาในรูปแบบที่เป็นภัยต่อกัน  ฮอบส์  กล่าวว่า  หาก
มนุษย์สองคนปรารถนาในสิ่งเดียวกัน ซึ่งไม่มีวิธีใดที่เขาทั้งสองจะแบ่งปันกันได้เขาก็ย่อม
กลายเป็นศัตรูกัน และในอันที่จะบรรลุเป้าหมายของแต่ละคน ซึ่งได้แก่การธำรงรักษาตน (their 
own conservation) เป็นหลัก และบางครั้งเพียงเพ่ือความสุขสมอารมณ์หมายของตน (their 
delectation only) ทั้งคู่ก็จะเพียรพยายามทำลายล้าง หรือสยบซึ่งกันและกัน 
 การมารวมกันของมนุษย์นั้นเพ่ือหลีกเลี่ยงความกลัวภัยและเพ่ือการพัฒนาศักยภาพ
ตามวิถีท่ีจะช่วยให้ตนอยู่อย่างปลอดภัยและดียิ่งขึ้น  เมื่อลักษณะธรรมชาติมนุษย์เป็นดังนี้จึงทำ
ให้  ฮอบส์ หาวิธีการสร้างกฎระเบียบของสังคมที่เป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนามนุษย์ แม้  
ฮอบส์  จะไม่ได้ใช้วิธีคิดอย่าง Niccolo Machiavelli  ที่ว่า “การเมืองมิใช่ความสมบูรณ์แบบที่
จะรู้ความจริงของธรรมชาติมนุษย์ได้”  แต่  ฮอบส์  เห็นว่าธรรมชาติมนุษย์จะแสดงออกทาง
การเมือง เพ่ือแสวงหาสิ่งที่ต้องการและเพ่ือประโยชน์อย่างแท้จริง มนุษย์มีความต้องการ
ตลอดเวลาโดยที่ความต้องการนั้นเป็นผลมาจากอำนาจหรือแรงผลักดันภายใน  ตราบใดที่
มนุษยย์ังมีชีวิตอยู่ มนุษย์ต้องมีความต้องการอยู่ร่ำไป  
 ตามหลักการของกฎว่าด้วยศีลธรรมหรือกฎแห่งธรรมชาติที่ ฮอบส์ กล่าวถึงจะมี
ลักษณะเป็นสัจจะ  ฮอบส์ ดึงธรรมชาติความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ ซึ่งเป็นพฤติกรรมความ
ก้าวร้าวที่มีการละเมิดซึ่งกันและกัน เพ่ือไปเชื่อมโยงกับธรรมชาติภายในระหว่าง วุฒิปัญญากับ
สัญชาตญาณ ทั้งสองจะมีความสัมพันธ์กัน  ซึ่งจะเห็นว่าการยึดในตัวเอง (Self-Assertion) และ
การรักษาตัวเอง (Self-Preservation) ทั้ง 2  นี้เป็นสิทธิตามธรรมชาติ (A Natural Right) เป็น
การใช้เหตุผลที่มีวิธีการเป็นการคำนวณอย่างรอบครอบเพ่ือทำให้ตนมีความยุติธรรม สร้างสิ่งที่
สำคัญเพ่ือสิทธิคืออำนาจตามธรรมชาติ (Natural power) ให้กับตนเอง “มนุษย์ได้นำอำนาจ



111 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ธรรมชาติมาเพ่ือใช้ป้องกันในการดำรงรักษาชีวิตที่เป็นเอกเทศ” เป็นการรักษาตัวเองเพ่ือยืนยัน
ในจุดยืนทีว่่าตนมีสิทธิและเสรีภาพโดยธรรมชาติ    
  สรุป แนวคิดธรรมชาติมนุษย์ในปรัชญา  โทมัส   ฮอบส์  การที่มนุษย์มีพฤติกรรมเห็น
แก่ตัวนั้นเพราะมนุษย์มีตัณหา  ฮอบส์ จึงหาวิธีการในการควบคุมตัณหาโดยนำหลักของสัญญา
ประชาคมมาเป็นเครื่องมือเพ่ือมิให้เกิดอันตรายในทั้งตนเองและอ่ืน ซึ่งกระบวนการนี้เป็น
กระบวนการในการอยู่ร่วมกัน  กฎของสังคมจึงเป็นเครื่องมือสำคัญเพ่ือการนำไปสู่การพัฒนาที่
สงบของสังคม 
 

ธรรมชาติมนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 คำว่า “ธรรมชาติ”  มาจากภาษาบาลีและสันสกฤต “ธมฺมชาตํ” และ “ธรฺมชาติ” 
หมายถึง สิ่งที่เกิดมีอยู่และเป็นอยู่ตามธรรมดาของสิ่งนั้นเป็นไปเองโดยมิได้ปรุงแต่ง  ความเกิด
เองเป็นเองของสิ่งนั้น (พจนานุกรม มคธ-ไทย, 2540: 360) ธรรมชาติเป็นภาวะที่เกิดเอง มีเอง 
เป็นเอง ตามเหตุปัจจัย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2541: 27) พุทธปรัชญาเถรวาทได้
อธิบายถึงธรรมชาติมนุษย์เกี่ยวกับชีวิตเป็นซึ่งมีองค์ประกอบตามธรรมชาติซึ่งประกอบด้วยขันธ์ 
5 อันเป็นวัตถุธาตุ  “ธาตุ 4” หรือ “มหาภูตรูป 4 (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 86 ข้อ 
98, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ส่วนเหตุปัจจัยให้เกิดมหาภูต 4 หรือรูป
กายของมนุษย์นั้น  ถ้ามองในแง่ชีววิทยาเกิดจากการที่บิดามารดาอยู่ร่วมกัน และ เจริญเติบโต
ด้วยอาหาร น้ำ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 13 ข้อ252 ข้อ 300, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ ร่างกายส่วนที่จับต้องได้เห็นได้  เวทนา ( Feelings หรือ 
Sensation ) คือเป็นความรู้สึกเป็นทุกข์ เป็นสุขเรียกว่าอารมณ์  สัญญา ( Remembering ) 
คือ ความจำ สังขาร ( Thought หรือ Idea ) คือ ความคิด การปรุงแต่ง วิญญาณ ( Sensory 
consciousness ) คือ ความรู้ตัว การรับรู้ ซึ่งขันธ์ห้านี้ เมื่อย่อลงแล้วทางพุทธปรัชญาแบ่งเหลือ
เพียง 2 ส่วน คือ รูป และนาม  จิตมีลักษณะเป็นธรรมชาติเกิดดับมีอานุภาพให้เกิดการเคลื่อน
ของรูปเรียกว่า “รูปขันธ์” และ “นามขันธ์” หรือเรียกว่า กาย และ จิต  กายมีหน้าที่ของตน
ตามธรรมชาติแม้ว่าจะใส่ใจหรือไม่ใส่ใจกายก็จะทำงานของมันอย่างนั้นมีการเปลี่ยนแปลงไม่
สามารถคงสภาพเดิมได้ 
 ธรรมชาติชีวิตมนุษย์  มีการรับรู้  ชีวิตเป็นการประชุมของส่วนประกอบแต่ละอย่างสิ่ง
ทั้งหลายล้วนอยู่ในรูปของกระแส ซึ่งเป็นไปตามลักษณะของเหตุปัจจัยที่สัมพันธ์ที่เนื่องอาศัยกัน



112  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

และกัน และเรียกความสัมพันธ์ของเหตุปัจจัยนี้ว่า “กฎธรรมชาติ” ในภาวะธรรมชาติมนุษย์
เป็นไปตามเหตุปัจจัย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 1 หน้า 1-3, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เกิดขึ้นภายใต้กฎธรรมชาติ  เป็นอย่างนั้นไม่ใช่เป็นไปตามมโนทัศน์
ที่เป็นแนวคิด   กฎธรรมชาติเป็นกฎสากลมีโครงสร้างที่ตายตัว  ไม่มีสิ่งใดมาเปลี่ยนแปลง
โครงสร้างนี้ได้  มนุษย์ตกอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติ  ที่จะต้องเป็นไปตามโครงสร้าง   กฎแห่ง
ความสัมพันธ์นี้ทางพุทธปรัชชญาเรียกว่ากฎอิทัปปัจจยตา   ปฏิจจสมุปบาท  ซึ่งปรากฏอยู่ใน
หลักธรรมที่ว่าด้วยกฎ “ไตรลักษณ์” และ “ปฏิจจสมุปบาท” ที่สัมพันธ์และสืบต่อกัน มีการ
เกิดข้ึนแล้วสลายตัวไป ไม่มีส่วนไหนไม่เปลี่ยนแปลงใน 
 หน้าที่หลักของรูปเป็นที่อาศัยและทำหน้าที่เชื่อมต่อโลกภายนอกโดยมีทวาร ( Sense 
door) ทั้ง 6 เป็นช่องเพ่ือการรับรู้ “จึงปรากฎลักษณะอาการแก่มนุษย์เป็นส่วนๆเท่าที่มนุษย์จะ
มีแดนหรือเครื่องมือสำหรับรับรู้”  ส่วนที่แสดงออกต่อโลกซึ่งมีตัวแปรอ่ืนจากภายนอกมาเป็น 
กระบวนการที่สืบเนื่อง มีความซับซ้อนการที่มนุษย์เข้าไปยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ทำให้  “มนุษย์ขุ่น
มัว  เศร้าหมอง ไม่สงบ  มี โลภะอยากได้ โทสะความคิดประทุษร้าย  โมหะความหลง”  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อที่ 46 หน้า 8, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) มีความผูกโกรธ ความริษยา กิเลสทั้งปวง  ทุจริตทั้งปวง  ความกระวนกระวายทั้งปวง  นี้
เป็นปัญหาของชีวิตมนุษย์ ซึ่งมีตัวการชีวิต (vital principle) ที่คอยผลักดันให้เกิดกระแสการ
ปรุงแต่ง  ชีวิตเกิดความดิ้นรนสร้างอำนาจตามธรรมชาติ (Natural power)  “จิต” มีอิทธิพล
เหนือกายทำให้มนุษย์สร้างเครื่องมือ (Instrumental power) เพ่ือแสดงพฤติกรรมปกป้องตน 
“เกิดการรับรู้ไม่ตรงกับความจริง  ซึ่งมนุษย์ก็เข้าใจว่าสิ่งนั้นเป็นสิ่งจริงแท้แน่นอน 
 การไปยึดมั่นถือมั่นอันเนื่องมาแต่ตัณหาเอาตนเป็นที่ตั้ง (Upadana : attachrment ; 
clinging ; assuming) ผูกติดกับส่วนที่ไม่คงทนเพราะว่าแต่ละอย่างต่างทำหน้าที่ตามกฎ
ธรรมชาติ ( Natural law) แนวคิดพุทธปรัชญาเป็นการนำปรากฎการณ์“การหวนกลับมาสู่ตัว
ของมนุษย์” โดยเน้นให้รู้จักทุกข์ทั้งทางกายและทางใจอันเป็นกระแสไหลเวียนมีสภาวะของสิ่ง
ปรากฏ (phenomena ; Ideas)   
 มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ด้วยหลักซึ่งเป็นกระบวนการฝึกฝนตนเอง เพ่ือดึงเอาภาวะแห่ง
ความเป็นผู้ประเสริฐ ภาวะนี้เป็นภาวะฝ่ายดี มนุษย์มีธรรมชาติที่มีความเห็นสิ่งดีและสิ่งเป็น



113 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ประโยชน์ที่แฝงอยู่ภายในตนเอง 3 ประการ คือ (1) การฝึกฝนพัฒนาด้านความประพฤติทาง
กายและวาจา (อธิสีลสิกขา) (2) ฝึกฝนพัฒนาด้านจิตใจ (อธิจิตตสิกขา) (3) ฝึกฝนพัฒนาด้าน
ปัญญา (อธิปัญญาสิกขา) การฝึกฝนพัฒนาตนเองที่พระพุทธเจ้าทรงเรียกว่า ไตรสิกขา  แม้
มนุษย์มีปัญหาคือ ธรรมชาติที่เกิดจากสภาพแวดล้อมของมนุษย์อันถือเป็นอุปสรรคสิ่งที่เป็น
อุปสรรคในการพัฒนาก็ขึ้นกับสาระของปัจจัยหลายประการ  แต่สิ่งที่เรียกว่าองค์ประกอบที่
สนับสนุนว่ามนุษย์สามารถฝึกฝนพัฒนาตนเองเพราะมนุษย์เป็นผู้ประเสริฐที่สุด ในการพิจารณา
ประเด็นนี้ ก็พิจารณาจากหลักการ คือ ผู้ที่ประเสริฐที่สุดตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท ได้แก่ ผู้
ที่ฝึกฝนตนเองได้แล้ว   และฝึกได้ครบถ้วนทั้ง 4 ด้าน คือ ด้านกาย ศีล จิตและปัญญา  เมื่อ
ฝึกฝนพัฒนาได้ครบทั้ง 4 ด้านแล้ว เรียกว่า ภาวิตกาย,ภาวิตศีล,ภาวิตจิตและภาวิตปัญญา  
 การอยู่ร่วมกันซึ่งหลักพุทธปรัชญาได้กล่าวถึงหลักการกระทำของตนซึ่งต้องคำนึงถึง
หลักของประโยชน์ 3 ประการคือ 1) อัตตัตถะ หมายถึงประโยชน์ตนคือการบรรลุจุดหมายของ
ตนได้ในทุกระดับเพื่อมิให้เป็นภาระแก่ผู้อ่ืน 2) ปรัตถะ หมายถึงประโยชน์ท่าน เกื้อกูลสนับสนุน
ผู้อื่น บรรลุประโยชน์สู่จุดมุงหมายแห่งชีวิตระดับต่างๆ  3)  อุภยัตถะ หมายถึงประโยชน์ทั้งสอง
ฝ่าย หรือประโยชน์ร่วมกัน อันเป็นผลที่เกิดขึ้นแก่บุคคลอ่ืน หรือแก่ชุมชนที่เป็นส่วนรวม ทำให้
พฤติกรรมที่แสดงออกเป็นไปเพ่ือความสงบสุขเป็นไปตาม กฎแห่งธรรมชาติ (Laws of Nature  
อันเป็นธรรมชาติสำคัญต่อการพัฒนามนุษย์ เพ่ือการดำรงชีวิต   
  

วิเคราะห์พื้นฐานธรรมชาติมนุษย์ของโทมัส  ฮอบส์ ในมุมมองพุทธปรัชญาเถา
วาท 
 การวิเคราะห์ธรรมชาติมนุษย์ของโทมัส ฮอบส์จะใช้พุทธปรัชญาเถรวาทมาพิจารณา
เพ่ือเข้าใจพ้ืนฐานธรรมชาติและความเป็นมนุษย์ โดยมุมมองดังกล่าวนี้เป็นการใช้ความเป็นอ่ืน
ในการวิเคราะห์ให้เห็นว่า เมื่อมองจากทัศนะที่ต่างออกไปธรรมชาติของโทมัส ฮอบส์จะมีความ
ชัดเจนที่ต่างออกไป ดังนี้ 
 1. แนวคิดเรื่องธรรมชาติมนุษย์ ฮอบส์ อธิบายแนวคิดเรื่องธรรมชาติมนุษย์ โดยเชื่อ
ว่า มนุษย์ถูกตั้งโปรแกรมทางกลไก  เพ่ือทำตามความต้องการของตนเองโดยไม่ต้องคำนึงถึงสิ่ง
อ่ืน  นอกจากการหลีกเลี่ยงความเจ็บปวด สิ่งนั้นคือการตัดสินของมนุษย์ที่บิดเบี้ยว  โดยมุ่ง



114  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

ผลประโยชน์ของตนเองกล่าวแกว่งไปแกว่งมาได้ อย่างง่ายดายด้วยวาทกรรมที่มักจะเป็นไป
ในทางที่ดีต่อสาธารณะหรือของบุคคล โดยกล่าวเหมือน “มนุษย์ ไม่ได้เกิดจากความเห็นแก่ตัว
และมีเหตุผล ถ้ามนุษย์ไม่ใช่สัตว์สังคม  สังคมก็เป็นไปไม่ได้  หาก ปราศจากอำนาจบีบบังคับ
ของรัฐมนุษย์จะกระทำตามสิทธิของตน 
 ในทางพุทธปรัชญาเถรวาทมองว่า ธรรมชาติมนุษย์ต้องได้รับการพัฒนา ซึ่งจำเป็นอย่าง
ยิ่งต่อกระบวนการดำเนินชีวิตของมนุษย์ที่จะต้องได้รับการเปลี่ยนปลงโดยอาศัยขันธ์ 5 เป็น
แหล่งการพัฒนา  ความจริงของสิ่งทั้งหลาย  “เมื่อได้ค้นพบสภาวะพ้ืนฐานตามธรรมชาติของ
คุณ ก็จะตระหนักรู้ได้ว่าแท้จริงมนุษย์คือใคร และ ในสภาวะแห่งการ ตระหนักรู้นั้น มันคือการ
เกิดขึ้นในความสามารถที่จะใช้ในการเติมเต็มความฝันใดๆ ที่มีเพราะว่า ทุกคนได้เข้าสู่สภาวะ
แห่งความเป็นไปได้อันไร้ขอบเขตไร้จำกัด ซึ่งเป็นศักยภาพที่ไม่อาจประมาณได้ ที่ทำให้ทุกๆ สิ่ง
เกิดขึ้น กำลังมีอยู่ และเป็นไปได้”  เพียงฝึกตนให้มีสติในการดำเนินชีวิต รู้เท่าทัน ตลอดเวลา
เป็นเหตุให้เกิดความสงบ เมื่อสติคุ้มครองดีแล้ว พิจารณารู้ชัดตามความเป็นจริงแล้ว ก็จะทำให้
ถึง ถึงที่สุดแห่งทุกข์ได้ ดังพระพุทธพจน์ที่ว่าอินทรีย์ 6 ประการคือ จักขุนทรีย์ โสตินทรีย์ ฆานิ
นทรีย์ ชิวหินทรีย์ กายินทรีย์ มนินทรีย์ภิกษุทั้งหลาย เมื่อใดภิกษุรู้ชัดความเกิด ความดับ รู้คุณ 
โทษ และ เครื่องสลัดออกจากอินทรีย์ 6 ประการนี้ตามความเป็นจริง เป็นนั้นย่อมเป็นผู้หลุดพ้น
จากทุกขเ์มื่อนั้น ภิกษุนี้เรากล่าวว่า อยู่จบพรหมจรรย์แล้ว ทำกิจที่ควรทำเสร็จแล้ว ปลงภาระได้
แล้ว บรรลุประโยชน์ ตนโดยลำดับแล้วสิ้นภาวะสังโยชน์แล้ว หลุดพ้นเพราะรู้โดยชอบ 
 2. แนวคิดเรื่องธรรมชาติมนุษย์ในประเด็นทางจริยศาสตร์ ในปรัชญาของโทมัส 
ฮอบส์ มองว่า “ชีวิตต่างดิ้นรนเอาตัวเองรอด”การดิ้นรนนี้เป็นการแสวงหาความสุขเพ่ือสนอง
ความต้องการแก่ตน    การสะสมสิ่งของ การสะสมทรัพยากรทางธรรมชาติล้วนเป็นไปเพ่ือ
ตอบสนองความต้องการของตน  “การที่ต้องแข่งขันต้องดิ้นรนปรารถนาความสุข ความอยู่รอด
ความปลอดภัยในชีวิต  ล้วนเป็นความเห็นแก่ตัวทำให้มนุษย์ละเมิดในสิทธิเสรีภาพซึ่งกันและกัน 
นับว่าเป็นความเลวร้าย” (พระมหาอุทัย  ญาณธโร, 2538: 80) ไม่มีความมั่นคงให้มนุษย์ผู้ใด   
ชีวิตอาจจะไมย่ืนยาวตามธรรมชาติ 
 พุทธปรัชญามองว่าการดิ้นรนนั้นเป็นสภาพความกลัวทางจิต ซึ่งได้ถูกพิจารณาถึงสิ่ง
กระทำ ที่ทำแล้วตนเดือดร้อน  เป็นการกระทำที่เป็นอกุศลเป็นทุกข์  ตามหลักที่พระพุทธองค์



115 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

ทรงตรัสนั้นต้องการชี้ให้เห็นถึงหลักการดำเนินชีวิตด้วยหลักการไม่เบียดเบียนตน  และผู้อ่ืน  ใน
หลักมัชฌิมา  อันเป็นทางสายกลาง  หมายถึงทางปฏิบัติที่ไม่สุดโต่งไปในทางอุดมการณ์ใด
อุดมการณ์หนึ่ง  ไม่เดือดร้อนตนเองและผู้อ่ืน หลักที่นำมานั้นต้องเกิดประโยชน์ทั้งสองฝ่าย  ใน
หลัก มัตตัญญุตา คือ ความรู้จักประมาณ หรือรู้จักพอดีในการปฏิบัติตน หรือรู้จักในความพอดี 
 ฮอบส์ กล่าวว่าการครอบครองเป็นความปรารถนาให้ตนเป็นเจ้าของ  มนุษย์ต้องต่อสู้
เพ่ือให้ได้สิ่งใดสิ่งหนึ่งมาไว้ในครอบครองของตน อำนาจทางธรรมชาติจะเป็นเครื่องมือที่สำคัญ
ในการต่อสู้  ฮอบส์ กล่าวถึงสิทธิโดยธรรมชาติ (the right of nature) เป็นสิทธิ ของปัจเจก
บุคคล เพราะ โดยธรรมชาติแล้วมนุษย์จะมีอำนาจในตัว ที่จะคุ้มครองตนเอง  ทุกคนต่างมี 
คุณค่าอย่างเท่าเทียมกัน  ธรรมชาติให้มนุษย์สามารถทำอะไรได้ตามสิทธิของตน  ความ
เกี่ยวเนื่องกับสิทธิทางสังคม  ฮอบส์  จึงกล่าวว่า เรารักตนเองเช่นไร เราก็ต้องรักผู้อ่ืน เช่นนั้น 
เราไม่ทำร้ายตนเอง เราก็ต้องไม่ทำร้ายผู้อ่ืนเช่นกัน  ความรอบคอบนี้ถือเป็นข้อที่จะไปหักล้าง  
การละเมิดสิทธิของผู้อ่ืน    แต่อำนาจโดยธรรมชาตินั้นไม่สามารถจะคุ้มครองความปลอดภัยใน
ชีวิตและ ทรัพย์สินของตนเองไว้ได้   ถ้าเข้ามาในสังคม  มนุษย์ก็ต้องมีกฎ เดียวกัน และปฏิบัติ
ตามกฎเดียวกัน  แม้มนุษย์จะมีทั้งกฎธรรมชาติ  อำนาจทางธรรมชาติ  แต่ทั้งกฎธรรมชาติ  
และอำนาจทางธรรมชาติจะไม่มีอำนาจบังคับในส่วนรวม  ไม่สามารถลงโทษใดๆ การดิ้นรนของ
มนุษย์ จึงเป็นทั้งแรงผลักเพ่ือให้ได้ในสิ่งใดสิ่งหนึ่งมาเพ่ือเป็นประโยชน์ตน 
 พุทธปรัชญาเถรวาท กล่าวถึง ทุกสิ่งไม่มีอยู่เป็นธรรมชาติทางสุญญตา ความว่าง
ลักษณะของจิตที่ไม่ยึดมั่นถือมั่นสิ่งทั้งปวง ข้อนี้สืบต่อมาจากความว่างใน  สิ่งทั้งปวงรวมเอาทั้ง
จิตด้วย ว่างจากความหมายที่ควรจะยึดถือว่า เป็นตัวตนหรือของตน จิตนั้นจึงไม่ไปยึดถือเอา
ส่วนหนึ่งส่วนใดในโลกนี้ ว่าเป็นตัวตน จิตนั้นจึงว่าง เพราะจิตนั้นเห็นความว่างของโลกอยู่เสมอ 
จึงไม่เกิดการปรุงแต่งยึดถือเอาเป็นตัวตน เมื่อไม่มีการปรุงแต่งยึดถือเอาเป็น ตัวตน ก็ไม่อาจจะ
เกิดโลภะ โทสะ และโมหะได้ ดังนั้น ท่านจึงกล่าวว่า จิตว่าง เพราะว่างจากกิเลส คือ โลภะ 
โทสะ และโมหะนั่นเอง 
 ความว่างอันเป็นสภาวะแห่งความว่างที่ปราศจากความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา 
ตลอดจนว่างจากสาระต่างๆ เช่นสาระคือความเที่ยงแท้ ความสวยงาม ความสุข โดยปริยาย 
หมายถึง หลักธรรมฝ่ายปรมัตถ์ เช่น ขันธ์ ธาตุ อายตนะ และปัจจยาการ แสดง ตัวสภาวะให้



116  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

เห็นความว่างเปล่าปราศจากความเป็นสัตว์ บุคคลตัวตน เรา เขา เป็นเพียงธรรม หรือ 
กระบวนการทางธรรมชาติล้วนๆ หมุนเวียนเปลี่ยนแปลงไป 
  ธรรมชาติของกิเลสเกิดขึ้นในจิตแล้วย่อมทำความเสื่อมโทรมแก่จิต กิเลส ย่อมหุ้มห่อ
จิตมิให้บรรลุความดีทำให้การตัดสินใจผิดพลาด ทำให้จิตดิ้นรนทำลายสุขภาพโดยทั่วไป และ
ประการสำคัญอาจทำให้เสียจริตได้โทษที่เห็นๆ กันอยู่ในปัจจุบัน ถ้าจะกล่าวโดยรวบยอด กิเลส
ย่อมเป็นเหตุให้ทำกรรม กรรมเป็นเหตุให้เราต้องเสวยผลการเสวยผลกรรมก็ทำให้ เกิดกิเลสอีก 
เมื่อมีกิเลสก็เป็นเหตุให้ทำกรรมวนกันต่อไปอีกไม่มีที่สิ้นสุดที่เรียกว่า วัฏสงสาร   
   

บทสรุป 
 จากแนวคิดธรรมชาติมนุษย์ในปรัชญา โทมัส ฮอบส์  กล่าวว่าธรรมชาติมนุษย์ล้วนมีแต่
ตัณหาและเป็นความจริงแท้  เมื่อมนุษย์ยึดเอาตนเองเป็นศูนย์กลางจึงกระทำที่มุ่งสู่ตนและ
แนวคิดที่มอง  ธรรมชาติมนุษย์คือสสารมีพลังอำนาจของความดิ้นรน มนุษย์จึงตกอยู่ภายใต้การ
ครอบงำของอารมณ์  ตัณหามนุษย์จึงมุ่งที่ประโยชน์และกระทำที่มุ่งที่ตนเท่านั้นการกระทำที่มุ่ง
แต่ประโยชน์ตน จะเกิดการละเมิดเบียดเบียนและทำร้ายกันอันเป็นเหตุให้ทุกชีวิตไม่มีความมั่น  
ดังนั้นทุกคนต้องมาร่วมมือรับผิดชอบชีวิตในสังคมด้วยกัน  โดยหันมาร่วมมือกันสละสิทธิทาง
ธรรมชาติ ทุกคนมาตกลงกันทำตามสัญญาโดยการมอบอำนาจเพ่ือการดูแลตนและความมั่นคง 
ฮอบส์  ได้จึงนำหลักการทางสังคมอันเป็นหลักทางศีลธรรมเพ่ือเป็นข้อปฏิบัติการควบคุม
สัญชาตญาณและสภาพความเป็นอยู่ในสังคม  
 พุทธปรัชญามีแนวคิดธรรมชาติมนุษย์ในการอยู่ร่วมกันจะคำนึงที่ประโยชน์โดยพุทธ
ปรัชญากล่าวถึงประโยชน์ 3 คือ 1 อัตตัตถะ ประโยชน์ตน 2. ปรัตถะ ประโยชน์ผู้อ่ืน 3. อุภยัต
ถะ ประโยชน์ทั้ง 2 ฝ่าย หรือ ประโยชน์ร่วมกัน สร้างความสัมพันธ์ทางกายภาพ พัฒนาด้าน 
พัฒนาความประพฤติ ศีล ถือเป็ยระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียน สร้างความเกื้อกูลแก่กัน การ
พัฒนาจิต ใจ ให้เข้มแข็งมั่นคงเจริญงอกงามด้วยคุณธรรมสร้างหลักเมตตากรุณา พร้อมทั้งการ
เจริญปัญญาด้วยการฝึกอบรมปัญญา ทำตนให้บริสุทธิ์จากกิเลส แก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นได้ด้วย
ปัญญาจนถึงความดับทุกข ์



117 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol. 4 No. 1 (January - June 2021) 

 การอยู่ร่วมกันในหลักธรรมที่เกล่าวถึงพฤติกรรมที่เอ้ือต่อกันในสังคมโดยใช้หลักธรรม
พ้ืนฐานที่แสดงออกมาโดยคำนึงถึงการช่วยเหลือผู้ อ่ืน  1) ทาน การให้ การสงเคราะห์หรือ
ช่วยเหลือผู้อ่ืน 2) ปิยวาจา  การใช้วาจาด้วยถ้อยคำที่สุภาพ และถ้อยคำที่มีประโยชน์ พูดด้วย
ถ้อยคำที่เป็นจริง 3) อัตถจริยา คือ การประพฤติตนให้เป็นประโยชน์แก่ทั้งตนเอง และผู้อ่ืน 
รู้จักการเสียสละไม่เห็นแก่ตัว ทุ่มเทแรงกาย แรงใจในการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ 4) 
สมานัตตตา คือ การวางตัวให้เหมาะสมเสมอต้นเสมอปลาย รู้จักวางตนให้เหมาะสมกับฐานะ 
และดำรงตนไว้ไม่ให้ตกไปในความชั่ว หลักสังคหวัตถุ 4 จึงเป็นหลักที่สำคัญในการอยู่ร่วมกันใน
สังคม อันเป็นมาตรฐานที่สร้างความสุขสงบในสังคม  
 

เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต ). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.   
 กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาอุทัย ญาณธโร. (2538). พุทธวิถีแห่งสังคม. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ธรรมสาร.  
พระศรีคัมภีรญาณ. (2556).  พุทธปรัชญา. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
 วิทยาลัย . 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2513). พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฏกพร้อมอรรถกถา แปล. ชุด 91 เล่ม.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2547-2551). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1-8. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์
 มหามกุฏราชวิทยาลัย.   
สุเชาว์  พลอยชุม, สุวิญ รักสัตย์. (ม.ป.ป).  พุทธปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 1. มหามกุฎราชวิทยาลัย  
 : นครปฐม. 
Leo Strauss. (1965). Natural Right and History. Chicaco: University of Chicago  
 Press. 



118  

 

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564) 

Thomas Hobbes.  (1 9 6 7 ) . “ Leviathan or the Matter” . Form and power of a
 Commonwealth Ecclesiastical and Civil. edited by Michael Oakeshott  
 with an introduction by Richard S. Peter, New York: Collier Books. 
 

 


