
จริยศาสตร์เพศในพุทธปรัชญา 

Sexual Ethics in Buddhist Philosophical perspective 

 
1พระเกรียงศักกดิ์ สิริสกฺโก (ศรีโชติ) 

Phra Kriengsak Sirisakko (Srichot) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulongkornrajavidyalaya University 
2ประเวศ อินทองปาน 

Praves Intongpan 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

Faculty of Humanities, Kasetsart University 
1Corresponding, Author Email: Sirisakko119@gmail.com 

 

Received August 15, 2022; Revised August 20, 2022; Accepted: June 30, 2022 

 

 

 

 

บทคัดย่อ 

 เพศในทรรศนะของพุทธปรัชญา มีอยู่ 2 ความหมาย คือ ความหมายเพศทางกายภาพที่บ่งชี้
ถึงการเป็นเพศชาย เพศหญิง บัณเฑาะก์ และอุภโตพยัญชนก ส่วนความหมายที่ 2 เป็นความหมาย
ทางจิตวิทยาที่บ่งถึงพฤติกรรมการแสดงออกทางเพศเพ่ือบ่งชี้ถึงการเป็นบัณเฑาะก์หรือการเป็นอ่ืน
ทางเพศ และความหมายทั้ง 2 ประการข้างต้นนี้พุทธปรัชญาถือว่าเป็นการนิยามเพศแบบสมมติสัจจะ 
ส่วนระดับปรมัตถสัจจะการนิยามเพศได้ถูกลดทอนไปสู่การอธิบายด้วยความจริงแบบขันธ์ 5 ที่ทุกเพศ
มีความจริงแท้ในแบบสากลเหมือนกัน ส่วนการนิยามความหมายของเพศในกรอบของสมมติสัจจะเป็น
เงื่อนไข ทำให้เกิดข้อถกเถียงทางจริยศาสตร์เพศในพุทธปรัชญา 2 ระดับ คือระดับปัจเจกบุคคลและ



26  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
ระดับทางสังคมจนทำให้นักวิชาการในปัจจุบันมองเพศในทางลบ แล้วทำให้เกิดอคติทางเพศระหว่าง
เพศชาย เพศหญิง และกลุ่มความหลากหลายทางเพศ ส่งผลให้เกิดปัญหาการปฏิบัติทางศีลธรรมและ
จริยธรรมทางพุทธศาสนาผิดเพี้ยน งานชิ้นนี้ได้เสนอท่าทางจริยศาสตร์เพศแนวพุทธ 2 ระดับ เพ่ือเป็น
บรรทัดฐานทางสังคม คือ (1) ระดับปัจเจกบุคคล พระพุทธศาสนามีท่าทีต่อกลุ่มความหลากหลายทาง
เพศว่าสามารถพัฒนาชีวิตตามหลักจริยธรรมเพ่ือให้มีชีวิตที่ดีและชีวิตที่ประเสริฐได้ (2) ระดับสังคม
พระพุทธศาสนามีท่าทีต่อเพศในลักษณะที่เป็นกลางเมื่อต้องตัดสินในเรื่องของความดีความชั่ว เพราะ
พระพุทธศาสนามีหลักศีลธรรมเป็นแบบกรรมวาที และหลักศีลธรรมนี้ก็ครอบคลุมเรื่องการละเมิดใน
ชีวิตและทรัพย์สินของกลุ่มคนทุกเพศไม่ว่าจะเป็นเพศชาย เพศหญิงหรือกลุ่มความหลากหลายทาง
เพศ ดังนั้น จากท่าทีข้างต้นงานวิจัยชิ้นนี้จึงให้เหตุผลแย้งท่าทีต่อกลุ่มท่ีใช้ความหมายแบบสมมติสัจจะ
ในการตัดสินทางจริยศาสตร์เพศ 

คำสำคัญ: เพศ; ปัญหาทางจริยศาสตร์เพศ; พุทธปรัชญา 

 

Abstract  

From the study of sex in the viewpoint of Buddhist philosophy, it was found 
that there are two meanings, namely, a physical sex literally embracing a male, 
female, Paṇḍaka (eunuch) and Ubhatobayañjanaka (hermaphrodite) , and a 
psychological meaning that refers to sexually expressive behavior to indicate 
shackles or other sexuality. Both of the above meanings in Buddhist philosophy are 
considered as fictitious definitions of sex. At the level of absolute truth, the definition 
of sex has been reduced to a five-aggregate truth explanation in which all genders 
are universally true. As far as the study of sexual ethical problems are concerned, 
this article clearly found that the definition of sex in the framework of a hypothesis is 
a condition. This has caused controversy over sexual ethics in Buddhist philosophy 
on two levels, the individual and the social, whereby most of scholars today come 
to view such sex in a negative way resulting in precipitating the unbearable bias 
between males, females and sexual diversity groups whereupon the moral and 
ethical action in Buddhism turn out to be problematic. In the article of sexual ethical 
problems, an author proposed the two levels of Buddhist ethical attitudes to be the 
social ethical norms: 1) individual level; Buddhism takes the attitudes of LGBTQ+ 
people into a critical account and thereby endorsing their ways of life to be morally 
trained where a good and noble life can be perfectly actualized, and 2) social level; 
Buddhism is of the neutral attitude towards sex where judgment of good and bad is 
taken because of its moral tenet possessing what is named Kammavãdĩ and such a 



27 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
principle prevails over the infringement of life and property own by LGBTQ+ people, 
be they male, female, or LGBTQ+. Therefore, by virtue of the mentioned attitudes, it 
argued against those who use fictitious definitions while dealing with the sexual 
ethical judgments. 

Keyword: Sex; Gender Sexual Ethics; Buddhist Philosophy 

 

บทนำ 

 ประเด็นปัญหาทางจริยศาสตร์เพศมีสาเหตุมาจากการนิยามความหมายของคำว่า “เพศ” ที่
สร้างความต่างระหว่างความเป็นเพศให้เกิดขึ้น เช่น การนิยามความหมายของความเป็นหญิงและ
ความเป็นชาย เกิดจากการแบ่งโครงสร้างเพศทางสรีระ (Sex) โดยอ้างถึงทางกลไกลชีววิทยา 
(biological determinism) ที่บงชี้ถึงคุณลักษณะทางร่างกายและระบบกลไกลของร่างกายของทั้ง
สองเพศว่ามีความต่างกัน เช่น การเผาผลาญพลังงานและอาหาร (metabolic) นอกจากนั้นการศึกษา
ถึงคุณสมบัติทางชีววิทยา (biological features) เช่น โครโมโซม (chromosomes), อวัยวะเพศ 
(sex organs), โฮร์โมน (hormones) หรือคุณสมบัติทางกายภาพ (physical features) เป็นการ
ชี้ให้เห็นความต่างของเพศทั้งสอง การอ้างความต่างทางลักษณะทางโครงสร้างของเรือนร่างทำให้
นิยามความหมาย ผู้หญิง (Women) คือมนุษย์เพศหญิง (Females) และผู้ชาย (Men) คือมนุษย์เพศ
ชาย (Males) 

 กรอบการนิยามความหมายดังกล่าวทำให้เกิดการประกอบสร้างทางสังคมและการจัดวาง
ตำแหน่งแห่งที่ที่ทำให้เกิดความเหลื่อมล้ำทางเพศ โดยเฉพาะในด้านสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค
และภราดรภาพ โดยเฉพาะกิจกรรมทางการเมือง ศาสนาและพิธีกรรม จัดให้เพศชายเป็นเพศที่มี
เสรีภาพในกิจกรรมทั้งหลายเหล่านี้ได้อย่างอิสระ แต่เพศหญิงหรือกลุ่มความหลากหลายทางเพศถูก
กันออกจากการมีส่วนร่วมในกิจกรรมเหล่าด้วยการประกอบสร้างเงื่อนไขในทางสังคมที่เพศชายสร้าง
ขึ้นมา การเข้าไปร่วมในกิจกรรมเหล่านี้จึงจำเป็นต้องผ่านการรับรองหรือได้รับการยอมรับจากเพศ
ชายก่อนเพศหญิงและกลุ่มความหลากหลายทางเพศถึงจะเข้าไปอยู่ในพ้ืนที่ดังกล่าวได้ จึงทำให้นัก
สตรีนิยมมองว่าไม่เป็นธรรมสำหรับพวกเธอ เพราะทำให้เกิดความไม่เสมอภาคทางเพศ เช่น ในงาน
ของ ซีโมน เดอ โบวัวร์ (Simone de Beauvoir) ชี้ให้เห็นว่าเพศหญิงเกิดจากการประกอบสร้าง โดย
ที่พวกเธอนั้นถูกทำให้ค่อยๆ กลายเป็นผู้หญิง (Simone de Beauvoir , 2011) เพราะเพศหญิงเป็นสิ่ง
ที่ถูกกำหนดโดยอำนาจวาทกรรมของสังคมชายเป็นใหญ่ ดังนั้น กรอบคิดดังกล่าวกลุ่มสตรีนิยมไม่เห็น
ด้วย เพราะเป็นการประกอบสร้างความเป็นหญิงข้ึนมา ผ่านอำนาจของภาษา สังคมและวัฒนธรรม 

 ส่วนในพุทธศาสนามีข้อความที่แสดงให้เห็นถึงกรอบการนิยามความหมายเกี่ยวกับเพศ
ปรากฎในหลายส่วน เช่น ในพระอภิธรรมที่ว่าด้วย “รูปที่เป็นอิตถินทรีย์...รูปที่เป็นปุริสินทรีย์”
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 34 ข้อที่ 632-633 หน้าที่ 202-203, เล่มที่ 35 ข้อที่ 220 หน้าที่ 199



28  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และนอกจากนั้นในส่วนของพระวินัยปิฎกยังได้แสดงให้เห็นว่า
นอกจากเพศชายและเพศหญิงยังมีเพศอ่ืนๆ ได้แก่ บัณเฑาะก์ และอุภโตพยัญชนก (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 56 หน้าที่ 43 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งประเภทของเพศที่
ปรากฏในพระไตรปิฎกที่ว่าด้วยเพศหญิงและเพศชายจัดว่ามีความชัดเจนในการบ่งชี้ถึงความเป็นชาย
และความเป็นหญิง แต่อีกสองประเภทดูเหมือนว่าไม่มีความชัดเจนว่าหมายถึงบุคคลประเภทใด จึงทำ
ให้เกิดการตีความตามที่ปรากฏในอรรถถาที่เป็นคัมภีร์ยุคหลังอีกที และนอกจากนั้นการแสดงให้เห็น
ความหลากหลายทางเพศในแง่หนึ่งของพุทธศาสนาก็แสดงให้เห็นถึงประเด็นปัญหาทางจริยศาสตร์
ตามมา 2 ส่วน กล่าวคือ จริยศาสตร์ส่วนปัจเจกบุคคล และจริยศาสตร์ทางสังคม ซึ่งประเด็นปัญหา
เหล่านี้เกิดขึ้น 3 ส่วนคือ จากการอธิบายของคัมภีร์ชั้นต้นและจากการตีความของคัมภัร์ยุคหลังและ
การตีความของนักวิชากการสมัยใหม่  

ดังนั้น ผู้เขียนได้เห็นถึงความสำคัญของประเด็นปัญหาเหล่านี้ จึงต้องการเข้ามาร่วมถกเถียง
ในเชิงปรัญา เพ่ือหาทางสายกลางสำหรับเป็นบรรทัดฐานในการเข้าใจความหมายของเพศในทรรศนะ
พุทธปรัชญา และเสนอบรรทัดฐานทางจริยศาสตร์เพศของพุทธปรัชญาว่าควรปฏิบัติอย่างไรต่อปัญหา
ทางจริยศาสตร์เพศส่วนปัจเจกบุคคลและทางสังคมต่อไป 

 

แนวคิดเรื่องเพศในพุทธปรัชญา  

 ประเด็นการนิยามความหมายเกี่ยวกับเพศ มีการอธิบายเพศอยู่ 2 ความหมาย กล่าวคือ 
ความหมายแรกเป็นการอธิบายเพศที่อยู่บนพื้นฐานทางกายภาพ (Physical) หรือเพศทางสรีระ (Sex) 
โดยเฉพาะการอธิบายเพศในกรอบคิดศาสนาแบบมีพระผู้สร้าง ที่ยืนยันว่าพระเจ้าสร้างเพศมาเพียง 2 
เพศเท่านั้น คือ เพศชายและเพศหญิง และทั้ง 2 จะดำรงเผ่าพันธุ์ของตนต่อไป การเป็นอ่ืนเช่นความ
ปรารถนาในเพศเดียวกัน หรือนิยามว่าตนไม่ใช่ชายจริงหญิงแท้ตามเพศสรีระของตนจึงเป็นเรื่องที่ผิด
บาป ตามกรอบคิดของศาสนาแบบมีพระผู้สร้าง  

 นอกจากนั้นกรอบคิดในทางวิทยาศาสตร์ยิ่งตอกย้ำการอธิบายเพศแบบสรีระด้วยการอธิบาย
แบบชีวพันธุศาสตร์ ที่อธิบายถึงธรรมชาติของการสืบทอดสายพันธุ์ที่เกิดขึ้นได้เฉพาะเพศชายและเพศ
หญิง (ตัวผู้และตัวเมียในสัตว์) การไม่สนใจในเพศตรงข้ามหรือสับสนทางเพศกลับถูกจัดให้เป็นความ
พกพร่องทางพันธุ์กรรมบางอย่าง และนอกจากนั้นในทางจิตวิทยากลุ่มคนที่นิยามตนเองว่าเป็นกลุ่ม
ความหลากหลายทางเพศถูกอธิบายว่ามีความผิดปกติบางอย่าง เช่น สังคม สิ่งแวดล้อม ความฝังใจ
หรือความผิดหวัง เป็นต้น ที่ทำให้ต้องมีพฤติกรรมเบี่ยงเบียนไปจากเพศสรีระของตน และการอธิบาย
ดังกล่าวทำให้ต้องกลายเป็นผู้ป่วยจะต้องได้รับการรักษาและกรอบการอธิบายเพศเช่นนี้ถูกมองว่าเป็น
แนวคิดแบบอนุรักษ์นิยม (Conservative)  

 แต่ในปัจจุบันกลับเห็นว่ากลุ่มที่มีพฤติกรรมทางเพศที่เกิดจากแรงขับภายใน หรือความ
ปรารถนาที่จะเป็น หรือการนิยามอัตลักษณ์ทางเพศของตนไม่จัดว่าเป็นผู้ป่วยอีกต่อไป ซึ่งนำมาสู่การ



29 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
นิยามความหมายเพศในแบบที่  2 ที่มองว่าเพศไม่ได้หมายถึงเพศทางสรีระเท่านั้น แต่ควรรวมเอา
สภาวะทางจิตวิทยา (Psychology) หรือเพศสภาวะ (Gender) ของปัจเจกบุคคลด้วย การเป็นเพศที่
ไม่ตรงกับเพศสรีระไม่ถือว่าเป็นสิ่งที่ผิด และปัจเจกบุคคลควรมีสิทธิเหนือเรือนร่างของตนเองในการ
กำหนดว่าตนเองชอบหรือไม่ชอบอะไร การใช้ทรรศนะทางศาสนาและวิทยาศาสตร์มาตันสินเพศ
สภาวะของปัจเจกบุคคล จึงเป็นสิ่งที่กลุ่มแนวคิดแบบสตรีนิยมและเสรีนิยมไม่เห็นด้วย และ
นอกจากนั้นการกำหนดเพศทางสรีระเป็นสิ่งนำมาซึ่งการกดทับทางเพศ โดยเฉพาะการกำหนด
ตำแหน่งแห่งที่ของคนในสังคม ซึ่งจะเห็นได้จากสังคมที่ชายเป็นใหญ่ เพศหญิงและกลุ่มความ
หลากหลายทางเพศถูกทำให้เป็นกลุ่มคนที่อยู่ชายขอบ และถูกเขียนให้เป็นเพศท่ีต่ำกว่าเพศชาย  

 ดังนั้น การเปิดพ้ืนที่ในทางสังคมให้กับกลุ่มความหลากหลายทางเพศจึงเป็นสิ่งที่จำเป็น
สำหรับสังคมที่ยอมรับในเพศสภาวะความหลากหลายของปัจเจกบุคคล ให้มีโอกาสในการพัฒนา
ศักยภาพทั้งภายในและภายนอกเฉกเช่นเดียวกับกลุ่มที่นิยามตนว่าเป็นชายจริงหญิงแท้ ซึ่งประเด็นนี้
ถ้าถามว่าพุทธศาสนามีการอธิบายเพศที่ไม่ได้มีเฉพาะชายจริงหญิงแท้เท่านั้น ภาพของความเป็นอ่ืน
ทางเพศที่ปรากฏในทางพุทธศาสนาแสดงให้เห็นว่าพุทธศาสนายอมรับเพศสภาวะที่ไม่ใช่ชายจริงหญิง
แท้ด้วยใช่หรือไม่ ซึ่งประเด็นนี้อาจนำไปสู่คำตอบในย่อถัดไปว่า พุทธศาสนามีท่าทีอย่างไรกับทรรศนะ
เรื่องเพศ และนยิามความหมายเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญาเป็นอย่างไร  

 ในทรรศนะของพุทธปรัชญาเพศไม่ได้มีเพียงแค่เพศหญิงและเพศชายเท่านั้น  แต่ยังปรากฏ
เพศบัณเฑาะก์และอุพโตพยัญชนก ที่หมายถึงกลุ่มคนที่มีรสนิยมทางเพศและลักษณะทางเพศสรีระ
ผิดปกติมาแต่กำเนิด โดยที่การอธิบายถึงลักษณะทางเพศและประเภทของเพศที่ปรากฏในคัมภีร์และ
วรรณกรรมทางพุทธศาสนาบงชี้ถึงเพศในลักษณะอย่างไร ซึ่งผู้เขียนมองว่าการที่พุทธศาสนาไม่ได้
กล่าวถึงเพศเพียงแค่ชายหรือหญิงเท่านั้น ทำให้พุทธปรัชญามีทรรศนะที่จะนิยามความหมายเพศที่
ต่างไปจากแนวคิดอนุรักษ์นิยม ซึ่งนิยามความหมายเพศเอาไว้เพียงแค่สองลักษณะคือเพศชายและ
เพศหญิงเท่านั้น และนอกจากนั้นความหมายของความเป็นอ่ืนทางเพศที่หมายถึงเพศทางสรีระแล้ว 
ในทรรศนะของพุทธปรัชญายังชี้ให้เห็นถึง รสนิยมของบุคคล ซึ่งในบางคนอาจมีเพศสรีระที่เป็นชาย
แต่ไม่ได้ชอบเพศหญิงแต่ชอบผู้ชายด้วยกัน 

 ลักษณะเช่นนี้ในการตีความของพุทธปรัชญาเรียกว่าเป็นสภาวะที่เกิดจากภายในของบุคคลผู้
นั้นใช่หรือไม่ ซึ่งกลุ่มคนดังกล่าวถูกนิยามว่าเป็นบัณเฑาะก์หรือการมีเพศสรีระที่ผิดปกติถูกนิยามว่า
เป็นอุพโตพยัญชนก แต่ถึงอย่างไรเมื่อมองย้อนกลับไปตรวจสอบการอธิบายลักษณะและพฤติกรรม
ทางเพศตามทรรศนะของพุทธปรัชญาในข้างต้น กลับพบว่าคำอธิบายเกี่ยวกับเพศส่วนใหญ่อยู่บน
พ้ืนฐานของลักษณะทางกายภาพของบุคคลนั้นๆ เช่น การเกิดมามีเพศสรีระเป็นชาย และมีความเป็น
ผู้ชายมาโดยตลอด แต่วันหนึ่งประสบอุบัติเหตุแล้วถูกตัดอวัยวะเพศทิ้งไป การหายไปของอวัยวะเพศ 
ซึ่งถ้ามองตามทรรศนะที่ว่าด้วยการเป็นบัณเฑาะก์ในทางพุทธศาสนาเขาจะถูกทำให้กลายเป็น
บัณเฑาะก์ด้วยหรือไม่ทั้งๆ ที่สภาพทางใจยังมีความเป็นชายอยู่ ซึ่งประเด็นนี้ดูเหมือนว่าเขาอาจถูกทำ
ให้เป็นบัณเฑาะก์ได้ตามความหมายที่ปรากฏในข้างต้น  



30  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
 เป็นไปได้หรือไม่ที่แท้จริงแล้วเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญา หมายถึงเพศทางกายภาพ
เท่านั้น ซึ่งถ้าประเมินจากการอธิบายลักษณะทางเพศท่ีได้กล่าวไปก่อนหน้า ก็ยิ่งทำให้เห็นว่าส่วนมาก
บ่งชี้ถึงลักษณะทางกายภาพ และสิ่งที่แสดงออกถึงความเป็นเพศนั้นผ่านทางเรือนร่างและพฤติกรรมที่
ทำให้รู้ว่าเป็นเพศไหนอย่างไร ซึ่งข้อยืนยันว่าแท้จริงแล้วเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญาหมายถึงเพศ
ทางกายภาพ ดังข้อความว่า รูปที่เป็นอิตถินทรีย์ นั้นเป็นไฉน ทรวดทรงหญิง เครื่องหมายประจำเพศ
หญิง กิริยาหญิง อาการหญิง สภาพหญิง ภาวะหญิง ของหญิง รูปนี้ชื่อว่าเป็น อิตถินทรีย์ รูปที่เป็นปุริ
สินทรีย์ นั้นเป็นไฉน ทรวดทรงชาย เครื่องหมายประจำเพศชาย กิริยาชาย อาการชาย สภาพชาย 
ภาวะชาย ของชาย รูปนี้ชื่อว่าเป็นปุริสินทรีย์  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 34 ข้อที่ 632-633 
หนา้ที ่202-203 , เล่มที่ 35 ข้อที่ 220 หน้าที่ 199 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

 ภาพของเพศหญิงและเพศชายที่ปรากฏในข้างต้น ตามทรรศนะของพระอภิธรรมเรียกว่า
สภาพที่ปรากฏนี้ว่า อุปาทายรูป ซึ่งหมายถึงรูปอาศัยเป็นสิ่งที่สามารถรับรู้ได้ผ่านทางอายตนะ 
เช่นเดียวกันกับ เสียง กลิ่นและรส และในประเด็นเดียวกันนี้ สมภาร พรมทา ตีความว่าความเป็นหญิง
และความเป็นชายเป็นเรื่องของรูปกาย ดังข้อความนี้ พระอภิธรรมมองว่าจิตของมนุษย์นั้นไม่มีเพศ 
หมายความว่า ความรู้สึกว่าตนเป็นชายหรือเป็นหญิงนั้นไม่ได้มาพร้อมกับจิต แต่เป็นสิ่งที่จิตรับรู้ ว่า
และปรุงแต่งขึ้นมาเมื่อมาอยู่ในกายที่มีอุปาทายรูปอย่างใดอย่างหนึ่งครอง อนึ่ง อุปาทยารูปที่เรียกว่า
ความเป็นหญิงและความเป็นชายนี้พระอภิธรรมถือว่าเป็นสภาวะที่มีอยู่จริงๆ ไม่ใช่เพียงรูปลักษณ์
ภายนอก เช่นหุ่นที่ปั้นเป็นผู้หญิงไม่ได้มีความเป็นผู้หญิงจริง  

 ดังนั้นเราจะกล่าวว่าหุ่นนี้ในความเป็นจริงเป็นผู้หญิงไม่ได้ ด้วยเหตุผลเดียวกันนี้ ชายที่เกิดมา
แต่มีท่าทีเป็นหญิง อรรถกถาพระอภิธรรมจึงถือว่าในความเป็นจริงเข้าเป็นผู้ชาย เพราะเขามีปุริสินท
รีย์อยู่ในตัว ส่วนหญิงที่เกิดมามีท่าทางเป็นชายก็เช่นเดียวกัน เกณฑ์เรื่องนี้ช่วยให้เราวินิจฉัยปัญหาว่า
ด้วยบุคคลที่เกิดมาผิดเพศนั้นในความเป็นจริงควรจัดให้เป็นเพศใดกันแน่ ความเป็นชายและความเป็น
หญิงในแง่ที่เป็นอุปายารูปนั้นพระอรรถกถาพระอภิธรรมกล่าวว่าเกิดขึ้นด้วยอำนาจของกรรมพร้อม
กับจิตดวงแรกในปฏิสนธิกาล...ชายที่ดูเป็นหญิงหรือหญิงที่ดู เป็นชายก็เช่นกัน ต้องสังกัดเพศใดเพศ
หนึ่งตามเชื้อ (สมภาร พรมทา, 2559) 

 การตีความข้างต้นของสมภาร พรมทา ต้องการชี้ให้เห็นว่าเมื่อมีข้อถกเถียงเก่ียวกับเกณฑ์การ
ตัดสินเรื่องเพศ ว่าแท้จริงแล้วเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญาเป็นอย่างไร เราจะรู้ได้อย่างไรว่าเขา
หรือเธอเป็นเพศไหนอย่างไร ซึ่งสมภาร พรมทา ใช้การตีความด้วยเหตุผลเปรียบเทียบของพระอรรถ
กถาพระอภิธรรมเป็นข้อสนับสนุน เพ่ือยืนยันว่าเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญา หมายถึง เพศทาง
กายภาพ ดังนั้น กะเทย เกย์ เลสเบี้ยน หรือที่ปัจจุบันนิยามเพศเหล่านี้ว่ากลุ่มความหลากหลายทาง
เพศ ตามท่ีกลุ่มอนุรักษ์นิยมมองว่าเป็นความผิดปกติทางเพศ  

 เมื่อมองจากเกณฑ์การตัดสินทางเพศตามท่ีกล่าวมา ย่อมแสดงให้เห็นว่าโดยแท้จริงกลุ่มความ
หลากหลายทางเพศที่สร้างอัตลักษณ์ทางเพศเป็นความรู้สึกนึกคิดเท่านั้น แต่เพศโดยแท้จริงคือเพศ
ชายและเพศหญิงเท่านั้นใช่หรือไม่ ซึ่งแนวโน้มของการตีความที่ปรากฏในข้อความของพระอรรถกถา



31 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
พระอภิธรรมย่อมบ่งชี้ให้เป็นอย่างนั้น ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าการตีความนี้อาจเกิดจากบริบทและสภาพของ
ผู้คนในสมัยนั้นมีอิทธิพลต่อการตีความดังกล่าวผนวกกับสังคมยังไม่เปิดกว้างต่อการแสดงออกทางเพศ
เหมือนกับสังคมปัจจุบัน และที่สำคัญการข้ามเพศท่ีอาศัยเครื่องมือทางการแพทย์สมัยปัจจุบัน เป็นสิ่ง
ทีย่ืนยันถึงการเปลี่ยนสภาพทางกายภาพของเรือนร่าง จากเรือนร่างชายเป็นหญิง จากหญิงเป็นชายได้ 
ซึ่งถ้ากลุ่มคนที่เปลี่ยนแปลลักษณะทางกายภาพของเรือนร่างที่เหมือนกับเพศตรงกันข้ามเกือบทุก
อย่าง ภาพของกลุ่มคนเหล่านี้จะเรียกว่าอย่างไร 

 ในขณะที่พระวินัยปิฎกกลับกล่าวถึงการเปลี่ยนเพศจากชายเป็นหญิงจากหญิงเป็นชาย 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 67 หน้าที่ 57 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คำถามที่
ตามมาว่าอะไรเปลี่ยน ถ้ามองจากแนวคิดเรื่องเพศทางสรีระ (Sex/Physical) กับเพศสภาวะ 
(Gender/Psychological) ความเป็นไปได้จากเนื้อเรื่องที่ปรากฏในพระวินัยที่ให้ภิกษุที่เปลี่ยนเพศให้
ไปอยู่กับกลุ่มภิกษุณี มีอยู่อย่างเดียวคือเพศสรีระเปลี่ยนแน่นอน เพราะถ้าเป็นเพศสภาวะเปลี่ยนภิกษุ
รูปดังกล่าวอาจถูกทำให้เป็นบัณเฑาะก์ได้ และอาจมีคำถามได้อีกประเด็นว่าการเปลี่ยนที่ว่านี้สภาพต่อ
ความเป็นชายของภิกษุที่เปลี่ยนเพศเปลี่ยนไปด้วยหรือไม่ สมมติลองเปรียบเทียบกับคนข้ามเพศใน
ปัจจุบัน หมายถึง คนที่มีความปรารถนาในการเป็นเพศตรงข้ามกับเพศสรีระของตนเอง ความสำเร็จ
ของความปรารถนานั้นเป็นไปด้วยการผ่าตัดศัลยกรรมเรือนร่างของตนเองและการรับประทานยาเพ่ือ
ปรับฮอร์โมนส์ (Hormones) เพศของตนไปด้วย 

 ดังนั้น กลุ่มคนข้ามเพศในปัจจุบันจึงมีลักษณะเรืองร่างที่เหมือนกับชายจริงหญิงแท้เกือบทุก
ประการ และทีนี้เมื่อย้อยกลับมาที่กรณีของการเปลี่ยนเพศของภิกษุและภิกษุณีตามที่ปรากฏในพระ
วินัย อาจถามได้ว่าถ้าเรือนร่างเปลี่ยนแต่สภาวะทางความรู้สึกยังสำนึกว่าตนยังเป็นเพศเดิมอยู่ ตาม
การตีความของพระอรรถกถาพระอภิธรรมที่สมภาร พรมทา ยกมาอ้างอิงอาจเป็นข้อบกพร่องหรือไม่ 
ซึ่งตรงนี้ผู้เขียนเห็นว่าการประเมินเพศด้วยมุมมองจากอุปาทายรูปอย่างเดียว ยังไม่ มีน้ำหนักที่
เพียงพอต่อทรรศนะเรื่องเพศในพุทธปรัชญา เพราะประเภทของเพศตามคัมภีร์และวรรณกรรมใน
พุทธศาสนาไม่ได้มีเพียงเพศหญิงและเพศชายเท่านั้น แต่ยังมีกลุ่มคนที่ถูกนิยามว่าเป็นบัณเฑาะก์และ
อุพโตพยัญชนกด้วย ซึ่งถ้าใช้เกณฑ์เดียวกันนี้กับกลุ่มคนเหล่านี้ย่อมต้องสังกัดเพศหญิงหรือเพศชาย
เท่านั้นใช่หรือไม่  

 แตค่วามเป็นจริงกลับไม่ได้เป็นไปตามการตีความของพระอรรถกถาพระอภิธรรม และสมภาร 
พรมทา เสนอไปเพราะถ้ามองว่าการเกิดเป็นบัณเฑาะก์และอุพโตพยัญชนกเป็นเพราะกรรม การเกิด
มามีเรือนร่างที่มีอวัยวะทางเพศสองอย่างในหนึ่งคน อุปาทายรูปกต็้องมอัีตลักษณ์ทางเพศของเขาหรือ
เธอด้วยหรือไม่ เพราะลักษณะทางกายถาพที่ว่านี้คัมภีร์ก็ไม่ได้กล่าวถึงแต่อย่างใด แต่เมื่อประเมินจาก
ข้อความหรือการตีความของพระอรรถกถาจารย์ก็สามารถยืนยันได้ว่า กลุ่มคนที่ถูกนิยามว่าเป็นอุพ
โตพยัญชนกมีอัตลักษณะทางเพศหรืออุปาทายรูปในตัวเช่นเดียวกันกับเพศหญิงและเพศชาย และมี
ความเป็นอุพโตพยัญชนกเช่นเดียวกัน ดังนั้น เพศในระดับนี้จึงหมายถึงเพศทางกายภาพเท่านั้น แต่ใน
กรณีของการเปลี่ยนเพศที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกถือเป็นการจำยอมต่อเงื่อนไขทางภายภาพหรือไม่ 
ถึงแม้เจ้าตัวยังมีความรู้สึกว่ายังมีความเป็นชายและยังมีความเป็นหญิงอยู่ 



32  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
 การตีความดังกล่าวของสมภาร พรมทา เป็นการมองเพศในทางกายภาพเพียงอย่างเดียว
หรือไม่ เพราะในส่วนที่เป็นด้านการแสดงออกทางพฤติกรรมของคนที่ถูกนิยามว่าเป็นเพศหญิงและ
เพศชาย ที่ไม่ตรงกับเพศสรีระของตน เช่น การมีเพศเป็นหญิง แต่แสดงพฤติกรรมความเป็นชาย
ออกมา หรือมีเพศเป็นชาย แต่แสดงพฤติกรรมทางความเป็นหญิงออกมา หรือแสดงพฤติกรรมทาง
เพศอ่ืนๆ ซึ่งการมีวิถีเพศที่ไม่ตรงกับเพศสภาพของตน ถ้ามองผ่านกลุ่มแนวคิดที่ยืนยันเพศมีเพียงชาย
หญิง  

 วีถีเพศก็ย่อมมี 2 ลักษณะ คือความเป็นชายและความเป็นหญิงเท่านั้น แต่ประเภทของเพศ
ในพุทธปรัชญาที่กล่าวไปในข้างต้นจะเห็นว่า มีเพศวิถีหรือเพศสภาวะที่อยู่นอกเหนือจากความเป็น
ชายและความเป็นหญิงทั่วไป ที่เรียกว่าบัณเฑาะก์ ซึ่งบัณเฑาะก์อาจมีได้ทั้งในเพศชายและเพศหญิง 
ซึ่งถ้าถามว่าการนิยามเพศบัณเฑาะก์เป็นการนิยามจากสรีระหรือสภาวะ เมื่อประเมินจากการอธิบาย
ถึงบัณเฑาะก์และลักษณะของความเป็นบัณเฑาะก์จะเห็นว่าบ่งชี้ไปที่การแสดงออกพฤติกรรมทางเพศ
ที่ไม่ตรงกับเพศสรีระของตน เช่น การถ้ำมอง การสำเร็จความปรารถนาทางเพศด้วยคนเพศเดียวกัน 
ดังนั้น การอธิบายพฤติกรรมทางเพศของปัจเจกบุคคลที่ไม่ตรงกับเพศสรีระหรือแม้นแต่เรือนร่างของ
ตน ถือว่าเป็นการชี้ให้เห็นว่าเพศไม่ได้หมายถึงเพศทางกายภาพอย่างเดียว แต่ยังหมายถึงเพศในทาง
จิตวิทยาของปัจเจกบุคคลด้วย 

 ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่านิยามความของเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญา มีอยู่ 2 ความหมาย
คือ เพศในทางกายภาพ (Physical) และเพศในทางจิตวิทยา (Psychology) ซึ่งการนิยามความหมาย
เพศดังกล่าวจะเป็นรากฐานการวิเคราะห์ปัญหาทางจริยศาสตร์เพศที่ผู้วิจัยจะวิเคราะห์ต่อในบทถัดไป 
แต่ผู้วิจัยมีข้อสังเกตว่าในทางอภิปรัชญาความเป็นจริงของมนุษย์ตามทรรศนะของพุทธปรัชญา ความ
จริงที่เกี่ยวกับเพศเป็นสิ่งที่พุทธปรัชญาถือว่าเป็นสิ่งสมมติ กล่าวคือ เพศที่เป็นอุปาทยารูปมีความจริง
แท้เป็นฐานรากอีกที ซึ่งพุทธปรัชญาเรียกว่า มหาภูตรูป คือ ดิน น้ำ ลมไฟ ดังนั้น เพศหญิง เพศชาย
และความเป็นหญิงและความเป็นชาย ถ้าว่ากันตามความเป็นจริง ย่อมหมายถึงความจริงที่เป็นแบบ
สมมติสัจจะ  

 แต่ทั้งหมดมีความจริงแท้อย่างเดียวกัน คือมี ดิน น้ำ ลม ไฟ ที่เป็นลักษณะสากลร่วมกัน 
ความจริงในลักษณะร่วมกันนี้เป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนทุกเพศทุกวัยมีเหมือนกัน ความจริงในส่วนนี้พุทธ
ปรัชญาเรียกว่าความจริงในระดับปรมัตถสัจจะและความจริงในระดับนี้ไม่ถือว่าความเป็นเพศให้
ปรากฏอยู่ ดังตัวอย่างของมิลินทปัญหาที่ปรากฏในนามปัญหาจะเห็นว่า พระเจ้ามิลินท์ และพระนาค
เสน ได้ถกถึงปัญหาความเป็นตัวตนของพระนาคเสน โดยไล่จากชื่อของพระนาคเสนว่า  

ชนทั้งหลายเขารู้จักอาตมาภาพว่า “นาคเสน...บ้างว่า “วีรเสน” บ้างว่า “สีหเสน” ก็แต่
คำว่านาคเสน นี้เป็นแต่เพียงชื่อที่นับกัน ที่รู้กัน ที่ตั้งกัน ที่เรียกกัน เท่านั้น ไม่มีตัวบุคคลที่จะ
ค้นหาในชื่อนั้น 

พระเจ้ามิลินท์ ได้แย้งว่า ถ้าไม่มีตัวบุคคลแล้วใครเป็นผู้กระทำและใครถูกกระทำตอบ ซึ่ง
พระเจ้ามิลลินท์อ้างว่า ใครรักษาศีล ใคร เจริญภาวนา ใครทำมรรคผลนิพพาน ใครฆ่าชีวิต 



33 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
ใครถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้แล้ว ใครประพฤติผิดในกามทั้งหลาย ซึ่งพระเจ้ามิลินท์
ชี้ให้เห็นว่าไม่มีใครเป็นมูลเหตุของการกระทำและผลของการกระทำใช่หรือไม่ และพระเจ้ามิ
ลินท์ได้ตั้งคำถามต่อพระนาคเสนโดยลดทอน ลักษณะทางกายภาพของความเป็นมนุษย์ของ
พระนาคเสนลงเพ่ือต้องการให้พระนาคเสนตอบและยืนยันถึงความเป็นพระนาคเสน รวมถึง
ขันธ์ ๕ ว่าเป็นนาคเสนใช่หรือไม่ ซึ่งพระนาคเสนก็ยังยืนยันคำเดิมว่าไม่มีส่วนใดส่วนหนึ่งที่
เรียกว่านาคเสน และบทสนทนานี้ไปจบลงตรงที่คำคำถามของพระนาคเสนที่ต้องการยก
เหตุผลเชิงเปรียบเทียบระหว่างราชรถของพระเจ้ามิลินท์ เมื่อประเมินไปทีละส่วนแล้วความ
เป็นรถจะไม่ปรากฏให้เห็น แต่จะเรียกว่าสิ่งอ่ืนที่เป็นองค์ประกอบของรถแทน ซึ่งการ
เปรียบเทียบนี้ได้ข้อสรุปที่ว่า เพราะอาศัยองค์ประกอบทั้งหลาย อาศัย รูปเวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณ จึงมีชื่อว่านาคเสน  “แต่ว่าโดยปรมัตถ์แล้วไม่มีตัวบุคคลที่จะค้นหาในชื่อนั้น
...เมื่อขันธ์ทั้งหลายมีอยู่ ก็มีสมมติว่า สัตว์” (มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย, 2547) 

 ในข้างต้นจะเห็นว่า ข้อถกเถียงของพระนาคเสนและพระเจ้ามิลินท์ถ้ามองจากการนิยามเพศ
แบบทางกายภาพ ทั้งสองท่านคือมนุษย์เพศชาย แต่ถ้าการตีความสภาพของมนุษย์ที่ปรากฏในมิลินท
ปัญหา ในทางปรัชญาจัดกว่าเป็นการตีความจากสภาพที่ปรากฏจากกายภาพของความเป็นมนุษย์
แบบลดทอน (Reduction) ลงไปองค์ประกอบทางชีวภาพ และเมื่อตีความเช่นนี้ความเป็นมนุษย์ใน
สภาพที่ปรากฏจึงไม่มีให้เห็นอีกต่อไป ซึ่งถ้าใช้แนวคิดนี้มาอธิบายเพศสภาพและเพศวิถีของมนุษย์ 
ตามการนิยามแบบเพศทางกายภาพ จะทำให้เกิดปัญหาของการนิยามความหมายของเพศว่าเพศ
หมายความว่าอย่างไร เพราะเมื่อลดทอนสภาพที่ปรากฏตามทัศนะของพุทธปรัชญาการอธิบายความ
จริงของมนุษย์ที่ดำรงอยู่จะถูกอธิบายผ่านองค์รวมที่เรียกว่าขันธ์ 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ ซึ่งทั้งหมดนี้อาจกล่าวได้ว่าเป็นสภาวะของความจริงที่มนุษย์มีร่วมกันและเป็นสภาวะสากล
ซึ่งไม่มีใครที่มีมากหรือน้อยกว่านี้ และเพศชาย เพศหญิง 

 เมื่อถูกอธิบายผ่านมโนทัศน์นี้ความเป็นเพศหรือลักษณะความสำคัญของเพศทางสรีระจะไม่
เป็นสิ่งจำเป็นอีกต่อไป เพราะการอธิบายเพศชายและเพศหญิงจะถูกอธิบายให้อยู่ในระดับความเท่า
เทียมกัน เพราะขันธ์ 5 ของทั้งสองเพศจะถูกอธิบายให้อยู่ในระดับที่เท่ากัน และเมื่อถามว่าความจริง
แท้ของมนุษย์ในกลุ่มคนที่มีพฤติกรรมทางเพศตรงข้ามกับเพศสรีระหรือเรือนร่างของตนเป็นอย่างไร 
ซึ่งถ้าตีความตามแนวคิดนี้ในทางพุทธปรัชญาจะเห็นว่า กลุ่มคนที่เป็นบัณเฑาะก์เขาหรือเธอย่อมไม่
ต่างจากเพศชายและเพศหญิงทั่วไป เพราะเมื่ออธิบายถึงตัวธรรมชาติของมนุษย์ (Human Nature) 
ย่อมถูกอธิบายด้วยทรรศนะแบบขันธ์ 5 เหมือนกัน 

 จากการที่กล่าวมา จะเห็นว่านิยามและความหมายของเพศในแนวคิดของพุทธปรัชญา 
สามารถตีความเป็น 2 ลักษณะ กล่าวคือถ้าตีความโดยสมมติสัจ เพศสามารถนิยามตามความหมาย
แยกตามเพศทางกายภาพและเพศทางจิตวิทยาได้ แต่ถ้าตีความโดยปรมัตถ์เพศไม่สามารถบางแยกได้ 
ซึ่งทำให้เพศในลักษณะเช่นนี้มีธรรมชาติที่เป็นสากล และมีความเท่าเทียมกัน ซึ่งในพุทธปรัชญายืนยัน
ว่าธรรมชาติของคนมีขันธ์ 5 เป็นสิ่งสากลร่วมกัน และเมื่อถามต่อไปว่าแล้วคนทุกคนสามารถที่จะ



34  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
ความเป็นจริงของชีวิตกับการบรรลุธรรมตามหลักการของพุทธปรัชญาได้หรือไม่ ซึ่งผู้เขียนจะได้นำไป
สรุปวิเคราะห์ต่อไป 

 

ปัญหาทางจริยศาสตร์เพศ 

 ประเด็นปัญหาทางจริยศาสตร์เพศ ที่ปรากฏในงานชิ้นนี้แบ่งการวิเคราะห์ออกเป็น 2 
ประเด็น คือ ปัญหาจริยศาสตร์เพศส่วนปัจเจกบุคคล และปัญหาจริยศาสตร์เพศทางสังคม ซึ่งมี
รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

 ก. ปัญหาจริยศาสต์เพศส่วนปัจเจกบุคคล 
 ศาสนากับเพศถือว่ามีความสัมพันธ์กันในหลายๆ เช่น พ้ืนที่ทางศาสนา ที่ประกอบไปด้วยการ
จัดตำแหน่งแห่งที่ของคนโดยเพศถือว่ามีส่วนสำคัญ ซึ่งโดยทั่วไปดูเหมือนว่าพ้ืนที่ส่วนใหญ่เป็นของ
เพศชายมากกว่าเพศอ่ืนๆ หรือเป็นพ้ืนที่ของเพศชายและเพศหญิงเท่านั้น การเป็นกลุ่มคนหลากหลาย
ทางเพศไม่สามารถที่จะถูกนับรวมเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในพื้นที่ในทางศาสนาได้ เช่น ศาสนาแบบมีพระ
ผู้สร้างที่มีพระเจ้าองค์เดียว  

 การเป็นกลุ่มความหลากหลายทางเพศจะถูกจัดให้เป็นความผิดปกติและนำไปสู่การอธิบาย
ตามหลักศีลธรรมและจริยธรรมทางศาสนาว่าเป็นความผิดบาปและไม่สามารถกระทำได้ จึงทำให้การ
สร้างอัตลักษณ์ทางเพศที่เป็นจากความเป็นชายและความเป็นหญิงเป็นสิ่งที่ต้องปิดบังซ่อนเร้นเอาไว้ 
แต่ในทรรศนะของพุทธศาสนาไม่ได้มองเพศในลักษณะทางกายภาพในแบบที่ศาสนาแบบมีพระเจ้า
ตีความ เพราะในพุทธศาสนาแสดงให้เห็นว่านอกจากเพศชายและเพศหญิง ยังมีเพศที่เรียกว่า
บัณเฑาะก์และอุภโตพยัญชนก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 56 หน้าที่ 43-44 มหาจุฬาลง
กรราชวิทยาลัย, 2539) ที่หมายถึงบุคคลที่แสดงอัตลักษณะทางเพศที่ไม่ชายจริงหญิงแท้ การแสดงให้
เห็นประเภทของเพศที่ปรากฏในพุทธศาสนาที่ไม่ได้มีความหมายเพศในทางสรีระ (Sex) เพียงอย่าง
เดียวก็ไม่ได้หมายความว่า พุทธศาสนาไม่มีปัญหาทางจริยศาสตร์เพศ แต่การแสดงให้เห็นประเภทของ
เพศท่ีนอกจากเพศทางสรีระ  

 กลุ่มคนที่ถูกนิยามว่าเป็นบัณเฑาะก์กับอุภโตพยัญชนก กลับถูกตีความว่าให้เป็นกลุ่มที่ไม่
สามารถพัฒนาศักยภาพของตนเพ่ือให้ไปสู่เป้าหมายของพุทธศาสนาได้ เช่น งานของ พระมหาสมเจต 
สมจารี ชี้ให้เห็นว่าตามหลักการของพุทธศาสนาเถรวาท บัณเฑาะก์ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ ถึงแม้น
ว่ามีความเพียรพยายามพัฒนาตนและปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา เพราะเป็นผู้ที่ถือกำเนิดมาในปัจุจบัน
ชาติด้วยผลแห่งอกุศลกรรมที่ทำไว้ในอดีต และเป็นผู้ที่ปฏิสนธิจากอโมหะเหตุ คือ มีวิบากเป็นเครื่อง
กั้น แต่ก็สามรถสั่งสมบุญเพ่ือบรรลุธรรมในชาติต่อไปได้ (พระมหาสมเจต สมจารี (หลวงกัน), 2559)  

 พระมหาอดุลย์ ยโสธโร (บุตรตะเคียน) เห็นว่า “บัณเฑาะก์เป็นกลุ่มคนที่เรียกว่าอภัพพบุคคล
ที่ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ในชาตินี้ และเป็นผลแห่งอกุศลกรรมของเขาหรือเธอ” (พระมหาอดุลย์ 



35 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
ยโสธโร (บุตรตะเคียน), 2549) ส่วนงานของพระมหาวิสูตร วิสุทฺธิปญฺโญ (พ่ึงกุล) พบว่า “การปฏิบัติ
ธรรมของบัณเฑาะก์สามารถทำได้เหมือนบุคคลทั่วไป เพียงแต่การบรรลุธรรมขั้นสูงนั้นไม่สามารถ
บรรลุธรรมได้ในชาติที่เกิดเป็นบัณเฑาะก์” (พระมหาวิสูตร วิสุทฺธิปัญฺโญ, 2554) 

 ดังนั้น จะเห็นว่างานที่ศึกษาประเด็นปัญหาเรื่องบัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรม โดยส่วนมากมี
การตีความและยืนยันที่เป็นไปในทิศทางเดียวกันว่า บัณเฑาะก์เป็นเพศที่ไม่สามารถบรรลุธรรมได้
เหมือนกับเพศชายจริงหญิงแท้ เพราะการตีความประเด็นปัญหาดังกล่าวอยู่บนพ้ืนฐานความจริงเพศ
ในเชิงสมมติสัจจะ ที่บัณเฑาะก์และอุภโตพยัญชนกถูกมองว่า เป็นกลุ่มคนที่มีกิเลสหนา เป็นกรรมเก่า 
และเป็นอภัพพบุคคล ซึ่งคุณลักษณะที่ว่านี้เป็นสิ่งที่ปิดกั้นไม่กลุ่มคนเหล่านี้สามารถไปสู่การเข้าถึง
ความจริงและการบรรลุธรรมได้  

 

ปัญหาจริยศาสตร์เพศทางสังคม 
 ประเด็นปัญหาจริยศาสตร์เพศทางสังคมในงานชิ้นนี้เป็นการนำเสนอปัญหาทางจริยศาสตร์ที่
อยู่ในตัวบทที่เป็นคัมภีร์ของพุทธศาสนา และจากการศึกษาประเด็นปัญหาดังกล่าวผู้เขียนพบว่ามี
ประเด็นที่เกี่ยวข้องกับปัญหาทางจริยศาสตร์เพศทางสังคมที่สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ประเด็น 
กล่าวคือ เพศและความเป็นหญิง ผู้หญิงกับสถาภาพทางสังคม และบัณเฑาะก์กับการบวช โดยมี
รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

 1) เพศและความเป็นหญิง เป็นปัญหาที่อยู่บนข้อถกเถียงเรื่องการยอมรับเพศหญิงเข้ามาใน
พ้ืนที่ทางศาสนา ซึ่งพุทธศาสนามองว่าเพศหญิงสามารถเข้ามาในพ้ืนที่ทางศาสนาได้ แต่ภาพของ
ความเป็นหญิงในสังคมสมัยพุทธกาลส่งผลให้มีการสร้างเงื่อนไขที่ดูเหมือนเป็นการกดทับทางเพศ 
เพราะจากเนื้อความที่ปรากฏในพระไตรปิฎกบางตอนแสดงให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธเพศหญิง
ในเรื่องของการทิ้งเรือนเพ่ือมาบวชเช่นเดียวกับเพศชายเป็นเรื่องที่ไม่สมควรกระทำ ดังข้อความตอน
หนึ่งทีพ่ระนางประชาบดีโคตมี ขอบวชเพ่ือเจริญรอยตามพระพุทธเจ้าแต่พระนางประชาบดีโคตมีก็ถูก
ปฏิเสธจากพระพุทธเจ้าดังความตอนหนึ่งว่า  

 สมัยนั้น พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ นิโครธาราม กรุงกบิลพัสดุ์แคว้นสักกะ ครั้งนั้นพระ
นางมหาปชาบดีโคตมีเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ครั้นถึงแล้วได้ถวายอภิวาทพระ
ผู้มีพระภาคแล้วยืนอยู่ ณ ที่สมควร พระนางประชาบดีโคตมีผู้ยืนอยู่ ณ ที่สมควร ได้กราบทูล
พระผู้มีพระภาคดังนี้ว่า “ขอประทานวโรกาส มาตุคามพึงได้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต
ในพระธรรมวินัยที่พระตถาคตประกาศไว้ พระพุทธเจ้าข้า” พระผู้มีพระภาคตรัสห้ามว่า 
“อย่าเลย โคตมี เธออย่าชอบใจการที่มาตุคามได้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัย
ที่ตถาคตประกาศไว้เลย” แม้ครั้งที่ 2 ฯลฯ แม้ครั้งที่ 3 พระนางมหาปชาบดีโคตมีกราบทูลว่า 
“ขอประทานวโรกาส มาตุคามพึงได้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในพระธรรมวินัยที่พระ
ตถาคตประกาศไว้พระพุทธเจ้าข้า” พระผู้มีพระภาคตรัสห้ามว่า “อย่าเลย โคตมี เธออย่า
ชอบใจการที่มาตุคามได้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที่พระตถาคตประกาศไว้



36  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
แล้วเลย” ลำดับนั้น พระนางมหาปชาบดีโคตมีทรงดำริว่า “พระผู้มีพระภาคไม่ทรงอนุญาต
ให้ มาตุคามออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในพระธรรมวินัยที่พระตถาคตทรงประกาศไว้ ” 
ทรงเป็นทุกข์เสียพระทัย น้ำพระเนตรนองพระพักตร์ กันแสงอยู่พลางถวายอภิวาทพระผู้มี
พระภาค ทรงทำประทักษิณแล้วเสด็จกลับไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 7 ข้อที่ 402 
หนา้ที่ 313-314 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 ข้อความข้างต้นนี้อาจถามได้ว่าเพราะเหตุใดพระพุทธเจ้าจึงไม่ทรงรับเพศหญิงเข้ามาบวช
เช่นเดียวกับเพศชาย ซึ่งประเด็นปัญหานี้มีความเกี่ยวข้องกับท่าทีของทรรศนะเรื่องเพศในสังคมสมัย
พุทธกลาหรือไม่ เพราะสมัยพุทธกลาเพศหญิงมักถูกทำให้เป็นเพศที่สองถัดจากเพศชายในหลาย ๆ 
ด้าน ซึ่งมีข้อความบางตอนก็บ่งชี้ให้ตีความไปในลักษณะที่ว่านี้ เช่น การมองเพศหญิงว่า “มีปัญญา
เพียงสองนิ้ว ไม่อาจถึงฐานะอันจะพึงอดทนได้ด้วยยาก ซึ่งท่านผู้พึงจะถึงได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 15 ข้อที่ 163หน้าที่ 218 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และนอกจากนั้น ปรีชา ช้าง
ขวัญยืน มองว่า การที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงอนุญาตให้เพศหญิงบวชมีเหตุผลอยู่ 4 ประการคือ  

 1) ในแง่ธรรมชาติ ชายหญิงเมื่อยังไม่บรรลุธรรม อาจทำให้เกิดความสัมพันธ์ทางชู้สาวหรือ
เกิดการล่วงละเมิดทางเพศได้และนอกจากนั้นโอกาสที่ภิกษุณีจะเป็นอันตรายมีมากกว่าภิกษุ  

 2) ในแง่กฎหมาย กฎหมายที่ เกี่ยวกับเพศหญิงในสังคมสมัยพุทธกาลโดยเฉพาะมนู
ธรรมศาสตร์มีหลายข้อชี้ให้เห็นว่าผู้หญิงต้องมีผู้ดูแล หากพระพุทธเจ้าอนุญาตให้ผู้หญิงบวช เทากับ
เป็นการชักจูงให้ผู้หญิงออกจากบ้านหรือไม่ และอาจนำไปสู่การฟ้องร้องของผู้ที่เกี่ยวข้องหรือสามีของ
ผู้หญิงที่มาบวชได้  

 3) แง่ทางสังคม ฐานะของผู้หญิงในสมัยพุทธกาลมีความตกต่ำกว่าในสมัยพระเวทและมหา
กาพย์ ถึงกับไม่สามารถประกอบพิธีทางศาสนาอย่างอิสระได้ และการบวชก็ยากที่จะให้ผู้ชายยอมรับ
ฐานะได้ เพราะฐานะของนักบวชสูงมาก และผู้ชายก็เห็นว่าฐานะของผู้หญิงต่ำกว่า นากจากจะไม่
เคารพแล้วอาจนำไปสู่การล่วงละเมิดทางเพศได้ เพราะเพศหญิงที่ออกบวชอาจเข้าข่ายหญิงเร่ร่อน ซึ่ง
เป็นที่ดูหมิ่นของคนสมัยนั้นได้  

 4) แง่ร่างกาย ผู้หญิงมีความลำบากทางกายมากกว่าผู้ชาย ร่างกายที่อ่อนแอจะทำให้ทน
ความลำบากตรากตำได้ยาก การจาริไปเช่นเดียวกับภิกษุ อาจทำให้ภิกษุณีที่เคร่งคัดต้องเจ็บป่วย
เสียชีวิต และการที่ผู้หญิงลำบากก็ยังถือว่าขัดกับวัฒนธรรมอินเดียที่ผู้หญิงต้องอยู่สบายในบ้าน และ
อาจทำให้เกิดความท้อถอยและขอสึก การบวชๆ สึก จะทำให้เห็นว่านักบวชในลัทธินี้ไม่เคร่ง ผู้คนก็
ขาดศรัทธา (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2559) 

 ข้อความข้างต้นในสายตาของนักสตรีนิยมอาจมองว่าเป็นการลักษณะของสังคมชายเป็นใหญ่
ที่ประกอบสร้างเพศหญิงมีศักยภาพที่ด้อยกว่าเพศชาย แต่ท่าทีของนักสตรีนิยมกลับมองว่า แท้จริง
แล้วผู้หญิงมีความสามารถพอๆ กับผู้ชาย และไม่มีสิ่งใดในธรรมชาติที่ห้ามไม่ให้พวกเธอเป็นคนดีพอๆ 
กับผู้ชายเมื่อได้รับโอกาส (Tina Chanter , 2006) และก็ดูเหมือนว่าการพยายามเพ่ือเปิดพ้ืนที่ทาง



37 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
ศาสนาให้กับเพศหญิงในพุทธศาสนาได้รับการสนับสนุนจากภิกษุของพุทธศาสนาด้วยเช่นกัน ซึ่งพระ
อานนท์ถือเป็นตัวอย่างในการสนับสนุนให้เพศหญิงมีสิทธิในการเป็นนักบวชได้เช่นเดียวกับเพศชาย 
ซึ่งจะเห็นว่าสิ่งที่เป็นข้อโต้แย้งหลักในการหักล้างเหตุผลในการนำเพศหญิงเข้ามาในพ้ืนที่ทางศาสนา
ของพระอานนท์คือ เรื่องการมีศักยภาพในการเข้าถึงความจริงและการบรรลุธรรม  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 7 ข้อที่ 402 หน้าที่ 315-316 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และเหตุผล
ดังกล่าวนี้ เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่อาจปฏิเสธได้ใช่หรือไม่ เพราะหลักจากที่บทสนทนานี้จบลง
พระพุทธเจ้ายอมให้เพศหญิงสามารถเข้ามาบวชเป็นภิกษุณีในพุทธศาสนาได้ โดยมีเงื่อนไขด้วยการ
ยอมรับเงื่อนไขด้วยครุธรรม 8 ประการ  

 2) ผู้หญิงกับสถานภาพทางสังคม สถาภาพทางสังคมของเพศหญิง ไม่ได้รับการยอมรับให้เท่า
เทียมกับเพศชายในด้านการเป็นผู้นำทั้งทางด้านจิตวิญญาณและด้านการเมืองการปกครอง การที่เพศ
หญิงจะมีตำแหน่งแห่งที่ทางสังคมในฐานะการเป็นผู้นำจึงเป็นเรื่องที่ไม่สามารถกระทำได้ ซึ่งใน
ประเด็นปัญหานี้มีความสัมพันธ์กับท่าทีต่อทรรศนะทางเพศของสังคมในสมัยพุทธกลาอย่างที่ได้กล่าว
ไปบ้างแล้วในประเด็นก่อน  

 ส่วนในทรรศนะของพุทธศาสนาท่าทีดังกล่าวงานชิ้นนี้พบว่า สถานภาพของสตรีในด้านที่เป็น
ตำแหน่งแห่งที่ทางด้านสังคมผู้หญิงก็ถูกจัดไว้ในกลุ่มที่ไม่สามารถเป็นผู้นำในกิจกรรมทางการเมืองการ
ปกครอง และการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณได้เช่นกัน กล่าวคือ รู้ชัดว่า “เป็นไปไม่ได้ที่สตรีพึงเป็นพระ
อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า แต่เป็นไปได้ที่บุรุษพึงเป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า”  รู้ชัดว่า “เป็นไป
ไม่ได้ที่สตรีพึงเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ แต่เป็นไปได้ที่บุรุษพึงเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ” รู้ชัดว่า “เป็นไป
ไม่ได้ที่สตรีพึงครองความเป็นท้าวสักกะ เป็นมาร เป็นพรหม แต่เป็นไปได้ที่บุรุษพึงครองความเป็นท้าว
สักกะ เป็นมาร เป็นพรหม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อที่ 130 หน้าที่ 167 มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 แต่สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) กลับมองว่า ภาพของสตรีที่ปรากฏในข้อความ
ดังกล่าวเมื่อตีความด้วยทฤษฎีภาษา ภาษาที่กล่าวถึงสถานภาพของสตรีที่ชี้ให้เห็นว่าไม่สามารถเป็น 
พระพุทธเจ้า เป็นท้าวสกะ เป็นมาร เป็นพรหม ได้นั้นอยู่ในระดับภาษาแบบสมมติ แต่เมื่อประเมิน
ภาษาที่อยู่ในระดับปรมัตถ์ การเป็นดังกล่าวเพศหญิงสามารถที่จะเป็นได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2555)  

 แต่ผู้เขียนเห็นว่า การตีความดังกล่าวถ้าเป็นข้อถกเถียงที่อยู่ในขอบข่ายส่วนที่เป็นจริยศาสตร์
ส่วนบุคคล ไม่น่าจะมีปัญหาต่อการเป็นหรือการเข้าถึงสภาพทางภาววิทยาดังกล่าว แต่สิ่งที่ปรากฏอยู่
ในพุทธพจน์ดังกล่าวเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในสภาพแวดล้อมของสังคมในสมัยพุทธกาล ซึ่งดูเหมือนว่าการ
เป็นพระพุทธเจ้า หรือพระเจ้าจักรพรรดิ เป็นสิ่งที่มีความเกี่ยวข้องกับทรรศนะทางเพศที่เกิดขึ้นใน
สังคมสมัยนั้น  

 การที่มีพุทธพจน์ยืนยันว่าเพศหญิงไม่สามารถจะเป็นผู้นำทางศาสนาหรือทางสังคมได้ เป็นไป
ได้หรือไม่ว่าสิ่งนี้เป็นการยืนยันเฉพาะช่วงเวลา หรือเป็นข้อความตามกาลสมัย เป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับกลา



38  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
เวลา ซึ่งต่างจากข้อความที่เป็นเรื่องของสัจธรรมที่ไม่ต้องอาศัยกลาเวลา จึงทำให้เห็นว่าในด้านของ
ปรมัตถสัจจะปัญหาทางจริยศาสตร์เพศสามารถแก้ไขด้วยเหตุผลทางอภิปรัชญาในทรรศนะทางพุทธ
ปรัชญาได้ แต่ประเด็นปัญหาทางสังคมจำเป็นต้องอาศัยท่าทีและกฎในทางสังคมประเมินด้วยเช่นกัน  

 3) บัณเฑาะก์กับการบวช ยุคแรกของสมัยพุทธกาลบัณเฑาะก์สามารถบวชได้ แต่หลังจาก
เหตุการณ์ภิกษุบัณเฑาะก์ไปขอให้ภิกษุหนุ่ม สามเณร และคนเลี้ยงสัตว์ มีเพศสัมพันธ์กับตน จึงทำให้
เกิดการบัญญัติห้ามบัณเฑาะก์บวชและที่บวชก็ให้สึกเสีย เหตุผลที่ห้ามบัณเฑาะก์บวชในงานเล่นนี้
ชี้ให้เห็นว่าไม่ได้มาจากเหตุลเชิงปัจเจกบุคคล แต่มาจากเหตุผลทางสังคมที่ไม่ยอมรับการบวชของ
บัณเฑาะก์ตั้งแต่ต้น เพราะบัณเฑาะก์ในสมัยพุทธกลาจัดให้เป็นกลุ่มคนที่อยู่ชายขอบของพ้ืนที่ทาง
ศาสนา  

 การเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในกิจกรรมทางศาสนาโดนเฉพาะที่มีแต่เพศชายจึงเป็นเรื่องที่ไม่
สามารถกระทำได้ แต่ทำไมพระพุทธเจ้ายอมให้บัณเฑาะก์เข้ามาบวช ซึ่งประเด็นปัญหานี้อาจเป็น
เพราะในด้านปัจเจกบุคคลบัณเฑาะก์ถือว่ามีความเป็นมนุษย์เช่นเดียวกับเพศชายจริงหญิงแท้ทุก
ประการ เมื่อประเมินธรรมชาติของความเป็นมนุษย์ตามการตีความเชิงอภิปรัชญา แต่เมื่อเกิด
เหตุการณ์ภิกษุบัณเฑาะก์ไปขอให้ภิกษุหนุ่ม สามเณร คนเลี้ยงสัตว์ มีความสัมพันธ์กับตนจึงทำให้
พระพุทธเจ้าหยิบเงื่อนไขในทางสังคมเข้ามาพิจารณา  

 ทั้งนี้มีความเป็นไปได้ว่าคณะสงฆ์เองไม่แยกจากสังคมโดยเด็ดขาด การห้ามบัณเฑาะก์บวชจึง
มีความเป็นไปได้ที่ทรงต้องการรักษาคณะสงฆ์เอาไว้ ซึ่งจะเห็นได้จากเงื่อนไขของการบัญญัติพระวินัย
ดังต่อไปนี้ 1. ความรับว่าดีแห่งสงฆ์ 2. เพ่ือความผาสุกแห่งสงฆ์ 3. เพ่ือข่มบุคคลผู้แก้อยาก 4. เพ่ือ
ความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม 5. เพื่อปิดกั้นอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในปัจจุบัน 6. เพื่อ
กำจัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต 7. เพ่ือความเลื่อมใสของคนที่ยังไม่เลื่อมใส 8. เพื่อความ
เลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนที่ เลื่อมใสแล้ว  9. เพ่ือความตั้งมั่นแห่งสัทธรรม  10. เพ่ือเอ้ือเฟ้ือวินัย 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 39 หน้าที่ 28 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 จะเห็นว่าประเด็นปัญหาจริยศาสตร์เพศทางสังคมที่ปรากฎอยู่ในตัวบททางพุทธศาสนา ส่วน
หนึ่งเกิดจากทรรศนะทางเพศของสังคมสมัยพุทธกลา ซึ่งส่งผลต่อการตัดสินประเด็นปัญหาทางจริย
ศาสตร์เพศทางสังคมในทรรศนะของพุทธศาสนา แต่ถ้าถามว่าเมื่อท่าทีต่อเพศในทางสังคมเปลี่ยนไป 
ท่าทีของพุทธศาสนาต่อจริยศาสตร์เพศเป็นอย่างไร ซึ่งผู้เขียนจะได้สรุปวิเคราะห์ต่อไป 

 

บทสรุป  

 ในจริยศาสตร์เพศส่วนปัจเจกบุคคลพุทธปรัชญาเห็นว่า คนทุกคนสามารถพัฒนาตนให้มีชีวิต
ที่ดีและมีชีวิตที่ประเสริฐได้ ซึ่งในงานวิจัยชิ้นนี้ได้เห็นว่า กลุ่มความหลากหลายทางเพศสามารถพัฒนา
ตนตามหลักทางจริยธรรมของพุทธศาสนาและปฏิบัติตนเพื่อทำให้ชีวิตมีความสุขไปตามลำดับของชีวิต



39 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
ในอุดมคติของพุทธศาสนาได้ โดยที่การอภิปรายดังกล่าวผู้เขียนเห็นว่าในทางอภิปรัชญาพุทธศาสนา
มองว่ามนุษย์ทุกคนไม่ว่าเพศชายจริงหญิงแท้และกลุ่มความหลากหลายทางเพศ มีธรรมชาติของความ
เป็นคนที่ไม่ต่างกันด้วยการอธิบายจากหลักขันธ์ 5 และธรรมชาติที่ว่าเป็นความจริงพ้ืนฐานที่มนุษย์ทุก
คนไม่ว่าเพศไหนสามารถทำเข้าถึงและเข้าใจด้วยปัญญาของตน การเข้าถึงความจริงของชีวิตเป็น
แนวทางหนึ่งที่จะทำให้สามารถพัฒนาชีวิตไปสู่การบรรลุธรรมทางพุทธศาสนาได้ และจากการ
อภิปรายดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าข้ออ้างจากประเด็นปัญหาทางจริยศาสตร์เพศส่วนบุคคลที่ยืนยันว่า
กลุ่มความหลากหลายทางเพศไม่สามารถพัฒนาชีวิตให้เข้าถึงความเป็นจริงและการบรรลุธรรมได้นั้น 
มีช่องว่างทางเพ่ือให้เกิดข้อโต้แย้งทางอภิปรัชญาและจัดว่าเป็นการทิ้งเหตุผลธรรมชาติและความเป็น
จริงของมนุษย์ในข้อนี้ไป จึงทำให้เกิดท่าทีที่ไม่เป็นกลางระหว่างเพศ และนอกจากนั้นยังอาจทำให้เกิด
อคติมทางเพศท่ีหลากหลายจากมุมมองพุทธศาสนาได้  

 แต่งานวิจัยเล่มนี้ไม่เห็นด้วยกับยืนยันดังกล่าว ดังนั้น ผู้เขียนจึงได้เสนอว่าถ้ามองด้วยพ้ืนฐาน
ทางอภิปรัชญา พุทธศาสนาเพศถือว่าเป็นสิ่งสมมติ และมนุษย์มีความทุกข์เป็นพ้ืนฐาน เมื่ อเรามอง
ด้วยท่าทีเช่นนี้กลุ่มความหลากหลายทางเพศก็มีความเป็นมนุษย์เช่นเดียวกับชายจริงหญิงแท้ เขาหรือ
เธอย่อมมีความทุกข์เป็นพ้ืนฐานด้วยเช่นกัน และมนุษย์ทุกคนมีความปราถนาให้ชีวิตที่เป็นสุข กลุ่ม
ความหลากหลายทางเพศก็เช่นกัน ในจริยธรรมของพุทธศาสนาจึงไม่แบ่งแยกการปฏิบัติด้วยเพศ กลุ่ม
ความหลากหลากหลายทางเพศย่อมสามารถปฏิบัติเพ่ือพัฒนาให้ชีวิตมีความสุขตามอุดมคติทางพุทธจ
ริยศาสตร์ ที่ว่าด้วยความสุข 3 ประการ คือ กามสุข ฌานสุข และนิพพานสุขได้ แต่ต้องเป็นไปตาม
เงื่อนไขทางจริยธรรมที่ว่าด้วย ไตรสิกขา 3 ประการ คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ที่จะทำให้คนทุกคน
และทุกเพศพัฒนาชีวิตไปสู่การมีชีวิตที่ดีและการมีชีวิตที่ประเสริฐได้ 

 ส่วนท่าทีทางจริยศาสตร์เพศส่วนสังคมในทรรศนะพุทธปรัชญา ผู้เขียนเริ่มต้นด้วยการ
อภิปรายมโนทัศน์ที่ว่าด้วยเพศกับการส่งผลความดีความความชั่ว ซึ่งผลการอภิปรายพบว่าในทรรศนะ
ทางพุทธศาสนาเพศไม่มีผลต่อความดีความชั่ว เพราะในทางพุทธจริยศาสตร์ความดีความชั่วเป็นเรื่อง
ของการกระทำของปัจเจกบุคคล จึงทำให้ท่าทีของพุทธศาสนาที่มีต่อกลุ่มความหลายกหลายทางเพศ
ต่างไปจากท่าของศาสนาแบบมีพระผู้สร้างที่มองว่าเพศมีผลต่อความดีและความชั่ว การเป็นนิยามตน
ของปัจเจกบุคคลว่าเป็นกลุ่มความหลากหลายทางเพศจัดว่าเป็นความชั่ว ซึ่งการที่พุทธศาสนามีท่าทีที่
เป็นกลางในเรื่องความดีความชั่วของปัจเจกบุคคลนี้มากจาก  

 การยอมรับในธรรมชาติของมนุษย์ว่ามีความดีและความเลวที่เหมือนกัน และทุกคนต่าง
พัฒนาตนให้ไปในทิศทางที่ดีได้ และนอกจากนั้นศีลธรรมในพุทธศาสนามองว่าทุกชีวิตล้วนมีค่าใน
ตัวเอง การถือโอกาสเข้าไปละเมินเรือนร่าง ชีวิตและทรัพย์สิน เพียงเพราะบุคคลผู้นั้นไม่ใช่ชายจริง
หญิงแท้จักว่าเป็นเรื่องที่ผิดศีลธรรมทางพุทธศาสนา ดังนั้น ด้วยเหตุผลดังกล่าวจึงแสดงให้เห็นว่า
สังคมชาวพุทธความมีท่าที และปฏิบัติต่อกลุ่มความหลากหลายทางเพศว่า (1) มีความเป็นมนุษย์ที่
สามารถพัฒนาศักยภาพในการมีชีวิตที่ดีและการมีชีวิตที่ประเสริฐได้ (2) หลักจริยธรรมทางพุทธ
ศาสนาไม่ได้ปิดกันกลุ่มความหลากหลายทางเพศเพราะเป็นหลักสากลที่ทุกคนสามารถปฏิบัติเพ่ือการ
ไปสู่ชีวิตที่ดีและประเสริฐได้ (3) หลักศีลธรรมทางพุทธศาสนาไม่ตัดสินความดีความชั่วจากเพศของ



40  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2565) 

 
ปัจเจกบุคคล แต่ความดีความชั่วขึ้นอยู่กับการกระทำของปัจเจกบุคคล และศีลธรรมของพุทธศาสนาก็
ยังครอบคลุมการละเมิดชีวิตและทรัพย์สินของกลุ่มคนหลากหลายทางเพศเช่นเดียวกับเพศชายจริง
หญิงแท้  

 เพราะฉะนั้น การปิดกั้นศักยภาพและความสามารถในการมีชีวิตที่ดีและการมีชีวิตที่ประเสริฐ
ของกลุ่มความหลากหลายทางเพศจึงเป็นเรื่องที่ไม่ควรกระทำ และการละเมิดในชีวิตและทรัพย์สิน
ของกลุ่มความหลากหลายทางเพศก็เป็นสิ่งที่เป็นความชั่วในทางพุทธจริยศาสตร์ด้วยเช่นกัน  

 

 

เอกสารอ้างอิง 

ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2559). สตรีในคัมภีร์ตะวันออก. พิมพ์ครั้งที่ 3.กรุงเทพฯ: คณะอักษรศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). ตอบ ดร. มาร์ติน: ดลถิ่นอริยชน สตรีหลุดพ้น ขึ้นเหนือ
มหาพรหม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผลิธรรม. 

พระมหาสมเจต สมจารี (หลวงกัน), (2559). บัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถร
วาท. ศึกษาศาสตร์ มมร, 4 (2), 151-165. 

พระมหาอดุลย์ ยโสธโร (บุตรตะเคียน). (2549). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องบัณเฑาะก์กับการบรรลุ
ธรรม. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาวิสูตร วิสุทฺธิปัญฺโญ. (2554). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องบัณเฑาะก์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา. 
วิทยานิพนธ์ศาสนาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2547). มิลินทปัญหา. พิมพ์ครั้งที่ 3. ศาลายา: มหาวิทยาลัยมหา 
มกุฏราชวิทยาลัย. 

สมภาร พรมทา (2559). พุทธปรัชญาในอภิธรรม. กรุงเทพฯ: ปัญญฉัตร์ บุ๊คส์ บายดิ้ง. 



41 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.1 (January-June 2022) I 

 
Simone de Beauvoir. (2011). The Second Sex. translated by Constance Borde and 

Sheila Malovany-Chevallier. New York: Vintage Books. 

Tina Chanter. (2006). Gender: key concepts in philosophy. New York: Continuum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


