
การอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ: การวิเคราะหเ์ชงิภววิทยา 
Buddhadãsa Bhikkhu’s Explanation of The Hell and The 

Heaven: An Ontological Analysis 
 

1แม่ชีธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
Maechee Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate school, Mahachulalongkornrajavidyalaya university 

2พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University 

1Corresponding Author, Email: fonghong2523@gmail.com 
 
Received September 25, 2022; Revised December 28, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา เพ่ือ
ศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ เพ่ือวิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยา
เรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ เมื่อนำเรื่องนรกสวรรค์มาอธิบายในกรอบของภววิทยาพบว่า 
นรกสวรรค์มีอยู่จริงในแง่ของสัจนิยมซึ่งเป็นการพูดถึงดินแดนที่มีอยู่ภายนอก และมีอยู่ในแง่ของจิต
นิยมคือการใช้จิตเป็นฐานรองรับคำอธิบาย ในการศึกษานี้พบว่า พุทธทาสภิกขุอธิบายความมีอยู่ของ
นรกสวรรค์ไว้ 2 แบบ คือ 1) ความมีอยู่ในแง่ของจิตนิยมอัตวิสัยซึ่งเป็นเครื่องมือในการรับรู้ทาง
ประสาทสัมผัส กล่าวคือ การมีอยู่ของนรกสวรรค์ที่ขึ้นอยู่กับจิต 2) ความมีอยู่ในแง่สัจนิยม กล่าวคือ 
การมีอยู่โดยไม่ขึ้นกับจิตของบุคคล  
 ผู้วิจัยได้ตรวจสอบแนวคิดทางภววิทยาและหลักฐานทางคัมภีร์แล้วพบว่า ลักษณะร้อนและ
เย็นเป็นคุณสมบัติที่อ้างถึงธรรมชาติของนรกและสวรรค์ ดังนั้นมันจึงสื่อเหตุผลเชิงประจักษ์ที่สามารถ
รับรู้ได้โดยปัจเจกบุคคลอย่างตรงๆ การใช้คำอธิบายดังกล่าวมีความจำเป็นต่อการรับรู้ถึงการมีอยู่ใน



2  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
แง่ของความเป็นประโยชน์เพ่ือส่งเสริมการเรียนรู้และพัฒนาตน ความเป็นสาเหตุในฐานะการเชื่อมโยง
ความมีอยู่ของนรกสวรรค์ภายใต้เงื่อนไขของวัตถุกับจิต และการลดทอนนรกสวรรค์ที่อาจมีอยู่จริงใน
โลกที่เป็นไปได้ให้ปรากฏในโลกจริงภายใต้ข้อพิสูจน์ของบุคคล และการอธิบายนรกสวรรค์ในแง่
ดังกล่าวไม่ได้เกนิไปจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 
 ข้ออธิบายของพุทธทาสภิกขุเสนอว่า หากนรกและสวรรค์มีอยู่ควรอธิบายโดยอาศัยแนวคิด
จิตนิยมแบบอัตวิสัย เพราะสามารถตรวจสอบได้โดยอาศัยประสบการณ์ของปัจเจกบุคคล ผลจากการ
พิสูจน์นี้จะทำให้มนุษย์มีการพัฒนาตนเองทางด้านศีลธรรมและมีชีวิตที่ดีงามในปัจจุบันขณะ ถ้าหาก
มองจากมุมนีแ้นวคิดของพุทธทาสภิกขุจึงเป็นเครื่องมือนิยม 
คำสำคัญ: นรก; สวรรค์; พุทธทาสภิกขุ; ภววิทยา 
 

Abstract 
 This research employed the documentary research to study the ontological 
concept of hell and heaven, to study the concept of hell and heaven of Buddhadãsa 
Bhikkhu, to critically analyze and examine the ontological concept of hell and 
heaven of Buddhadãsa Bhikkhu.  Through the ontological explanation of hell and 
heaven, it shows that on the one hand, the hell and heaven really exist in terms of 
Realism whereby they depend upon the external existence of land and Idealism 
whereby they depend on the perceptive explanation of mind on the other hand. In 
this research, it was found that Buddhadãsa Bhikkhu explained the ontology of hell 
and heaven through two types: 1) the ontology of subjective idealism where they 
can be perceived by senses, that is, its existence depends on one’s mind, 2) the 
ontology of realism, that is, its existence does not depend on one’s mind.  

The researcher examine the ontological concept and scriptural evidences 
found that: the aspects of hot and cold belong to the quality referring to the nature 
of hell and heaven, therefore, they imply the empirical evidences whereby individual 
can perceive them directly, such explanation becomes necessary to the perception 
of the existence in terms of certain benefit in order to promote the learning and self-
development, the causation regarded as the relation of the existence of hell and 
heaven under the condition of matter and mind, and the reduction of hell and 
heaven that may really exist in the possible world to appear in the actual world 



3 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
could be practically made through the individual proof, and such explanation of hell 
and heaven does not exceed what was prescribed by Tipiṭaka. 
 However, if there is the existence of hell and heaven, Buddhadãsa Bhikkhu’s 
explanation proposed that they should be explained by subjective idealism because 
they can be empirically verified through individual experience. Consequently, it 
would give rise the moral development to man and thereby living the meaningful 
life in the mind moment respectively. Viewed from this angle, Buddhadãsa Bhikkhu’s 
explanation is qualified as the instrumentalism. 
Keywords: The Hell; The Heaven; Buddhadãsa Bhikkhu; Ontological Analysis 
 

บทนำ 
 การพยายามตอบคำถามว่า ภพภูมิต่างๆ เช่น นรกและสวรรค์ มีอยู่ที่ไหน มีอยู่อย่างไร มีอยู่
จริงหรือไม่นั้น เป็นการอธิบายถึงจักรวาลวิทยาที่มีโครงสร้างสัมพันธ์กับภววิทยา  (Ontology) และ
อภิปรัชญา (Metaphysics) ซึ่งเป็นการอธิบายบนพ้ืนฐานของความจริง (เพ็ญแข กิตติศักดิ์, 2529) 
คำกล่าวในแง่นี้จึงรวมไปถึงการศึกษาความมีอยู่และลักษณะของสิ่งมีชีวิตที่อาศัยอยู่ในภพภูมินั้นๆ 
การอธิบายดังกล่าวได้ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกโดยส่วนใหญ่ซึ่งมีการอ้างถึงความมีอยู่ของนรก
และสวรรค์ไว้ในนามของภพภูมิ กล่าวคือ การระบุว่าภพภูมินรกและสวรรค์นั้นเป็นสถานที่ที่มีอยู่จริง 
(Peter a. Jackson, 2557) มีลักษณะเป็นดินแดนซึ่งมีสถานะเป็นที่อยู่อาศัยของเหล่าสัตว์และ
หมายถึงภพภูมิที่มนุษย์เราจะไปอยู่หรือไปเกิดในชาติต่อๆ ไปตามผลของกรรมดีและกรรมชั่ว  (Peter 
a. Jackson, 2557) การอธิบายในแง่นี้จึงมีลักษณะเป็นสัจนิยม (Realism) ที่เชื่อว่าสิ่งทั้งหลายมีอยู่
จริงและมีอยู่ได้ด้วยตนเอง ไม่ว่าเราจะรับรู้หรือไม่ก็ตาม (ราชบัณฑิตยสภา, 2560) ดังนั้น ภววิทยา
แบบดั้งเดิมจึงเป็นการยืนยันถึงความมีอยู่ในแง่ของคัมภีร์ดังข้อความว่า “เราจะดูนรกซึ่งเป็นที่อยู่ของ
เหล่านรชนที่มีกรรมเป็นบาป สถานที่อยู่ของเหล่านรชนที่มีกรรมหยาบช้า” พระศาสดาจึงตรัสว่า  
“มาตลีเทพสารถีฟังพระดำรัสของพระราชาแล้ว  ได้แสดงแม่น้ำที่ชื่อเวตตรณี  ซึ่งข้ามได้ยาก
ประกอบด้วยน้ำด่างที่เดือดพล่าน เปรียบด้วยเปลวเพลิง” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 28 ข้อที่ 
451-452 หน้าที่ 251 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การอธิบายนี้จัดว่าเป็นข้อเท็จจริงตาม
หลักฐานที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ แต่มีปัญหาคือเราจะพิสูจน์ได้อย่างไรว่าภพภูมิเหล่านั้นมีอยู่จริงตามที่
คัมภีร์กล่าวไว้  
 จากประเด็นปัญหาดังกล่าวปรากฏว่าพุทธทาสภิกขุในฐานะเป็นนักปราชญ์คนสำคัญของ
พระพุทธศาสนาได้อธิบายเรื่องนี้แตกต่างไปจากที่ปรากฏในคัมภีร์โดยส่วนใหญ่ ด้วยการอธิบายที่
อ้างอิงถึงการใช้ตัวบุคคลในการพูดถึงที่อยู่ของเหล่าเทวดาและพวกสัตว์นรกว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรก



4  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อยู่ในใจ” (พุทธทาสภิกขุ, 2525) จากเดิมสถานที่ดังกล่าวได้รับการพูดถึงความมีอยู่ภายนอกตัวบุคคล 
แต่ท่านได้ลดทอนการด้วยการลดรูปลงมาให้มีสถานะที่มีอยู่ภายในจิตใจของคน การอธิบายนี้จึงมี
ลักษณะเป็นจิตนิยมอัตวิสัย (Subjective idealism) (ราชบัณฑิตยสภา, 2560) และพบว่าการอธิบาย
ถึงภววิทยาในแบบดังกล่าวได้ปรากฏในงานเขียนของพุทธทาสภิกขุมากมายดังข้อความว่า “นรกใน
ภาษาคนหมายถึงเมืองใต้ดิน ส่วนนรกในภาษาธรรมหมายถึงความร้อนใจเหมือนไฟเผา และสวรรค์ใน
ภาษาคนหมายถึงเทวโลกอันงดงามอยู่เบื้องบน ส่วนสวรรค์ในภาษาธรรมหมายถึงกามคุณหรือยอดสุด
ของกามคุณเป็นต้นที่ทำให้คนลุ่มหลง เรียกว่า สวรรค์ชั้นกามาวจร...” (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป1) 
 จากข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสภิกขุมิได้ปฏิเสธการอธิบายแบบเดิม เพราะยังคง
ปรากฏอยู่ในส่วนของภาษาคน แต่ที่มีปัญหาคือการอธิบายเพ่ิมเติมไว้ในส่วนของภาษาธรรม และดู
เหมือนว่าท่านจะใส่ใจถึงรายละเอียดในภาษาธรรมหรือเน้นไปที่การให้ความสำคัญกับนรกสวรรค์ซึ่ง
เป็นภาวะทางจิตใจมากกว่านรกสวรรค์ในแง่ของสถานที่ เพราะทุกคนสามารถรับรู้ได้อย่างชัดเจนโดย
อาศัยจิตของแต่ละบุคคล ดังข้อความว่า “ธรรมเป็นเรื่องของจิตใจ เป็นเรื่องความรู้ที่ตั้งอยู่บนจิตใจ 
พระธรรมมิใช่วัตถุ...มิใช่คัมภีร์พระไตรปิฎก บุคคลผู้มีความรู้รวมทั้งมีความเห็นตามข้อความดังกล่าว 
เขาจะพิจารณาเรื่องในใจเป็นหลัก จึงเกิดคำว่า สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ และจะมีประโยชน์
มากกว่าการซื้อตู้พระไตรปิฎกมาฉลองหรือเก็บไว้กราบไหว้กันอย่างเดียว” (พุทธทาสภิกขุ, 2548ข) 
จากข้อความนี้มีข้อสังเกตว่าพุทธทาสภิกขุเน้นไปที่การได้รับประโยชน์ซึ่งเกิดจากความรู้นั้น เพราะ
หากจะเชื่อว่าสิ่งที่กล่าวมานั้นเป็นจริง ต้องสามารถพิสูจน์ได้และการพิสูจน์ก็ควรจะเกิดจากการรับรู้
โดยอาศัยตัวบุคคล น่าจะเป็นประโยชน์มากกว่าที่จะไปตามหานรกสวรรค์ตามความหมายในภาษาคน 
เพราะไม่รู้ว่ามันอยู่ที่ใด การอธิบายในแง่นี้จึงมีลักษณะเป็นเครื่องมือนิยม (Instrumentalism) (ราช
บัณฑิตยสภา, 2560) กล่าวคือ ทัศนะที่มองว่าความคิดหรือความรู้เป็นเพียงเครื่องมือหรืออุปกรณ์ที่
นำไปสู่การปฏิบัติเพ่ือทำให้เกิดผลตามที่มุ่งหวังในสถานการณ์เฉพาะอย่าง ดังนั้น การอธิบายของพุทธ
ทาสภิกขุจึงมีรูปแบบการอธิบายแนวใหม่และจะถือได้ว่ามาจากหลักคำสอนเดิมแท้ของพระพุทธเจ้า
จริงหรือไม่ หรือเป็นเพียงการตีความเอาเองตามสะดวกเพ่ือให้ดูเหมือนว่ามาจากญาณปัญญาเดิมแท้
ในพระพุทธศาสนาเท่านั้น ก็ย่อมขึ้นอยู่กับว่าอะไรเป็นแก่นแท้ที่พอจะยอมรับกันได้ในศาสนานี้ 
(Peter a. Jackson, 2557) 
 จากประเด็นปัญหาดังกล่าวจึงเกิดข้อถกเถียงในพระพุทธศาสนายุคปัจจุบันแบ่งออกเป็น 2 
ฝ่าย คือ (1) ฝ่ายที่เห็นว่า นรกสวรรค์มีอยู่จริงทั้งในฐานะเป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์และในฐานะเป็น
ภาวะทางจิตใจ การศึกษาจึงควรให้ความสำคัญท้ังสองประการ และ (2) ฝ่ายที่เห็นว่า นรกสวรรค์มีอยู่
ในฐานะที่เป็นภาวะทางจิตใจเท่านั้นเพราะสามารถรับรู้ได้อย่างชัดเจน ทั้งยังมีอยู่ในปัจจุบันนี้ และ
ควรให้ความสำคัญเฉพาะนรกสวรรค์ในแง่นี้เท่านั้น ส่วนนรกสวรรค์ที่เป็นภพ-ภูมิในชาติหน้านั้นอยู่ที่
ไหนไม่มีใครรู้ จึงไม่ควรให้ความสำคัญและตามศึกษา (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2533) จากข้อ



5 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ถกเถียงดังกล่าวพบว่า การให้ความสำคัญด้วยการเน้นถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในแง่ที่เป็นภาษา
ทางจิตใจมากกว่าภาษาทางภพภูมิซึ่งหมายถึงสถานที่นั้น เป็นการยืนยันข้ออธิบายตามทัศนะของพุทธ
ทาสภิกขุ 
 การอภิปรายมาแล้วข้างต้น ผู้วิจัยต้องการตอบประเด็นปัญหาว่าการอธิบายแนวคิดเรื่องนรก
และสวรรค์ในเชิงภววิทยาของพุทธทาสภิกขุมีความสมเหตุสมผลหรือไม่ ถ้ามีความสมเหตุสมผลในแง่
ของข้อพิสูจน์เพ่ือตรวจสอบความมีอยู่ สิ่งที่ต้องถามต่อก็คือการอธิบายของท่านนั้นเกินไปจากคัมภีร์
หรือไม่ หากไม่ได้มีในคัมภีร์โดยตรงก็เท่ากับว่าท่านได้ใช้วิธีการตีความสิ่งที่มีอยู่ในคัมภีร์เพ่ือเชื่อมโยง
ให้เห็นถึงลักษณะดังกล่าว และการอธิบายของท่านนั้นยังมีจุดบกพร่องในเรื่องใดบ้าง ในแง่ของการใช้
ทฤษฎีประกอบเหตุผลการอธิบายนั้นสามารถยอมรับได้หรือไม่ ผู้วิจัยจะได้ตอบประเด็นปัญหาเหล่านี้
และข้อพิจารณาเรื่องคำอธิบายอื่นที่เก่ียวข้องว่าสมเหตุสมผลหรือไม่กับการอธิบายแบบนี้ 

 

วัตถุประสงค์ 

 1. เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา 

 2. เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ 

 3. เพื่อวิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 

 งานวิจัยฉบับนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) โดยใช้การวิจัยจากเอกสาร 
(Documentary research) ด้วยการเสนอในวิธีการศึกษาวิเคราะห์ (Analytical method) ซึ่งมี
ขั้นตอนดังต่อไปนี้ 1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ จากตำรา
ภาษาไทยและภาษาอังกฤษเพ่ือศึกษาแนวคิดที่เกี่ยวกับเรื่องนรกและสวรรค์ในเชิงภววิทยา และ
หนังสืออ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุทั้งหมด 2. แยกแยะประเด็นเพ่ือ
ศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 3. นำเหตุผลนั้นไปประเมินน้ำหนัก และ 4. สรุปผล
ของการศึกษาและนำเสนอข้อมูลที่ได้มา 
 

แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา  
แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา เป็นแนวคิดที่เกิดจากการพยายามอธิบายถึงความมี

อยู่ของพระเจ้าในเชิงเหตุผลมากกว่าที่จะมองว่าพระเจ้ามีอยู่บนโลกแห่งความเป็นจริงหรือมีอยู่จริงใน
ภายนอก กล่าวคือการคิดถึงพระเจ้าที่มีอยู่ในใจของเรา จากข้อเสนอดังกล่าวนำไปสู่การถกเถียงด้าน



6  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ศาสนาโดยอาศัยการให้เหตุผลทางภววิทยา (Ontological argument) (Robert Audi, 1999) ดังนั้น 
แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยาจึงเป็นการศึกษาเรื่องความมีอยู่ด้วยการใช้ลักษณะอัตวิสัยมา
อธิบายความมีอยู่ของสิ่งที่เป็นวัตถุวิสัยโดยการใช้เหตุผล และเมื่อนำนรกสวรรค์มาอธิบายในกรอบ
ของภววิทยาจำเป็นต้องตรวจสอบแนวคิดนี้โดยอาศัยทฤษฎี 4 ข้อ ดังนี้  

1. ทฤษฎีว่าด้วยการตรวจสอบสถานะธรรมชาติของนรกสวรรค์ (Natural argument) เป็น
การอ้างถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในแง่ของการตัดสินโทษ (The punishment) ดังที่เซนต์ โธมัส 
อไควนัส (Saint Thomas Aquinas) ได้อ้างถึงคำสอนในคัมภีร์ว่า “บุคคลมีความต้องการที่จะเป็น
ส่วนร่วมกับพระคริสต์จึงไม่มีข้อสงสัยว่าพระคริสต์อยู่บนสวรรค์ และเชื่อว่าดวงวิญญาณของเซนต์
พอลก็อยู่บนสวรรค์เช่นกัน...ส่วนวิญญาณที่ต้องตกนรกหลังจากตายแล้วก็ไม่ต่างกัน กล่าวคือ แม้คนที่
มีความมั่งคั่งร่ำรวยเมื่อตายแล้วจะต้องได้รับการเผาผลาญในนรกเหมือนกัน” (Saint Thomas 
Aquinas, June 8, 2020 , (online)) จากข้อความนี้อไควนัสได้อธิบายว่า ร่างกายของเราเป็นของ
หนักหน่วงและเป็นอุปสรรคต่อการเคลื่อนไหวเพราะมีแรงโน้มถ่วงที่ต้องแบกรับ จุดสิ้นสุดโทษของ
การแบกรับคือความตาย การตายจึงเป็นเหมือนรางวัลสำหรับมนุษย์ที่จะไดร้ับการปลดปล่อยวิญญาณ
ออกจากร่างกาย หากบุคคลนั้นทำความดีไว้ตอนยังมีชีวิตอยู่ ร่างกายที่ไร้วิญญาณนั้นจะได้รับความ
เคารพนับถือและรุ่งเรืองมากกว่าเดิมด้วยการชื่นชมยินดีที่ปรากฏออกมา เช่นเดียวกับคนที่ทำชั่วไว้ก็มี
แต่คนสาปแช่ง (Saint Thomas Aquinas, June 8, 2020, (online))  

นอกจากนี้ธรรมชาติของนรกสวรรค์ยังสื่อถึงความมีอยู่ในแง่ของสถานที่ทางวิญญาณ (The 
soul existence) กล่าวคือ สวรรค์เป็นสิ่งที่ได้รับการสร้างขึ้นโดยพระเจ้า และไม่ได้สร้างขึ้นในฐานะ
ให้มีรูปร่างที่สัมผัสได้ แต่ก็ให้ถือว่าเป็นที่อยู่ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทีเ่ชื่อมโยงถึงเหล่าเทพผู้มีกิเลสจะต้องสวด
อ้อนวอนให้ตนไดอ้ยู่สูงขึ้นไปกว่านั้น เมื่อเหล่าเทพมีความปรารถนาที่จะเท่าเทียมกับลักษณะของพระ
เจ้าจะทำให้ เจตจำนงหรือกิเลสเกิดขึ้นหลังจากนั้น (Saint Thomas Aquinas, June 8 , 2020, 
(online)) จากข้อความข้างต้นทำให้เข้าใจได้ว่า สถานที่เหล่านี้ไม่มีรูปร่างหรือตำแหน่งแห่งที่ เป็น
เพียงสถานที่เพ่ือรองรับดวงวิญญาณทุกดวงที่เมื่อตายแล้วจะมุ่งไปสู่นรกและสวรรค์ แต่ออกัสติน 
(Augustine) ได้เสนอไว้ว่า หากมนุษย์ตายแล้วก็เกิดใหม่ วิญญาณจะไปเกิดต่อจากนั้นทันที จึงไม่มี
เหตุผลที่จะต้องแยกวิญญาณนั้นว่าต้องไปเกิดในนรกหรือสวรรค์อีกจนกว่าจะถึงวันพิพากษา (The 
day of judgment) จากคำอธิบายนี้อไควนัส (Aquinas) กลับมองว่าการกล่าวอย่างนี้เป็นการแสดง
ถึงการกลับมาเกิดของวิญญาณทันที แต่อาจมีเหตุผลที่สามารถเป็นไปได้ในระหว่างที่ดวงวิญญาณรอ
การเกิดใหม่ซึ่งขณะนั้นมีแต่วิญญาณไม่มีร่างกาย จึงมีความจำเป็นที่วิญญาณเหล่านั้นจะต้องมีสถานที่
อยู่ก่อนที่จะไปเกิดใหม่ซึ่งสถานที่นั้นอาจเรียกว่า นรกและสวรรค์ก็ได้ (Saint Thomas Aquinas, 
June 8, 2020, (online)) สรุปได้ว่า อไควนัสยืนยันความมีอยู่ของนรกสวรรค์ภายใต้ความเชื่อทาง
ศาสนาแบบจริยะ ซึ่งเป็นข้อพิจารณาที่อาศัยความยุติธรรมในแง่ของการได้รับผลของการกระทำด้วย



7 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ข้อเสนอที่ว่า พ้ืนที่เหล่านั้นเป็นเพียงดินแดนแห่งการรับโทษและได้รับรางวัลหลังจากตายแล้ว ซึ่งเป็น
ที่พักของเหล่าวิญญาณเพ่ือรอการเกิดใหม่อาจจะเรียกว่านรกและสวรรค์ก็ได้ 

2. ทฤษฎีความจำเป็น (Necessary argument) ต่อการมีอยู่ของนรกและสวรรค์พบว่า มี
ความจำเป็นในด้านต่างๆ คือ ความจำเป็นด้านเหตุผลทางตรรกะที่มีการอ้างถึงนรกสวรรค์โดยอาศัย
เรื่องเล่าโบราณซึ่งเป็นการกล่าวถึงเหตุผลอย่างจำเป็นในลักษณะของนรกเพ่ือสื่อให้เห็นภาพของคนที่
กำลังใกล้ตายมักจะนึกถึงเรื่องราวของโทษทัณฑ์ที่มีไว้สำหรับผู้ไร้ความเที่ยงธรรมจะต้องได้รับในโลก
หน้า จึงเกดิเป็นความวิตกกังวลว่า “ตลอดชีวิตที่ผ่านมาเราได้เคยทำความไม่ดีไว้กับใครบ้าง ฝันร้ายก็
จะคอยตามหลอกหลอนพวกเขาไปทุกค่ำคืน พวกเขาจะสะดุ้งตื่นขึ้นกลางดึกด้วยความหวาดหวั่น ” 
(เพลโต, 2559) การระบุว่าสถานะของนรกเป็นดินแดนแห่งการรับโทษต่อความไม่เป็นธรรม เป็นการ
ชี้ให้เห็นถึงลักษณะของวิญญาณที่พยายามแสวงหาสิ่งที่ดีอยู่เสมอ ไม่อยากให้ชีวิตแย่ไปกว่าเดิม แต่
หากชีวิตหลงไปกับความชั่วร้ายหรือเกี่ยวข้องกับความไม่เป็นธรรมก็จะยิ่งทำให้ชีวิตนั้นเลือกทางผิด  

ส่วนความจำเป็นในแง่ของหลักคำสอนนั้นเป็นสิ่งที่ปรากฏในคัมภีร์ทางศาสนาอย่างมี
จุดประสงค์ ในฐานะที่เป็นลักษณะคำสอนเพ่ือช่วยลดทอนความรุนแรงทางสังคมลงได้ และความ
จำเป็นในแง่ของการมีเสรีภาพรวมทั้งการช่วยให้รอด เป็นการพิจารณานรกสวรรค์ในแง่ของการแก้ไข
ปัญหาเรื่องความยุติธรรมที่เกิดขึ้น แต่เมื่อเราพิจารณาเรื่องนี้ในมุมมองของพระเจ้าที่เป็นผู้อยู่ในฐานะ
ของความดีสมบูรณ์แบบ การเลือกให้ใครตกไปสู่นรกนั้น จึงอาจมองได้ว่านรกและสวรรค์มิใช่เป็นเรื่อง
ของพระเจ้าแต่อย่างใด แต่เป็นเรื่องของแต่ละบุคคลที่สามารถเลือกทำได้ตามแนวคิดแบบเจตจำนง
เสรี (Free will) มิได้เกี่ยวข้องกับพระเจ้า นรกสวรรค์จึงมีความจำเป็นต่อการมีอยู่ซึ่งเป็นสิ่งที่แสดงให้
เห็นว่า เราสามารถเลือกปฏิบัติได้อย่างที่เป็นอยู่ตอนนี้และผลที่เกิดขึ้นก็จะเกิดขึ้นหลังจากที่เราจาก
โลกนี้ไปแล้ว (Jonathan L. Kvanvig, 2010) 
 3. ทฤษฎีความเป็นเหตุปัจจัย (Causational argument) มีข้อพิจารณา ดังนี้ 
 ก. การเคลื่อนไหวของสรรพสิ่งต่างๆ ล้วนมีพ้ืนฐานเป็นอย่างเดียวกันกับวัตถุ อริสโตเติล 
(Aristotle) จึงมองว่าสวรรค์มีลักษณะเช่นเดียวกับโลกมนุษย์ มีการเคลื่อนไหวเป็นวงกลมเหมือนโลก
มนุษย์ เหมือนกับการมองทุกสิ่งที่มีอยู่บนฐานของธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ ฉะนั้น สวรรค์ในทัศนะ
ของอริสโตเติลก็คือจักรวาลที่มีโลกอยู่ภายในนั้น ในขณะที่อไควนัส (Aquinas) ได้พิจารณาความเป็น
เหตุและผลไว้ 2 แบบ คือ เหตุตามธรรมชาติที่เป็นหลักกัตตุภาพ (Active principle) เป็นเหตุที่มีอยู่
ภายในสิ่งนั้นแล้วเป็นเหตุทำให้ตัดสินทั้งการเคลื่อนไหวไปสู่เป้าหมายได้ด้วยตนเอง โดยไม่มีสิ่งอ่ืนทำ
ให้เกิดการกระทำใดๆ ทั้งสิ้น กับผลตามธรรมชาติในฐานะหลักกัมมภาพ (Passive principle) ซึ่งเป็น
หลักปรากฏต่อการกระทำที่เกิดจากการเป็นตัวแทนของธรรมชาติ ดังนั้น นรกสวรรค์ในแง่นี้จึงมี
สถานะเป็นหลักกัตตุภาพ (Active principle) ในขณะที่มนุษย์ เป็นหลักกัมมภาพ (Passive 



8  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
principle) ที่ เคลื่อนไหวไปตามแรงอำนาจเหล่านั้น  (Aquinas, cited in James A. Weisheipl, 
2002)   
 ข. ความเป็นเหตุแรกของการเปลี่ยนแปลงในสวรรค์เป็นคุณค่าสูงสุด ถ้าสิ่งสูงสุดหรือความดี
ของบางสิ่งได้รับการเชื่อมโยงอย่างมีเหตุผลกับความเป็นสาเหตุในตัวเอง จึงเป็นไปได้ที่ความดีนั้นจะ
เป็นเหตุมิใช่จากสิ่งอ่ืน ดังนั้น ความดีที่ไม่มีจุดประสงค์จึงมีผลกระทบหรือสร้างความแตกต่างจาก
ความดีที่มีจุดประสงค์บางอย่าง เพราะความดีที่มีจุดประสงค์ทำให้เกิดการกระทำเพ่ือสิ่งที่ดี ส่วน
ความดีที่ไม่มีจุดประสงค์หรือเรียกว่าสิ่งที่เป็นเหตุให้ทำบางอย่างนั้นไม่ถือว่าเป็นการทำเพ่ือให้เกิดสิ่ง
หนึ่ง แต่เป็นการยอมรับว่า มีสิ่งตั้งต้นซึ่งทำให้เกิดการเคลื่อนไหวหรือความเป็นเหตุซึ่งเหตุนั้นก็คือ
ความรัก การพิจารณาข้อสรุปนี้ว่าเหตุแรกไม่มีความเคลื่อนไหวจึงเป็นสิ่งจำเป็นที่จะทำให้เกิดรูปแบบ
ของบางสิ่งที่ไม่เคลื่อนไหวให้สามารถเป็นรูปแบบที่เป็นเหตุได้ ในขณะที่บางสิ่งที่เป็นธรรมชาตินั้น
ได้รับการพัฒนาขึ้นกับการเคลื่อนไหว เช่น สถานที่ในสวรรค์เป็นรูปแบบของความรักอันเกิดจากสิ่งที่
ทำให้เกิดการเคลื่อนไหว โดยความรักนั้นเป็นเหตุที่ไม่เคลื่อนไหว (Sarah Broadie, 2009) 
 สรุปได้ว่า อริสโตเติลพิจารณาความเป็นเหตุและผลที่อาศัยความเป็นเหตุแรกซึ่งเกิดจาก 3 
สิ่ง ดังนี้ 1. ทุกสิ่งเคลื่อนไหวด้วยบางสิ่งที่เป็นเองหรือสิ่งอ่ืน กล่าวคือ สถานที่ในสวรรค์มีลักษณะเป็น
รูปแบบหรือผู้เคลื่อนไหวแรก 2. ทุกเหตุของการเคลื่อนไหวเป็นการแสดงถึงความไม่สมบูรณ์แบบที่
หมายถึงการเกิดและการตายภายในโลก หรือแสดงถึงลักษณะของความเปลี่ยนแปลง และ 3. มีสิ่ง
หนึ่งที่ไม่อาจสัมผัสได้และไม่เคลื่อนไหว สิ่งนั้นคือความรักซึ่งมีอยู่ในลักษณะเชิงคุณค่าที่เป็นพลังงาน
ในการขับเคลื่อนไปสู่การกระทำบางอย่าง 
 4. ทฤษฎีการลดทอน (Reductional argument) เซนต์ โธมัส อไควนัส (Saint Thomas 
Aquinas) ได้ใช้ฐานคิดในกระบวนการดังกล่าวมาพิจารณาบางสิ่งเพ่ือต่อยอดความคิดที่นำไปสู่ความ
เป็นสากล ด้วยการลดทอนจากภาวะแฝง (Potentiality) ไปสู่ภาวะจริง (Actuality) (เจษฎา ทอง
รุ่งโรจน์ , 2547) ในกรณีการลดทอนวิญญาณ (Soul) ของมนุษย์ที่มีลักษณะ 2 อย่าง คือ 1 ) 
ความสามารถในการตัดสินใจทำหรือไม่ทำในฐานะเจ้าของการตัดสินใจทั้งหมด ผู้กระทำจะมีพลัง
ภายในคือเจตจำนง (Will) ที่ขับเคลื่อนให้ทำบางอย่างจนบรรลุจุดมุ่งหมาย และ 2) การเป็นแค่
ตัวแทนของการกระทำด้วยการรับเงื่อนไขจากบางสิ่งที่อยู่เหนือกว่านั้นเป็นผู้สั่งให้ทำ อไควนัสเน้นว่า 
การที่เราให้ค่ากับเจตจำนงมากกว่าคำสั่งล้วนเป็นการเข้าใจผิด เพราะอันที่จริงเจตจำนงจะทำให้เรา
เคลื่อนไหวหรือทำบางอย่างก็ต่อเมื่อเราได้รับรู้หน้าที่มาจากคำสั่งเพ่ือนำไปสู่เป้าหมายนั้น เช่น การที่
เราต้องปฏิบัติตามคำสอนทางศาสนา เป็นเพราะเรามีความเชื่อว่าสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่ดีและประเสริฐกว่าสิ่ง
ที่เราคิดขึ้นได้เองหรือขับเคลื่อนได้ด้วยตนเองเป็นต้น ในแง่ที่ว่าเมื่อเราเกิดศรัทธาขึ้นนั้นเป็นเพราะ
วิญญาณได้ลดทอนตัวเองจากภาวะแฝง (ความเป็นผู้บริสุทธิ์) ไปสู่ภาวะจริง (ความเป็นหนึ่งเดียวกับ
ความบริสุทธิ์) เพราะเจตจำนงเคลื่อนไหวด้วยสิ่งภายนอกที่มาจากคำสั่งหรือข้อกำหนดที่มีอยู่ก่อนแล้ว 



9 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
คำสั่งหรือข้อกำหนดนั้นจึงเป็นเจตจำนงที่แท้ซึ่งได้รับการมอบให้โดยพระเจ้ า (John F. Wippel, 
2002) และพระเจ้าในที่นี้มิได้หมายถึงตัวบุคคลแต่มีลักษณะที่เป็นนามธรรม  
 จากข้อพิจารณาดังกล่าวทำให้เข้าใจได้ว่า สวรรค์มีลักษณะเช่นเดียวกันกับการลดทอนจาก
ความศรัทธาที่มีอยู่ในใจลงไปสู่รูปทรงบางอย่างที่ถูกสร้างขึ้นและเป็นจริงตามนั้น หรืออีกนั ยหนึ่ง 
สวรรค์มีลักษณะเช่นเดียวกับการสถาปนาอำนาจพิเศษให้เหล่าบุคคลที่ปฏิบัติตนแตกต่างไปจาก
มนุษย์ปกติด้วยการเป็นคนพิเศษที่มีอำนาจเหนือกว่าในการเข้าถึงสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ (ธเนศ วงศ์
ยานนาวา, 2562) ดังนั้น ความเป็นคนพิเศษเท่านั้นจึงจะทำให้เข้าถึงสวรรค์ เพราะเป็นบุคคลที่
สามารถใกล้ชิดกับสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ เป็นผู้ที่ได้รับการสร้างขึ้นด้วยอำนาจที่มนุษย์กำหนด และ
ในทางตรงกันข้ามคนที่ถูกลดทอนให้เป็นเหมือนคนตกอยู่ในท่ามกลางบาปอันนำไปสู่นรกนั้นก็มาจาก
การที่ไม่ปฏิบัติตามข้อกำหนดทางศาสนาเช่นกัน 

 

แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ  
พุทธทาสภิกขุได้อธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ตามทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมในประเด็นเหล่านี้  
1) ธรรมชาติของนรกและสวรรค์ คือ ข้อพิจารณาในแง่ของภาษาคนที่มีการอธิบายให้เห็น

สภาพความเป็นไประหว่างนรกสวรรค์ที่บุคคลสามารถรับรู้ได้จากลักษณะการปรากฏดังภาพในคัมภีร์
เป็นต้น จึงมีความเกี่ยวข้องกับคำสอนในฝ่ายพุทธหรือฝ่ายอินเดียก่อนหน้านี้ที่กล่าวถึงนรก เดรัจฉาน 
เปรต อสุรกาย ว่าเป็นชื่อของสภาพที่เลวร้าย ต่ำทราม เป็นสภาพที่ไม่น่าปรารถนา นรกก็อยู่ใต้ดิน
เหมือนกับภาพวาดเขียนในคัมภีร์ เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมานอยู่ใต้ดิน ส่วนสวรรค์อยู่บนฟ้าเต็มไป
ด้วยความสุขอันมนุษย์พึงประสงค์ นั่นคือภาษาคน (พุทธทาสภิกขุ, 2548ก) แต่พระพุทธเจ้าได้ตรัสอีก
อย่างหนึ่งว่า นรกสวรรค์อยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อย่างไหนจะเป็นประโยชน์แก่เราก็ให้ถือเอา
อย่างนั้น ไม่ต้องเถียงกัน เพราะว่าคำพูดอย่างหนึ่ง มันก็เป็นประโยชน์แก่คนพวกหนึ่ง (พุทธทาสภิกขุ, 
2529) ลักษณะของการเข้าใจนรกและสวรรค์ดังกล่าวเป็นการเข้าใจรูปแบบของลักษณะนรกสวรรค์ที่
มีความสัมพันธ์กับประสบการณ์และประโยชน์ต่อการปฏิบัติเป็นหลัก  

ส่วนธรรมชาติในภาษาธรรมได้แสดงถึงความมีอยู่ในฐานะของกฎเกณฑ์ที่มีอยู่เบื้องหลังของ
สภาพปรากฏนั้นอันหมายถึงสภาวะของการเกิดดับ เป็นการอธิบายธรรมชาติของสรรพสิ่งบนฐาน
ของวัฏฏสงสาร ที่แปลว่า วนเวียนแห่งความทุกข์ โดยทั่วไปก็หมายถึง กิเลส แล้วก็เป็นกรรมที่กระทำ
ไปตามอำนาจของกิเลส แล้วก็มีผลกรรมที่เกิดขึ้นเพราะการกระทำ แล้วก็วนไปมีกิเลสอีกครั้ง อย่างนี้
เรียกว่า วัฏฏสงสาร เราต้องดับกันที่นั่น ดับกันที่วงล้อ พูดแบบธรรมดาว่า ดับทุกข์ท่ีความทุกข์ ดับไฟ
ที่ไฟ ถ้ามีไฟแล้วไม่ดับที่ไฟ ไปดับกันที่อ่ืน มันก็ไม่ใช่ดับไฟ ฉะนั้น ถ้าจะดับไฟมันก็ต้องดับที่ไฟ ถ้าจะ
ดับทุกข์มันก็ต้องดับที่ทุกข์ จึงพูดให้ชัดเลยว่านิพพานหาพบได้ในวัฏฏสงสาร ทีนี้วัฏฏสงสาร ก็คือ สิ่ง
ที่มีอยู่ มีอยู่จริงตลอดเวลา เวลาใดมีกิเลส ชีวิตนี้ก็เป็นวัฏฏสงสาร เวลาใดไม่มีกิเลส ชีวิตนี้ก็เป็น



10  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
นิพพาน มีสภาพแห่งนิพพาน ดังนั้น นิพพานก็หาพบได้ในวัฏฏสงสาร ถ้าหากว่าเรารู้จักหา (พุทธทาส
ภิกขุ, 2547) 

2) ความจำเป็นในแง่ของการอธิบายความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในภาษาคน เป็นสิ่งที่พิจารณา
ในแง่ของการรับรู้ความทุกข์และความสุขในปัจจุบันที่มองว่าบุคคลจะเป็นอะไรก็ตามล้วนตั้งอยู่บน
เงื่อนไขของการกระทำทั้งสิ้น ทำให้ผู้นั้นเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ในขณะที่ทำแบบนั้นแบบนี้ มิใช่ผลที่เกิด
ขึน้มาแต่อย่างใด ดังข้อความว่า “ถ้าพูดอย่างภาษาคนก็มีสารพัดอย่าง เช่น มีการให้ทาน มีการได้รับ
ผลของทาน นรกมี สรรรค์มี โลกนี้มี โลกอ่ืนมี บิดามารดามี โลกหน้ามี คนที่ปฏิบัติถึงที่สุดก็มี ล้วน
เป็นเรื่องของคนไปทั้งนั้น เป็นเรื่องของผล เป็นเรื่องของการกระทำ ซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งความยึดมั่นถือ
มั่น” (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.2) ฉะนั้น การรับรู้นรกสวรรค์โดยอาศัยการพิจารณาถึงสภาวะที่เป็น
ปัจจุบันจึงมีผลต่อความจำเป็นในแง่ของการกระทำดีหรือไม่ดี ซึ่งมิได้เกี่ยวข้องกับการต้องตายก่อน
แล้วจึงไปเกิดในภพนั้นๆ  

ส่วนภาษาธรรมมีความจำเป็นในแง่ของการพิจารณาเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดรวมทั้ง
แนวทางของการปฏิบัติเป็นหลักซึ่งมาจากการพิจารณาว่า ทุกอย่าง ทุกเรื่อง หรือธรรมะที่กล่าว ต้อง
เป็นสันทิฏฐิโก คือต้องรู้สึกประจักษ์อยู่ในใจ มิใช่อยู่ในหนังสือ หรือว่าอยู่ที่อ่ืนแล้วคำนวณเอาเอง 
อย่างนั้นมิใช่สันทิฏฐิโก มิใช่ธรรมะในศาสนานี้ เรื่องสัจจะ เรื่องทมะ เรื่องความจริง เรื่องอะไร ถ้าเป็น
หลักทางพระพุทธศาสนาแล้ว จะต้องเป็นสันทิฏฐิโก คือเป็นสิ่งที่ปรากฏอยู่ในใจเป็นหลัก ( พุทธทาส
ภิกข,ุ 2529) สามารถสัมผัสรับรู้ได้ด้วยใจของตนเอง และเมื่อพิจารณาเชื่อมโยงกับเรื่องนรกสวรรค์จะ
พบคำว่า รู้สึกประจักษ์อยู่ในใจนั้นเป็นการทำให้เกิดความเข้าใจต่อหลักปฏิจจสมุปบาทในแง่ของ
การศึกษาและการปฏิบัติ 

3) ความเป็นเหตุปัจจัย เป็นการพิจารณาในแง่ของเหตุปัจจัยแบบศีลธรรม ด้วยการให้
ความหมายกับข้อกำหนดของสังคมที่เป็นนรกและสังคมที่เป็นสวรรค์ และเป็นเหตุปัจจัยแบบศาสนา
โดยมีจุดมุ่งหมาย คือ ความต้องการดับทุกข์ ให้มีความสบายใจสงบเย็น เป็นการมุ่งไปที่จิตใจของ
คนป็นสำคัญ มุ่งถึงผลที่เป็นของบุคคลนั้นๆ (Individual) ด้วยการอธิบายเรื่องจิตใจที่สามารถรับรู้ได้
เฉพาะตน ใครมีความสามารถเท่าไหร่ก็จะรู้ได้ในขอบเขตของความสามารถ หรือสติปัญญาของตนเอง 
(พุทธทาสภิกขุ, 2549ก) ดังนั้น จุดมุ่งหมายของตนเองเกิดจากการพิจารณาทางด้านศาสนาซ่ึงเป็นการ
เชื่อมโยงกับเป้าหมายหรือผลทางศาสนาที่จะพบได้จากตนเอง ดังข้อความว่า “พระพุทธองค์ทรงสอน
ในสิ่งที่บุคคลพอฟังได้คือคล้อยตามสิ่งที่มีแต่เดิม ไม่ขัดขวางสิ่งที่มีอยู่ก่อนว่า ถ้ากลัวตกนรกใต้ดิน ก็
ให้ทำอย่างนั้น ถ้าอยากได้สวรรค์บนฟ้า ให้ทำอย่างนี้ ในความรู้สึกของท่านเอง” (พุทธทาสภิกขุ, 
2529) โดยมีคำขยายให้เห็นชัดเจนขึ้นเพ่ืออธิบายลักษณะของความรู้สึกระหว่างเหตุที่เกิดขึ้นจากการ
เข้าใจโดยอาศัยสติปัญญากับผลที่เกิดข้ึนภายในจิตใจของเรา 



11 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
 ส่วนในภาษาธรรมได้พิจารณาเกี่ยวกับความเป็นเหตุปัจจัยในแง่ของจิตตนิยามและธรรม
นิยาม กล่าวคือ การเวียนว่ายตายเกิดที่ละเอียด ลึกซึ้ง ประณีต น่าอัศจรรย์ มีอยู่ที่ตรงนี้ คือมีอยู่
ตรงที่จิตมันถูกปรุงแต่งให้มีลักษณะแห่งกิเลส แล้วให้ทำกรรม รับผลของกรรม แล้วเป็นกิเลส ทำ
กรรม รับผลกรรม อยู่ในจิตใจ อยู่ในแต่ละสิ่งๆ ที่เข้ามาเกี่ยวข้องทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ใน
ลักษณะที่เป็นทุกข์ทรมานอันละเอียดประณีต (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป2) ในปฏิจจสมุปบาททางหนึ่งมัน
มีส่วนที่เป็นกิเลส มีส่วนที่เป็นกรรม มีส่วนที่เป็นวิบาก วิบากไม่อาจสิ้นสุดลงไปได้ มันก็ยังปรุงแต่ง
กิเลสเรื่อยไป เป็นวงกลมที่ไม่รู้ว่าเงื่อนต้นอยู่ตรงไหน...อันที่จริงทำกิเลสให้สิ้นก็ได้ ทำกรรมให้สิ้นก็ได้ 
ทำวิบากให้ไร้ความหมายก็ได้ จะไปตั้งต้นลงที่ตรงไหน ก็สามารถทำได้ทั้ งนั้น ขอเพียงแต่ให้ผู้นั้นมี
สติปัญญาเพียงพอที่จะทำลายส่วนทั้ง 3 นี้ ให้หมดฤทธิ์หมดอำนาจไปเพื่อจะไม่มีการเวียนว่ายตายเกิด
อยู่ในวงแห่งความรู้สึกแต่ละครั้งๆ ที่เกิดขึ้น เมื่อมีการสัมผัสกับอารมณ์ทางอายตนะในแต่ละครั้งๆ 
(พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป2) 

4) ทฤษฎีการลดทอน เป็นลักษณะคำอธิบายที่แสดงให้เห็นรูปแบบของนรกสวรรค์ด้วยการ
ลดทอนให้เป็นโลกทางผัสสะ จะพบว่านรกสวรรค์นั้นมีอยู่ในแง่ของการรับรู้ที่อาศัยลักษณะต่างๆ กัน 
กล่าวคือ เป็นภพในภาษาคน หมายถึงบ้านเมือง ส่วนกามภพ หมายถึงบ้านเมืองต่างๆ ที่มีสัตว์ มีคน มี
อะไรอาศัยอยู่ สำหรับสัตว์ธรรมดาเรียกว่ากามภพ ส่วนรูปภพก็เป็นสวรรค์เป็นบ้านหนึ่งเมืองหนึ่งอยู่
ในที่ๆ หนึ่ง อรูปภพก็เช่นเดียวกัน เป็นที่อาศัยของสัตว์พวกอรูปนั้น มิได้หมายถึงสิ่งที่มีอยู่ในจิตใจ” 
(พุทธทาสภิกขุ, 2544) ทั้งแหล่งอบายภูมิสี่ขุม อย่างที่ทราบกันทั่วไปตามหลักฐานทางคัมภีร์ว่า นรก 
เปรต อสุรกาย เดรัจฉาน แล้วเขาก็เอานรกไว้ใต้ดิน เดรัจฉานก็เอาไว้กลางทุ่งนา เอาเปรตไว้ในโลก
เปรตอยู่ที่ไหนก็มองไม่เห็น ยิ่งอสุรกายแล้วไม่มีร่างกายให้มองเห็นก็ไม่ต้องรู้จักกันพอดี อันที่จริงสิ่ง
เหล่านี้ล้วนอยู่ในตัวคนเรานั่นเอง (พุทธทาสภิกขุ, 2529) รวมทั้งการลดทอนด้วยศาสตร์ต่างๆ ตาม
ลักษณะของนรกและสวรรค์ในคำอธิบายที่แยกไปตามหลักการต่างๆ เช่น สังคมศาสตร์มองนรก
สวรรค์ภายใต้ระบบการอยู่ร่วมกันโดยมีวิทยาศาสตร์เป็นเครื่องพิสูจน์ข้อเท็จจริงในแง่การหาเหตุผล
จากสมมติฐานและหลักฐานที่ปรากฏแจ้งแก่ตนเอง  

ส่วนในภาษาธรรมนั้นได้ลดทอนความหมายเรื่องภพภูมิที่มีอยู่ภายนอกแต่เดิมลงมาเป็นภพ
ภูมิของนรกสวรรค์ที่อยู่ในจิตใจของคน คำอธิบายนี้เป็นเช่นเดียวกับข้อพิจารณาในส่วนที่ผ่านมา 
เพราะลักษณะการลดทอนนั้นอาจจะโยงกับการสัมผัสได้ในแง่ของการรับรู้ เช่นข้อความว่า ถ้าไม่มี
ลักษณะเป็นสันทิฏฐิโกแล้ว ไม่ใช่ธรรมะในพระพุทธศาสนา พอเราได้ยินว่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า “นรก
ที่เป็นอายตนะ 6 ฉันเห็นแล้ว คืออย่างนั้นๆ” เราจะสามารถเห็นได้ทันทีหรือรู้สึกได้ทันทีว่า มันเป็น
อย่างนี้ อย่างนั้น นั่นแหละคือความเป็นสันทิฏฐิโก นรกก็ดี สวรรค์ก็ดี เราสามารถรู้ สึกได้ด้วยใจของ
เราเอง เพราะเราทุกคนคงเคยตกนรกอยู่บ่อยครั้ง แล้วบางทีเราก็อาจรับรู้ถึงความรู้สึกสบายอกสบาย
ใจที่สื่อถึงภาวะของสวรรค์อยู่บ่อยครั้ง สับเปลี่ยนหมุนเวียนกันไปอยู่อย่างนี้ จากความรู้สึกท่ีเราทุกคน



12  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อาจเคยสัมผัสรับรู้มาด้วยใจของเราเองดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น นั่นคือ นรกและสวรรค์ที่พระพุทธเจ้า
ท่านได้ตรัสไว้ให้แปลกหรือแตกต่างออกไปจากท่ีเขาเคยพูดกันอยู่แต่เดิม (พุทธทาสภิกขุ, 2529) 
 

วิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยาเร่ืองนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ 
 ประเด็นที่นำมาใช้เป็นฐานในการการตรวจสอบความมีอยู่ของแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์
ของพุทธทาสภิกขุ มี 2 ประเด็น ได้แก่ ข้อโต้แย้งทางด้านเหตุผลเชิงตรรกะ และการวิเคราะห์ตาม
บริบท หลักการรวมทั้งประวัติศาสตร์เชิงภูมิปัญญาของแนวคิดพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท โดยที่
ประเด็นแรกนั้นเป็นการวิเคราะห์ทฤษฎีทั้งสี่ข้อตามทัศนะของนักวิชาการตะวันตกดังที่ได้อภิปราย
มาแล้วในเบื้องต้น จากการศึกษาพบว่ามีข้อยืนยันที่มีลักษณะของวิธีการคิดที่ทั้งแตกต่างและสอดรับ
กันกับการอธิบายของพุทธทาสภิกขุ ส่วนประเด็นที่สองจะได้อภิปรายถึงหลักการทางคัมภีร์และบริบท
ทางประวัติศาสตร์พร้อมกับการอธิบายของพุทธทาสภิกขุ ดังนี้ 
 1. ประเด็นข้อโต้แย้งทางด้านเหตุผลเชิงตรรกะ พิจารณาจากทัศนะของตะวันตก พบข้อ
ยืนยันดังนี้ 1) ความยุติธรรม (Justice) เป็นเครื่องมือของการให้เหตุผลทางสังคมในกรอบการอธิบาย
เรื่องพระเจ้าที่สื่อถึงธรรมชาติของนรกและสวรรค์ รวมทั้งความยุติธรรมในมิติทางด้านจิตวิญญาณที่มี
ผลต่อการเลือกทำบางอย่างด้วยความกล้าหาญและความเมตตาดังข้อความว่า “แม้เทพเจ้ายัง
หวั่นไหวได้ ด้วยคำสวดบูชา ด้วยพิธีสังเวย และด้วยการถือคำมั่นสัตยา ด้วยควันธูป ด้วยการดื่มบูชา 
มนุษย์เปลี่ยนใจเทพได้ แม้มนุษย์ตนนั้นจะทำชั่วและละเมิดกฎใดก็ตาม ในท้ายที่สุดยังสามารถโน้มใจ
องค์เทพา” (เพลโต, 2559) 2) นรกและสวรรค์มีความจำเป็นในแง่ของการเป็นหลักที่ทำให้ทุกอย่าง
หมุนวนในฐานะของการทำให้ภาวะแฝงของมนุษย์ปรากฏ เพ่ือเชื่อมโยงระหว่างบุคคลคือจิตกับโลก
คือวัตถุ 3) ความเป็นสาเหตุของหลักจริยศาสตร์แบบสากลที่กำหนดทุกอย่างไว้ภายใต้กฎเดียวกันถูก
พิจารณาในขอบข่ายของความสุข ความดี ความยุติธรรมที่มนุษย์นำมาจากธรรมชาติ และข้อกำหนด
ทางด้านจริยศาสตร์ในการสร้างข้อปฏิบัติมาจากการดำเนินชีวิตด้วยการเรียนรู้จากความทุกข์แบบ
นรกแล้วหาหนทางแก้ไขเพ่ือนำไปสู่ความสุขแบบสวรรค์ 4) การลดทอนทางวัตถุด้วยการยืนยันผ่าน
วัตถุที่เล็กที่สุดที่เรียกว่า อะตอมโดยอาศัยรูปแบบ (Form) และวัตถุ (Matter) ดังนั้น อริสโตเติลจึง
เสนอว่า สิ่งที่ใกล้ชิดกับเรามากที่สุด คือ ประสาทสัมผัสเราจะพิสูจน์สิ่งใดได้นั้นต้องมาจากประสาท
สัมผัสก่อนแล้วจึงย้อนไปหาข้อสรุปในข้อกำหนดของโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) และโลกจริง 
(The Actual world) ( Graham, D. W., 1987) การลดทอนด้วยการพิจารณาจากโลกทั้งสองแบบ
เป็นการนำเสนอให้เห็นความมีอยู่ของความเป็นไปได้ที่อยู่ภายใต้เงื่อนไขระหว่างนามธรรมคือจิต  กับ
รูปธรรมคือผัสสะซึ่งโลกท่ีเป็นไปได้นั้นอาจจะปรากฏได้ในโลกจริงในลักษณะที่เป็นตัวแทน  
 พิจารณาจากทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พบข้อยืนยันดังนี้  



13 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
1. นรกสวรรค์เป็นสิ่งที่มีอยู่ในฐานะกฎธรรมชาติเพ่ือระบุถึงความเปลี่ยนแปลงในแง่ของการ

รับรู้ของมนุษย์โดยอาศัยภาษาธรรม ซึ่งมนุษย์จะเป็นผู้รับรู้ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นจากความรู้สึก
ทุกข์และสุขภายในตนเอง เป็นการใช้หลักการทางภาษาเพ่ือเป็นเครื่องมือในการแสดงถึงความมีอยู่ใน
แง่ที่ว่าสังคมควรจะรู้จักความชั่วของนรกและความดีของสวรรค์ใน 2 แบบ คือ 1) นรกสวรรค์แบบ
ปัจเจก เป็นส่วนที่เกี่ยวเนื่องกับจิตใจและปัญญาซึ่งเกี่ยวข้องกับการหลุดพ้นของแต่ละคนโดยเฉพาะ 
และ 2) นรกสวรรค์ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสังคม เป็นการสะท้อนให้เห็นลักษณะที่สอดคล้องกับ
หลักธรรมคือสังคมท่ีเป็นสวรรค์ และเสื่อมจากหลักธรรมคือสังคมท่ีเป็นนรก 

2. พบความจำเป็นใน 2 รูปแบบ รูปแบบแรก คือความจำเป็นเชิงสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล 
หลักการนี้ เป็นการสร้างโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) สองแบบขึ้นมาอย่างจำเป็นเพราะมี
กฎเกณฑ์ที่อาจตรงกับความจริงตามประสบการณ์ กล่าวคือ โลกหนึ่งเป็นโลกแห่งความสุขในสวรรค์ 
และอีกโลกเป็นรูปแบบของความทุกข์ในนรกเพ่ืออธิบายนรกสวรรค์ในแง่ของความจำเป็นต่อการมีอยู่
ภายใต้การยึดโยงกับหลักการที่พอจะเข้าใจได้ทางด้านตรรกะ และรูปแบบที่สอง คือความจำเป็นเชิง
สัมพันธ์ระหว่างตัวตนกับภพภูมิ เป็นการอธิบายความมีอยู่ในแง่การรับรู้ของตัวตนด้วยคำว่าภพภูมิ ซึ่ง
หลักการนี้จะพบข้อยืนยันที่ทำให้คำว่า “ภูมิ” เป็นเรื่องของจิตใจ จึงทำให้การอธิบาย เรื่องภพภูมิ
กลายเป็นการมีอยู่ที่จำต้องอธิบายโดยอาศัยตัวตนซึ่งมีจิตใจเป็นฐานต่อการรองรับคำอธิบายที่สามารถ
สัมผัสได้อย่างชัดเจน 
 3. ความเป็นสาเหตุมีการอธิบายในหลัก 2 ประการ ประการที่หนึ่ง คือ ข้อกำหนดทาง
ธรรมชาติด้วยการใช้ธรรมะเป็นเครื่องมือเชื่อมโยงให้เห็นการสืบทอดโลกทุกด้าน เช่น การเสียสละ
เป็นธรรมะที่ทุกคนควรจะมี และประการที่สอง คือ ข้อกำหนดทางด้านจริยศาสตร์ซึ่งเป็นระบบความ
จริงที่เมื่อปฏิบัติแล้วจะสามารถเอาตัวรอดได้ เป็นหลักความเชื่อที่ได้รับการพิจารณาในทุกสิ่งว่า
จะต้องมีศาสนาเพ่ือปฏิบัติตนให้รอดพ้นจากความทุกข์ ทั้งมนุษย์ เทวดา มาร พรหม จำต้องมีศาสนา
เพ่ือเชื่อมโยงหากันระหว่างโลก สวรรค์ และนรก (พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ), 2561) 
ฉะนั้น ข้อกำหนดทางด้านจริยศาสตร์เป็นลักษณะของการทำให้ผู้ปฏิบัติหลุดพ้นจากธรรมชาติคือพ้น
ไปจากนรกสวรรค์อันมีทุกข์และสุขเป็นเงื่อนไข เป็นการเชื่อมโยงให้เห็นความเป็นสาเหตุของความ
ทุกข์และความสุขด้วยการพิจารณาทางจิตใจ  
 4. พบคำอธิบายในลักษณะของการลดทอนจากรายละเอียดของข้อมูลทางจิตใจไปสู่โลก
ผัสสะบนฐานของความเข้าใจโลกที่เป็นไปได้และโลกจริง ซึ่งพุทธทาสภิกขุได้ตั้งข้อสังเกตว่า เมื่อเรา
พิจารณารูปแบบของนรกสวรรค์ไม่ว่าจะเป็นกามาวจรภูมิที่มีสัตว์มนุษย์ เทวดา และสัตว์เดรัจฉานก็
ปรากฏอยู่ในโลกนี้ ทำให้โลกนี้มีทั้งมนุษย์ สัตว์เดรัจฉาน การอธิบายภายใต้การใช้โลกวัตถุท่ีปรากฏอยู่
นั้นอาจเป็นปัญหาต่อความเข้าใจโลกที่เป็นไปได้ตามเงื่อนไขที่มีอยู่ จึงเป็นเหตุผลที่ต้องอธิบายเพ่ือให้
คนสามารถเข้าใจได้โดยการเชื่อมโยงให้เห็นมิติทางด้านจิตใจเป็นหลั ก และเป็นการเชื่อมโยงกัน



14  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ระหว่างจิตใจกับโลกทางผัสสะที่ปรากฏชัดต่อความรู้สึกในขณะนั้นๆ ด้วยการระบุตำแหน่งหรือความ
เป็นนรกสวรรค์ให้ชัดเจนในแง่ของการให้ความหมายจากโลกท้ังสองแบบดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น 
 2. ประเด็นการวิเคราะห์ตามบริบท หลักการและประวัติศาสตร์เชิงภูมิปัญญาของแนวคิด
พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท 
 2.1 การวิเคราะห์ภายใต้หลักการทางคัมภีร์พบว่า ตั้งแต่คัมภีร์พระไตรปิฎกจนถึงคัมภีร์ชั้น
หลังอย่างเช่นวิสุทธิมรรคเป็นต้น ได้ระบุลักษณะธรรมชาติของนรกสวรรค์ไว้ว่ามีอยู่จริงในฐานะภพภูมิ
ซึ่งหมายถึงสถานที่ที่มีไว้สำหรับมนุษย์จะไปเกิดในชาติต่อๆ ไปตามผลของการกระทำดีและชั่ว แต่
พุทธทาสภิกขุได้สะท้อนให้เห็นถึงการอธิบายแนวใหม่ว่าการมีอยู่ดังกล่าวนั้นล้วนเป็นการระบุถึงการ
ใช้คำอธิบายในแง่ของภาษาคน เพราะในสมัยพุทธกาลหรือยุคโบราณนั้นได้ระบุถึง (โลก, สวรรค์) ไว้
ว่า เมื่อใดที่จิตของผู้ใดตั้งอยู่ในภูมิใด เมื่อนั้นโลกที่เขากำลังอาศัยอยู่นั้น ก็จะกลายเป็นภพชื่อนั้นไป
ทันที จนกว่าภูมิแห่งจิตใจของเขาจะเปลี่ยนเป็นอ่ืนไป (พุทธทาสภิกขุ, 2549ข) จากหลักการดังกล่าว
เป็นหลักฐานยืนยันได้ว่า การอธิบายนี้ไดโ้ยงเข้ามาสู่ธรรมชาติการรับรู้ภายในจิตใจของมนุษย์เป็นหลัก 
 ด้านความจำเป็นของหลักการทางคัมภีร์พบว่าทั้งคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรค มี
การโยงให้เห็นลักษณะการมีอยู่ของตัวตนเพ่ือให้ไปรับผลในนรกและสวรรค์ เป็นการระบุความมีอยู่
ของตัวตนในแง่ของการเป็นผู้รับผลของการกระทำในภพชาติต่อไปซึ่งมิใช่ชีวิตในปัจจุบัน ขณะที่พุทธ
ทาสภิกขุได้อธิบายถึงการมีอยู่ของตัวตนในฐานะผู้ทำกรรมและรับผลกรรมเป็นเครื่องระบุถึงสถานะ
ของนรกสวรรค์ในสภาวะที่เป็นปัจจุบันซึ่งเป็นการรับรู้ทางจิตใจ เพ่ือสื่ อให้เห็นถึงการมีอยู่ของนรก
สวรรค์อย่างจำเป็นในฐานะทีเ่ป็นเครื่องมือหรือสิ่งที่จะนำไปสู่การจับต้องและสามารถสัมผัสได้ในชีวิต
ปัจจุบันมากกว่าการข้ามภพข้ามชาติ 
 การอธิบายถึงความเป็นสาเหตุพบว่า พุทธทาสภิกขุได้อธิบายเรื่องดังกล่าวโดยอาศัยหลักการ
ของปฏิจจสมุปบาทไม่ต่างไปจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรค แต่มีส่วนที่แปลกออกไป
จากคัมภีร์ด้วยการอธิบายเพ่ิมเติมใน “ภาษาธรรม” คือ การใช้ภาษาเป็นเครื่องมือในการอธิบายเรื่อง
นรกสวรรค์ให้มีอยู่ในฐานะของการเกิดดับ จึงเป็นการชี้ให้เห็นรูปแบบของการตีความเรื่องนรกสวรรค์
บนสถานะของการเกิดดับตลอดเวลา แนวทางการอธิบายของพุทธทาสภิกขุดูเหมือนว่าจะเน้นไปที่
การอธิบายเพ่ือเชื่อมโยงไปหาสภาพที่จะสามารถเข้าใจและประยุกต์ เข้ากับการปฏิบัติได้ในชีวิตจริง 
จึงเป็นการอธิบายความมีอยู่ที่เชื่อมโยงกับภพปัจจุบันโดยอาศัยจิตใจเป็นเครื่องมือในการรับรู้ ด้วย
ตนเอง  
 การอธิบายในลักษณะของการลดทอนนั้นพบว่า ในคัมภีร์พระไตรปิฎกปรากฏคำอธิบายของ
นรกสวรรค์ตามรูปแบบที่เกี่ยวข้องกับการลดทอนให้เห็นโลกในลักษณะที่หลากหลาย ซึ่งเป็นการ
ลดทอนคำว่า นรกและสวรรค์ให้อยู่ภายใต้คำอธิบายโลกใน 2 แบบ คือ โลกแบบปรวิสัยที่มีลักษณะ
เป็นดินแดนตามคำว่า โลก เช่น โลกนรก เป็นต้น และโลกแบบอัตวิสัยเป็นโลกที่ขึ้นอยู่กับบุคคล 



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ลักษณะของโลกแบบอัตวิสัยเป็นโลกที่มีอยู่ตามบริบทของมนุษย์บนแง่มุมดังกล่าวได้มีความสัมพันธ์
กันในส่วนของการลดทอนให้เห็นนรกสวรรค์ที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกเช่นกัน ส่วนคัมภีร์วิสุทธิ
มรรคเป็นการขยายต่อโลกท้ัง 2 แบบ แต่มุ่งเน้นไปที่การกล่าวถึงโลกในแบบปรวิสัยมากกว่าโดยอิงกับ
ข้อความในพระไตรปิฎก ในขณะที่พุทธทาสภิกขุได้เน้นไปถึงการอธิบายโลกแบบอัตวิสัยด้วยการ
พิจารณาคำว่า โลกตามแบบที่พระพุทธเจ้าอธิบาย คือ การหมายเอาร่างกายที่ยังเป็นๆ อยู่ในร่างกาย
ที่มีชีวิตมีความรู้สึกตามปกตินี้เพ่ืออธิบายลักษณะของโลกดังกล่าว ดังนั้น ข้อยืนยันของพุทธทาสภิกขุ
มีลักษณะการเชื่อมโยงกับโลกที่ตรงกับประสบการณ์การรับรู้ของมนุษย์มากกว่า ทั้งยังเชื่อมโยงไปสู่
การเข้าใจโลกและความดับแห่งโลกในความหมายที่พิจารณาได้จากข้อมูลในคัมภีร์พระไตรปิฎกเป็น
หลัก 
 2.2 การวิเคราะห์ในบริบททางประวัติศาสตร์พบว่า ในพระพุทธศาสนาได้มีข้อพิจารณา
ลักษณะทางวัตถุนิยม (Materialism) ว่า “นรก มี 4 มุม มีประตู 4 ด้าน จัดไว้เหมาะสมตามสัดส่วน 
มีกำแพงเหล็กล้อมรอบ มีเหล็กครอบไว้ด้วยภาคพ้ืนของนรกเหล่านั้น ล้วนแต่เป็นเหล็กมีไฟลุกโชนมี
ความร้อนแผ่ซ่านไปตลอดตั้งอยู่ในกาลทุกเมื่อ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 28 ข้อที่ 86–87 
หน้าที่ 48 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) กับข้อพิจารณาในลักษณะทางจิตนิยม (Idealism) 
ว่า “เรากำหนดวาระจิตของบุคคลผู้มีจิตถูกประทุษร้ายบางคนในโลกนี้ด้วยใจจึงรู้ชัดอย่างนี้ว่า ถ้า
บุคคลนี้ตายในขณะนี้ จะถูกไหม้ในนรกเหมือนถูกนำไปฝังไว้ ข้อนั้นเพราะเหตุอะไร เพราะจิตของเขา
ถูกประทุษร้าย ก็เพราะเหตุที่มีจิตถูกประทุษร้ายนั่นเอง สัตว์ทั้งหลายบางพวกในโลกนี้ หลังจากตาย
แล้วจึงไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ด้วยอาการอย่างนี้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 
20–21 หน้าที่ 363–365 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 จากข้อความข้างต้นพบว่า ลักษณะวัตถุนิยมอธิบายเรื่องนรกสวรรค์ในรูปแบบทางด้าน
กายภาพที่บ่งชี้ถึงสถานที่ ส่วนลักษณะจิตนิยมเป็นการกล่าวอ้างถึงเรื่องนรกสวรรค์ในแง่ของจิตใจ แต่
ลักษณะการอธิบายในแง่ของจิตใจนั้นทำให้เกิดปัญหาต่อการเข้าใจเรื่องดังกล่าว เพราะเป็นการ
อธิบายที่อ้างถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์แบบข้ามภพข้ามชาติและมีไว้สำหรับให้คนผู้รับผลจะต้องไป
รับในชาติหน้าซึ่งไม่สอดคล้องกับบริบทที่มนุษย์จะรับรู้ได้  ในขณะที่พุทธทาสภิกขุก็ได้พิจารณาโดย
อาศัยทั้งสองลักษณะดังที่กล่าวมาแล้วเช่นกัน แต่ต่างตรงที่ท่านได้ตั้งข้อสังเกตไว้ว่าเป็นเรื่องของ
วิวัฒนาการ เพราะมนุษย์มีศักยภาพในแง่ของการวิวัฒนาการได้แตกต่างจากสิ่งอ่ืน นรกสวรรค์จึงเป็น
เรื่องที่ต้องพิจารณาบนฐานความเข้าใจของมนุษย์เป็นหลัก และคำอธิบายในทางธรรมชาติของนรก
สวรรค์นั้นล้วนมีความสัมพันธ์กับมนุษย์ ฉะนั้น การอธิบายเรื่องดังกล่าวจากวัตถุที่เห็นได้จึงเป็นการ
อธิบายในแง่ชีววิทยาของมนุษย์ตามภาษาคนซึ่งจะทำให้มนุษย์สามารถเข้าใจสิ่งต่างๆ บนโลกใบนี้ได้ 
ส่วนลักษณะทางจิตนิยมได้อธิบายให้เห็นถึงการศึกษาด้านวิวัฒนาการทางจิตใจที่เชื่อมโยงกับการ
เปลี่ยนแปลงตัวตนของมนุษย์ เป็นการเปลี่ยนแปลงจิตใจที่เริ่มจากการเรียนรู้ที่จะรู้จักความดี โดย



16  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อาศัยความมีอยู่ของสวรรค์กับความชั่วโดยอาศัยความมีอยู่ของนรก จึงอาจเป็นเหตุผลที่ทำให้พุทธ
ทาสภิกขุได้บ่งชี้เรื่องนรกสวรรค์ไปที่สถานะของบุคคลหรือการวิวัฒนาการทางด้านวัตถุที่สามารถ
เชื่อมโยงกับข้อเท็จจริงในปัจจุบัน  
 ในแง่ของความเป็นสาเหตุพบชุดคำอธิบายว่า ในบริบททางพระพุทธศาสนาจะพบคำอธิบาย
ถึงอุดมคติทางจิตวิญญาณ กล่าวคือ นิพพานโดยอิงกับหลักการทางเหตุผลด้วยการพิจารณาถึงความมี
อยู่ของนรกและสวรรค์ก่อน ซึ่งเป็นการย้อนให้เห็นลักษณะคำสอนต่างๆ ที่มีการอ้างถึงนรกสวรรค์ใน
ส่วนที่เกี่ยวข้องกับความทุกข์ก่อนแล้วจึงอธิบายถึงการดับทุกข์ได้ พุทธทาสภิกขุได้มุ่งขยายการอธิบาย
ดังกล่าวให้เห็นตามบริบทของการเชื่อมโยงเหตุผลระหว่างอุดมคติกับความเป็นจริงทางสังคม เพราะ
การที่มนุษย์จะมีความสุขหรือทุกข์ได้นั้นมิได้เกี่ยวข้องกับวัตถุ ไม่เกี่ยวกับเรื่องปากท้อง แต่เป็นความ
เกี่ยวข้องกับเรื่องจิตใจ และการมีชีวิตที่ประเสริฐจากการถึงนิพพานเป็นเงื่อนไขท่ีทำให้คนเราควรรู้จัก
สิ่งเหล่านี้ในภพปัจจุบันมากกว่าที่จะเป็นภพหน้า การอธิบายนรกสวรรค์ตามบริบทของอุดมคติจึงเป็น
ทางผ่านหรือข้อพิจารณาเพ่ือให้เห็นถึงการเข้าใจความจริงในทางพระพุทธศาสนาคือการดับทุกข์  
(พุทธทาสภิกขุ, 2554) แต่จากบริบทของความเข้าใจจำเป็นจะต้องอธิบายเรื่องทุกข์ก่อน และนรก
สวรรค์คือลำดับขั้นของการอธิบายที่มุ่งชี้ไปที่ความเป็นเหตุเป็นผลของหลักความจริงและการปฏิบัติ
ตามหลักดังกล่าวนั้นได้ชัดขึ้น 
 เหตุผลของการลดทอนคำอธิบายเรื่องนรกสวรรค์นั้น เกิดจากชนชั้นนำในยุคหนึ่งที่เริ่มตั้ง
คำถามเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องนรกสวรรค์ในแบบเดิมที่มองว่าเป็นสถานที่รองรับบุคคลหลังจากละโลก
นี้ไปแล้ว จึงทำให้พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรงหันมาเน้นเรื่องนรกสวรรค์ที่ทุกคน
สามารถประจักษ์ได้ด้วยตนเองคือ “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ” การเน้นนรกสวรรค์แบบนี้เป็น
ความพยายามที่จะปรับคำสอนทางพระพุทธศาสนาให้เหมาะสมหรือเป็นที่ยอมรับได้ของชนชั้นนำใน
สมัยนั้นซึ่งเป็นลักษณะเหตุผลนิยม การกล่าวถึงนรกสวรรค์ในขณะนั้นจึงเป็นเรื่องท่ีถูกบิดเบือนไปจาก
เดิมด้วยการเข้ามาของระบบแนวคิดแบบวิทยาศาสตร์ที่ลดทอนทุกอย่างให้เป็นเรื่องเชิงประจักษ์ แต่
เมื่อพุทธทาสภิกขุได้ตีความเรื่องดังกล่าวโดยใช้ภาษาธรรมว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ นิพพาน
อยู่ที่จิตใจของคนเรา ดังนั้น สิ่งที่หมายความตามคำว่า “โลก” จึงมีอยู่จริงในจิตใจของคนเรา” การ
อธิบายนี้จึงเป็นการย่นย่อนรกและสวรรค์จากภายนอกให้เข้ามาอยู่ภายในชีวิตและจิตใจของคนเราแต่
ละคน ฉะนั้น สวรรค์หรือสุคติในภาษาธรมจึงไม่ใช่ภพใหม่ในโลกหน้า แต่เป็นสถานะทางจิตของคนที่
กำลังมีความสุข ในทำนองเดียวกัน เทวดาในภาษาธรรมจะหมายถึงคนเป็นๆ ในโลกนี้ที่กำลังมี
ความสุขใจหรือพอใจอย่างมาก คล้ายๆ กับคนที่กำลังอยู่ในสวรรค์ตามความหมายแบบดั้งเดิม 

 
 
 



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิเคราะห์และการตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยาเรื่องนรกสวรรค์ของ
พุทธทาสภิกขุ เป็นการสร้างขึ้นเพ่ืออธิบายสิ่งที่พุทธทาสภิกขุตีความเรื่องดังกล่าวในฐานะที่เป็นภาวะ
ทางจิตใจ และเพ่ือใช้ตรวจสอบการอธิบายความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในเชิงเหตุผล ซึ่งการสร้างโมเดล
ในการอธิบายชุดเหตุผลทางภววิทยานี้มิได้เป็นไปเพ่ือการเปรียบเทียบว่าการอธิบายของนักวิชาการ
ชาวตะวันตกด้อยไปกว่าการอธิบายของพุทธทาสภิกขุ แต่เป็นการอธิบายว่าหากจะตรวจสอบความ
สมเหตุสมผลในเรื่องนี้ควรใช้ชุดเหตุผลดังกล่าว ซึ่งคำอธิบายทั้งหมดนี้เป็นเพียงการแจกแจงให้เห็นว่า
นักวิชาการคนสำคัญมีรูปแบบการอธิบายเรื่องดังกล่าวไว้อย่างไรเท่านั้น เพราะเหตุนี้ผู้วิจัยจึงแจกแจง
และจัดรูปแบบแนวคิดเชิงภววิทยา ดังภาพ 

 
ภาพที่ 5.1 รูปแบบการอธิบายเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ 

จากภาพ 5.1 ได้เสนอรูปแบบการอธิบายเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ไว้ดังนี้  
 1) ชุดเหตุผลทางภววิทยา (Ontological argument) คือ เครื่องมือที่ใช้ในการตรวจสอบ
แนวคิดเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ในงานวิจัยเล่มนี้ ผู้วิจัยได้ใช้ชุดเหตุผลดังนี้ (1) ธรรมชาติ คือ 
การศึกษาคุณสมบัติที่เรียกว่าความจริงหรือสารัตถะของสิ่งนั้น ซึ่งเป็นการยืนยันถึงสิ่งที่มีอยู่จริงใน
ธรรมชาติโดยการศึกษาถึงความมีอยู่เพ่ือเป็นพ้ืนฐานต่อการเข้าใจสิ่งนั้นๆ (2) ความจำเป็นในแง่ของ
การมีอยู่ คือ การเชื่อมโยงให้เห็นได้ว่าการคิดถึงนรกสวรรค์ได้นั้นจะต้องมาจากข้อพิจารณาในแง่ของ
นรกสวรรค์ที่มีอยู่อย่างมีเงื่อนไข (Contingent) และนรกสวรรค์ที่มีอยู่แบบจำเป็น (Necessary) 
รวมทั้งเป็นคำอธิบายที่ทำให้หลักศีลธรรมปรากฏ (3) ความเป็นสาเหตุ คือ ข้อพิจารณาเรื่อง
ความสัมพันธ์กันระหว่างเหตุ (Cause) และผล (Effect) และ (4) ทฤษฎีการลดทอน คือ แนวคิดที่
ได้รับการพัฒนาขึ้นจากคำอธิบายในรูปแบบการแสดงออกทางกายโดยมีจิตใจเป็นเครื่องมือขับเคลื่อน 
หรือการลดทอนจากสิ่งที่มีอยู่โดยสากลลงมาสู่สิ่งเฉพาะเพ่ือสร้างความเข้าใจในกระบวนการเชิงระบบ 
 2) ภววิทยาเชิงประจักษ์ (Empirical ontology) คือ การอธิบายความมีอยู่ของสวรรค์ใน
ทัศนะอริสโตเติลที่เน้นการใช้ประสาทสัมผัสต่อการให้เหตุผล เป็นคำอธิบายความมีอยู่ที่อาศัยเงื่อนไข
ของการปรากฏในโลกจริง (The actual world) กล่าวคือ ใช้ความมีอยู่ของอีเธอร์ที่ได้จากการ



18  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
สังเกตเห็นเปรียบให้เป็นความรักที่แสดงออกมาในรูปแบบของสวรรค์ เพราะความรักมีลักษณะที่เป็น
นามธรรมไม่สามารถรับรู้ได้ แต่เมื่อนำมาอธิบายในกรอบของรูปแบบ (Form) และวัตถุ (Matter) ทำ
ให้ความรักนั้นเป็นสิ่งที่ประจักษ์แก่บุคคลในฐานะของการสื่อให้เห็นความงดงามของสวรรค์ ในเมื่ออี
เธอร์เป็นต้นเหตุที่ทำให้ทุกอย่างบนท้องฟ้าหมุนวน ก็ควรจะมีความรักที่เป็นเหตุแห่งการกระทำของ
มนุษย์เพ่ือรับรู้ถึงสถานะของสวรรค์ในแง่ของความงดงามได้เช่นกัน เพราะความรักมีคุณสมบัติในการ
เป็นแรงผลักเช่นเดียวกับอีเธอร์  
 3) ภววิทยาเชิงจิตใจ (Mental ontology) เป็นการอธิบายนรกและสวรรค์ในข้อพิจารณา
ของโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) เพราะเป็นการอ้างถึงนรกสวรรค์ที่เกิดจากการสร้างขึ้นของ
พระเจ้า ซึ่งพระเจ้าในที่นี้อาจเป็นไปได้ที่จะหมายถึงธรรมชาติหรือสิ่งหนึ่งที่มีลักษณะเป็นนามธรรม 
แม้ว่าอไควนัสจะสะท้อนให้เห็นลักษณะการตีความในมิติเชิงจิตวิญญาณก็จริง แต่เป็นลักษณะที่มีอยู่
ไกลตัวเมื่อถูกตรวจสอบในโลกจริง กระนั้นอไควนัสได้ใช้ฐานคิดของอริสโตเติลมาร่วมอธิบายในแง่ของ
การให้เหตุผลทางประสาทสัมผัส เพ่ือยืนยันความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในฐานะที่เป็นหลักจริยศาสตร์
แบบสากลซ่ึงกำหนดทุกอย่างไว้ในขอบข่ายของความสุข ความดี และความยุติธรรมที่มนุษย์นำมาจาก
ธรรมชาติ การเรียนรู้จากความทุกข์แบบนรกแล้วหาหนทางแก้ไขเพ่ือนำไปสู่ความสุขแบบสวรรค์ คือ 
การสร้างรูปแบบคำอธิบายต่อการเข้าใจธรรมชาติของความยุติธรรมโดยอาศัยการเรียนรู้ที่มีผลต่อการ
เลือกทำบางอย่างด้วยความกล้าหาญและความเมตตาเพ่ือส่งเสริมให้คนมีเป้าหมายในการดำเนินชีวิต
ที่ดีข้ึนได ้
 อย่างไรก็ตาม นรกและสวรรค์ในทัศนะของอไควนัสเป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่ซึ่งไม่อาจสัมผัสได้ 
(ผ่านความเชื่อเรื่องพระเจ้า) ถือว่าเป็นรูปแบบการลดทอนในสิ่งที่อาจเป็นไปได้ในอีกโลกหนึ่งให้เป็น
จริงในแง่ของการเข้าใจผลของการกระทำตามข้อกำหนดทางศาสนาผ่านความยุติธรรม ดังนั้น การ
ตีความของคัมภีร์อรรถกถาและวิสุทธิมรรคอาจจัดอยู่ในชั้นการอธิบายนรกและสวรรค์ของอไควนัสที่
อาศัยข้อพิจารณาในแง่ของโลกท่ีเป็นไปได้ซึ่งมีลักษณะเป็นสัจนิยม 
 4) ภววิทยาเชิงการเข้าถึง/เข้าใจ (The ontology of understanding) ในทัศนะของพุทธ
ทาสภิกขุ เป็นการอธิบายโลกตามจริง (The actual world) และโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) 
ในบริบทแห่งการตีความ การอธิบายที่อาศัยการรับรู้โดยใช้จิตใจเป็นฐานนั้นทำให้เกิดภาวะของการ
เข้าถึงและเข้าใจสภาพเหล่านั้นได้ด้วยตนเอง เช่น คนที่กำลังมีความสุขกับการทำงาน ความสุขใน
ขณะนั้นก็อาจบอกสถานะของสวรรค์ที่ปรากฏตรงหน้าของคนๆ นั้นจะทำให้เขาเข้าใจสภาพนั้นได้ 
ในขณะที่กรณีของแม่คนหนึ่งจำเป็นต้องอดข้าวเพ่ือให้ลูกได้กินอ่ิม แม่รู้สึกมีความสุขเมื่อเห็นลูกกิน
อย่างเอร็ดอร่อย ความสุขนั้นคือสวรรค์ในจิตใจของแม่ ในขณะที่ความรู้สึกทุกข์ร้อนจากความหิวโหย
อาจเป็นสภาพของนรกท่ีปรากฏตรงหน้าของแม่เช่นกัน ซึ่งความรู้สึกเหล่านี้อาจเรียกได้ไหมว่าสภาวะ



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
การเข้าถึงหรือความเข้าใจนรกและสวรรค์ในแง่ที่พุทธทาสภิกขุพยายามอธิบายให้เป็นปัจเจกที่แต่ละ
คนสามารถเข้าใจได้เฉพาะตน  
 

บทสรุป 
พุทธทาสภิกขุได้โยงให้เห็นการอธิบายแบบบริสุทธ์ เช่นเดียวกับการอธิบายแบบเดิมอย่างเช่น

ประเพณีนิยม แต่การอธิบายของท่านได้เล็งถึงประโยชน์ที่จะได้รับในปัจจุบันเป็นหลัก จึงพยายาม
ตีความให้เป็นสิ่งที่สามารถรับรู้ได้และนำไปใช้ได้จริงในชีวิตประจำวัน เมื่อตรวจสอบแนวคิดเชิงภว
วิทยากับการอธิบายของพุทธทาสภิกขุแล้วพบว่า มีความเป็นไปได้สูงมากที่จะมองว่าพุทธทาสภิกขุได้
ใช้ชุดเหตุผลเดียวกันกับแนวคิดตะวันตกในแง่ของความเป็นสาเหตุ ธรรมชาติของสิ่งนั้น ความจำเป็น
ในแง่ของการมีอยู่ที่อาศัยคำอธิบายอย่างมีเหตุผล และลักษณะของการลดทอน แม้ว่าท่านอาจจะใช้
ชุดเหตุผลเดียวกันก็จริง แต่ในส่วนของการตีความคำอธิบายกับการให้เหตุผลนั้นพบว่า พุทธทาสภิกขุ
ได้ใช้ตัวทฤษฎีเป็นเครื่องมือในการอธิบายธรรมชาติของนรกและสวรรค์ซึ่งมีลักษณะของการให้เหตุผล
ที่เป็นนามธรรมโดยการใช้ตัวบุคคลมาเป็นฐานต่อการรองรับคำอธิบาย เป็นลักษณะการตีความให้เข้า
กับข้อเท็จจริงที่สามารถตรวจสอบได้หรือสามารถเข้าใจได้ทั้งยังให้เหตุผลได้ด้วย  
 ส่วนคำถามว่า สิ่งที่พุทธทาสภิกขุอธิบายนั้นเกินไปจากคัมภีร์หรือไม่ ผู้วิจัยตอบว่าไม่เกินไป
จากคัมภีร์เพราะมีข้อมูลที่สื่อถึงความหมายดังกล่าวอย่างชัดเจน แต่หากจะพิจารณาจากรูปแบบ
ประโยคว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ” นั้นมีการใช้ประโยคนี้ก่อนหน้าพุทธทาสภิกขุ คือในสมัย
รัชกาลที่ 4 ที่ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดทางวิทยาศาสตร์เพ่ือตรวจสอบนรกสวรรค์ดังที่คัมภีร์ว่าไว้ 
เพราะเหตุนี้ในยุคนั้นจึงปรากฏรูปแบบประโยคดังกล่าวแต่ยังไม่ได้รับการขยายความหรืออธิบายให้
ชัดเจนจึงเกิดความคลุมเครือ จนมาถึงยุคของพุทธทาสภิกขุที่ใช้ทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมเพ่ือยืนยัน
ความมีอยู่ของประโยคดังกล่าว ในท้ายที่สุดแล้วพุทธทาสภิกขุคือบุคคลที่เข้ามาทำสิ่งที่ปรากฏในยุค
ก่อนหน้าให้ชัดเจนขึ้นเท่านั้น ท่านมิได้คิดใหม่แต่เป็นความพยายามด้วยสติปัญญาของท่านในการ
คิดค้นเครื่องมือมาอธิบาย  
 อย่างไรก็ตาม การอธิบายของพุทธทาสภิกขุปรากฏทั้งในรูปแบบของการรักษาแบบเดิมและ
ตีความแบบใหม่ ซึ่งการตีความใหม่นี้อาจสรุปได้เป็นทฤษฎีภววิทยาของพุทธทาสภิกขุที่ประกอบด้วย 
“หลักการใช้เหตุผล ธรรมชาติ ลดทอน รักษาและตีความแนวใหม่” คือ ทฤษฎีภววิทยาของพุทธทาส
ภิกขุที่มีความหมายว่า นรกและสวรรค์คือสิ่งที่มีอยู่ในฐานะเป็นเครื่องมือหรือวิธีการเพ่ือนำไปสู่
เป้าหมายของการดำเนินชีวิตที่ดีขึ้นได้ในปัจจุบันขณะ 

 
 
 



20  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เจษฎา ทองรุ่งโรจน์. (2547). พจนานุกรมปรัชญา อังกฤษ-ไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โบแดง. 
ธเนศ วงศ์ยานนาวา . (2562). ว่าด้ วยเอกเทวนิยม : เส้นทางของพระผู้ เป็น เจ้ าของจริง . 

กรุงเทพมหานคร: สมมติ.  
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (2533). นรกและสวรรค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . บันฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ). (2561). ศาสนาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้น
ติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 

เพ็ญแข กิตติศักดิ์. (2529). การศึกษาวิเคราะห์ ความคิดเรื่องจักรวาลวิทยาในพุทธศาสนาตามที่
ปรากฎในพระสุตตันตปิฎก. วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาปรัชญา. 
บันฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เพลโต. (2559). รีพับลิก, แปลโดย เวธัส โพธารามิก. พิมพ์ครั้งที่ 3. สมุทรสาคร: พิมพ์ดี. 
พุทธทาสภิกขุ. (ม.ป.ป1). ภาษาคนภาษาธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมสภาและสถาบัน

บันลือธรรม. 
________. (ม.ป.ป2). การทำบุญสุนทร์ทาน. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
________. (2525). ฆราวาสธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมบูชา. 
________. (2529). ฟ้าสาง 50 ปีที่มีสวนโมกข์ ตอน 1 ในธรรมโฆษณ์. สุราษฎร์ธานี: สวนอุศม
มูลนิธิ. 
________. (2544). คู่มือการศึกษาพุทธศาสนา ในธรรมโฆษณ์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ สวน

โมกข์ไชยา. 
________. (2547). ฟ้าสางทางธรรมโฆษณ์. กรุงเทพมหานคร: หจก. เอมี่ เทรดดิ้ง. 
________. (2548ก). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ ในธรรมโฆษณ์. พิมพ์ครั้งที่ 

2. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ ไชยา. 
________. (2548ข). ฟ้าสางระหว่าง 50 ปีที่มีสวนโมกษ์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ. 
________. (2549ก). คู่มือมนุษย์ ฉบับปฏิบัติธรรม, กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
________. (2549ข). คู่มือมนุษย์ ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
________. (2554). อุดมคติแก้ปัญหาได้ทุกชนิด. กรุงเทพมหานคร: ดวงตะวัน. 



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ราชบัณฑิตยสภา. (2560). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา ฉบับราชบัณฑิตยสภา. พิมพ์ครั้งที่  5. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. 
Peter a. Jackson. (2557). พุทธทาสภิกขุ: พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และการปฏิรูปเชิงนวสมัย

นิยมในประเทศไทย , แปลโดย มงคล เดชนครินทร์ . พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 
จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

Graham, D. W. (1987). Aristotle’s Two Systems. Oxford: Clarendon Press. 
James A.  Weisheipl.  (2002) .  The Commentary of St.  Thomas on the De caelo of 

Aristotle.   THOMAS AQUINAS:  Contemporary Philosophical Perspectives. 
Edited by Brian Davies. New York: OXFORD UNIVERSITY PRESS. 

Jonathan L.  Kvanvig.  ( 2010) .  " Resurrection, Heaven, and Hell" ,  A Companion to 
Philosophy of Religion, 2nd ed. Edited by Charles Taliaferro. Paul Draper, and 
Philip L. Quinn. Oxford: Blackwell Publishing Ltd. 

John F.  Wippel.  ( 2002) .  The Five Ways.  THOMAS AQUINAS:  Contemporary 
Philosophical Perspectives.  Edited by Brian Davies.  New York:  OXFORD 
UNIVERSITY PRESS. 

Robert Audi. (1999) .  The Cambridge Dictionary of Philosophy. Second Edition. New 
York: Cambridge University Press. 

Saint Thomas Aquinas.  Summa Theologica.  ( June 8 , 2020) .  ( online) . 
http://www.ccel.org/ccel/aquinas/summa.html 

Sarah Broadie, (2009). "Heavenly Bodies and First Causes". A Companion to Aristotle, 
Edited by Georgios Anagnostopoulos. 

 
 
 

 
 
 

http://www.ccel.org/ccel/aquinas/summa.html

