
50  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
วะบ-ิซะบิ ความงามที่ไม่จำเป็นต้องสมบูรณ์แบบ 

Wabi-Sabi: A beauty does not necessitate perfection 
 

นารีนาท เหลียงทอง 
Nareenath Leangtong 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya university 

Corresponding Author, E-mail: ploy@sawangtextile.com 
 

Received December 13, 2022; Revised January 21, 2023; Accepted: June 30, 2023 
 

 
 

บทคัดย่อ 
 วะบิ-ซะบิเป็นความงามที่เกิดกับทุกสิ่งทุกอย่างในธรรมชาติโดยปล่อยให้ธรรมชาติทำงาน 
โดยไม่ก้าวก่ายมากจนเกินไป ทำให้เรามองความงดงามผ่านสิ่งต่าง ๆ ผ่านเรื่องราวและกาลเวลา การ
มองว่าสิ่งต่าง ๆ มีความสวยงามในแบบของ มันเองในทุกสภาวะ ทำให้ปลูกฝังลงไปในจิตใจเราว่า
ความไม่สมบูรณ์แบบของโลกนี้มีอยู่ทั่วไป ส่งผลให้เรามองสิ่ง ต่าง ๆ ผ่านเลนส์ตาใหม่ที่เข้าใจชีวิตว่า
สิ่งต่างๆ ในโลกล้วนไม่เที่ยง ไม่สมบูรณ์และไม่เสร็จสิ้น ทุกอย่างเป็นเช่นนั้น เอง เมื่อเราเข้าใจในความ
จรงิข้อนี้ทำให้เราใช้ชีวิตได้ง่ายขึ้นและทุกข์น้อยลงกับสิ่งรอบตัว 
คำสำคัญ: ความสุข; ความไม่สมบูรณ์แบบ; ความงาม; วะบิ-ซะบิ 
 

Abstract 
 Wabi-Sabi is a beauty that combines philosophical thought of Taoism and 
Zen. Wabi-Sabi is the beauty that happens with everything in nature by letting nature 
does its work with-out being too intrusive. It teaches us look at beauty through 
things, stories and time by looking the beauty in them. Everything has the beauty in 
its own way no matter what condition is. It, thereby, reminds us that the 
imperfections of this world are everywhere. By virtue of this, the writer argue that we 
can choose the best things explained by Wabi-Sabi to benefit the daily life. Once we 
see things through a new lens and understands life of the world which are 



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
impermanent, incomplete, and unfinished as everything is always like that. 
Consequently, such understanding and acceptance of truth would make life easier 
and less suffering from our surroundings. 
Keyword: Happiness; Imperfect; Beauty; Wabi-Sabi 
 

บทนำ  
 บทความนี้ผู้เขียนต้องการใช้ท่วงทำนองแบบภาษาพูด เพ่ือนำเสนอความเป็นวาบิ -ซาบิ 
ผู้เขียนต้องการนำเสนอรูปแบบการสื่อสารที่เป็นมิตรกับผู้อ่าน ใช้ภาษาเข้าใจง่าย เนื่องจากธรรมชาติ
ของวาบิ-ซาบิจะใช้การสื่อ สารผ่านความรู้สึก ผู้เขียนจึงส่งผ่านความรู้สึกวาบิ -ซาบิที่อ่อนน้อม เข้าถึง
ง่าย ผ่านบทความนี้ให้ผู้อ่านได้รับความรู้ สึกวาบิ-ซาบิไปด้วยกัน 
 วาบิ-ซาบิ คืออะไร? คำว่า ‘วะบิ-ซะบิ’ เป็นทั้งวัฒนธรรม วิสัยทัศน์ ค่านิยม เป็นแนวคิดและ
ปรัชญา และเป็นอะไรอีกหลายๆ อย่างที่ หล่อหลอมให้คนญี่ปุ่นชื่นชอบและเห็นคุณค่าของความเรียบ
ง่าย ความไม่สมบูรณ์แบบและความไม่จีรัง ยั่งยืนของ สิ่งรอบๆตัว เมื่อเราได้ยินคำว่าวะบิ-ซะบิ เราจะ
นึกถึงคำศัพท์ต่างๆ เช่น ไม่เที่ยง ไม่สมมาตร ไม่สมบูรณ์แบบ ไม่เสร็จสิ้น ผิดปกติ ริ้วรอยของกาลเวลา 
ธรรมชาติ โหยหาอดีต อินทรีย์ ดิบ สะกดข่ม สาก หยาบกร้าน สงบงาม เรียบง่าย ดื่มด่ำ แฝงเร้น มี
สัมผัสพ้ืนผิว ต่ำต้อย (เลนาร์ด โคเรน, 2562) ถ้าจะให้เห็นภาพชัด กว่านั้นของวะบิ-ซะบิ คือ ถ้วยชา
รูปทรง บิดเบี้ยวที่ปั้นด้วยมือ  มอสสีเขียวครึ้มที่เกาะอยู่บนหิน กำแพงปูนที่สี หลุดจนเห็นอิฐ ด้านใน
ต้นไม้ที่ใบร่วงหมดต้น จนเหลือแต่กิ่งก้านโล้นๆ หรือทางเดินหินตะปุ่มตะป่ำในสวน เป็นต้น ตัวอย่าง
ข้างต้น น่าจะพอให้ผู้อ่านเห็นภาพ ตามได้พอสมควรว่าความหมายของวะบิ-ซะบิคืออะไร 
 แต่เดิม คำว่า ‘วะบิ’ หมายถึง ความยากแค้น ความยากไร้ในการใช้ชีวิตตามลำพังใน
ธรรมชาติ จิตวิญญาณ คนญี่ปุ่น “วะบิ” แปลตรงตัวทางภาษาญี่ปุ่นจะแปลว่า ความเรียบง่าย สมถะ 
ส่วน ‘ซะบิ’  คือ ความหนาว ขาด แคลน ร่วงโรย ถ้าแปลจากปรัชญาของคนญี่ปุ่นจะหมายถึง
ความรู้สึกของ ความเงียบสงบ สภาพจิตใจที่สงบนิ่ง เมื่อ นำสองคำนี้มารวมกัน จึงกลายเป็นปรัชญา
ของความงามที่เตือนให้เรามองเห็นรายละเอียดเล็กๆ ในชีวิตแล้วพอใจ ไปกับมัน เพราะทุกสิ่งล้วนไม่
สมบูรณ์แบบ มีความเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา วะบิ-ซะบิจึงเป็นความงามอีกมุม ที่ไม่ใช่บรรทัด
ฐานความงามอย่างที่เราหลายคนเคยเข้าใจ แต่คือความงามจากการเห็นคุณค่าของความเรียบง่าย 
การค้นพบความสวยงามท่ามกลางสิ่งที่แสนธรรมดา ตลอดจนการยอมรับในความไม่สมบูรณ์แบบของ
สิ่งที่เกิดข้ึน และนั่นคือเสน่ห์ของความสวยงามในแบบ วะบิ-ซะบิ (เบท เคมป์ตัน, 2563) 
 ทำไมเราจึงหลงไหลความสวยงามที่ไม่สมบูรณ์แบบ? เมื่อเราพูดถึงความงามเชื่อว่าหลายคน
น่าจะนึกถึงความงามอันไร้ที่ติของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งมักเป็น ความงามอันสมบูรณ์แบบ ไร้จุดบกพร่อง 
แต่หากเป็นความงามในแบบวะบิ-ซะบิ จะแตกต่างจากคำว่าความสม บูรณ์แบบไปอย่างสุดขั้วเพราะ



52  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
หัวใจของแนวคิดนี้คือมองว่า“ความไม่สมบูรณ์แบบ” คือความสวยงามอันน่าหลงใหล แนวคิด วะบิ-
ซะบิ เริ่มได้รับความนิยมนอกประเทศญี่ปุ่นรวมถึงประเทศไทยเราด้วย แต่ดูเหมือนว่าความ หมาย
ของมันจะหดเหลือเพียงแค่เรื่อง “ความเรียบง่าย” หรือออกไปในแนว “มินิมอล” เสียมากกว่า 
ตัวอย่างที่เห็น ได้ชัดคือสถาปัตยกรรมบ้านแบบมินิมอลที่เริ่มได้รับความนิยมมากขึ้น ตกแต่งด้วย
เฟอร์นิเจอร์ น้อยชิ้น การก่อผนัง ปูนเปลือยหรือการไม่ติดฝ้าเพดาน ในแบบนอร์ดิกและแบบญี่ปุ่น 
บางครั้งเราสามารถ เรียกได้ว่าเป็นการตกแต่ง แบบมูจิ คำว่ามูจิในภาษาญี่ปุ่นแปลว่า ธัญพืชฤดูหนาว 
แต่ผู้เขียนกล่าวถึงมูจิซึ่งเป็นชื่อตราสินค้าญี่ปุ่นที่ได้รับความ นิยมจากกลุ่มผู้รักความมินิมอล สินค้า
ของเขา จะมีความเรียบง่าย มีความ เป็นธรรมชาติ และเน้นประโยชน์ใช้สอยเป็นหลัก แต่ความเรียบ
ง่าย อย่างเดียว อาจยังไม่ได้อรรถรส เพราะจริงๆ แล้ว ทุกอย่างบนโลกก็เป็นเหมือนกัน คือ ไม่เที่ยง 
ไม่มีอะไรอยู่ ยงคงกระพัน และสวยสมบูรณ์แบบไปเสียหมด เพราะไม่มีใครสามารถล่วงรู้ได้ถึงจุดที่
สมบูรณ์แบบนั้นอยู่ที่ใด ถ้ายอมรับความ สวยงามของความไม่สมบูรณ์แบบได้ ชีวิตก็อยู่ง่ายขึ้นเยอะ มี
ความสุขกับสิ่งง่ายๆ รอบตัว การสุขง่ายทุกข์ยาก น่าจะเป็นความฝันของใครหลายๆ คนที่ต้องการเป็น
อย่างนั้น 
 วะบิ-ซะบิ เกิดจากแนวคิดที่มุ่งเน้นให้มองหาความสุขในความไม่สมบูรณ์แบบ ทำให้ความงาม
ในแบบ วะบิ ซะบิ เน้นการมองหาความงดงามที่มักซ่อนอยู่ในความไม่สมบูรณ์ ไม่ว่าจะเป็นแจกันใบ
เก่าที่บิ่นแล้วหรือถ้วยชามที่ เกิดรอยร้าว สิ่งเหล่านี้ยังงดงามน่าหลงใหลแม้จะเป็นสิ่งของ ที่มีตำหนิ
แล้วก็ตาม  เรามักมีความนึกคิดถึงวะบิ-ซะบิ ที่เป็นแนวคิดที่แทรกซึมอยู่ในชีวิตประจำวันของชาว
ญ่ีปุ่น โดยเฉพาะในงานศิลปะชั้นสูงอย่างพิธีชงชา (เลนาร์ด โคเรน , 2562) ในสมัยก่อนพิธีชงชาจะ 
เป็นพิธีเฉพาะสำหรับชนชั้นสูงเท่านั้น สำหรับขุนนางผู้ใหญ่มาดื่มชาในสถานที่เฉพาะที่จัดขึ้นเป็นแบบ
ทางการ ใช้ เซารามิคชั้นสูงนำเข้าจากประเทศจีน โดยพ่อค้าที่เดินทางไปค้าขายต่างแดน ใช้ใบชาชั้นดี
ที่สุด และแต่งกายด้วยเครื่องแต่งกายราคาแพงแบบชนชั้นสูงแบบในงานพิธีเท่านั้น  เมื่อมีความเยอะ 
ความรุงรัง จึงเกิดแนวทางวะบิ-ซะบิขึ้น โดยนิกายเซน หลังจากเริ่มแนวทางวะบิ-ซะบิแล้วจึงได้เปลี่ยน
โฉมหน้าพิธีการชงชามาจนถึงสมัยนี้ สมัยนี้จะต่างกับสมัยก่อนที่ยังไม่มีวะบิ -ซะบิมาก กล่าวคือ 
ปัจจุบันเป็นพิธีชงชาที่เต็มไปด้วยความเรียบง่ายและไม่ปรุงแต่ง เกินจำเป็น สิ่งของต่างๆ ใช้แบบ
ธรรมดาตามวาระและโอกาส สามารถจัดพิธีในห้องชงชาที่จัดสรรขนาดพ้ืนที่เพียง เพ่ือรอง รับเฉพาะ
กิจกรรมชงชาเล็กๆ ต่างจากสมัยก่อนที่ต้องเนรมิตสวนขึ้นเพ่ือพิธีชงชาโดยเฉพาะ เน้นความ เรียบง่าย 
ไม่ ปรุงแต่ง ใครๆ ก็สามารถเข้าพิธีชงชาได้ เข้าถึงได้ง่าย นอกจากนี้วะบิ-ซะบิ ยังมีอยู่ในศิลปะแขนง
ต่างๆ เช่น การจัดดอกไม้ของชาวอาทิตย์อุทัยหรืออิเคะบะนะ ที่ใช้วัสดุหลากหลาย ทั้งดอก ใบ กิ่ง
ก้าน และหญ้า มอส หัวใจสำคัญคือการใช้รูป แบบธรรมชาติของดอกไม้ จัดวางอย่างไม่สมดุล ที่
นอกจากจะช่วยเสริมความโดด เด่นให้กับตัวดอกไม้แล้ว ยังเป็นการแสดงถึงสัญลักษณ์แทนสวรรค์ 
โลก และมนุษย์ เพ่ือให้เราฝึกมองตนเองผ่าน ศิลปะเหล่านี้ ให้รู้จักหน้าที่ความ รับผิดชอบ เมื่อทำมัน



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
อย่างตั้งใจจะลดช่องว่างของใจให้มีกิเลสและความฟุ้งซ่าน เข้ามาน้อยลง ทำให้มองเห็นภาพ ตาม
ความเป็นจริงในโลกซ่ึงอยู่แบบธรรมชาติที่เก้ือกูลกันอย่างสมดุลด้วย   
 ดังนั้น ความงามที่จะเป็น วะบิ-ซะบิ มักเป็นสิ่งเรียบง่ายรอบตัวที่มีเรื่องราว มีร่องรอยการใช้
งานโดยผ่านงาน ของกาลเวลา เราถูกสอนว่าสิ่งใดๆ ล้วนไม่เที่ยง มีเกิด มีแก่ มีเจ็บ และมีดับสลาย จึง
ไม่มีสิ่งใดในโลกที่หนีความจริง ข้อนี้พ้น ความวะบิ-ซะบิเป็นหนึ่งในกระบวนการนี้ด้วยคือความแก่ 
ความแก่ของสิ่งต่างๆ ตามเวลานี้เพ่ือรอวันที่ จะดับไปเช่นเดียวกับชีวิตมนุษย์  คุณอาจมีชุดกาน้ำชาที่
ถูกส่งต่อมาจากรุ่นคุณย่าหรือคุณยาย สิ่งเหล่านี้ได้ผ่านการ ใช้งานมารุ่นสู่รุ่น มีคราบของความเก่า
และเก๋าอยู่ซึ่งคุณไม่สามารถทำให้มันเป็นแบบนี้ได้โดยไม่ผ่านกาลเวลา ไม่ สามารถทำให้มีความ
คลาสสิกแบบนี้ได้ภายในไม่กี่วัน สีที่คุณเห็นได้รับการบ่มเพาะโดยกาลเวลา การที่คุณได้รับ การส่งต่อ
ชุดน้ำชานี้มา เมื่อคุณใช้งานมันสักระยะ มันมีความแก่หรือความงามในแบบวะบิ -ซะบิอยู่ในตัวมัน 
อาจ จะมีการบิ่นเล็กๆน้อยๆ นั่นคืออาการเจ็บป่วยซึ่งต้องการการซ่อมแซมให้เกิดความสวยงามและ
ใช้งานได้ต่อไปโดย ไม่ต้องทิ้งขว้างสิ่งของ ได้ใช้มันอย่างคุ้มค่า การมองความสวยงามหลังการซ่อมแซม
แล้วเราเรียกมันว่าปรัชญา “คินสึงิ” (พระสุธีรัตนบัณฑิต (สุทิตย์ อบอุ่น), 2564) 
 วะบิ-ซะบิเมื่อเปรียบกับวัสดุ จะเป็นวัสดุธรรมชาติธรรมดาที่ดูอ่อนโยน ไม่จำเป็นต้องมีรูปร่าง 
รูปทรงที่ เนี้ยบ ยอมรับการบุบสลายและเสื่อมสภาพไปตามกาลเวลา มีชิ้นเดียวเป็นเอกลักษณ์ท่ีไม่ซ้ำ
แบบ แต่มองหาความ สวยงามทางสุนทรียะ เราอาจดูได้จากสิ่งรอบตัวเรา ตัวอย่างเช่น ศิลปะการ
พิมพ์ผ้าที่มีมาอย่างช้านาน เป็นศิลปะ แห่งการวางซ้ำๆ ตำแหน่งเดิม เราอยากได้ภาพที่สมบูรณ์  ไม่
เบี้ยว ต่อลายได้สนิท จนมองไม่ออกว่าเป็นการ พิมพ์ต่อๆ กันทีละบล๊อก โดยไม่มีการวัดและการร่าง
ใดๆ ไม่มีการขีดเส้นแนว ไม่ใช้ไม้บรรทัด มันเป็นงานทำมือ ภาพบนผ้าพิมพ์ทุกผืนมีตำหนิจากความ
ผิดพลาดนิดๆ หน่อยๆ ถึงแม้จะดูเผินๆ ว่าเหมือนกันหมด เหมือนไม่มี ตำหนิ แต่จริงๆ แล้วมันมี
ตำหนิเล็กๆ น้อยๆ ถ้าเราเพ่งมองมันดีๆ และข้อผิดพลาดนี้เองทำให้ผ้าผืนนั้น เป็นผ้าผืนเดียวในโลก  
สิ่งเหล่านี้คือ เรื่องธรรมดา ธรรมดาของโลกว่าสิ่งใดๆ ล้วนไม่สมบูรณ์ ขึ้นอยู่กับมุมที่จะมอง หลายคน
มีความสุขกับการหาจุดตำหนิ ไม่ว่าจะเรื่องอะไร แล้วการที่เพ่งมอง หรือคิดหา แต่ตำหนิจุดบกพร่อง
มัน เป็นความสุขจริงหรือ? เราจะมองความสวยงามในภาพรวม หรือ จดจ้องแต่ตำหนิที่ทำให้ คุณขัด
ใจ แบบไหนมัน ทำให้คุณมีความสุขขึ้นอยู่กับมุมที่จะมองของแต่ละบุคคล มันคือ วะบิ-ซะบิ 
 

ทำไมเราต้องใช้วะบิ-ซะบิในชีวิตประจำวัน?  
 เมื่อเปรียบวะบิ-ซะบิกับชีวิตมนุษย์เราแล้วจะเป็นคนที่ดูถ่อมตัว สงบเสงี่ยม ไม่โฉ่งฉ่าง รัก
ความสงบ และ มักจะอยู่ในที่ที่ค่อนข้างเป็นส่วนตัว เงียบๆ มุมใดมุมหนึ่ง ถ้ายกตัวอย่างกับธรรมชาติก็
เปรียบได้กับ ดอกไม้ป่าที่ขึ้น เองตามธรรมชาติข้างซอกตึกจนกลายเป็นสวนที่มองแล้วสวยงาม สร้าง
ความรื่นรมย์, ถ้าเปรียบกับความงามบนใบ หน้ามนุษย์ ก็จะเป็นใบหน้าที่มีรอยย่น ซ่อนอยู่ ไม่ใช่



54  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ใบหน้าคนอายุ 60 ปี ที่เรียบกริ๊บโดยผ่านมีดหมอ หรือ ฟิล เลอร์, ถ้าจะเปรียบถึงอารมณ์ ก็จะเป็น
ความรู้สึกเรียบง่าย สมถะ ถ่อมตัว แบบการนั่งอยู่ในบ้านชมสวนจิบชา เปิดเพลงแจ๊สในวันฝนตก หรือ
เป็นชีวิต ที่ขะมุกขะมัวเล็กน้อย เรียบง่าย คลุมเคลือ สิ่งต่างๆ เหล่านี้มันมีคุณค่า ซ่อนอยู่ในกาลเวลา 
ที่ผ่านการใช้งาน ใช้ชีวิต และ ความมีประสบการณ์ 
 เราอาจจะกล่าวได้ว่า คงไม่มีมนุษย์คนใดที่มีชีวิตราบรื่นมีความสุขทุกนาที ไม่มีความทุกข์เลย
แม้เพียงสัก เล็กน้อย ตั้งแต่เกิดจนตาย  มนุษย์ไม่ว่าจะรวยหรือจน สูงหรือต่ำ ดำหรือขาว ล้วนเผชิญ
กับความทุกข์ด้วยกัน ทุกคนไม่มากก็น้อย ชีวิตคนเราจึงมีรอยร้าวที่แตกหักบิ่น พังทลายบ้างในบาง
ช่วงเวลาเหมือนเซรามิกหรือถ้วยชา มันมีความ Imperfect อยู่ ถ้าเราลองสังเกตดีๆ แล้ว มักมีรอย
แตกหรือรอยแยกอยู่ในทุกสิ่ง เพราะรอยแตกสามารถ อนุญาตให้อากาศ , แสง หรือสิ่งบางสิ่งสามารถ
ลอดผ่านได้ และสิ่งเหล่านั้นมักให้ชีวิต ไม่ว่าจะเป็นบ้านที่เราอยู่ ถ้า ไม่มีแสงลอดผ่านบ้านก็คงอับ ชื้น 
ต้นไม้คงเฉา สิ่งของต่างๆ ที่เราเห็นก็เพราะแสงตกกระทบดวงตาเรา เราจึงเห็น มิใช่หรือ แม้แต่
ร่างกายของเราก็มีรอยแยกในอวัยวะในทุกอวัยวะเพ่ือให้เลือดสามารถลอดผ่านได้ เพ่ือนำพา 
ออกซิเจนไปเลี้ยงเซลล์ให้มีชีวิตและเติบโต ฉะนั้นการที่ชีวิตเราพบรอยบิ่นเข้ามาแทรกบ้างมีแตกหัก
บ้างบางเวลา สิ่งของก็มีการแตกหักเป็นธรรมดา เกิด-ดับ  ความสัมพันธ์ หรือแม้แต่ความเจ็บปวดที่
เกิดจากจินตนาการของ ตัวเองล้วนเป็นมายา แต่ตามกฎการดำรงอยู่ของสรรพสิ่ง สิ่งต่างๆ เหล่านี้
เกิดข้ึนแล้วมันจะดับไป แต่ทั้งหมดทั้งมวล ก็เพ่ือการเรียนรู้ เติบโตในชีวิตและจิตวิญญาณต่อไป 
 ถ้าเปรียบกับวัสดุที่เราเห็นได้ในชีวิตประจำวันแล้ววะบิ-ซะบิอาจจะดูเป็นสิ่งที่หยาบ ไม่
ประณีต และมักทำ จากวัสดุซึ่งเรายังมองเห็นเนื้อแท้เดิมของมันได้ มีลักษณะอ่อนจาง ไม่ชัดเจน 
คล้ายกับว่ากำลังจะเลือนหายไป เช่น วัสดุที่เคยมีสีสดใสกลับกลายเป็นสีมอๆ เหมือนดิน วะบิ -ซะบิ 
จึงมักมาในเฉดสีเทา น้ำตาล สีดำหม่นๆ สีเขียวหม่น หรือน้ำเงินหม่น มีความเรียบง่าย ลดทอน
องค์ประกอบที่ฟุ่มเฟือยออกไป เปิดเผยถึงความเป็นจริงตามธรรมชาติ ซึ่งไร้การปรุงแต่ง เพ่ือแสดง
สัจจะแท้จริงของธรรมชาติอย่างตรงไปตรงมา ใช้อย่างรู้ค่า ใช้อย่างยาวนาน เมื่อวิ เคราะห์ลึกลงไป
แล้วก็พบว่าแท้จริงแล้ววะบิ-ซะบิช่วยลดการใช้ทรัพยากรของโลกเราได้มาก เพราะในปัจจุบันมนุษย์
เราใช้ทรัพยากรอย่างฟุ่มเฟือย โดยเฉพาะทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจำกัดและไม่อาจหมุนเวียนกลับมา
ใช้ได้อีก เช่น น้ำมันดิบ ถ่านหิน ก๊าซธรรมชาติและแร่ธาตุต่างๆ เป็นต้น ในขณะเดียวกันระบบการ
ผลิต ก็นำมาซึ่งของ เสียจำนวนมหาศาลที่เป็นพิษต่อสิ่งแวดล้อมและมนุษย์เอง ตัวอย่างเช่น เรา
ต้องการสร้างบ้านหลังใหม่สักหลังทั้งๆ ที่บ้านเดิมก็มีอยู่เพียงเหตุผลว่ามันดูเก่าไป ปูนกะเทาะล่อน
บ้าง แต่เราไม่อยากซ่อม ต้องการของใหม่ นี่เป็นการสร้างมลภาวะและใช้ทรัพยากรอย่างฟุ่มเฟือย ซึ่ง
ขัดกับหลักการวะบิ-ซะบิ ถ้าเราเห็นว่าปูนร่อนแต่ยังใช้ ได้เราก็ใช้ไปถ้าไม่กระทบโครงสร้าง แถมมันยัง
มีความสวยงามในแบบของมันที่ได้ผ่านกาลเวลามาอีกด้วย ถ้าจุดใด ที่เราเห็นว่าจะเกิดอันตรายเราก็
ซ่อมเป็นจุดๆ ไป เพ่ือความปลอดภัย สิ่งใดไม่จำเป็นก็ปล่อยมันไว้อย่างนั้น เป็นการ ประหยัดเงินทอง



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
และทรัพยากรโลกอีกทางหนึ่งด้วย ถึงแม้ว่ากลุ่มสถาปัตยกรรมสมัยใหม่อยากที่จะต้องการสีหรือ 
รูปลักษณ์แบบที่ปูนหลุด สีร่อน แล้วพยายามทำลอกเลียนแบบ ถามว่ามันทำได้หรือ? ถ้าทำได้ ทำแล้ว
ดู สมจริงไหม? การทำให้ดูแอบเซอร์ แอบมีอารมณ์เก่า รักธรรมชาติแบบรัสติกของฝรั่ง มันก็ทำได้
ส่วนหนึ่งแต่จะให้ มันดูสมจริงทุกสิ่งคงต้องใช้กาลเวลา แล้วความงดงามสมจริงของมันจึงเกิดขึ้น ได้
มนุษย์เราต้องการให้มันดูวะบิ-ซะบิ แบบรวดเร็วในการตกแต่งหรือให้เกิดกับสิ่งของต่างๆ ดังความใจ
ร้อนของวัยรุ่น แต่มันทำไม่ได้ ทำได้ก็ไมเ่หมือน  

ดังนั้นปล่อยให้มันเป็นไปตามกาลและเวลา ปล่อยให้มันเป็นไปตามธรรมชาติโดยใช้หัวใจดูใน
ความสวยงาม ในแบบของมัน ทุกวันนี้ปัญหาสิ่งแวดล้อมเป็นปัญหาที่เริ่มจะแซงหน้าปัญหาอ่ืน และมี
ที่ท่าว่าจะเข้าขั้นวิกฤตเสียด้วย ดังนั้น ถ้าไม่เริ่มจากตัวเราก่อนในการปรับมายด์เซตให้ไม่ใช้ทรัพยากร
อย่างสุรุ่ยสุร่ายแล้ว จะเริ่มจากใคร ฉะนั้นควรเริ่มเสียตั้งแต่เดี๋ยวนี้เพ่ือความยั่งยืน เด็กในรุ่นหลั งจาก
เราไปอีกร้อยหรือสองร้อยปีคงไม่ สิ่งต่างๆ ให้เห็นเหมือนทุกวันนี้ถ้าเราไม่ช่วยกัน เหมือนดัง
ประวัติศาสตร์ที่มีให้เราศึกษา ว่าเกิดการเปลี่ยน แปลงหลายต่อหลายครั้งที่สิ่งต่างๆ หายสาบสูญและ
สูญพันธุ์ไป ไม่เพียงแต่อารยธรรมสัตว์หรือพืชที่หายไป แต่เป็นอารยธรรมมนุษย์บางเผ่าก็ได้เคย
หายไปตลอดกาลมาแล้วเช่นกันเพราะการถลุงใช้อย่างไม่รู้ค่าจนทรัพยากรหมด โลกเกิดความ
แปรปรวน สังคมป่วย ตัวอย่างเช่น พวกไวกิ้ง มายัน อูรอส แอดแลนตีส หรือเก่าไป จนถึงที่มนุษย์สืบ
ได้ก็ตาม เช่น เซเปียนส์ หรือ นีแอนเดอร์ทอลก็ตามเป็นต้น แต่มนุษย์ก็ยังไม่หันหลังกลับไปมอง หรือ
สำเหนียกประวิติศาสตร์ที่เคยเกิดขึ้นไปแล้วรอบแล้วรอบเล่า ถ้าเราไม่ช่วยกันรักษา ใช้อย่างประหยัด 
รู้คุณค่าตั้งแต่เดี๋ยวนี้ ในอนาคตมนุษยชาติคงเกิดการเปลี่ยนแปลงมากมายไม่ว่าจะเป็นการใช้ชีวิตที่
ยากลำบากขึ้น ทุกข์มากขึ้นจากสิ่งแวดล้อม ทรัพยากร และสิ่งมากมายก็จะหายสาบสูญไปจากโลก
อย่างที่เคยเกิดมาแล้ว โดยเฉพาะอย่างยิ่งพืชและสัตว์ต่างๆ อาจจะหายไปก่อน หายไปเรื่อยๆ และ
สุดท้ายตามมาด้วยมนุษย์เองที่จะค่อยๆ หายไป เพราะทุกสิ่งในโลกล้วนอิงอาศัยกันอยู่ ทุกสิ่งอยู่
ด้วยกันด้วยความกลมกลืนสอดประสานกันตามหน้าที่ ของมันเป็นที่เป็นหนึ่งเดียวของสรรพสิ่ง มนุษย์
ถือเป็นสิ่งมีชีวิตที่ซับซ้อนและวิวัฒน์มากสปีชี่หนึ่ง ดังนั้นจึงไม่ควร อ้างสิทธินี้เหนือสิ่งมีชีวิตอ่ืนรวมถึง
ทรัพยากรอ่ืนโดยการรุกรานสิ่งอื่นที่มีกำลังน้อยกว่าหรือแม้แต่ท่ีมีกำลังมากกว่า ด้วยการใช้เครื่องมือที่
สร้างขึ้นเพ่ือให้ได้มาซึ่งเป็นการผลาญทรัพยากรให้ตอบสนองกิเลสตัณหาความไม่พอของมนุษย์ 
มนุษย์มักอ้างตัวเป็นผู้ยิ่งใหญ่เหนือสิ่งอ่ืนโดยคิดว่าตนไม่ต้องอิงอาศัยสิ่งอ่ืน แต่กฎธรรมชาติกำหนดไว้
แล้วว่า ระหว่างสิ่งต่างๆ ทั้งหลายย่อมมีสายใยผูกพันธ์กันเพราะสรรพสิ่งถือกำเนิดจากปฐมเหตุ
เดียวกัน มนุษย์เป็นส่วน ประกอบหนึ่งของธรรมชาติ จึงไม่มีสิทธิใดเลยที่จะยกตนเหนือเพ่ือนร่วมโลก
แม้แต่หญ้าหรือมดตัวจ้อย เราควร ดำรงอยู่ด้วยการดำรงตนให้เสมอภาค เห็นอกเห็นใจและเคารพ
สิทธิในการดำรงอยู่ของเพ่ือนร่วมโลก ถ้าเรายัง ไม่หยุดบริโภคแบบเกินพอดี เรากำลังทำให้โลกเป็น
ทะเลทรายมากขึ้น แต่โลกที่สวยงามที่ทุกคนใฝ่ฝันคือการสร้าง ทะเลทรายให้กลายเป็นทะเล



56  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
พฤกษชาติสีเขียวมิใช่หรือ ดังนั้นเราควรถนอมรักษาไว้ตั้งแต่เดี๋ยวนี้โดยใช้วะบิ-ซะบิ เข้ามาประยุกต์ใช้
ในชีวิตประจำวันของเราให้มากที่สุดเพ่ือความยั่งยืนของโลกเรา 
 การแตกหัก..เม่ือมันเกิดขึ้นแล้ว เราจะซ่อมชีวิตอย่างไร? 
 ถ้าเป็นสิ่งของ, มนุษย์เราก็มักหาเครื่องมือและผู้เชี่ยวชาญมาซ่อม เมื่อซ่อมได้สวยงามนำ
กลับมาใช้ใหม่ ได้ด้วยวัสดุบางประเภท คนญี่ปุ่นเรียกความงามของการซ่อมนี้ว่าเป็นความงามแบบ 
คินสึงิ แต่เมื่อเป็นชีวิต, เรา ก็ต้องหาวิธีซ่อมชีวิตด้วยตนเอง เมื่อความผันผวนไม่แน่นอนของชีวิตเป็น
กฎธรรมดาของความไม่เที่ยงแท้ ไม่แน่ นอน วกเวียน ผันผวน ชีวิตเป็นสิ่งที่เรากำหนดว่าให้เดินแบบ
นั้นแบบนี้อย่างแน่นอนไม่ได้ ดังความลึกของ ท้องทะเล มหาสมุทร บทจะพบกับมรสุมทุกสิ่งก็ดู
เหมือนจะเป็นใจไปเสียทุกอย่าง หลายต่อหลายครั้งที่เราต้องทรุด เซ แต่บาง บทที่พบกับอากาศดี
ท้องฟ้าเป็นใจ ทุกสิ่งทุกอย่างก็ดูดีเอ้ืออำนวยเข้าทางไปหมด นี่เป็นความจริงของชีวิต กับบท เรียน
แห่งความไม่แน่นอนของชีวิตเราจึงต้องตั้งมั่นอยู่กับความไม่ประมาท สิ่งนี้จะสอนให้เราตื่นตัวและรู้ทัน
มายา ชีวิต ผู้ที่เข้าถึงความเป็นจริงข้อนี้ย่อมรู้จักผ่อนคลายและปล่อยวาง เมื่อชีวิตประสบผลสำเร็จก็
ไม่หลงระเริง เมื่อภัย พิบัติเล่นงานก็ไม่เสียใจมากจนเกินไปและแก้แค้นโชคชะตาชีวิตเราเปรียบได้กับ
การเดินเรือกลางมหาสมุทร เราไม่รู้ว่าจะแล่นไปพบกับอะไร ในวันใด หรือเวลาใด เรา จะพบเกาะ
สวรรค์มีสิ่งต่างๆ อุดมสมบูรณ์ ทำให้เรามีแต่ความสุข, พบเกาะเล็กๆ กลางทะเล ที่ไม่มีอะไรอยู่เลยแม้ 
กระทั่งสิ่งมีชีวิตหรือน้ำจืด, พบคลื่นลมธรรมดา หรืออาจจะเป็นมรสุมกลางทะเลดังเช่นความทุกข์ใน
ชีวิตมนุษย์เรา ที่โดนโหมซัดเข้ามา สิ่งต่างๆ เหล่านี้เป็นความจริงและแก่นแท้ของชีวิตที่ต้องประสบ  
เราจึงต้องเรียนรู้และยอมรับ ในความเป็นจริงข้อนี้ด้วยใจที่เป็นกลาง ไม่หลงยึดติด การที่เราจะเรียนรู้
เพ่ือยอมรับนั้นเราต้องฝึกฝน ให้เกิดความ ชำนาญ  ความเชี่ยวชาญนั้นไม่ได้เกิดเพียงแค่การอ่านจาก
ทฤษฎีหรือตำรา แต่ต้องการการฝึกฝนอบรมทางจิตเพ่ือ ศึกษาค้นคว้า บันทึกรวบรวมประสบการณ์
ตรงด้วยตัวเองจนทะลุแจ่มแจ้งทางปัญญาด้วยการกระทำ ตัวอย่าง การฝึกเช่นเราสามารถฝึกเริ่มต้น
อย่างง่ายจากการฝึกหายใจ รู้ตัวทั่วพร้อมว่าขณะนี้หายใจเข้าอยู่หรือหายใจออก อยู่ ให้เรารู้ตัวว่าเรา
กำลังทำอะไร เป็นการฝึกลมหายใจกับสติ นอกจากนั้นเมื่อเรารู้ตัวเราก็สามารถฝึกเข้าใจ อารมณ์
ต่างๆ ในชีวิตประจำวันของเราเองอย่างง่ายๆ ก่อนในอารมณ์หยาบๆ ทำความเข้าใจบอดี้หรือความ 
รู้สึกต่างๆ ในปัจจุบัน ตอบให้ได้ว่าตอนนี้เรารู้สึกอะไร และอย่างไร เช่นตอนนี้เรากำลังรู้สึกรัก รู้สึกมี
ความสุข รู้สึกโกธร รู้สึกหิว รู้สึกกระหาย เมื่อเราสามารถตอบตนเองได้แล้วว่าเรารู้สึกอะไรหรือ
ต้องการอะไร แล้วถามคำถามที่ลึกลง ไปอีกต่อไป ตอบไปเรื่อยๆ ถามตอบจนหมดคำถาม เกิดแล้วแก้
ใขได้ไหม สิ่งที่แก้ใขด้วยตนเองได้ จงรีบทำ สิ่งใด แก้ใขไม่ได้ให้รีบปล่อย พยายามปรับใจให้เข้าสู่ภาวะ
ปกติโดยเร็ว ทำบ่อยๆ เพ่ือฝึกการรู้ตัว และควบคุมอารมณ์ เราต้องพยายามใช้สติเพ่ือจับให้รู้เท่าทัน
อารมณ์ของเราว่ามันคืออะไรในขณะนี้ ตัวอย่างเช่น ถามตนเองว่ารู้สึก อย่างไร ทำไมเราถึงเป็นแบบนี้ 
คำตอบคือ อ่อ ตอนนี้เรากำลังโกธรอยู่นะ เมื่อเรารู้ว่าเราโกธร ก็ถามคำถามว่า โกธรจากอะไร ทำไม



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
จึงโกธร เพราะอะไร คำตอบคือ โกธรเพราะแมวมาปัสสาวะบนรองเท้าหนังคู่ใหม่ของเราถามต่อว่า
สามารถแก้ใขอะไรได้ไหม ตอบว่าก็มีทางเลือกอยู่ดังนี้ หนึ่ง. เอารองเท้าไปซักล้างได้ไหม , สอง. แจ้ง
เจ้า ของแมวให้ดูแลพาแมวไปเข้าห้องน้ำได้ไหมในอนาคต , สี่. กักบริเวณแมวได้ไหม หรือ ห้า. ขอ
เรียกร้องการชดใช้ รองเท้าคู่ใหม่จากเจ้าของได้ไหม และอ่ืนๆ ตามแต่สถานการณ์ตอนนั้นจะอำนวย 
เพียงแค่ต้องหายใจเข้าลึกออก ยาวดังที่ฝึกดูลมหายใจ ตั้งสติ แล้วเขียนมันออกมา มองกลับอีกมุมถ้า
คุณเป็นคนที่ทำให้เหตุการณ์นี้เกิดขึ้น คุณจะ ปฏิบัติหรือทำตัวอย่างไรกับอีกฝ่าย เช่นถ้าเราเป็น
เจ้าของแมวเราจะทำอย่างไร ตอบคำถามต่างๆ เพ่ือให้รู้ต้นตอ และจัดการกับมันอย่างถูกจุดอย่าง
สมดุลเราเป็นนักเรียนของชีวิตตัวเองตลอดชีวิต เมื่อเรียนรู้การเท่าทันอารมณ์ ได้เก่งแล้ว เราก็ฝึก
เรียนรู้เรื่องอ่ืนๆ ควบคู่ไปด้วยเรื่อยๆ ตลอดชีวิต เช่น การตัดสินใจ เราพยายามฝึกเรียนรู้และ ฝึกฝน
ทักษะชีวิตหลายๆ ด้านพร้อมกันเพ่ือปรับปรุงพัฒนาตนเองให้พร้อม เมื่อเกิดทุกข์ขึ้นเราจะก้าวข้าม
ผ่าน มรสุมความทุกข์ไปได้อย่างไม่ยากเย็นเกินไปนัก การตัดสินใจทำให้เราผ่านความทุกข์อย่างไร? 
ฟังดูเหมือนจะไม่ เกี่ยวข้องกัน ถ้าเรามองย้อนกลับมาดู เมื่อเราเริ่มทุกข์บางครั้ งมันก็มาจากการ
ตัดสินใจของเราเองมิใช่หรือ เราตัด สินใจที่จะเลือก เลือกอะไรบางสิ่งที่นำพาเราก้าวเข้าไปพบกับ
ความทุกข์  

ฉะนั้ น  เมื่ อเราเรียนรู้ที่ จะใช้การตัดสิน ใจ ให้ ถูกต้อง เช่น การใช้  SWOT Analysis 
(Strenght, Weakness, Opportunity, Threat) มาช่วย เขียน ออกมาว่าอะไรคือ จุดแข็ง จุดอ่อน 
โอกาส หรือ อะไรที่จะมีโอกาสคุกคามเราจากปัจจัยภายนอก เมื่อเราหัด วิเคราะห์วินิจฉัยให้ดีแล้ว จะ
ทำให้ลดความผิดพลาดการตัดสินใจลง โอกาสเลือกผิดทางจะน้อยลง เมื่อเราเลือกถูก ทำให้เราก้าว
เข้าไปอยู่ในโซนความทุกข์ได้น้อยลง หรือถึงแม้ว่าเราจะเลือกผิด เราก็จะได้เรียนรู้ความผิดพลาดของ 
เราเพ่ือปล่อยวาง และให้กลับไปดูการวิเคราะห์การตัดสินใจของเราก่อนตัดสินใจว่าสิ่ งเหล่านี้มันอยู่
ในสโคปที่เรา เคยคิดวิเคราะห์ไหม ถ้าไม่ใช่จะทำให้เราเกิดการเรียนรู้และพัฒนาในการตัดสินใจครั้ง
ต่อไป เมื่อเราตัดสินใจผิด พลาด เราก็ใช้ตนเองในการมองดูตนเองแบบกล้องวีดีโอ คือให้มองดูแบบไม่
เข้าข้างตนเอง มองตนเองอยู่ข้างบน อยู่ เหนือปัญหา เพราะเมื่อเรามองจากที่สูง มองจาก 
Birdeyeview จะทำให้เราเห็นมุมมองได้กว้างขึ้น ดังเมื่อเราอยู่ บนพ้ืนราบเราก็มองเห็นสิ่งต่างตาม
ตรอกซอยที่เราเห็นได้ มองเห็นความสับสนวุ่นวายเป็นจุดๆ ที่เราสามารถเห็นได้ ในระยะที่ตาเรา
สามารถเห็นได้ แต่เราไม่เห็น ว่าเมืองใหญ่ที่เรา อยู่มีตึก สวยงามระฟ้าอยู่มากมาย เมื่อเราขึ้ นไปมอง 
ในที่สูง เราขึ้นไปมองบนชั้นที่ 90 ของอาคาร เราก็จะเห็น มุมมองอีกแบบหนึ่งที่ตอนเราเห็นบนพ้ืน
ราบไม่เห็น เมื่อ เราขึ้นไปมองบนเฮลิคอปเตอร์ เราก็จะได้มุมมองของเมืองที่แตกต่างไปจากบนยอด
ตึกอีก เรามองเห็นเมืองได้ไกล ขึ้นหรือถ้า เมืองไม่ใหญ่ มากเราสามารถมองเห็นเมืองได้ทั้งเมืองบนนี้  
เราจึงควรนำวิธีการมองตนเองด้วยวิธีแบบ กล้องวีดีโอนี้มาใช้เพ่ือใช้การถามตอบให้รู้ว่าเรารู้สึก
อย่างไรจริงๆ ในตอนนี้ เรากำลังรู้สึกอย่างไรก็เข้าไปแก้ที่จุด ต้นตอ แก้ใขแล้ว ก็ยังต้องถามตนเองต่อ



58  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ว่า เราโกธรอยู่ไหม ถ้าใช่ เราจะหาวิธีเยียวยาอย่างไรต่อไป จะตัดสินใจ ไปทำสิ่งอ่ืนเพ่ือลดการเพ่งเล็ง 
(Attention) ในอารมณ์นั้นได้อย่างไร ตามแต่วิธีการที่เราจะเลือก เช่นอาจจะไปออก กำลังกาย ดู
ภาพยนตร์ ฟังเพลง ไปทานอาหารอร่อยกับเพ่ือนหรือครอบครัว ไปสอนหนังสือให้เด็กด้อยโอกาสไหม 
ไปช่วยก่อสร้างโรงเรียนไหม ก็แล้วแต่ว่าเราจะตัดสินใจเผาเวลาโกธรหรือเสียใจของเราไปในทิศทางใด 
เรามักพูดว่า “เวลาจะเยียวยาทุกสิ่ง” เวลาไม่ได้เยียวยาทุกสิ่ง ถ้าปัญหาหรือปมนั้นไม่ได้ถูกแก้ใขให้
ลุล่วง เราแค่ปล่อยมันไว้ อย่างนั้นโดยไม่สนใจใยดีต่อปัญหา เวลาไม่ได้เยียวยาเพราะคุณวางมันไว้ตรง
นั้นเฉยๆ เมื่อคุณกลับไปหามัน ปัญหา มันก็เดินต่อ มันไม่ได้ถูกเยียวยาแต่อย่างใด เมื่อเราแก้ใขจน
บรรลุไม่ว่าผลจะออกมาดีหรือร้าย เรารับผิดชอบกับ ผลของมัน เราจะสำเร็จกับสิ่งที่เราต้องเรียนรู้ไป
เป็นข้อๆ ไปยากง่ายสลับกัน เหมือนเราเรียนรู้และสอบวัดผล อนุบาลหนึ่ง เมื่อผ่านอนุบาลหนึ่ง เราก็
เริ่มต้นเรียน ทำความเข้าใจบทเรียนที่ยากขึ้นบนอนุบาลสอง สาม ต่อๆ ไป ไม่มีจบไม่มีสิ้นสุดตลอด
ชีวิต บทเรียนต่างๆ ทำให้เราแข็งแรงขึ้น รู้วิธีแก้ใขเมื่อเราเผชิญกับเรื่องต่างๆ อย่างกล้า หาญ และ
การนำบทเรียนเก่ามาทบทวน เพ่ือที่จะทำความเข้าใจที่ตนเองก่อน เมื่อตนดีแล้ว แข็งแรงแล้ว เราก็
แก้ ปัญหาเรื่องต่อๆ ไปในชีวิตที่ เข้ามาได้ง่ายขึ้น ด้วยการเรียนรู้กับสิ่งที่เกิดขึ้นอย่างเข้าใจ เราก็จะ
ได้รับการรักษาและ เยียวยาจากการผ่านกาลเวลา แต่เวลาไม่ได้เป็นผู้รักษาเรา ตัวเราเองต่างหากเป็น
ผู้รักษาใจตนเอง เราไม่มีวัน ทราบว่าเรือที่แล่นอยู่กลางมหาสมุทรนี้จะแล่นไปเทียบเกาะที่ใด แบบ
ไหน จะล่มเหมือนเรือไททานิกใหญ่โตที่งด งามทันสมัยหรือเปล่า  ก็เหมือนกับชีวิตเรา อะไรก็ตามที่
เกิดขึ้นกับชีวิตเราในวันนี้ เราอาจยังไม่รู้หรอกว่ามันเกิด ขึ้นด้วยเหตุผลอะไร แต่วันหนึ่งชีวิตจะมีคำ
เฉลยให้แก่เราเสมอว่า สิ่งที่เกิดขึ้นแล้วต้องการบอกอะไรกับเรา หากเรา เรียนรู้และมองเห็นทุกอย่าง
ในชีวิตเป็นบทเรียน จะดีหรือร้ายที่เกิดขึ้นก็จะทำให้เราเป็นคนที่เติบโต  ชีวิตมนุษย์มี แต่ความไม่
แน่นอน  

ฉะนั้นการรักษาใจตนเองโดยน้อมนำวะบิ-ซะบิ มาใช้จะทำให้เรามีความสุขกับสิ่งรอบตัวที่ 
เรามี ทุกข์น้อยลงเมื่อเราเห็นของทุกอย่างในโลกล้ วนไม่เที่ยง ทุกสิ่งเป็นเช่นนั้นเอง เกิดดับ
เปลี่ยนแปลง ดั่งเซรามิก ที่สวยงามผ่านมาจากดินสีดำ ดินที่ผ่านการหมักหมมของฮิวมัสผ่านกาลเวลา 
ต่อมาได้รับการปั้น ขัดเกลาจากผู้ ชำนาญการ จนได้รูป ผ่านความร้อนสูง เมื่อถูกเผา แล้วมันก็ค่อย ๆ 
เปลี่ยนสีไปเรื่อย ๆ จากดินดำจนเป็นภาชนะ สีขาวที่งดงาม  ชีวิตของเราก็ไม่ต่างกัน ดังนั้น โปรดฟัง
เสียงชีวิตตัวเองตลอดเวลามากที่สุดเท่าที่จะทำได้ 
 

แก่นแท้ของวะบิ-ซะบิกับเต๋าและเซน 
 วะบิ-ซะบิ กับ เต๋า และ เซน มีความคล้ายคลึงกันอย่างไร การที่จะทำให้เห็นภาพง่ายๆ คือ 
ท่านปรมาจารย์ เซ็น ชื่อ Zen No Rikyu สั่งให้เด็กรับใช้กวาดสวน เพราะบ่ายวันนี้จะมีผู้ใหญ่มาดื่ม
น้ำชาจึงสั่งให้เด็กวัดทำความสะ อาดให้เรียบร้อย ท่านเดินมาเห็น เด็กกวาดลานวัดอย่างสะอาดเกลี้ยง



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
เกลา ท่านจึงเขย่าต้นซากุระให้ใบตกลงมา บนพ้ืนแบบกระจายๆ นิดหน่อย เด็กก็งงว่าท่านสั่งให้ทำ
ความสะอาดใบไม้บนพ้ืนให้เกลี้ยงแต่พอทำเกลี้ยงดีแล้ว ทำไมท่านกลับเขย่าให้ใบไม้ร่วงกลับมาอีก 
ท่านจึงสอนเณรว่านี่คือความงามแบบ วะบิ-ซะบิและเซน นั่นคือยอมรับ ความสวยงามแบบไม่ต้อง
สมบูรณ์แบบ ความสมบูรณ์มีอยู่ในแบบที่ธรรมชาติสร้างขึ้น ความเข้าใจในธรรมชาติที่ ดำรงอยู่อย่าง
หลากหลาย ทุกสิ่งมีความงามในแบบของมัน คือหนทางแห่งการประจักษ์เนื้อแท้ของทั้ง  วะบิ-ซะบิ  
และ เซน 
 ตัวอย่างถัดไป อาจารย์ Murata Zuko ท่านคิดพิธีชงชาแบบใหม่ จากในสมัยแรกๆ ที่ชาเข้า
มาในญี่ปุ่นจากจีนนั้น เป็นพิธีของชนชั้นสูงเท่านั้น มีพิธีรีตองแยะ  พิธีนี้เกิดหลังจากการติดต่อค้าขาย
กันระหว่างจีนกับญี่ปุ่น ผู้คนญี่ปุ่น ที่มีฐานะดี หรือเจ้านายผู้ใหญ่ชนชั้นสูงของสังคมเมื่อไปค้าขายก็จะ
ซื้อเครื่องเซรามิกท่ีดีที่สุดมาจากประเทศจีนติด กลับมาด้วย ในพิธีชงชาทุกครอบครัวจะนำเซรามิกที่ดี
ที่สุด แพงที่สุด แต่งตัวงดงามด้วยแพรพรรณราคาแพงที่สุด มาอวดกันในพิธีชงชาในสถานที่เฉพาะที่
สร้างขึ้น เช่น ปราสาทหรือพระราชวัง เป็นต้น เมื่อทุกสิ่งเป็นเช่นนั้นฉะนั้น ชาวบ้านธรรมดาจึงไม่มี
โอกาสได้เข้าพิธีเหล่านี้ เมื่อท่านเห็นดังนั้น ท่านจึงเริ่มปรับพิธีชงชาจากการ ใช้สิ่งของ ที่ประณีตราคา
แพงเปลี่ยนไปเป็นถ้วยชาธรรมดา สิ่งของธรรมดา นั่งในสวนธรรมดาแทนที่จะเป็น ปราสาทพระราช 
วัง ซึ่งทำให้คนธรรมดาเข้าถึงได้ แบบนี้คือการเข้าถึงได้ของวัฒนธรรมในแบบ “ความธรรมดา” ซึ่งเรา
เรียกมันว่า วะบิ-ซะบิ (เลนาร์ด โคเรน, 2562) 
 อีกตัวอย่าง มีท่านอาจารย์เซนท่านหนึ่งใช้เวลา 9 ปีในถ้ำ โดยปราศจากกิจกรรมที่ยุ่งเหยิง
วุ่นวาย การหา ทรัพย์สินเงินทอง การขยายตัว การพัฒนา เพ่ือปลูกพืชเศรษฐกิจส่งไปขาย แต่ท่านอยู่
กับที่นาผืนเล็กๆ เป็นเจ้าของ อิสระภาพและเวลาอันเหลือเฟือในทุกวัน นั่นเป็นอิสรภาพทางชีวิตที่
เป็นหนทางเดิมแท้ของมนุษย์ เพราะมนุษย์มิ ได้ มีชีวิตอยู่เพียงเพราะเพ่ิงพิงอาหารเท่านั้น แต่มนุษย์
ยังต้องการอิสระภาพ, เวลา, และคุณค่าทางจิตใจ เพ่ือพัก ผ่อน หาความสุขต่างๆ จากการดำรงอยู่
แบบง่ายๆ ให้กับชีวิตด้วย การมีชีวิตอยู่กับปัจจุบันขณะที่กลมกลืนกับ ธรรมชาติเป็นพ้ืนฐานที่แท้จริง
ของชีวิตมนุษย์ตามแบบของเซนและเต๋า ธรรมชาติเป็นสิ่งที่สมบูรณ์และลึกลับ วิทยาศาสตร์เป็น
ความรู้เพียงน้อยนิดและเศษเสี้ยวของธรรมชาติทั้งหมด โลกมันก็เป็นอยู่โดยความเป็นเช่นนั้นเอง การ
ที่มนุษยชาติจะสร้างสรรค์สิ่งต่างๆ ออกมาให้ดีเลิศกว่าธรรมชาตินั้นเป็นเพียงมายาภาพ การที่มนุษย์
เราดิ้น รนต่างๆ นานาเพียงเพ่ือจะเรียนรู้สิ่งที่เป็นความลึกลับอันไม่อาจเข้าใจได้ของธรรมชาติ มนุษย์
เรานั้นเล็กมาก เล็ก เกินไปสำหรับธรรมชาติ แต่มนุษย์มักทำตัวยิ่งใหญ่โอหังเหนือธรรมชาติ พยายาม
ควบคุมและบังคับธรรมชาตินั่น มิใช่สิ่งที่ควร หากแต่ว่ามนุษย์จะละทิ้งเจตนารมณ์ของการเกิดมาเพ่ือ
มีชีวิตตามธรรมชาติ เพราะธรรมชาติให้ชีวิต ดังนั้นก็ไม่มีประโยชน์อะไรที่จะเกรงกลัวการให้ธรรมชาติ
นำทางแทน (มาซาโนบุ ฟูกูโอกะ, 2534) เหล่านี้จะเป็นตัวอย่างที่ ทำให้ผู้อ่านเห็นภาพตามอีกส่วนว่า
อะไรคือ วะบิ-ซะบิ และเซน 



60  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
 ในวะบิ-ซะบิยังเชื่อแบบเต๋าและเซนที่ว่าหลักการไม่กระทำ คือการกระทำอย่างหนึ่ง สรรพสิ่ง
ไม่ยั่งยืนถาวร สรรพสิ่งบุบสลายไม่สมบูรณ์แบบ ไม่มีสิ่งใดเกิดมาสมบูรณ์แบบ ฉะนั้นการปล่อยให้
ธรรมชาติสร้างสรรค์เป็นสิ่งดีงาม แต่ไม่ใช่การปล่อยปะละเลยให้ชำรุดทรุดโทรมนั้ นเป็นอีกเรื่องหนึ่ง 
เราปล่อยให้ธรรมชาติจัดสรรสิ่งต่างๆ ไปตาม กาลเวลา สิ่งใดเกิดแล้วย่อมดีเสมอ สิ่งต่างๆ ล้วนเกิดมา
เพ่ือจุดประสงค์ของตัวมันเอง มักจะเพ่ือให้เป็นการเรียนรู้ ให้เกิดการพัฒนา มิใช่เพ่ือการทำลาย 
นอกจากเซนแล้วเต๋าก็ยังเชื่อแบบเดียวกันดังคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงบทหนึ่งว่า ไว้ดังนี้ 
 สัจธรรมแห่งธรรมชาติสรรพสิ่งในจักรวาล (เต๋า) 
 คือทุกสิ่งล้วนดำรงอยู่อย่างสงบนิ่งตามธรรมชาติ 
 ดังนั้น ต้องยึดมั่นในหลักการกระทำโดยไม่กระทำ 
 แต่มิใช่ว่ามิได้กระทำสิ่งใดก็ไม่ใช่เป็นเช่นนั้น 
 และแม้สงบนึ่งไม่กระทำสิ่งใดก็บังเกิดผลสำเร็จได้ 
 หากผู้ใดรักษาสัจธรรมแห่งธรรมชาติที่สงบนิ่งไว้ได้ 
 ทุกสิ่งก็จะแปรเปลี่ยนและพัฒนาตามกฏธรรมชาติ 
 ดังนั้น มาดแม้นว่าปรารถนาที่จะลงมือทำอะไร 
 ก็พึงกระทำอย่างเรียบง่ายไร้ตัณหาความทะยานอยาก 
 และพึงพยายามละทิ้งความทะยานอยาก  
 เมื่อใดจิตหมดสิ้นความทะยานอยาก  
 จิตว่างหรือจิตไร้ความคิดปรุงแต่งก็ปรากฏฉับพลัน 
 จิตผู้ใดหากดำรงอยู่ในความว่างและความสงบตามธรรมชาติ 
 จิตผู้นั้นย่อมบังเกิดปิติสุขเองตามวิถีแห่งธรรมชาติ คัมภีร์เต๋าเต๋อจิงบทที่ 37 (Philip J. 
Ivanhoe & Bryan W. Van Norden, 2001) 
 วะบิ-ซะบิ, เซน และเต๋า เชื่อในสิ่งเดียวกันว่าการไม่กระทำนั้นหมายถึงเราเลือกที่จะกระทำ
โดยปล่อยให้ ธรรมชาติสร้างเพ่ือความเป็นไปในความเรียบง่ายของชีวิตและเกิดประโยชน์ที่กลมกล่อม
ที่สุด เซนมักพูดว่า “ให้คิด โดยไม่มีคิด” คนเราห้ามความคิดไม่ได้แต่ที่พูดอย่างนั้นเซนพยายามบอก
ว่าถึงแม้มีการคิดก็ให้คิดโดยไม่ปรุงแต่ง วางใจให้เป็นปกติและให้อิสระจากมายาจิตที่เป็นปกติ ไม่มี
อะไรครอบงำ ถ้าจิตถูกครอบงำไม่ว่าดีหรือชั่ว นั่นเป็นจิต ไม่ปกติ ซึ่งเป็นจิตที่ไม่มีอิสระ (พระสุธีรัตน
บัณฑิต (สุทิตย์ อบอุ่น), 2564) การวางใจเป็นกลาง เชื่อใจในธรรมชาติ ปล่อยให้ธรรมชาติกระทำนำ
ทางจะไม่ต้องสูญเสียพลังงาน และทรัพยากร มากมายเพ่ือสร้างสรรสิ่งที่ตนต้องการจะปั้นแต่งให้เป็น
อย่างที่ใจต้องการ ปล่อยจิตให้เป็นอิสระไร้ ภาวะผูกพันต่อ สิ่งใดๆ ปล่อยความว่างเข้ามาแทนที่ การ
ไม่ตัดสินใจคือการตัดสินใจแล้วเลือกแล้ว (นิโรธ จิตวิสุทธิ์, 2564) เพราะถ้าเราไม่ตัดสินใจเลือก โลก
จะเป็นผู้กำหนดเส้น ทางเดินชีวิตให้กับ เราเอง เราไม่ทราบว่าอะไรคือดีที่สุดในอนาคตแต่เราต้อง



61 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
ตัดสินใจ การตัดสินใจบ่อยๆ ทำให้เราเก่งขึ้น บางครั้ง มนุษย์เราต้องตัดสินใจแทรกแซงบางสิ่ง เพ่ือ
ผลลัพธ์ที่เราต้องการ แต่วะบิ-ซะบิ เป็นการที่ตัดสิน ใจแบบไม่ต้อง ทำอะไร เพ่ือปล่อยให้ธรรมชาติ
ทำงานและมันจะออกมา ในแบบที่เราไม่ต้อง ประดิษฐ์ตกแต่ง ปล่อยให้ มันเป็นไปใน แบบของมัน
บ้างก็ไม่ได้เสียหายอะไร ปล่อยให้ธรรมชาติทำงาน เคารพซึ่งกันและกัน ก็เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนั้นจึงมี ตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท ดังนั้นทุกสิ่งในโลกล้วนโยงใย สอดประสานกันอยู่ทุกสรรพสิ่ง ไม่มีสิ่งมีชีวิตหรือ 
ไม่มีชีวิตใด ได้เปรียบหรือเสียเปรียบกัน ฉะนั้นอยู่โดย อิงอาศัยซึ่งกันและกันดั่งกัลยาณมิตรโดยไม่ก้าว
ก่าย ทำร้าย ซี่งกัน ไม่ว่าจะเป็นต้นหญ้า ยุงหรือมด มนุษย์ก็ไม่ ควรอ้างสิทธิเหนือเพ่ือนร่วมโลกที่จะ
ควบคุมทุกสรรพสิ่งในชีวิต ทุก สรรพสิ่งถือกำเนิดมาจากปฐมเหตุเดียวกัน ฉะนั้นเราจึงต้องเคารพสิทธิ
แห่งการดำรงอยู่อย่างเสมอภาคในฐานะ เพ่ือนร่วมโลก (พระมหาสมภาร พรหมทา, 2526) 
 ทำไมต้องใช้วะบิ-ซะบิกับการงาน? 
 ในการทำงานคนหลายคนมักจะเครียด เพราะรู้สึกว่างานของตนนั้นยังไม่สมบูรณ์แบบ มี
ความผิดพลาด ซ่อนอยู่ บางครั้งทำการแก้ใขหลายร้อยรอบจนวินาทีสุดท้ายที่จะถึงเวลาต้องส่งงาน  
จริงๆแล้วถ้าเป็นแบบวะบิ-ซะ บิ เรามักจะนึกถึงความ Imperfect. จากที่บทความด้านบนได้กล่าวถึง
ผู้ที่บรรลุสัจธรรมของความไม่เที่ยง มักรู้จัก ผ่อนคลายและปล่อยวาง ไม่ทุ่มเทกับชีวิตจนเกินพอดี 
ฉะนั้นก่อนจะลอนช์งานแต่ละชิ้น บางครั้งเราไม่จำเป็นต้อง รอให้งานเพอร์เฟกทุกชิ้นหรอกไหม 
เพราะความเพอร์เฟกซ์มันไม่มีอยู่จริง ความสมบูรณ์แบบมันอยู่ที่จุดไหน ไม่มีใครตอบได้ การที่มีความ
ผิดพลาดเล็กๆน้อยๆ ซ่อนอยู่โดยไม่ทำลายสาระสำคัญใหญ่ อาจทำให้งานเหล่านั้นมี เสน่ห์ความ
สวยงามในตัวของมัน มันช่วยทำให้เราไม่ใช้เวลากับงานเหล่านั้นมากจนเกินไปจนเกิดความวิตกกังวล 
เครียด ทำให้ร่างกายหลั่งคอลติซอล ซึ่งไม่เป็นผลดีต่อร่างกายมนุษย์ การนั่งแก้ใขงานย้ำๆ ซ้ำๆ วนไป
วนมา เป็น การสร้างความเครียด เพราะติดแต่จะหาข้อบกพร่อง จะเป็นการดีกว่าไหมที่เราทำแต่พอดี 
แล้วนำเวลาเหล่านั้น ไปมีความสุขกับชีวิต เช่น การได้ฟังเพลง เล่นดนตรี หรือ การมีปฏิสัมพันธ์กับ
ครอบครัวที่มากข้ึน ใช้เวลาไปหัวเราะ กับเพื่อน หรือครอบครัว จะดีกว่าไหม 
 ความงามในแบบวะบิ-ซะบิเป็นอย่างไร? 
 การเปลี่ยนแปลงในชีวิต จะมีความงามที่เป็นแก่นของเราอยู่ตลอดไม่ว่าเวลาจะผ่านไปมาก
หรือน้อยมันจะ มีความ Impermanent, Imperfect, และ Incomplete (เลนาร์ด โคเรน , 2562) 
ของเราในทุกขณะ ทุกช่วงชีวิตมีความสวยงาม ที่เปลี่ยนแปลงตามกาลเวลา การวาดหรือขีดเขียนของ
เราบนผนังบ้านตอนเด็กๆ แล้วรอยเหล่านี้ยังปรากฏให้เราเห็นตอนโตจนถึงทุกวันนี้ ถึงแม้ มันจะมีสี
จางๆ ที่ผ่านกาลเวลามาแล้ว แต่สิ่งนี้มีเรื่องราว รูปเหล่านั้นอาจจะเป็นเรื่องราวที่เราเคยจินตนาการ 
และ หัวเราะอย่างมีความสุขกับพ่อแม่เรา หรือแม้แต่โมเมนท์ที่เราโดนคุณแม่ดุว่าทำเลอะเทอะกำแพง 
ก็มีความทรง จำที่น่ารักในแบบของมัน, เรามองไปที่โต๊ะเขียนหนังสือที่เราใช้ตอนเด็ก อาจมีรอยบุบ 
รอยขีด เลอะสี รอยต่างๆ เหล่านี้มันทำให้โต๊ะดูไม่สมบูรณ์แบบเมื่อเรามองด้วยสายตา มันมีความ 



62  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
Imperfect แต่มันมีเรื่องราวและจิต วิญญาณของมัน ซึ่งเมื่อมันผ่านกาลเวลามาแล้ว มันมีคุณค่าทาง
จิตใจ หรือแม้แต่ตู้กับข้าวคุณย่าคุณยายที่เรามักไป เปิดหาอาหารเมื่อเราหิวตอนเด็ก ถึงแม้มันจะเป็น
ตู้ไม้เก่าๆ มีร่องรอยมากมาย แต่มันมีคุณค่าทางจิตใจให้เราคิดถึง วันเวลาเก่าๆ หรือแม้แต่คิดถึงคุณย่า
คุณยายเมื่อท่านจากพวกเราไปแล้ว  

นอกจากเราจะเห็นคุณค่ามันในการนำมาใช้ต่อแล้ว ยังเป็นการไม่ต้องเสียทรัพยากร พลังงาน
มากมายเพ่ือหาสิ่งใหม่มาทดแทนสิ่งเก่าที่ยังทรงคุณค่าเหล่านั้น เช่น เมื่อเราต้องหาตู้กับข้าวใบใหม่
ทดแทน เพียงเพราะเรารู้สึกว่ามันไม่เข้ากับบ้านโมเดิ์รนของเรา แต่กว่าจะได้ตู้ ใหม่มา ต้องผ่านการ
หลอมเหล็กไปทำขวาน หรือทำใบตัด ในอุตสาหกรรมการถลุงเหล็กใช้ทรัพยากรมหาศาล การผลิต
เชื้อเพลิงเพ่ือให้ได้ความร้อนสูงต้องใช้ไม้มากมายเพ่ือนำมาทำฟืนในสมัยก่อน ยุคปัจจุบันอาจ
เปลี่ยนเป็นขุด ถ่านหิน หรือใช้น้ำมันแทนเพ่ือใช้ในการถลุงเหล็ก และยังมีขั้นตอนอีกหลากหลายกว่า
จะมาเป็นใบมีดใช้ตัดไม้ การนำไม้มาทำด้าม หรือ ใช้สารพัดทรัพยากรในการสร้างรถเพ่ือตัดไม้ ไปตัด
ไม้ในป่าที่มนุษย์เราปลูก แทนที่ป่าจะช่วย ให้ออกซิเจนกับโลก หรืออาจไปตัดไม้ใหญ่เก่าๆ ที่มีคุณค่า
ในป่า เพ่ือนำเข้าโรงเลื่อย มีดีไซนด์เนอร์ออกแบบตู้ การ ออกแบบอาจมีแค่กระดาษกับดินสอ ซึ่งก็
ต้องมาจากการทำลายธรรมชาติอีกเช่นกัน หรือจะออกแบบบน คอมพิว เตอร์ สารพัดแร่ในดินที่
ประกอบขึ้นเป็นคอมพิวเตอร์หนึ่งเครื่อง สุดท้ายใช้เครื่องพิมพ์ พิมพ์ออกมาบนกระดาษ ส่งให้บริษัท
ทำตู้ ใช้กาว ใช้น็อตให้ตะปูใช้เหล็ก สารพัดอุปกรณ์ให้ออกมาเป็นตู้ตามแบบที่ต้องการ ตู้ถูกขนส่งไป 
วางขายที่ร้านค้า เพ่ือวางจำหน่าย เราไปเดินเลือกซื้อหา เผินๆ ดูเหมือนไม่มีอะไรแค่ชี้-ห่อ, ชี้-ห่อและ
จ่าย ชำระเงินค่าสินค้า ตู้ใหม่ก็มาวางอยู่ที่บ้านอย่างง่ายๆ ถ้าเราคิดตื้นๆ ท่อนเดียว ก็ไม่มีอะไร แค่ไม้
ไม่กี่ แผ่นประกอบกันแล้วก็ แค่ยกมาวาง แต่ก่อนที่จะมาเป็นตู้ ตู้นี้ได้ผ่านการผลาญทรัพยากรโลก
อย่างมากมาย รวม ถึงการเผาทรัพยากรน้ำมัน ของโลจิสติก ในทุกกระบวนการเปลี่ยนผ่าน ถ้าเราคิด
ว่าเราเพียง แต่ใช้เงินเพ่ือการแลกเปลี่ยน แล้วให้ร้านค้าขนส่ง เพื่อยกตู้กลับมาท่ีบ้านเรา เพียงเพราะตู้
เก่า ไม่เข้ากับความสวยงามและบ้านในพ้ืนที่ใหม่ นี่เพียงสิ่งของชิ้นเดียว ที่มองดูเหมือนง่ายๆ แต่ชีวิต 
เรายังมีสิ่งอ่ืนที่ต้องการและจำเป็นต้องใช้อีกมากมาย ไม่ว่าจะเป็นอาหารที่ เราบริโภค ทุกวัน 
เครื่องนุ่งห่มที่เราใส่ และสิ่งอ่ืนๆ อีกมากมายรอบตัวเรา สิ่งเหล่านี้ผ่านการผลาญทรัพยากรโลก
มากมายใน ทุกการผลิต โดยเฉพาะในรูปแบบอุตสาหกรรม  ถ้าเรานำวะบิ -ซะบิมาใช้ เราก็แค่
ซ่อมแซมล้างปัดฝุ่น แล้วก็ยกตู้เก่า มาใช้ ถ้ามันไม่เข้ากับพ้ืนที่ เราจะปรับปรุงให้ดีขึ้นได้ด้วยวิธีใด  
ด้วยวิธีการขัดหน้าออกแล้วทำสีใหม่ได้ไหม หรือ จะเป็นการทาสีทับไปเลย หรืออะไรก็ตาม ทำให้การ
สิ้นเปลืองทรัพยากรต่างๆ ของโลกลดน้อยลง รบกวนโลกน้อย ลง ช่วยกันลดความฟุ่มเฟือยคนละนิด 
โลกเราจะดีขึ้น เพราะสิ่งของต่างๆ เหล่านี้ไม่ได้เป็นแก่นสารของชีวิตมนุษย์ เราเลย แต่มนุษย์มักยึด
ติดกับมัน  ชีวิตและจิตวิญญาณที่ดีมีความสุขต่างหากเป็นสิ่งที่เราควรใฝ่หา ฝึกฝน ลงแรง ไขว่คว้ามัน
มา เมื่อเราเข้าใจและยอมรับความธรรมดาของธรรมชาติว่าสิ่งต่างๆ ล้วน Impermanance, 



63 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
Incomplete และ Imperfect ได้ เราจะยอมรับสิ่งต่างๆ ในแบบที่เป็นและใช้สิ่งของเหล่านั้น ต่อไป
ให้คุ้มค่าใน แบบวะบิ-ซะบิ 
 ขั้วตรงข้ามของวะบิ-ซะบิ? 
 เมื่อเรากล่าวถึงวะบิ-ซะบิเรามองถึงความหลงไหลธรรมชาติไร้กาลเวลา ความเรียบง่าย มี
ความเป็นปัจเจก มีชิ้นเดียวไม่ซ้ำแบบใคร มุ่งเน้นปัจจุบัน ผู้คนปรับตัวเข้าหาธรรมชาติและใช้วัสดุที่
เป็นธรรมชาติ เป็นมิตรกับสิ่งแวด ล้อม สะดวกใจกับความคลุมเคลือ สีทึมๆหม่นๆ วัสดุหยาบๆ ไร้
รูปทรง ยอมรับกับความบุบสลาย และความเสื่อม สภาพ แต่เมื่อเรามองถึงความขัดแย้งกับแนวคิด 
หรือขั้วตรงข้ามของวะบิ-ซะบิเรามักจะมองไปที่โมเดิร์นนิซึม หรือ พวกแมททีเรียลริซึม กลุ่มคนเหล่านี้
มักมองหาการแสดงออกในที่สาธารณะ โฉ่งฉ่าง ชอบความเป็นเหตุเป็นผล มี ความอึดอัดกับความ
คลุมเครือ  มองหาคำตอบที่เป็นต้นแบบของสิ่งสากล ชอบการผลิตปริมาณมาก ตามแบบ มุ่ง  เน้น
อนาคต และเชื่อในการควบคุมธรรมชาติ หลงไหลในวิทยาการ ผู้คนปรับตัวเข้าหาเครื่องจักร 
องค์ประกอบ ของรูปทรงมักเป็นทรงเรขาคณิตหรือคิวบิกซึม วัสดุที่สมบูรณ์แบบคืออุดมคติ ไร้รอยต่อ 
เกลี้ยงเกลา (เลนาร์ด โคเรน, 2562) 
 การเดินทางของวะบิ-ซะบิมาสู่ยุคโมเดิร์นนิซึมนี้มีข้อดีและข้อเสียในตัวมันเองต่างกัน ข้อดี
ของวะบิ-ซะบิ เราก็ได้กล่าวข้างต้นมาพอสมควรเกี่ยวกับความเป็นธรรมชาติ ประหยัด รักษ์โลกและ
สิ่งแวดล้อม แต่ก็มีข้อด้อยใน เรื่องการปรับตัว เพราะในโลกของสังคมในยุคปัจจุบันนี้เป็นสิ่งที่
หลีกเลี่ยงไม่ได้ที่มนุษย์เราจะเข้าไปยุ่งกับเทคโนโลยี การที่เราปฏิเสธการเข้าถึงเทคโนโลยีหมายถึงเรา
กำลังล้าหลังและไม่สอดคล้องกับชีวิตประจำวันยุคใหม่ เราอาจ ปฏิเสธไม่ ได้ทีจะต้องใช้เทคโนโลยี
ใหม่ๆที่มี และเมื่อมีเทคโนโลยีแล้วเราควรใช้สิ่งที่มีให้เกิดประโยชน์และคุ้มค่า แต่ทั้งวะบิ-ซะบิและ
โมเดิร์นนิซึมมีความเหมือนกันคือมุ่งเน้นนำเสนอความงามแบบนามธรรม จับต้องได้ เพียงแต่ คนละ
รูปแบบและวาระ หลังการปฏิวัติอุตสาหกรรมมนุษย์เรามีความเป็นโมเดิร์นนิซึมมากขึ้น ชอบความ
เป็น เรขาคณิตหรือคิวบิกริซึมซึ่งก็มีประโยชน์และข้อดีในด้านการเคลื่อนย้ายสะดวกและขนถ่ายได้
ครั้งละจำนวนมาก ทำให้การขนส่งมีราคาถูกลง หรือการผลิตจำนวนมากแบบเป็นโมลปั้ม ถึงแม้มันจะ
เป็นของโหล แต่มันสามารถผลิต สินค้าในปริมาณมากในราคาถูกแต่ยังคงตอบสนองฟังก์ชั่นการใช้งาน
ได้เป็นอย่างดี หลังจากนี้ก็อยู่ที่เราจะเลือกว่า สิ่งใดควรเป็นโมเดริ์นนิซึมสิ่งใดเรายังคงความเป็นวะบิ -
ซะบิไว้เพ่ือให้เราได้อนุรักษณ์ รักษาสิ่งแวดล้อมให้ลูกหลาน เราในภายภาคหน้าได้อย่างเต็มภาคภูมิ
ขึ้นอยู่กับความสุขที่เราพบได้จากสิ่งต่างๆ รอบตัว 
 

บทสรุป 
 การนำปรัชญาวะบิ-ซะบิมาผนวกใช้ในชีวิตประจำวันของเรา เมื่อเราลองนำแนวคิดวะบิ-ซะบิ
มาใช้ มันจะเป็นเหมือนการชมพรีวิวของภาพยนตร์ที่รวบรวมไคล์แมกซ์ของเรื่อง การชมพรีวิวทำให้



64  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
เราทราบประเด็นสำคัญ และเข้าใจเรื่องราวแบบจับประเด็นสำคัญ ซึ่งก็คล้ายกับไคล์แมกซ์ชีวิต ลึกๆ 
ของเราที่มีต่อสรรพสิ่งรอบตัวอันจะ เป็นจุดเริ่มต้นในการตั้งคำถามต่อๆไปในเรื่องอ่ืน ว่าทำไม และ
อย่างไรในลำดับต่อไป เพ่ือให้เข้าใจในคุณค่าของ การมีชีวิตอยู่  วะบิ-ซะบิเป็นรากฐานของการมอง
ด้านความไม่สมบูรณ์แบบ เรียบง่าย และอ่อนไม่แข็งกระด้าง วาบิ-ซาบิสอนให้เราเรียนรู้การมองวัตถุ
ให้น้อยลง-มองจิตใจให้มากขึ้น เร่งรีบน้อยลง-ผ่อนคลายมากขึ้น โกลาหลน้อย ลง-สงบเย็นมากขึ้น
บริโภคน้อยลง-สร้างสรรค์ผลงานมากขึ้น  ซับซ้อนน้อยลง-กระจ่างชัดมากขึ้น ตัดสินน้อยลง-ให้อภัย
มากข้ึน อวดโอ่น้อยลง-จริงแท้มากข้ึน ขัดขืนน้อยลง-ยืดหยุ่นมากขึ้น ควบคุมน้อยลง-โอนอ่อนมากขึ้น
ใช้ สมองน้อยลง-ใช้หัวใจมากขึ้น วะบิ-ซะบิช่วยให้เราปล่อยวางจากความคิดที่ควรจะเป็น วะบิ-ซะบิ 
เป็นภูมิปัญญาอัน ล้ำค่า ช่วยให้รู้คุณค่าของความงามในตัวเองของสรรพสิ่ง ในความไม่สมบูรณ์แบบใน
โลกใบนี้ มีความงามและความสมบูรณ์ในตัวของทุกสิ่งเองซ่อนอยู่ เพียงแต่อยู่ที่การปรับมุมมอง ความ
ไม่สมบูรณ์ของสรรพสิ่งที่ปรากฏคือความสมบูรณ์ของความเป็นเช่นนั้นอันมีความงามโดยตัวของสิ่งที่
เป็น หรือ มีนั้นเอง การน้อมนำวาบิ-ซาบิมาใช้ทำให้เห็นความสอดคล้องกันระหว่างความงามและ
ความไม่สมบูรณ์แบบ ช่วยให้เราสงบ เข้มแข็งอดทนเพ่ือให้เราเผชิญหน้ากับความเจ็บป่วยของยุคสมัย
ทำให้เราเป็นตัวของตัวเอง ทำให้ เราสามารถค้นพบว่า เราสามารถพบความงามในที่ที่ไม่ควรจะมี 
และทำให้ชีวิตทุกวันเป็นประตู สู่ความเบิกบาน 
 

เอกสารอ้างอิง 
เบท เคมป์ตัน. (2563). Wabi Sabi: วะบิ ซะบิ แด่ความไม่สมบูรณ์แบบของชีวิต. วุฒิชัย กฤษณะ

ประกรกิจ ผู้แปล. กรุงเทพฯ: Amarinbook. 
มาซาโนบุ ฟูกูโอกะ. (2534). ใส้เดือนรำพึง: ชายเฒ่าผู้หว่านเมล็ดพันธุ์ในทะเลทราย. นพรัตน์ วโนท

ยาพิทักษ์ ผู้แปล. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระสุธีรัตนบัณฑิต (สุทิตย์ อบอุ่น). (2564). เส้นทางสู่เซน The road to Zen. นนทบุรี: นิติธรรม

การพิมพ์. 
พระมหาสมภาร พรหมทา. (2526). กระแสธารแห่งความเงียบ Zen Art for Medi-tation. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จตุจักร. 
นิโรธ จิตวิสุทธิ์. (2564). วิธีแห่งเต๋า: กระทำโดยไม่กระทำ. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: ก้าวแรก. 
เลนาร์ด โคเรน. (2562). วะบิ-ซะบิ. สายพิณ กุลกนกวรรณ ฮัมดานี ผู้แปล. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ 

openbooks. 
Philip J. Ivanhoe & Bryan W. Van Norden. (2001). Read-ings In Classical Chinese 

Philosophy, Laozi (“The Daodejing”). New York. Seven Bridges Press. 
 


