
308  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

การลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูในทรรศนะของพุทธปรัชญา 
The Punishment for Rehabilitation  

in the perspective of Buddhist philosophy 
 

พระมหาวิเชียร สุธีโร 
Phramaha Wichian Sudhiro 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author, E-mail: wichian.sing@mcu.ac.th 
 

Received December 13, 2022; Revised October 27, 2023; Accepted: June 30, 2024 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาทฤษฎีว่าด้วยวัตถุประสงค์ของการลงโทษในทรรศนะของ
พุทธปรัชญา โดยใช้วิธีการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า พุทธปรัชญา
สนับสนุนทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขพ้ืนฟูมากกว่าทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน เหตุผล
สนับสนุนก็คือ (1) ทั้งผู้กระทำความผิดและผู้ที่ตกเป็นเหยื่อต่างก็มีธรรมชาติของพุทธะเหมือนกันที่
สามารถพัฒนาตนเป็นคนดีได้ (2) มนุษย์มักจะถูกครอบงำด้วยความโลภ ความโกรธ และความหลง 
แต่มนุษย์ก็สามารถลดละกิเลสและพัฒนาตนเองให้เป็นคนดีได้ (3) การใช้ความรุนแรงโดยรัฐไม่
สามารถนำไปสู่การแก้ไขปัญหา แต่การใช้ความรุนแรงเพ่ือแก้ปัญหาจะนำไปสู่การสร้างปัญหาเพ่ิม
มากขึ้น ดังที่กล่าวไว้ในจักกวัตติสูตร (4) การลงโทษในพระวินัยของสงฆ์ไม่มีการลงโทษทางร่างกาย 
แต่เน้นการลงโทษเพ่ือปรับปรุงแก้ไขและให้การศึกษาแก่ผู้กระทำความผิด และ (5) พุทธปรัชญามี
แนวความคิดการแก้ไขฟ้ืนฟูฆาตกรต่อเนื่อง ดังที่ปรากฏในอังคุลิมาลสูตร ซึ่งข้อเสนอของพุทธปรัชญา
ดังกล่าวนี้สามารถนำไปประยุกต์ใช้เพ่ือปรับปรุงระบบการลงโทษและระบบยุติธรรมของประเทศไทย
ทีค่วรให้ความสำคัญกับความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์มากกว่าความยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทนมากขึ้น   
คำสำคัญ: การลงโทษ; การลงโทษเพ่ือแก้ไขพ้ืนฟ;ู พุทธปรัชญา 
 
Abstract  

This article aims to study the theory of the purpose of punishment in the 
perspective of Buddhist philosophy with the study method from related documents 
and research. The study results found that Buddhist philosophy supports the theory 
of punishment for rehabilitation rather than the theory of punishment for retribution. 
The supporting reasons are (1) Both perpetrators and victims share the exact Buddha 
nature that can develop themselves to be good people. (2) Greed, anger, and 
delusion often dominate humans. But humans can reduce their desires and set 



309 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
themselves to be good people. (3) The use of violence by the state cannot lead to 
solving the problem. However, using violence to solve problems will only create 
more problems, as mentioned in the Chakkawatti Sutta. (4) Punishment in the 
Sangha's Vinaya does not have physical punishment. But the Sangha's Vinaya 
emphasizes punishment to improve and provide education to offenders. And (5) 
Buddhist philosophy has the concept of rehabilitating serial killers, as shown in 
Angulimala Sutta. This suggestion of Buddhist philosophy can be applied to improve 
Thailand's punishment and justice system, which should give importance to 
restorative justice rather than retributive justice.  
Keywords: Punishment; Punishment for Rehabilitation; Buddhist Philosophy 
 
บทนำ  

การลงโทษ (Punishment) เป็นขั้นตอนสุดท้ายของกระบวนการยุติธรรมที่มีผลบังคับปฏิบัติ
ต่อผู้ที่ได้รับการพิจารณาแล้วว่ากระทำความผิดจริงตามคำพิพากษาของศาล การลงโทษเกี่ยวข้องกับ
แนวคิดความยุติธรรมเพราะการลงโทษเป็นผลที่บุคคลสมควรได้รับจากการกระทำความผิด วิธีการ
ลงโทษแต่ละสังคมมีความแตกต่างกันขึ้นอยู่กับความแตกต่างทางด้านวัฒนธรรม ความเชื่อ หลัก
ศาสนา และกฎหมายของแต่ละสังคม โดยทั่วไปการลงโทษตามกฎหมายมี 3 ประเภท คือ 1. โทษทาง
อาญา 2. โทษทางแพ่ง และ 3. โทษทางปกครอง ซึ่งมีความแตกต่างกันคือ 1) โทษทางอาญาเกิดจาก
มีการกระทำความผิดต่อส่วนรวมซึ่งส่งผลกระทบต่อความสงบเรียบร้อยของสังคมและประชาชน รัฐ
จึงกำหนดโทษไว้สำหรับลงโทษผู้กระทำความผิดประเภทนี้ โดยโทษทางอาญามี 5 อย่าง คือ ประหาร
ชีวิต จำคุก กักขัง ปรับ และริบทรัพย์สิน 2) โทษทางแพ่งเกิดจากมีการกระทำความผิดทางแพ่ง คือมี
การทำใหบุ้คคลอ่ืนเกิดความเสียหายทางใดทางหนึ่ง เช่น เสียหายทางร่างกาย ชื่อเสียง ทรัพย์สิน หรือ
สิทธิของบุคคลนั้น ผู้กระทำความผิดจึงต้องชดใช้ค่าเสียหายหรือค่าสินไหมทดแทนเป็นตัวเงิน และ 3) 
โทษทางปกครองคือการลงโทษผู้กระทำความผิดที่ฝ่าฝืนข้อห้ามตามกฎหมาย หรือไม่ปฏิบัติตาม
บทบัญญัติที่กฎหมายบัญญัติให้ต้องกระทำ แต่ยังไม่ร้ายแรงถึงระดับความผิดทางอาญาที่ส่งผลกระทบ
ต่อความสงบเรียบร้อยของสังคม (คณะวิชาการ, 2566) การลงโทษเป็นสิ่งที่มีมาตั้งแต่สมัยโบราณ จึง
เป็นเรื่องที่นักปรัชญาและนักอาชญาวิทยาให้ความสนใจที่จะศึกษาหาความรู้ให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ 
ประเด็นปัญหาที่นักปรัชญาและนักอาชญาวิทยาให้ความสนใจก็คือ ทำไมเราจึงลงโทษผู้กระทำ
ความผิด หรือเราลงโทษผู้กระทำความผิดเพ่ือวัตถุประสงค์อะไร สำหรับประเด็นปัญหานี้นักปรัชญา
และนักอาชญาวิทยามีแนวความคิดทฤษฎีที่แตกต่างกัน โดยสามารถประมวลสรุปได้เป็น 4 ทฤษฎี คือ 
ทฤษฎีที่หนึ่งเห็นว่าเราควรลงโทษผู้กระทำความผิดเพ่ือแก้แค้นทดแทน (Retribution) ทฤษฎีที่สอง
เห็นว่าเราควรลงโทษผู้กระทำความผิดเพ่ือข่มขวัญยับยั้ง (Deterrence) ทฤษฎีที่สามเห็นว่าเราควร
ลงโทษผู้กระทำความผิดเพ่ือตัดโอกาสการกระทำความผิด (Incapacitation) และทฤษฎีที่สี่เห็นว่าเรา
ควรลงโทษผู้กระทำความผิดเพื่อแก้ไขฟื้นฟู (Rehabilitation) (Matthew C. Altman, 2021)  

เมื่อมองในทัศนะของพุทธปรัชญา พุทธปรัชญาเป็นระบบความคิดที่ให้ความสำคัญกับ
การศึกษาและการแก้ไขปัญหาเรื่องความทุกข์และความดับทุกข์ ทั้งความทุกข์และความดับทุกข์ระดับ



310  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ปัจเจกบุคคลและระดับสังคม ทุกข์ทั้งสองระดับนี้มีความเกี่ยวข้องเป็นเหตุปัจจัยแก่กันและกัน ดังจะ
เห็นได้จากพุทธพจน์ในจักกวัตติสูตรที่แสดงให้เห็นว่า ปัญหาความยากจนขัดสนหรือปัญหาทาง
เศรษฐกิจเป็นสาเหตุสำคัญที่ทำให้ปัจเจกบุคคลทำการลักขโมยทรัพย์สินของผู้อ่ืน ก่ออาชญากรรม 
และกระทำผิดศีลธรรมอ่ืนๆ เพ่ือความอยู่รอดของชีวิตตน ซึ่งเกี่ยวข้องกับการที่ผู้ปกครองรัฐละเลยไม่
ทำหน้าที่ของตนในการแบ่งปันปัจจัยขั้นพ้ืนฐานหรือทรัพยากรที่จำเป็นแก่การดำรงชีวิตแก่พลเมืองใน
สังคมอย่างเป็นธรรมและเพียงพอต่อการดำรงชีวิตอย่างมีความสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 
ข้อที่ 91-104 หน้าที่ 67-75, หาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อมีเหตุการณ์การลักขโมยและ
การก่ออาชญากรรมเกิดขึ้นในสังคม ย่อมเป็นหน้าที่ของรัฐที่จะต้องมีเจ้าหน้าที่ของรัฐดำเนินการ
จับกุมและพิจารณาตัดสินลงโทษผู้กระทำความผิด ในการลงโทษผู้กระทำความผิดนั้นได้มีข้อถกเถียง
ในวงการนิติปรัชญาว่าเราควรลงโทษผู้กระทำความผิดเพ่ือวัตถุประสงค์อะไร หรือ อะไรคือเป้าหมาย
ของการลงโทษ ซึ่งนักปรัชญาและนักอาชญาวิทยาได้ให้คำตอบแตกต่างกันเป็น 4 ทฤษฎีดังกล่าว
ข้างต้น คำถามก็คือว่าเมื่อพิจารณาในมุมมองของพุทธปรัชญา พุทธปรัชญาเห็นด้วยหรือสนับสนุน
ทฤษฎีการลงโทษแบบใดใน 4 ทฤษฎีดังกล่าว หรือทฤษฎีการลงโทษที่ควรจะเป็นในทัศนะของพุทธ
ปรัชญาเป็นอย่างไร เดวิด อาร์ ลอย (David R. Loy) นักวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา แห่ง
มหาวิทยาลัยบุงเกียว (Bunkyo University) ประเทศญี่ปุ่น ผู้เขียนบทความเรื่อง “How to Reform 
a Serial Killer: The Buddhist Approach to Restorative Justice”  เสนอว่ า  พุ ท ธป รั ชญ า
สนับสนุนการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟู ไม่สนับสนุนการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน (David R. Loy, 
2000) ผู้เขียนเห็นด้วยกับข้อเสนอของเดวิด อาร์ ลอย ดังนั้น ในบทความนี้ ผู้เขียนจะอภิปรายให้เห็น
ว่า พุทธปรัชญาสนับสนุนการลงโทษเพ่ือแก้ไขพ้ืนฟู โดยจะพยายามหาเหตุผลและหลักฐานที่ปรากฏ
ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามาสนับสนุนข้อสรุปดังกล่าวต่อไป  

 
ทฤษฎีว่าด้วยวัตถุประสงค์ของการลงโทษ 
 ก่อนที่จะกล่าวถึงทฤษฎีการลงโทษในทัศนะของพุทธปรัชญา จะได้กล่าวถึงข้อถกเถียง
เกี่ยวกับทฤษฎีว่าด้วยวัตถุประสงค์ของการลงโทษในวงการปรัชญาเสียก่อน ทั้งนี้ เพ่ือเป็นพ้ืนฐานใน
การอภิปรายทฤษฎีการลงโทษในทัศนะของพุทธปรัชญาต่อไป ในวงการปรัชญามีทฤษฎีว่าด้วย
วัตถุประสงค์ของการลงโทษ 4 ทฤษฎี โดยแต่ละทฤษฎีมีจุดอ่อนและจุดแข็งแตกต่างกัน ดังนี้   
 (1) ทฤษฎีการลงโทษเพื่อแก้แค้นทดแทน (Retribution) 
 ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนเป็นผลสืบเนื่องมาจากระบบการเมืองการปกครอง 
ศาสนา และระบบสังคมในสมัยโบราณที่ผู้มีอำนาจปกครองจะใช้วิธีการลงโทษเพ่ือตอบแทนผู้กระทำ
ความผิดให้ได้รับโทษในลักษณะตาต่อตาฟันต่อฟัน (An eye for an eye, a tooth for a tooth) 
โดยการใช้วิธีการที่รุนแรง ทั้งการประหารชีวิตและการลงทัณฑ์ทรมานด้วยรูปแบบต่างๆ เพื่อให้สาสม
กับความผิดที่ผู้นั้นได้กระทำลงไป และเพ่ือให้ผู้กระทำความผิดสารภาพและรู้สึกสำนึกถึงความผิดใน
การกระทำของตน ทฤษฎีนี้ถือว่าผู้กระทำความผิดมีเจตจำนงเสรี (Free Will) มีความสามารถในการ
ใช้เหตุผล ในการที่จะคิดตัดสินใจ และกระทำความผิดด้วยตนเอง เมื่อตัดสินใจทำสิ่งใดลงไปจึงต้อง
รับผิดชอบต่อการกระทำของตนอย่างเต็มที่ และเมื่อกระทำความผิดจึงต้องรับผิดชอบต่อความผิดและ
สมควรได้รับการลงโทษ (Leo Zaibert, 2006) 



311 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
วัตถุประสงค์ของการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน มี 2 ประการ ได้แก่ 1) เพ่ือความยุติธรรม 

และ 2) เพ่ือการทดแทนความผิดตามกฎหมาย ส่วนหลักการลงโทษตามแนวคิดการลงโทษเพ่ือแก้
แค้นทดแทน มี 3 ประการ คือ 1) ผู้ที่กระทำความผิดเท่านั้นที่จะถูกลงโทษ 1) ผู้กระทำความผิดทุก
คนต้องถูกลงโทษโดยไม่มีข้อยกเว้น และ 3) จำนวนโทษต้องพอเหมาะกับความผิด (Thom Brooks, 
2014) การลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนความผิดถือได้ว่าเป็นการลงโทษทางอาญาที่มีมาอย่างยาวนาน
ตั้งแต่สมัยโบราณ โดยได้รับอิทธิพลจากอำนาจทางด้านการเมืองการปกครอง ศาสนา วัฒนธรรม และ
ระบบสังคม ประกอบกับความรู้สึกภายในหรือความต้องการในทางจิตวิทยาของปัจเจกบุคคล ที่
ต้องการให้ผู้กระทำความผิดได้รับการตอบแทนด้วยการลงโทษที่สาสมกับความผิดที่ตนได้กระทำไป 
(สิทธิกร ศักดิ์แสง, 2559) นอกจากนี้ การลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนยังเป็นการทำให้ผู้กระทำ
ความผิดสารภาพและรู้สึกสำนึกในความผิดที่ได้ก่อ ทั้งนี้ การลงโทษที่ถูกต้องจะต้องประกอบไปด้วย
เงื่อนไข 3 ประการ ได้แก่ 1) ต้องเป็นการลงโทษเพ่ือมุ่งแก้ไขความเสียหายที่ผู้กระทำความผิดได้ก่อไว้
หรือทดแทนความรู้สึกของผู้เสียหายที่สูญไป เพ่ือให้ผู้เสียหายรู้สึกว่าเป็นการยุติธรรม การจะละเลย
ความรู้สึกของผู้เสียหายที่ต้องการการแก้แค้นนั้นอาจยังผลให้ผู้เสียหายตลอดจนผู้เกี่ยวข้องทั้งญาติ 
มิตร และผู้ใกล้ชิดเสื่อมศรัทธาต่อรัฐ เงื่อนไขประการแรกนี้จึงเป็นไปเพ่ือความรู้สึกชอบธรรม 2) ต้อง
กระทำด้วยความเป็นธรรม (Fairness) กฎหมายจะมีผลคุ้มครองเพ่ือประโยชน์แก่ส่วนรวมได้ ทุกคน
จะต้องเคารพและปฏิบัติตามกฎหมาย บุคคลที่ละเมิดต่อกฎหมายจะต้องถูกดำเนินคดี การลงโทษจึง
ควรต้องมีความรุนแรงเท่ากับสิ่งที่ผู้กระทำความผิดได้ทำไป ผู้กระทำความผิดจะยังคงต้องได้รับการ
ลงโทษจากรัฐแม้ว่าผู้เสียหายจะอภัยให้ก็ตาม และ 3) การลงโทษจะต้องได้สัดส่วนกับความร้ายแรง
ของความผิด ผู้กระทำความผิดจะต้องได้รับโทษเท่ากับความเสียหายที่ตนได้กระทำ (Thom Brooks, 
2021) 

ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนดังกล่าวข้างต้นมีจุดบกพร่องให้วิพากษ์วิจารณ์ได้ 
จุดสำคัญที่มักมีผู้หยิบยกมาวิจารณ์เห็นจะได้แก่เรื่องต่อไปนี้ คือ 1. การลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน
ไม่ได้คำนึงถึงประโยชน์ที่จะเกิดขึ้นแก่สังคมในอนาคต คือไม่ได้พิจารณาว่าการลงโทษนั้นจะมีผลใน
การป้องกันยับยั้งไม่ให้มีการกระทำความผิดเกิดขึ้นอีกหรือไม่ การลงโทษเพ่ือทดแทนมิได้ทำให้เกิดผล
อะไรกลับคืนมา 2. การลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนไม่ได้คำนึงถึงความจำเป็นของสังคม แต่คำนึงถึง
ความเหมาะสมของโทษกับความผิดที่กระทำ ดังนั้นเมื่อได้ลงโทษผู้กระทำความผิดตามอัตราโทษแล้ว 
ก็ต้องปล่อยตัวออกมาโดยที่ยังอาจเป็นอันตรายต่อสังคมอยู่ หรือเช่นกรณีการตัดมือผู้กระทำความผิด
ฐานลักทรัพย์ สังคมจะไม่ได้ประโยชน์อะไรจากการลงโทษดังกล่าวนอกจากคนพิการที่สังคมจะต้อง
เป็นภาระเลี้ยงดูต่อไป และ 3. เป็นการยากที่จะวัดขนาดความรุนแรงของโทษกับความผิดว่ามีความ
เท่าเทียมกันจริงหรือไม่ เพราะในสภาพความเป็นจริงสังคมยังไม่สามารถมีมาตรการหรือหลักเกณฑ์
ใดๆ ที่จะลงโทษให้ได้สัดส่วนกับความผิดอย่างแท้จริงได้ ตัวอย่างเช่นการลักทรัพย์ รัฐจะลงโทษ
อย่างไรจึงจะสาสม หากจะใช้โทษจำคุกจะต้องจำคุกกี่ปีจึงจะทดแทนกันได้ซึ่งเป็นเรื่องของความรู้สึก
ทั้งสิ้น จึงยังไม่มีมาตรฐานใดๆ ที่จะวัดได้ว่าทดแทนกันได้ ปัญหาจึงเกิดว่าผู้กระทำความผิดถูกลงโทษ
อย่างยุติธรรมหรือผู้เสียหายได้รับการตอบแทนที่ยุติธรรมหรือไม่อย่างไร จากเหตุผลดังกล่าวนี้  
ประกอบกับสังคมมีความเจริญรุ่งเรืองขึ้นและมีการเชิดชูสิทธิมนุษยชนมากขึ้น ทำให้วัตถุประสงค์ใน
การลงโทษเพ่ือการแก้แค้นทดแทนลดความสำคัญลงไปในปัจจุบัน จะอย่างไรก็ตาม ก็ยังคงมีอยู่ 



312  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เนื่องจากยังสอดคล้องกับความรู้สึกของผู้เสียหายและประชาชนทั่วไปในการที่จะทำให้ผู้กระทำ
ความผิดได้รับการลงโทษเพ่ือทดแทนให้สาสมกัน ตัวอย่างเช่น การวางระเบิดและฆ่าหมู่รวม 93 ศพ 
ในประเทศนอร์เวย์ มีประชาชนเรียกร้องให้มีการลงโทษผู้กระทำความผิดอย่างรุนแรงและนำโทษ
ประหารชีวิตกลับมาใช้ 

(2) ทฤษฎีการลงโทษเพื่อข่มขวัญยับยั้ง (Deterrence)  
ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้ง ถือว่า การลงโทษสามารถข่มขวัญและยับยั้งตัวผู้กระทำ

ความผิดที่ได้รับโทษและบุคคลอ่ืนที่เห็นตัวอย่าง ทำให้เกิดความเกรงกลัวโทษ จนไม่กล้ากระทำ
ความผิดขึ้นอีก การลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้งมีวัตถุประสงค์หลัก 2 ประการ คือ 1) เพ่ือยับยั้งตัว
ผู้กระทำความผิดที่ถูกลงโทษไม่ให้กระทำความผิดซ้ำอีก เพราะเกิดความเกรงกลัวในโทษที่ได้รับ อัน
เป็นเหตุให้ตัดโอกาสที่จะกระทำความผิดซ้ำอีก (Incapacitation) เรียกว่า การข่มขวัญยับยั้งเฉพาะ
ราย (Specific Deterrence) และ 2) เพื่อยับยั้งบุคคลอื่นมิให้กระทำความผิด เนื่องจากได้เห็นผลร้าย
ของการกระทำความผิดและการได้รับโทษ จนไม่อยากกระทำความผิดเพราะเกรงกลัวในโทษ เรียกว่า 
การข่มขวัญยับยั้งโดยทั่วไป (General Deterrence)  การลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้งนี้อาจกล่าวได้ใน
อีกความหมายหนึ่งคือ เป็นการป้องกันมิให้เกิดการกระทำความผิดขึ้นอีกนั่นเอง ซีซาร์ เบ็คคาเรีย 
(Caesar Beccaria) อธิบายว่า การลงโทษที่สามารถข่มขวัญยับยั้งผู้กระทำความผิดได้นั้นควรจะต้องมี
ลักษณะสำคัญ 3 ประการ คือ (1) การลงโทษต้องทำด้วยความรวดเร็ว (2) ความแน่นอนในการ
ลงโทษ และ (3) ความเคร่งครัดหรือความรุนแรงในการลงโทษ (David M. Kennedy, 2009) โดย
ความเชื่อที่ว่าการลงโทษด้วยการข่มขวัญยับยั้งจะสามารถป้องกันสังคมได้มีเหตุผลสนับสนุน 3 
ประการ คือ 1) ความกลัวโทษ 2) พลังกดดันของสังคม และ 3) การสร้างนิสัย (Thom Brooks, 
2021) 

วัตถุประสงค์ของการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้งนี้  เป็นผลมาจากแนวความคิดของสำนัก
อาชญาวิทยาดั้งเดิม (Classical School) ที่เชื่อว่าการกระทำความผิดเกิดขึ้นจากคนไม่เกรงกลัว
กฎหมายหรือการบังคับใช้กฎหมายอ่อนแอ ทั้งนี้เพราะมนุษย์มีเหตุผล และมีเจตจำนงอิสระ (Free 
Will) ที่จะเลือกหรือไม่เลือกทำสิ่งใดก็ได้ โดยเลือกทำในสิ่งที่จะทำให้ตนเองได้รับประโยชน์และพอใจ 
แต่ไม่เลือกทำสิ่งที่ทำให้เกิดความทุกข์และความเจ็บปวด มนุษย์จึงต้องรับผิดชอบต่อการกระทำของ
ตนเอง การกระทำความผิดจึงเกิดจากการเลือกกระทำของเขาเองเนื่องจากเห็นว่าได้ประโยชน์
มากกว่าจึงกล้าเสี่ยงทำผิด การลงโทษจึงควรมีขึ้นเพ่ือป้องกันการกระทำความผิด โดยการทำให้
ผู้กระทำความผิดรู้สึกว่าผลการกระทำก่อให้เกิดความเจ็บปวดและไม่ก่อให้เกิดผลดีเลย เมื่อมนุษย์
ได้รับความเจ็บปวดจากการกระทำความผิดมากกกว่าได้รับความพอใจแล้วเขาก็จะหลีกเลี่ยงที่จะ
กระทำความผิด จะอย่างไรก็ตาม การที่จะทำให้การลงโทษมีผลในการข่มขวัญและยับยั้ง จะต้องทำให้
การลงโทษมีความแน่นอน รวดเร็ว เสมอภาค และโทษที่เหมาะสม นั่นคือ รัฐต้องออกกฎหมาย
กำหนดความผิดและบัญญัติโทษสำหรับความผิดนั้นให้ชัด เปิดเผยต่อสาธารณะ เพ่ือป้องกันการ
กระทำความผิดที่จะเกิดขึ้นอีกในอนาคตและเพ่ือควบคุมพฤติกรรม เมื่อมีการกระทำความผิดหรือการ
ฝ่าฝืน ผู้กระทำจะต้องได้รับโทษตามที่กฎหมายบัญญัติไว้ โดยต้องกระทำอย่างรวดเร็ว เสมอภาค มี
มนุษยธรรม และรุนแรงตามความเหมาะสมของโทษที่กำหนด การลงโทษดังกล่าวจะมีประโยชน์ต่อ



313 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
สังคม ช่วยลดอาชญากรรมและส่งเสริมให้ผู้คนเคารพปฏิบัติตามกฎหมาย  (David M. Kennedy, 
2009) 

ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้งดังกล่าวข้างต้นมีจุดบกพร่องให้วิพากษ์วิจารณ์ได้
เช่นเดียวกับทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน จุดสำคัญที่มักมีผู้หยิบยกมาวิจารณ์ก็คือ แม้ทฤษฎี
การลงโทษเพ่ือการข่มขวัญยับยั้งจะมุ่งในการป้องกันอาชญากรรม แต่ก็ปรากฏว่าในประเทศที่มีการ
ลงโทษอย่างเฉียบขาดและรุนแรงก็ยังมีอาชญากรรมเกิดขึ้นอยู่ทั่วไป ทำให้เกิดข้อสงสัยว่าการลงโทษ
จะมีผลในการข่มขวัญยับยั้งการกระทำความผิดได้จริงหรือไม่และแค่ไหนเพียงไร นอกจากนี้ การ
ลงโทษเพ่ือมุ่งข่มขวัญยับยั้งนั้นยังไม่สามารถทำให้ผู้กระทำความผิดเกิดความสามารถที่จะยับยั้งได้ 
เพียงแต่ทำให้เกิดความเกรงกลัว อาจไม่เพียงพอที่จะทำให้เกิดการยับยั้งได้ เช่น กรณีผู้กระทำ
ความผิดเพราะมีบุคลิกภาพบกพร่องหรือขาดความรู้และทักษะในการประกอบอาชีพอันจะนำไปสู่การ
กระทำความผิด ดังนั้น ไม่ว่าจะลงโทษรุนแรงอย่างไรก็เพียงพอทำให้เกิดความเกรงกลัวแต่ไม่เกิด
ความสามารถที่จะยับยั้ง คือไม่ได้ทำให้เหตุผลักดันไปสู่การกระทำความผิดหมดไป  นอกจากนี้ 
ข้อบกพร่องของวัตถุประสงค์ในการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้งอีกประการหนึ่งก็คือ การใช้โทษเป็น
เครื่องมือในการยับยั้งนั้นเป็นการยับยั้งที่เกิดจากความเกรงกลัว ไม่ได้เกิดจากจิตใจที่ดีงามหรือการ
ยับยั้งจากภายใน อันเนื่องจากการเป็นผู้มีวินัยหรือมีจิตใจที่ไม่คิดจะทำผิดแม้มีโอกาส ซึ่งเป็นเรื่องของ
การขัดเกลาทางสังคมและเป็นปัจจัยที่สำคัญในการที่จะป้องกันอาชญากรรม  

(3) ทฤษฎีการลงโทษเพื่อตัดโอกาสกระทำความผิด (Incapacitation) 
ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิดมีหลักการว่าอาชญากรรมย่อมไม่เกิดขึ้นถ้าไม่

มีอาชญากรหรืออาชญากรไม่มีโอกาสที่จะกระทำความผิด การลงโทษเพ่ือเป็นการตัดโอกาสกระทำ
ความผิดมีวัตถุประสงค์ที่คล้ายกับวัตถุประสงค์ของการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้ง คือ เพ่ือเป็นการ
ป้องกันอาชญากรรม แต่แตกต่างกันตรงที่หลักการของการลงโทษเพ่ือการข่มขวัญยับยั้งมุ่งให้เกิด
ความเกรงกลัวไม่กระทำความผิดขึ้นอีก ส่วนการลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิดมุ่งป้องกันการ
กระทำความผิดซ้ำโดยการทำให้เขาหมดโอกาสที่จะกระทำความผิดขึ้นได้ ซึ่งวิธีการที่จะขจัดผู้กระทำ
ความผิดอาจทำได้โดยการเนรเทศเพ่ือป้องกันสังคมจากอาชญากรโดยการกันอาชญากรไปอยู่ที่อ่ืน
เพ่ือให้สังคมปลอดภัย (William Spelman, 1994) ตัวอย่างเช่น ประเทศอังกฤษเคยส่งนักโทษไปไว้ที่
ออสเตรเลีย หรือโดยการทำลายอวัยวะเพ่ือตัดโอกาสผู้กระทำความผิดในการประกอบอาชญากรรม 
เช่น ตัดมือพวกลักขโมย ทำให้หมดโอกาสลักขโมย หรือการประหารชีวิต  
 การลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิด มีวัตถุประสงค์ในการลงโทษเพ่ือคุ้มครองสังคมให้
ปลอดภัย แยกผู้กระทำความผิดออกจากสังคมเพ่ือตัดโอกาสไม่ให้ผู้กระทำความผิดได้กระทำความผิด
อีก วิธีการลงโทษที่สนองต่อวัตถุประสงค์นี้ และใช้กันแพร่หลายในปัจจุบันก็คือ การจำคุกโดยการกัน
ผู้กระทำความผิดออกไปจากสังคมให้สังคมปลอดภัย (William Spelman, 1994)  

จะอย่างไรก็ตาม ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิดก็มีจุดบกพร่องให้
วิพากษ์วิจารณ์ได้ กล่าวคือ การจำคุกเป็นวิธีที่แยกผู้กระทำความผิดออกจากสังคมเป็นการชั่วคราว 
เพราะการลงโทษจำคุกเพ่ือสนองต่อวัตถุประสงค์นี้ไม่ได้เป็นวิธีที่ดีที่สุด เพราะผู้กระทำความผิดยังคง
ต้องกลับมาอยู่ในสังคมในท้ายที่สุด แม้จะเป็นโทษจำคุกตลอดชีวิต ซึ่งมักจะมีการลดโทษ และเมื่อ



314  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
กลับมาแล้วผู้กระทำความผิดอาจมีความโกรธแค้นสังคมมากยิ่งขึ้น อันเป็นผลต่อเนื่องจากการลงโทษ
ที่เขาได้รับ หรือปรับตัวเข้ากับสังคมยากขึ้น เพราะสังคมไม่ยอมรับเนื่องจากมีตราบาปเป็นคนขี้คุก  

(4) ทฤษฎีการลงโทษเพื่อแก้ไขฟื้นฟู (Rehabilitation)  
ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขพ้ืนฟูอิงอยู่กับแนวความคิดเรื่องความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ 

(Restorative Justice) (กรกฎ ทองขะโชค, 2561) มีหลักการว่าการลงโทษควรมีเพ่ือการแก้ไขฟ้ืนฟู
ผู้กระทำความผิดให้กลับตัวเป็นคนดี เพ่ือไม่ให้ผู้กระทำความผิดกลับมากระทำความผิดซ้ำ รวมทั้ง
พยายามที่จะช่วยให้ผู้กระทำความผิดกลับคืนสู่สังคมได้ตามปกติ จึงต้องมีการให้การเรียนรู้ การอบรม 
การฝึกอาชีพ ให้เพียงพอที่เขาจะใช้ในการดำเนินชีวิตได้ รวมทั้งการพยายามช่วยให้ผู้กระทำความผิด
ไม่รู้สึกมีปมด้อยจากการที่ได้รับการลงโทษไปแล้ว (Craig Russell, 2007)   

สำหรับหลักการลงโทษตามทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟู ประกอบด้วยหลักการ 3 
ประการ คือ 1) หลีกเลี่ยงไม่ให้ผู้กระทำความผิดต้องประสบกับสิ่งที่ทำลายคุณลักษณะประจำตัวของ
เขา โดยให้ใช้วิธีการลงโทษอย่างอ่ืนแทนการลงโทษจำคุกระยะสั้น อันได้แก่ การคุมประพฤติ การ
กักขังแทนค่าปรับ และการรอการทำโทษหรือรอการกำหนดโทษ 2) การลงโทษต้องเหมาะสมกับการ
กระทำความผิดเป็นรายบุคคล และ 3) เมื่อผู้กระทำความผิดได้แก้ไขประพฤติตนดีดังเดิมแล้วให้หยุด
การลงโทษและให้มีการปรับปรุงการลงโทษระหว่างที่มีการคุมขัง และต้องหาวิธีการช่วยเหลือให้
ผู้กระทำความผิดสามารถใช้ชีวิตร่วมกับผู้อื่นในสังคมได้ โดยให้มีอาชีพ มีงานทำ มีรายได้ เลี้ยงตนเอง
ได้ และไม่ตกเป็นภาระของผู้อ่ืนอันจะทำให้เกิดการรังเกียจ ดังนั้น ในระหว่างที่มีการลงโทษ ควรมี
การฝึกอาชีพ ให้ความรู้ในเรื่องที่จำเป็นต้องนำไปใช้ในสังคม เมื่อพ้นโทษไปแล้วจะสามารถเลี้ยง
ตนเองได้ ไม่กลับมากระทำความผิดซ้ำ (Bill Keller, 2022) 

การลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิด เน้นที่ตัวผู้กระทำความผิดมากกว่าการกระทำ
ความผิด โดยเน้นการศึกษาผู้กระทำความผิดเป็นรายบุคคลหรือการจำแนกลักษณะ เพ่ือหาสาเหตุ
การกระทำความผิดและแนวทางแก้ไข ทั้งนี้เพราะสังคมจัดให้มีการลงโทษขึ้นก็เพ่ือเปิดโอกาสให้สังคม
ได้แก้ไขผู้กระทำความผิด (Matthew C. Altman, 2021) ดังนั้น ระยะเวลาของการลงโทษจำคุก
ขึ้นอยู่กับความสามารถของผู้กระทำความผิดที่จะแก้ไขตนเอง เช่น ผู้ต้องขังคดีฆ่า อาจได้รับการ
ปล่อยตัวก่อนผู้ต้องขังคดีลักทรัพย์ที่กระทำความผิดซ้ำซาก ถ้าผู้ต้องขังคดีฆ่าสามารถสำนึกผิดและมี
พฤติกรรมตามที่สังคมต้องการและมีแนวโน้มว่าจะไม่กระทำความผิดซ้ำอีก ดังนั้น ทฤษฎีการลงโทษ
เพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูจึงเป็นทฤษฎีที่ให้โอกาสคนกลับตัว ให้โอกาสแก้ไขปรับปรุงตัวโดยการทำให้คนที่
กระทำผิดไม่ให้ถลำตัวลึกไปสู่การกระทำความผิดมากขึ้น โดยการพยายามหลีกเลี่ยงไม่ให้ผู้กระทำ
ความผิดถูกลงโทษในลักษณะที่เป็นการทำลายคุณลักษณะหรือศักยภาพในการกลับเข้าสู่สังคมของเขา 
โดยการใช้มาตรการเลี่ยงโทษจำคุก เช่น การรอการลงอาญาโดยมีการคุมประพฤติ การใช้โทษปรับ
และการใช้มาตรการในชุมชนอ่ืนๆ ทั้งนี้ เพ่ือมิให้ผู้กระทำความผิดได้รับผลกระทบในทางลบใน
เรือนจำ นอกจากนี้ ยังใช้วิธีการเลี่ยงโทษจำคุกในกรณีที่ได้เข้าไปรับโทษในเรือนจำมาระดับหนึ่งแล้วก็
ให้อยู่ในเรือนจำให้น้อยที่สุดเพ่ือให้ได้รับผลกระทบน้อยที่สุด โดยใช้วิธีการพักการลงโทษ การลดวัน
ต้องโทษ หรือการทำงานสาธารณะและศูนย์ควบคุม ในขณะที่พวกที่ใช้วิธีการจำคุกในเรือนจำก็ให้การ
อบรมแก้ไขโดยการฝึกวิชาชีพ ให้การศึกษา การอบรมทางศีลธรรมและศาสนา การจัดสวัสดิการ การ



315 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ให้การบำบัดแก้ไขเป็นกลุ่มและรายบุคคล ทั้งนี้เพ่ือมุ่งแก้ไขสาเหตุที่ทำให้ผู้กระทำความผิดมีความ
บกพร่องและเป็นเหตุให้กระทำความผิด (Craig Russell, 2007)  
 วัตถุประสงค์ในการลงโทษทั้งสี่ข้อข้างต้น ยังเป็นวัตถุประสงค์ในการลงโทษที่แพร่หลายอยู่ใน
สังคมปัจจุบัน หากแต่จุดเน้นได้เปลี่ยนแปลงไปจากเดิมที่เน้นการลงโทษเพ่ือการแก้แค้นทดแทนไปสู่
การลงโทษเพ่ือการแก้ไขฟ้ืนฟู แต่การลงโทษเพ่ือการแก้แค้นทดแทนก็ยังคงปรากฏอยู่ในความ
คาดหวังของสังคม ซึ่งจะเห็นได้จากการที่รัฐยังต้องลงโทษเพ่ือตอบสนองความรู้สึกของประชาชนใน
กรณีที่มีอาชญากรรมรุนแรงเกิดขึ้น ในขณะเดียวกันการลงโทษยังเป็นการทำให้คนทั่วไปเกิดความ
เกรงกลัวในการถูกลงโทษ การลงโทษจึงมุ่งเพ่ือข่มขวัญยับยั้งเช่นกัน นอกจากนี้การลงโทษโดยการ
จำคุกยังถือเป็นการลงโทษเพ่ือตัดออกจากสังคม ดังนั้น วัตถุประสงค์ในการลงโทษทั้งสี่ข้อจึงยังเป็น
วัตถุประสงค์ที่ผสมผสานในการลงโทษอยู่ในปัจจุบัน 
 
ข้อโต้แย้งของพุทธปรัชญาที่มีต่อทฤษฎีการลงโทษ  

ในหัวข้อที่ผ่านมา ได้กล่าวถึงทฤษฎีการลงโทษ 4 ทฤษฎี แต่ละทฤษฎีล้วนมีจุดบกพร่องมาก
น้อยแตกต่างกันไป ส่วนในหัวข้อนี้ผู้เขียนจะกล่าวถึงข้อโต้แย้งบางประการของพุทธปรัชญาที่มีต่อ
ทฤษฎีการลงโทษดังกล่าวนั้น  

เมื่อพิจารณาทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนในทัศนะของพุทธปรัชญา พุทธปรัชญา
มองว่า การลงโทษมี 2 ประเภท คือ 1) การลงโทษที่กระทำโดยมนุษย์ และ 2) การลงโทษที่กระทำ
โดยกฎแห่งกรรม การลงโทษที่กระทำโดยกฎแห่งกรรมก็คือการลงโทษที่กฎแห่งกรรมจัดสรรผลดีหรือ
ผลร้ายให้แก่มนุษย์และสรรพสัตว์ตามสัดส่วนแห่งความผิดโดยเสมอภาค ซึ่งเป็นการลงโทษที่เที่ยงตรง
และยุติธรรมที่สุด เพราะทุกการกระทำของมนุษย์และสรรพสัตว์นั้นอยู่ภายใต้กฎแห่งกรรมที่ว่า “ทำดี
ได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” ตลอดเวลา กฎนี้ทำงานโดยอัตโนมัติ ในขณะที่การลงโทษที่กระทำโดยมนุษย์นั้น
เป็นการลงโทษที่ขึ้นอยู่กับดุลยพินิจและการกำหนดโทษโดยบุคคลที่เป็นผู้พิพากษาหรือตุลาการ จึง
อาจมีปัญหาในเรื่องความยุติธรรมหรือความเที่ยงธรรมได้ว่าการตัดสินลงโทษเช่นนั้นยุติธรรมหรือไม่ 
ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนวางอยู่บนฐานของการลงโทษตามสัดส่วนของความผิด จึงเป็น
การยากที่จะวัดขนาดความรุนแรงของโทษกับความผิดว่ามีความเท่าเทียมกันหรือได้สัดส่วนกันจริง
หรือไม่ อาริสโตเติลถือว่า ความยุติธรรมหมายถึงการมอบสิ่งที่ผู้คนคู่ควรให้กับพวกเขา ให้ในสิ่งที่แต่
ละคนควรได้โดยชอบธรรม (Michael J. Sandel, 2554) แต่ก็มีคำถามว่าโทษแค่ไหนอย่างไรจึงจะ
คู่ควรกับการกระทำความผิดนั้นๆ ซึ่งอาจไม่ได้สัดส่วนอย่างเที่ยงตรงแบบการให้ผลของกรรม จะ
อย่างไรก็ตาม แม้ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน จะสอดคล้องกับหลักการเรื่องกฎแห่งกรรม
ของพุทธปรัชญา แต่ก็มีข้อสงสัยว่าการลงโทษที่กระทำโดยมนุษย์นั้นกฏหมายควรอนุญาตให้มีโทษ
ประหารชีวิตตามที่ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนยอมรับหรือไม่ พุทธปรัชญามีหลักความคิด
อยู่อย่างหนึ่งที่อาจตีความได้ว่าไม่สนับสนุนการมีโทษประหารชีวิต นั่นคือ หลักสิทธิในการมีชีวิต พุทธ
ปรัชญาถือว่ามนุษย์ทุกคนมีสิทธิในการชีวิต มีสิทธิความเป็นเจ้าชีวิตของตนที่คนอ่ืนจะละเมิดไม่ได้ใน
ทุกกรณี หากละเมิดโดยการฆ่าหรือประหาร ก็ถือว่าผิดศีลธรรม ซึ่งไม่ควรกระทำ (Somparn 
Promta, 2017) การยอมรับโทษประหารชีวิตตามทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนนั้นจึงเท่ากับ
เป็นการยอมรับการละเมิดสิทธิในการมีชีวิตของบุคคลที่เป็นอาชญากรว่าเป็นสิ่งที่สามารถกระทำได้ถ้า



316  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ว่าการละเมิดสิทธินั้นจะนำไปสู่ความยุติธรรมตามสัดส่วนแก่ความผิดหรือเหมาะสมกับความผิด นั่น
หมายความว่าทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนถือว่าความยุติธรรมสำคัญกว่าสิทธิในการมีชีวิต
ของปัจเจกบุคคล พุทธปรัชญาถือว่าการละเมิดสิทธิในการมีชีวิตของบุคคลโดยการฆ่าทุกกรณีเป็น
เรื่องที่ผิดศีลธรรม (พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, 2560) จึงเกิดคำถามว่าการลงโทษประหารชีวิตอันถือ
เป็นการละเมิดสิทธิในการมีชีวิตของอาชญากรนั้นเป็นสิ่งที่รัฐควรอนุญาตให้มีได้หรือไม่ ในกรณีนี้ 
พุทธปรัชญเห็นว่า ถ้าเราจะยอมอนุญาตให้มีโทษประหารชีวิตอาชญากรที่ก่ออาชญากรรมร้ายแรง
มากได้ เราก็ต้องยอมรับด้วยว่าบุคคลที่เกี่ยวข้องกับการตัดสินใจลงโทษประหารชีวิตอาชญากรนั้นไม่
สามารถเป็นอิสระจากบาปที่จะต้องมีความรับผิดชอบทางศีลธรรมได้ จะอย่างไรก็ตาม สมภาร พรม
ทา นักวิชาการทางด้านพุทธปรัชญา เห็นว่า ถ้าเรายอมรับว่าสิทธิในการมีชีวิตของบุคคลเป็นสิทธิแบบ
ไม่มีเงื่อนไขที่บุคคลอ่ืนจะละเมิดไม่ได้ในทุกกรณี ก็ย่อมสามารถทำได้ นั่นหมายความว่าโทษประหาร
ชีวิตอาจเป็นไปไม่ได้ เพราะเป็นการละเมิดสิทธิในการมีชีวิตของมนุษย์ ซึ่งเป็นสิทธิตามธรรมชาติ เรา
ไม่ได้สร้างมนุษย์ แต่ธรรมชาติสร้าง ดังนั้นมองในแง่ศีลธรรมเราจึงไม่มีความชอบธรรมที่จะฆ่าเขา แต่
ถ้าพิจารณาในทางปรัชญาการเมืองก็กล่าวได้ว่าเรามีความชอบธรรมทางกฏหมายที่จะฆ่าคนแบบนี้
เพ่ือปกป้องชุมชนโดยรวมได้ (Somparn Promta, 2017)  

เมื่อพิจารณาทฤษฎีการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้งในทัศนะของพุทธปรัชญา พุทธปรัชญาเห็น
ด้วยว่าการลงโทษมีวัตถุประสงค์ส่วนหนึ่งเพ่ือข่มขวัญยับยั้งการกระทำผิดกฏหมาย ข่มขวัญยับยั้ง
ผู้กระทำผิดมิให้กระทำความผิดซ้ำอีก และข่มขวัญยับยั้งป้องกันมิให้ผู้ อ่ืนกระทำความผิดตาม ซึ่ง
ปรากฏให้เห็นในเหตุผลหรือวัตถุประสงค์ 10 ประการ ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติวินัยสำหรับสังคม
สงฆ์ คือ 1) เพ่ือความดีงามของสงฆ์ 2) เพ่ือความผาสุกของสงฆ์ 3) เพ่ือกำราบคนหน้าด้านปราศจาก
ความละอาย 4) เพ่ือความผาสุกของผู้มีศีลดีงาม 5) เพ่ือป้องกันความเสียหายที่จะเกิดในปัจจุบันแก่
หมู่คณะ 6) เพ่ือป้องกันความเสียหายที่จะเกิดในอนาคตแก่หมู่คณะ 7) เพ่ือสร้างความเลื่อมใสแก่ผู้ที่
ยังไม่ได้เลื่อมใส่ในคณะสงฆ์ 8) เพ่ือสร้างความเลื่อมใส่ยิ่งๆขึ้นไปสำหรับผู้ที่เลื่อมใสในคณะสงฆ์อยู่แล้ว 
9) เพ่ือความดำรงมั่นแห่งพระสัทธรรม และ 10) เพ่ือส่งเสริมความเป็นระเบียบในหมู่คณะ (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2564) เหตุผลสิบประการในการบัญญัติวินัยดังกล่าวนี้แสดงให้
เห็นถึงเจตนารมณ์ของวินัยสงฆ์ ที่อาจแบ่งเป็นสองส่วนด้วยกัน คือ 1) ส่วนที่ว่าด้วยการป้องกันยับยั้ง
การเมิดผู้อ่ืนและตนเอง กับ 2) ส่วนที่ว่าด้วยการปกป้องหรือรักษามาตรฐานทางศีลธรรมบางอย่าง
ของสังคมเอาไว้ ดังนั้น การบัญญัติกฏหมายให้มีการลงโทษผู้กระทำความผิด นอกจากจะเพ่ือรักษา
ความยุติธรรมและเพ่ือป้องกันยับยั้งการละเมิดผู้อ่ืนและตนเอง ก็เพ่ือปกป้องรักษามาตรฐานทาง
ศีลธรรมบางอย่างของสังคมเอาไว้ด้วย   และเมื่อพิจารณาทฤษฎีการลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำ
ความผิดในทัศนะของพุทธปรัชญา พุทธปรัชญาก็ไม่เห็นด้วยกับการลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำ
ความผิดโดยการตัดแขนหรือตัดขาของนักโทษผู้กระทำความผิด เพราะเป็นการละเมิดสิทธิในร่างกาย
ของผู้อ่ืน แต่ยอมรับการลงโทษจำคุกตลอดชีวิตเพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิดได้มากกว่าการอนุญาต
ให้มีโทษประหารชีวิต เพราะผู้พิพากษาหรือตุลาการจะได้ไม่ต้องรับผิดชอบทางศีลธรรมอันเกิดจาก
การตัดสินใจลงโทษประหารชีวิต ในขณะเดียวกันการจำคุกตลอดชีวิตแทนการประหารชีวิตนั้น 
นักโทษก็ยังมีโอกาสในการสำนึกผิดปรับปรุงพัฒนาตัวเองให้เป็นคนดีได้แม้จะอยู่ในที่คุมขังก็ตาม ซึ่ง



317 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
การลงโทษจึงควรมีวัตถุประสงค์เพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิดและบุคคลที่ได้รับความเสียหายจาก
การกระทำความผิดนั้นด้วย  

ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า วัตถุประสงค์ของการลงโทษในทัศนะของพุทธปรัชญานั้นจะอิงอยู่บน
หลักความคิดเรื่องความกรุณา คือความรู้สึกสงสารที่เป็นธรรมชาติของมนุษย์ซึ่งเกิดจากการได้เห็นผู้
ตกอยู่ในสภาพความทุกข์ยากแล้วอยากคิดช่วยเหลือให้เขาพ้นจากความทุกข์นั้น พุทธปรัชญามองว่า
ทั้งนักโทษ อาชญากร ผู้เสียหายที่ถูกกระทำ และผู้ได้รับผลกระทบที่เกี่ยวข้องทั้งหมด ต่างเป็นผู้มี
ความทุกข์ท้ังสิ้น ที่เราในฐานะปัจเจกบุคคลและรัฐควรจะมีส่วนหรือมีบทบาทในการแก้ไขฟื้นฟูให้เขา
พ้นจากความทุกข์ตามความเหมาะสมของแต่ละฝ่าย ทั้งนี้ เพื่อสร้างสังคมสันติสุขและสังคมท่ียุติธรรม    

 
พุทธปรัชญาสนับสนุนทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟื้นฟู (Rehabilitation) 

หลังจากที่ได้อภิปรายถึงข้อโต้แย้งของพุทธปรัชญาที่มีต่อทฤษฎีการลงโทษอ่ืนๆ แล้ว ใน
หัวข้อนี้ผู้เขียนจะกล่าวถึงทฤษฎีการลงโทษในทัศนะของพุทธปรัชญา โดยจะอภิปรายให้เห็นว่า พุทธ
ปรัชญาสนับสนุนทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูมากกว่าทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน ซึ่ง
นำไปสู่การที่พุทธปรัชญาสนับสนุนแนวความคิดเรื่องความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (restorative 
justice) โดยผู้เขียนขอยกเหตุผลและหลักฐานสนับสนุนทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟื้นฟูในทัศนะของ
พุทธปรัชญา ดังต่อไปนี้        
 (1) เหตุผลประการที่หนึ่ง พุทธปรัชญามองว่า มนุษย์ทุกคนมีศักยภาพภายในบางอย่างที่
หากได้รับการพัฒนาฝึกอบรมตามวิธีการที่ถูกต้องแล้วก็สามารถเป็นพุทธะคือผู้รู้ ผู้ตื่น และผู้เบิกบาน
ได้ ทั้งนี้ เพราะมนุษย์ทุกคนทั้งผู้กระทำความผิดและผู้ที่ตกเป็นเหยื่อมีธรรมชาติของพุทธะเหมือนกัน 
(จุฑาภัค หริรักษ์ธำรง, 2560) หมายความว่า ผู้กระทำความผิดและผู้ที่ตกเป็นเหยื่อมีศักยภาพในการ
บรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลได้เหมือนกัน นั่นคือ ผู้กระทำความผิดสามารถกลับตัวเป็นคนดีได้ ถ้า
ศาลลงโทษผู้กระทำความผิดถึงข้ันประหารชีวิต เขาก็จะไม่มีโอกาสในการกลับตัวประพฤติตนเป็นคน
ดี แต่ถ้าศาลให้โอกาสเขาโดยไม่ลงโทษประหารชีวิต เขาก็จะมีโอกาสในการกลับตัวประพฤติตนเป็น
คนดีของสังคมได้ ทั้งนี้ เพราะพุทธปรัชญามองว่ามนุษย์ทุกคนสามารถแก้ไขปรับปรุงตนและพัฒนาตน
ให้เป็นมนุษย์ผู้ประเสริฐได้ ยกตัวอย่างเช่น พระองคุลิมาลเถระ ก่อนบวชท่านเป็นคนจิตใจดี แต่เพราะ
ได้รับคำแนะนำที่ผิดจากอาจารย์ผู้เข้าใจผิดเพราะหลงเชื่อคำยุยงของศิษย์บางคน จึงได้เที่ยวเร่ร่อนไป
เพ่ือฆ่าผู้คนมากมาย ทั้งนี้ เพราะทำตามคำแนะนำของอาจารย์ว่าถ้าท่านสามารถฆ่าคนได้หนึ่งพันคน 
อาจารย์จะยอมสอนวิชาขั้นสูงสุดซึ่งเป็นวิชาสุดท้ายให้ ในระหว่างเที่ยวฆ่าคนอยู่นั้น โจรองคุลิมาล
ได้มาพบพระพุทธเจ้า ได้ ฟังธรรม จึงสำนึกผิดกลับตัวกลับใจ ทูลขอบวชเป็นพระภิกษุ ใน
พระพุทธศาสนา และได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ในที่สุด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13  ข้อ 
347-352 หน้า 421-433 , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)      

เรื่องของพระองคุลิมาลเถระนี้แสดงให้เห็นว่ามนุษย์ไม่ได้มีสารัตถะ (essence) ที่ติดตัวมา
ตั้งแต่เกิด แต่สารัตถะของมนุษย์เป็นสิ่งที่มาทีหลังการเกิด สารัตถะเกิดขึ้นจากการกระทำ กล่าวคือ 
พระองคุลิมาลเถระไม่ได้เป็นคนชั่วมาตั้งแต่เกิด เพราะเดิมทีท่านเป็นคนจิตใจดี ต่อมาได้ไปเที่ยวฆ่า
ผู้คนมากมายจึงกลายเป็นคนชั่ว จากนั้นได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้าแล้วกลับตัวกลับใจเป็นคนดี การ
ที่โจรองคุลิมาลสามารถกลับตัวกลับใจเป็นคนดีได้ก็เพราะท่านไม่ได้มีสารัตถะแห่งความเป็นคนชั่วที่

Commented [A1]: การน าเสนอยงัขาดประเด็นโตแ้ยง้ทางดา้น
เหตผุล เป็นแต่ยกเหตผุลเท่านัน้ หากใหส้มบรูณค์วรน าประเด็น
โตแ้ยง้โดยยกนกัคิดที่น  าเสนอประเด็นเรื่องการลงโทษแลว้น า
เหตผุลโตแ้ยง้ตามหลกัยตุิธรรมเชิงสมานฉนัทจ์ะเป็นการเขียนเชิง
ปรชัญามากขึน้ 

Commented [A2R1]: เพิ่มแลว้ 

 



318  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ติดตัวมาตั้งแต่เกิดและเพราะท่านมีธรรมชาติแห่งพุทธะที่อยู่ภายในจิต กล่าวคือท่านมีศักยภาพในการ
ที่จะบรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลได้ เหมือนกับมนุษย์คนอ่ืนๆ ดังนั้น ถ้าท่านถูกรัฐลงโทษประหาร
ชีวิต ท่านก็จะไม่มีโอกาสในการพัฒนาตนเองจนเป็นพระอริยบุคคลได้ จะอย่างไรก็ตาม กรณีของพระ
องคุลิมาลเถระอาจจะไม่ใช่ตัวอย่างที่ดีในการอ้างเพ่ือสนับสนุนการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟู เพราะพระ
องคุลิมาลเถระไม่ได้ผ่านกระบวนการยุติธรรมของรัฐ ซึ่งอาจมองได้ว่าท่านใช้ศาสนาเป็นที่หลบหนีการ
ลงโทษจากรัฐ รัฐในสมัยนั้นส่วนใหญ่เป็นรัฐโดยเจ้าผู้ปกครอง มีกษัตริย์เป็นองค์รัฏฐาธิปัตย์ที่มีอำนาจ
เด็ดขาดทั้งในด้านบริหาร นิติบัญญัติ และตุลาการ การวินิจฉัยตัดสินโดยกษัตริย์ถือเป็นที่สุด ผู้ใดจะ
โต้แย้งคำวินิจฉัยตัดสินของกษัตริย์มิได้ พระองคุลิมาลเถระเป็นชาวเมืองสาวัตถีแห่งแคว้นโกศล ซึ่งอยู่
ในการปกครองของพระเจ้าปเสนทิโกศล ดังนั้น พระเจ้าปเสนทิโกศลเมื่อทราบข่าวโจรองคุลิมาล จึง
ได้พากำลังทหารไปจับตัว พบโจรองคุลิมาลกำลังอยู่กับพระพุทธเจ้า ซึ่งขณะนั้นท่านได้สำนึกผิดและ
กลับตัวเป็นคนดีแล้ว พระพุทธเจ้าจึงถามพระเจ้าปเสนทิโกศลว่า “มหาบพิตร ถ้าพระองค์จะพึงพบ 
องคุลิมาลผู้โกนผมและหนวดนุ่งห่มผ้ากาสาวพัสตร์ ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต เว้นจากการฆ่า
สัตว์ เว้นจากการลักทรัพย์ เว้นจากการพูดเท็จ ฉันภัตตาหารมื้อเดียว เป็นพรหมจารี มีศีล มีกัลยาณ
ธรรม พระองค์สมควรจะจัดการกับเขาเช่นไร” พระเจ้าปเสนทิโกศลกราบทูลว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้
เจริญ หม่อมฉันควรกราบไหว้ ลุกรับ นิมนต์ให้นั่ง หรือเจาะจงนิมนต์ท่านด้วยจีวร บิณฑบาต 
เสนาสนะและคิลานปัจจัยเภสัชบริขาร หรือควรจัดการอารักขาคุ้มครองป้องกัน ตามความเหมาะสม” 
พระเจ้าปเสนทิโกศลรู้สึกประหลาดใจที่พระพุทธเจ้าทรงสามารถควบคุมคนไร้ศีลธรรมและนำสันติสุข
มาสู่เขาได้ จึงได้กราบทูลว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ น่าอัศจรรย์จริง ไม่เคยปรากฏ พระผู้มีพระภาค
ทรงฝึกบุคคลที่ใครๆ ฝึกไม่ได้ ทรงทำบุคคลที่ใครๆ ทำให้สงบไม่ได้ให้สงบได้ ทรงทำบุคคลที่ใครๆ ดับ
ไม่ได้ให้ดับได้ เพราะว่าหม่อมฉันทั้งที่มีอาชญา มีศัสตราอยู่พร้อมก็ไม่สามารถจะฝึกผู้ใดได้ แต่พระผู้มี
พระภาคไม่มีอาชญา ไม่มีศัสตราเลย ยังฝึกผู้นั้นได้” จากนั้นพระเจ้าปเสนทิโกศลก็เดินทางกลับ
หลังจากกราบไหว้พระพุทธเจ้าเป็นที่เรียบร้อยแล้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13  ข้อ 350-351 
หน้า 425-428 , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ดังนั้น ถ้าพิจารณาในแง่ของระบอบการเมืองการปกครอง จะเห็นได้ว่าพระองคุลิมาลเถระ
ผ่านการวินิจฉัยตัดสินโดยรัฐแล้ว นั่นคือพระเจ้าปเสนทิโกศลในฐานะกษัตริย์ผู้มีอำนาจเด็ดขาดได้
ตัดสินพระทัยในการที่จะไม่ลงโทษพระองคุลิมาล แม้ว่าพระองคุลิมาลจะได้เคยฆ่าผู้คนมามากมาย 
เนื่องจากพระเจ้าปเสนทิโกศลมองว่าพระองคุลิมาลได้สำนึกผิด กลับตัวกลับใจ และประพฤติตนดีอยู่
ในกรอบของพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้แล้ว จะอย่างไรก็ตาม ถ้ามองในแง่ของความ
ยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทน ผู้ที่ยึดถือความยุติธรรมแบบนี้อาจจะวิจารณ์การตัดสินพระทัยของพระ
เจ้าปเสนทิโกศลได้ว่าเป็นการตัดสินที่ไม่ยุติธรรม เพราะพระองคุลิมาลยังไม่ได้รับการลงโทษจากรัฐใน
ลักษณะที่เท่าเทียมกันกับความผิดที่ท่านได้กระทำลงไป นั่นคือถ้าจะให้ยุติธรรม พระองคุลิมาลจะต้อง
ถูกลงโทษประหารชีวิต เพราะท่านได้ฆ่าผู้คนมากมาย กล่าวคือชีวิตจะต้องชดเชยด้วยชีวิตในลักษณะ
ตาต่อตาฟันต่อฟัน จึงจะถือว่าเป็นการลงโทษที่ยุติธรรม จะอย่างไรก็ตาม ในกรณีของผู้กระทำ
ความผิดที่ได้สำนึกผิดและกลับตัวกลับใจเป็นคนดีแล้วรัฐจะยังต้องการที่จะลงโทษเขาอีกหรือไม่ พระ
เจ้าปเสนทิโกศลตัดสินพระทัยไม่ลงโทษพระองคุลิมาล เพราะมองว่าพระองคุลิมาลได้สำนึกผิดและ



319 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
กลับตัวกลับใจประพฤติตนเป็นคนดีแล้ว มองในแง่นี้จะเห็นได้ว่าพระเจ้าปเสนทิโกศลไม่สนับสนุนการ
ลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน แต่สนับสนุนการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิด  
 (2) เหตุผลประการที่สอง พุทธปรัชญามองว่า คนเรามักจะถูกครอบงำโดยความโลภ ความ
โกรธ และความหลง แต่เราทุกคนสามารถลดละกิเลสและพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นเป็นบุคคลผู้ประเสริฐ
ได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 37  ข้อ 274-277 หน้า 159-166, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) หมายความว่า การที่คนเราทำผิดกฎหมายและศีลธรรมเพราะถูกกิเลสคือความ
โลภ ความโกรธ และความหลงครอบงำจิตใจ เมื่อคนเราถูกิเลสครอบงำจิตใจ ทำให้ขาดสติปัญญาใน
การยับยั้งการกระทำทางกายและทางวาจาของตน เมื่อขาดสติปัญญา ก็เป็นเหตุให้กระทำชั่วทางกาย
ด้วยการประทุษร้าย การลักทรัพย์ และการข่มขืน และทำชั่วทางวาจาด้วยการหมิ่นประมาท ซึ่งเป็น
การกระทำที่ผิดกฎหมาย จะอย่างไรก็ตาม พุทธปรัชญามองว่ากิเลสที่อยู่ภายในจิตใจของคนเราไม่ใช่
สิ่งที่มีธรรมชาติยั่งยืนในลักษณะที่ไม่สามารถขจัดออกไปจากใจได้ พุทธปรัชญามองว่ากิเลสเป็นสิ่งที่
เราสามารถลดละและขจัดออกไปจากใจได้โดยการฝึกหัดขัดเกลาผ่านทางการปฏิบัติธรรมเช่น
ไตรสิกขาหรืออริยมรรคมีองค์แปด ดังนั้น พุทธปรัชญาจึงมองว่า คนที่กระทำความผิดกฎหมายและ
ศีลธรรมอันดีงามของสังคมสามารถกลับตัวเป็นคนดีได้ ถ้าได้รับการฝึกอบรมผ่านกระบวนการที่
ถูกต้องเหมาะสม  
 (3) เหตุผลประการที่สาม พุทธปรัชญามองว่าการใช้ความรุนแรงไม่สามารถนำไปสู่การแก้ไข
ปัญหา แต่การใช้ความรุนแรงเพ่ือแก้ปัญหาจะนำไปสู่การสร้างปัญหาเพ่ิมมากขึ้น นั่นหมายความว่า 
การใช้ความรุนแรงผ่านทางโทษประหารชีวิตและการจำคุก เพ่ือข่มขวัญยับยั้ง (Deterrence) และ
เพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิด (Incapacitation) ไม่สามารถแก้ปัญหาได้ เพราะหากการลงโทษ
สามารถเตือนผู้กระทำความคิดคนอ่ืนๆ เพราะเหตุใดประเทศสหรัฐอเมริกาซึ่งเป็นประเทศที่มีการคุม
ขังเป็นจำนวนมากกว่าประเทศอุตสาหกรรมอ่ืนๆ จึงมีอัตราการเกิดอาชญากรรมที่สูงเป็นอันดับหนึ่ง 
(ปาริชาติ โชคเกิด, 2563) 

แม้ในจักกวัตติสูตรของพุทธศาสนา จะเห็นการใช้ความรุนแรงในการแก้ไขปัญหา
อาชญากรรม แต่ก็ไม่สามารถแก้ไขปัญหาได้ พระสูตรนี้กล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างความยุติธรรม
ทางอาญาและความยุติธรรมทางสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งความสัมพันธ์ระหว่างความยากจนและ
ความรุนแรง เนื้อหาโดยย่อของพระสูตรนี้มีว่าพระพุทธเจ้ากล่าวถึงเรื่องราวของพระมหากษัตริย์ที่ทรง
ธรรมในอดีตอันไกลโพ้นซึ่งเป็นคนแรกที่บูชาและยึดมั่นในธรรม ปราชญ์ได้กล่าวแนะนำพระองค์ไว้ว่า 
"อย่าให้อาชญากรรมมีอำนาจเหนือราชอาณาจักรของท่าน และสำหรับผู้ที่ต้องการความช่วยเหลือ ก็
ให้ทรัพย์สิน” ต่อมา พระองค์เริ่มปกครองตามความคิดของตนเอง ทำให้ประชาชนไม่เจริญรุ่งเรือง
เหมือนก่อน แม้ว่าจะยังคงรักษาความสงบเรียบร้อยอยู่ได้ แต่พระองค์ก็ไม่ได้ให้ทรัพย์สินแก่คนยากจน 
ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้คนจำนวนมากขึ้นกลายเป็นคนยากจน เพราะความยากจนชายคนหนึ่งหยิบฉวย
เอาสิ่งของที่เขาไม่ได้ให้ไปและถูกจับได้ เมื่อกษัตริย์ถามเขาว่าทำไมเขาถึงได้ขโมย เขาบอกว่าเขาไม่มี
อะไรเลยเพ่ือการดำรงชีวิต กษัตริย์จึงให้ทรัพย์สมบัติแก่เขา และบอกว่ามันเพียงพอสำหรับการทำ
ธุรกิจและเลี้ยงดูครอบครัวของเขาได้ เหตุการณ์เแบบเดียวกันนี้เกิดขึ้นกับชายอีกคนหนึ่ง และเมื่อคน
อ่ืนได้ยินเรื่องนี้พวกเขาก็ตัดสินใจที่จะขโมยเพ่ือให้พวกเขาได้รับการปฏิบัติแบบเดียวกัน จากนั้น
กษัตริย์ก็ตระหนักว่าถ้าพระองค์ยังคงให้ทรัพย์สินกับคนเหล่านี้ การโจรกรรมจะเพ่ิมขึ้นอย่างต่อเนื่อง 



320  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ดังนั้นพระองค์จึงตัดสินใจไม่ให้มีการโจรกรรมครั้งต่อไป โดยการจับโจรมาประหารชีวิต ณ จุดนี้ใน
เรื่อง ผู้ที่มีแนวคิดการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้ง (Deterrence) อาจคาดหวังว่าการกระทำของกษัตริย์
จะสามารถข่มขวัญยับยั้งไม่ให้ผู้อ่ืนกระทำความผิดได้ แต่เหตุการณ์กลับเปลี่ยนไปในทิศทางตรงกัน
ข้าม นั่นคือ ผู้คนเริ่มซื้อดาบและเริ่มการโจมตีด้วยการฆ่าผู้คนในหมู่บ้าน เมือง และแคว้นต่างๆ และ
เข้าไปในทางหลวงเพ่ือปล้นฆ่าเหยื่อด้วยการตัดศีรษะ ดังนั้น จากการไม่ให้ทรัพย์สินแก่คนยากจน 
ความยากจนกลายเป็นเรื่องใหญ่ จากการเติบโตของความยากจนนำไปสู่การลักขโมยสิ่งของที่เขาไม่ได้
ให้เพ่ิมมากขึ้น จากการเพ่ิมขึ้นของโจรกรรมนำไปสู่การใช้อาวุธเพ่ิมมากขึ้น และจากการใช้อาวุธเพ่ิม
มากขึ้นได้นำสู่การฆ่าฟันชีวิตเพ่ิมมากขึ้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11  ข้อ 91-102 หน้า 67-
73, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังนั้น พระสูตรนี้จึงมีความหมายที่สำคัญ
สำหรับความเข้าใจของเราในเรื่องอาชญากรรมและการลงโทษ ประเด็นแรกคือความยากจนเป็น
สาเหตุหลักของพฤติกรรมผิดศีลธรรมเช่นการโจรกรรม ความรุนแรง การกล่าวเท็จ และอ่ืน ๆ ปัญหา
เริ่มต้นขึ้นเมื่อกษัตริย์ไม่แบงสรรปนสวนทรัพย์สินแก่คนยากจนผู้ใต้ปกครองในเชิงสงเคราะห (มงคล 
เทียนประเทืองชัย, 2557) นั่นคือเมื่อรัฐละเลยหน้าที่รับผิดชอบในการรักษาสิ่งที่เรียกว่าความยุติธรรม
ทางด้านการแบ่งปันทรัพยากร (Distributive Justice) ตามพระสูตรที่มีอิทธิพลนี้ อาชญากรรม ความ
รุนแรง และการผิดศีลธรรมไม่สามารถแยกออกจากความยุติธรรมหรือความไม่ยุติธรรมของระเบียบ
ทางสังคมได้   
 (4) เหตุผลประการที่สี่ การลงโทษในพระวินัยของสงฆ์ไม่มีการลงโทษทางร่างกาย แต่เน้น
การลงโทษเพ่ือปรับปรุงแก้ไขและให้การศึกษาแก่ผู้กระทำความผิด กล่าวคือ ระบบการลงโทษที่ใช้ใน
สังคมสงฆ์แสดงให้เห็นว่า ไม่มีการลงโทษทางร่างกาย แต่เน้นการสร้างบรรยากาศที่จะช่วยให้
พระภิกษุหรือพระภิกษุณีสำนึกผิดต่อการกระทำของตน (นายประวิทย์ เปรื่องการ, 2560) การลงโทษ
หรือนิคหกรรมที่ระบุไว้ในพระวินัยสงฆ์มี 6 วิธี คือ (1) ตัชชนียกรรม การข่มไว้ด้วยการตำหนิโทษ (2) 
นิยสกรรม การถอดยศ ทำให้หมดอำนาจหน้าที่ (3) ปัพพาชนียกรรม การขับไล่ออกจากหมู่คณะ ให้
สึก (4) ปฏิสารณียกรรม การบังคับให้ขอขมาเมื่อล่วงเกินคฤหัสถ์ (5) อุกเขปนียกรรม การตัดสิทธิ์ที่จะ
พึงได้บางอย่าง และ (6)  ตัสสปาปิยสิกากรรม การลงโทษหนักกว่าความผิดฐานให้การกลับไปกลับมา 
(พระมหาอุดม สารเมธี (สารบรรณ), 2546) การลงโทษส่วนใหญ่เหล่านี้เกี่ยวข้องกับสิ่งที่เรียกว่าการ
คุมประพฤติ แนวทางการลงโทษในพระวินัยชี้ให้เห็นว่าถ้าเรามีความต้องการอย่างจริงจังที่จะให้ระบบ
ตุลาการสามารถเยียวยารักษาผู้กระทำความผิดได้อย่างแท้จริง เราต้องหาหนทางที่จะหันเหความ
สนใจจากการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนไปสู่การปรับปรุงเจตนาของผู้กระทำความผิด 

(5) เหตุผลประการที่ห้า พุทธปรัชญามีแนวคิดการแก้ไขฟ้ืนฟูฆาตกรต่อเนื่อง ดังที่ปรากฏใน
อังคุลิมาลสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13  ข้อ 347-352 หน้า 421-433, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จุดสำคัญของพระสูตรนี้ไม่ใช่เรื่องยากในการที่จะมองเห็น นั่นคือ 
เราจำเป็นต้องเทียบเคียงชะตากรรมของพระองคุลิมาลกับสิ่งที่ระบบความยุติธรรมเชิงการแก้แค้นจะ
ทำกับท่าน ความสำคัญของพระสูตรนี้จะเน้นเหตุผลที่พุทธศาสนายอมรับการลงโทษผู้กระทำความผิด
เพ่ือช่วยแก้ไขฟ้ืนฟูลักษณะนิสัยและปรับปรุงพฤติกรรมของผู้กระทำความผิด จากนั้นก็ไม่มีเหตุผล
จำเป็นที่จะลงโทษคนที่ปรับปรุงตนเองได้แล้ว ในพระสูตรไม่มีการพูดถึงการลงโทษว่าเป็นตัวยับยั้ง
การกระทำความผิด จะอย่างไรก็ตาม กรณีของพระองคุลิมาลอาจถูกมองว่าเป็นตัวอย่างเชิงลบ นั่นคือ



321 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
อาจถูกมองว่าเราสามารถหลบหนีการลงโทษโดยการเป็นภิกษุสงฆ์ได้ พระสูตรนี้ไม่น่าพึงพอใจจาก
มุมมองความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (Restorative Justice) มากนัก เพราะไม่ได้กล่าวถึงครอบครัว
ของผู้ที่ตกเป็นเหยื่อของโจรองคุลิมาลหรือผลกระทบทางสังคมจากการก่ออาชญากรรมของเขา  

จากที่อภิปรายมานี้ สรุปได้ว่า พุทธปรัชญามีทัศนะว่าควรลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟู ไม่ควร
ลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน ทั้งนี้ เพราะพุทธปรัชญามีเหตุผลว่า (1) ผู้กระทำความผิดและผู้ที่ตกเป็น
เหยื่อมีธรรมชาติของพุทธะเหมือนกัน (2) คนเรามักจะถูกครอบงำโดยความโลภ ความโกรธ และ
ความหลง แต่เราทุกคนสามารถลดละกิเลสและพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นไปในทางที่สร้างสรรค์ดีงามได้ (3) 
การใช้ความรุนแรงไม่สามารถนำไปสู่การแก้ไขปัญหา แต่การใช้ความรุนแรงเพ่ือแก้ปัญหาจะนำไปสู่
การสร้างปัญหาเพ่ิมมากขึ้น ดังที่ปรากฏในจักกวัตติสูตร (4) การลงโทษในพระวินัยสงฆ์ไม่มีการ
ลงโทษทางร่างกาย แต่เน้นการลงโทษเพ่ือปรับปรุงแก้ไขและให้การศึกษาแก่ผู้กระทำความผิด และ 
(5) พุทธปรัชญามีแนวคิดการแก้ไขฟ้ืนฟูฆาตกรต่อเนื่อง ดังที่ปรากฏในอังคุลิมาลสูตร 

ส่วนในทัศนะของผู้เขียนนั้น เห็นว่าควรใช้การลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูซึ่งอิงอยู่ฐานความคิด
เรื่องความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (restorative justice) ควบคู่ไปกับการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน 
ซึ่งอิงอยู่บนฐานความคิดเรื่องความยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทน (Retributive Justice) เพราะว่าการ
ลงโทษผู้กระทำความผิดในสัดส่วนที่เท่ากันกับความเสียหายที่เหยื่อได้รับ ไม่ได้หมายความว่าเป็น
ความยุติธรรมเสมอไป เพราะต้องพิจารณาถึงเหตุปัจจัยหลายอย่างของผู้กระทำความผิดเช่นความ
ตั้งใจและแรงจูงใจในการกระทำความผิดด้วย เช่น นายเขียวขับรถไปชนนายแดงตายโดยไม่มีเจตนา 
ถ้าจะใช้ความยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทนเป็นหลักในการพิจารณาตัดสินอรรถคดี นายเขียวจะต้องถูก
ลงโทษประหารชีวิต เพราะการทำให้ผู้อ่ืนตายจะต้องชดเชยด้วยชีวิตของตนจึงจะถือว่ายุติธรรม 
คำถามก็คือว่าการลงโทษประหารชีวิตนายเขียวผู้ขับรถชนคนตายโดยไม่เจตนานี้เป็นการลงโทษที่
ยุติธรรมหรือไม่ ผู้เขียนเห็นว่าไม่ยุติธรรม เพราะนายเขียวไม่มีเจตนาในการขับรถชน ดังนั้น การ
ลงโทษจึงต้องพิจารณาเหตุปัจจัยของการกระทำความผิดให้รอบด้าน นอกจากนี้ การลงโทษเพ่ือแก้
แค้นทดแทนไม่ได้พิจารณาถึงว่าการลงโทษนั้นจะมีผลในการป้องกันไม่ให้มีการกระทำความผิดเกิดขึ้น
อีกหรือไม่ การลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนมิได้ทำให้เกิดผลอะไรกลับคืนมา การลงโทษเพ่ือแก้แค้น
ทดแทนไม่ได้คำนึงถึงประโยชน์สุขของสังคม แต่คำนึงถึงความเหมาะสมของโทษกับความผิดที่กระทำ
เท่านั้น ดังนั้นเมื่อได้ลงโทษผู้กระทำความผิดตามอัตราโทษแล้ว ก็ต้องปล่อยตัวออกมาทั้งๆ ที่ยังเป็น
อันตรายต่อสังคมอยู่ และเป็นการยากที่จะวัดขนาดความรุนแรงของโทษกับความผิดว่ามีความเท่า
เทียมกันจริงหรือไม่ เพราะในสภาพความเป็นจริงสังคมยังไม่สามารถมีมาตรการใดๆ ที่จะลงโทษให้ได้
สัดส่วนกับความผิดอย่างแท้จริงได้ ดังนั้น จึงควรให้ความสำคัญกับการแก้ไขฟ้ืนฟูเยียวยาผู้กระทำ
ความผิดและผู้ถูกกระทำรวมทั้งผู้เกี่ยวข้องทุกฝ่ายตามหลักความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ควบคู่ไปกับ
ความยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทน  
 
บทสรุป 
 จากที่อภิปรายมานี้ สรุปได้ว่า ในวงการปรัชญาสังคมและอาชญาวิทยา วัตถุประสงค์ของการ
ลงโทษสามารถประมวลสรุปได้เป็น 4 ทฤษฎี ได้แก่ 1) ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน ที่ให้
ความสำคัญกับความยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทน โดยถือว่าผู้กระทำความผิดต้องได้รับบทลงโทษที่



322  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
คู่ควรกับการกระทำความผิดของตน 2) ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือข่มขวัญยับยั้ง ที่ให้ความสำคัญกับการ
ข่มขวัญยับยั้งผู้กระทำความผิดไม่ให้กลับมากระทำความผิดซ้ำอีกและข่มขวัญยับยั้งสังคมหรือ
ประชาชนไม่ให้เลียนแบบกระทำความผิดตามจากการได้เห็นผู้กระทำความผิดได้รับการลงโทษที่
เหมาะสม 3) ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือตัดโอกาสกระทำความผิด ที่ให้ความสำคัญกับการตัดโอกาส
ผู้กระทำความผิดไม่ให้กลับมากระทำความผิดซ้ำอีกครั้ง และ 4) ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟู ที่
ให้ความสำคัญกับการแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิดและผู้เสียหายที่ได้รับผลกระทบทั้งหมด ซึ่งอิงอยู่กับ
แนวความคิดเรื่องความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ ในทฤษฎีการลงโทษ 4 ทฤษฎีนี้ พุทธปรัชญาสนับสนุน
ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูมากกว่าทฤษฎีอ่ืนๆ ไม่สนับสนุนโทษประหารชีวิตตามข้อเสนอของ
ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทน ซึ่งเป็นการละเมิดสิทธิในการมีชีวิตของผู้อ่ืนและผิดศีลธรรมที่ผู้
ตัดสินใจลงโทษจะต้องรับผิดชอบทางศีลธรรมด้วย เพราะพุทธปรัชญามองว่าผู้กระทำความผิดและผู้ที่
ตกเป็นเหยื่อมีธรรมชาติของพุทธะเหมือนกัน กล่าวคือมนุษย์ทุกคนมีศักยภาพในการบรรลุธรรมได้ ถ้า
ศาลลงโทษประหารชีวิตผู้กระทำความผิดในคดีฆ่า เขาก็จะหมดโอกาสในการบรรลุธรรม นั่นคือ 
คนเรามักจะถูกครอบงำด้วยความโลภ ความโกรธ และความหลง แต่ก็สามารถลดละกิเลสและพัฒนา
ตนเองให้ดีขึ้นเป็นบุคคลผู้ประเสริฐได้ นอกจากนี้ การลงโทษด้วยความรุนแรงเช่นโทษประหารชีวิตก็
ไม่สามารถนำไปสู่การแก้ไขปัญหาได้ แต่จะนำไปสู่การสร้างปัญหาเพ่ิมมากขึ้น ดังที่แสดงให้เห็นใน
จักกวัตติสูตร ในพระวินัยของสงฆ์ก็ไม่มีการลงโทษทางร่างกาย เพราะวินัยของสงฆ์เน้นการลงโทษเพ่ือ
ปรับปรุงแก้ไข เยียวยา และให้การศึกษาแก่ผู้กระทำความผิด ดังจะเห็นได้จากการแก้ไขฟ้ืนฟูฆาตกร
ต่อเนื่องที่ปรากฏในอังคุลิมาลสูตร ดังนั้น พุทธปรัชญาจึงเห็นว่าควรให้ความสำคัญกับการลงโทษ
ผู้กระทำความผิดเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูและเยียวยาให้เขาเป็นคนดีที่จะไม่กลับมาทำความผิดซ้ำอีก และพ้ืนฟู
เยียวยาผู้เสียหายที่ถูกกระทำทุกฝ่ายให้ได้รับความเป็นธรรมเชิงเศรษฐกิจและสังคม มากกว่าจะมุ่ง
ลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนอย่างเดียว  
 
เอกสารอ้างอิง 
กรกฎ ทองขะโชค. (2561). “กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์และสันติวิธีของศูนย์ยุติธรรมชุมชน

ในจังหวัดชายแดนภาคใต้”. วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 
มกราคม-มิถุนายน. 138-140.  

คณะวิชาการ (2566). ประมวลกฎหมายอาญา. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด พิมพ์อักษร. 
จุฑาภัค หริรักษ์ธำรง. (2560). “รูปแบบการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. ดุษฎีนิพนธ์พุทธ

ศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประวิทย์ เปรื่องการ. (2560). “ความยุติธรรมในการลงโทษทางวินัยในทรรศนะของพุทธปรัชญาเถร

วาท”. ดุษฎีนิพนธ์พพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

ปาริชาติ โชคเกิด. (2563). “ไทยติดอันดับ Top 10 มีผู้ต้องขังล้นคุกมากมาย ไม่แพ้ชาติใดในโลก”. 
(ระบบออนไลน์). แหล่งที่มา https://brandinside.asia/most-prisoners-world-top-10-
ranking-in-2021/ (3 ธ.ค. 65). 

https://brandinside.asia/most-prisoners-world-top-10-ranking-in-2021/
https://brandinside.asia/most-prisoners-world-top-10-ranking-in-2021/


323 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี. (2560). “แนวคิดเรื่องนิรโทษกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท”. วารสารสันติ

ศึกษาปริทรรศน์ มจร. ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 เดือน กันยายน – ธันวาคม. 386-387.  
พระมหาอุดม สารเมธี (สารบรรณ). (2546). “การศึกษาเปรียบเทียบกระบวนการยุติธรรมใน

พระพุทธศาสนา : ศึกษาเฉพาะกรณีนิคหกรรมในพระวินัยปิฎกกับกฎนิคหกรรมของมหาเถร
สมาคม”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

มงคล เทียนประเทืองชัย. (2557). “แนวคิดเรื่องความยุติธรรมทางสังคมในพุทธปรัชญาเถรวาท”. 
วารสารมนุษยศาสตร์. ปีที่ 21 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม. 180.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2564). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่  56. 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด.  

สิทธิกร ศักดิ์แสง. (2559). “ความผิดอาญาที่ควรนำมาใช้ในกระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์กับ
การระงับข้อพิพาทชั้นพนักงานสอบสวน”. วารสารสุทธิปริทัศน์ . ปีที่  30 ฉบับที่  93 
มกราคม-มีนาคม. 50-51.  

Bill Keller. (2022). What’s Prison For? Punishment and Rehabilitation in the Age of 
Mass Incarceration. New York: Columbia Global.  

Craig Russell. (2007). Alternatives to prison : Rehabilitation and other programs. 
Pennsylvania: Mason Grest.  

David M. Kennedy. (2009). Deterrence and Crime Prevention. New York: Routledge.  
David R. Loy. (2000). “ How to Reform a Serial Killer: The Buddhist Approach to 

Restorative Justice”. Journal of Buddhist Ethics 7. pp. 145-168.  
Leo Zaibert. (2006). Punishment and Retribution. England: Ashgate. 
Matthew C. Altman. (2021). A Theory of Legal Punishment. New York: Routledge.  
Michael J. Sandel. (2554). ความยุติธรรม แปลจากเรื่อง JUSTICE: WHAT’S THE RIGHT THING 

TO DO?. แปลโดย สฤณี อาชวานันทกุล. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ openworlds.   
Somparn Promta. (2017). Wisdom and Politics: A Political Theory Based on the 

Integrated Thoughts of Karl Marx, Charles Darvin, and the Buddha. Bangkok: 
Wisdom Magazine Publishing House. pp.182-184. 

Thom Brooks. (2014). Retribution. New York: Routledge. 
Thom Brooks. (2021). Punishment: A Critical Introduction. 2nd edition. New York: 

Routledge.  
William Spelman. (1994). Criminal Incapacitation. New York: Plenum.  


