
14  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

การประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพื่อทำความเข้าใจ 
แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 

An Application of John Locke’s Philosophy of Language to Understand 
Buddhadasa Bhikkhu’s the Concept of Everyday Language and 

Dhamma Language 
 
 

1พระมหาเมธาสิทธิ์ ิตคุโณ (ชาญกลิ่นน้อย) 2มานพ นักการเรียน 
1Phramaha Methasit Thitagüno (Chanklinnoi) 2Manop Nakkanrian  

1บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย 
2Mahamakut Buddhist University Sirindhorn College 

1Corresponding Author, Email: stang.me915@gmail.com 
 

Received April 20, 2023; Revised November 2, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือศึกษาแนวคิด
ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ และเพ่ือประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค 
เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
 ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมเป็นแนวคิดการตีความภาษาศาสนาที่มีฐานคิด
สอดคล้องกับแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอหน์ ล็อค โดยที่ล็อคมีมุมมองว่าความหมายของภาษาคือมโน
ภาพภายในใจซึ่งมาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสหรือการสังเกตตัวเองของจิต อนึ่ง แนวคิดภาษา
คนมุ่งเน้นไปที่ตัววัตถุ ดังนั้นความหมายระดับภาษาคนจึงประกอบไปด้วยมโนภาพซับซ้อนของสิ่งต่างๆ ซึ่ง
ปรากฏอยู่จริงในประสบการณ์บ้าง หรือเชื่อว่ามีอยู่จริงแต่พ้นไปจากประสบการณ์ปัจจุบันและต้องรอคอย
การพิสูจน์ในอนาคตบ้าง อย่างไรก็ตามสิ่งที่ศาสนากล่าวถึงเหล่านี้ล้วนมีตัวตนอยู่จริงและสามารถพิสูจน์ได้
ด้วยประสาทสัมผัส ส่วนแนวคิดภาษาธรรมมุ่งเน้นไปที่ความรู้สึกหรือสภาวธรรมที่เกิดปรากฏกับจิต ดังนั้น
ความหมายระดับภาษาธรรมจึงละทิ้งมโนภาพซับซ้อนต่างๆ ในเชิงรูปธรรมออกไป แต่อาศัยลักษณะ
บางอย่างที่มีในภาษาคนนั้นมาเทียบเคียงเข้ากับลักษณะปรากฏของมโนภาพทางนามธรรม ข้อแตกต่างที่
สำคัญประการหนึ่งของความหมายทั้งสองระดับนี้คือการพิจารณามโนภาพตัวตนในแง่มุมที่แตกต่างกัน 
คำสำคัญ: พุทธทาสภิกข;ุ ภาษาศาสนา; ภาษาคน-ภาษาธรรม; มโนภาพ 
 
 



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Abstract 
 In this paper, the objectives were purposely made to study John Locke's 
philosophy of language and Buddhadãsa Bhikkhu’s concept of Everyday Language 
and Dhamma language and it, then, attempted to apply John Locke's Philosophy of 
language to understand Buddhadãsa Bhikkhu’s concept of Everyday language and 
Dhamma language. This research employed the documentary research methodology.  
 In the research results, it argued that the concept of Everyday language and 
Dhamma language are conceptual interpretations of religious language whereby its 
idea bases are somehow accorded with John Locke’s philosophy of language. In this, 
Locke is of the view that the meaning of language is the idea in the mind derived 
from sensation and reflection. On the one hand, the meaning of Everyday language is 
purposely assigned to embrace the object, therefore, its’ meaning consists of 
complex ideas of things appearing in the real experience, or they are believed to 
exist but beyond the present experience, and their existence is necessarily awaited 
to be proven in the future. However, things that were told by religions do really exist 
and could be proven by senses. On the other hand, the Dhamma language focuses 
on feelings or states of things that appear to the mind. Thus, the Dhamma 
language’s meaning discards various complex ideas in concrete terms and thereby 
hinges on certain features in the Everyday language to compare with the appearance 
of abstract ideas. One of the main differences between these two levels of meaning 
is the consideration of substance from different angles. 
Keywords: Buddhadãsa Bhikkhu; Religious Language; Everyday Language - Dhamma 
Language; Idea  
 
บทนำ 
 แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุพระภิกษุนักคิดร่วมสมัยคนสำคัญถือเป็น
แนวคิดที่สำคัญประการหนึ่งอันสะท้อนถึงปัญหาด้านการตีความภาษาศาสนาและช่วยเปิดมุมมองต่อ
การทำความเข้าใจศาสนาในรูปแบบใหม่ที่อาจซ่อนเร้นอยู่ภายใต้คำสอนชุดเดิมซ่ึงได้รับคำยกย่องและ
วิพากษ์วิจารณ์อย่างกว้างขวาง แนวคิดนี้ได้เสนอว่าความหมายของภาษาศาสนามี 2 ระดับ คือ 
ความหมายทั่วไปอันเป็นการนิยามความหมายของภาษาศาสนาในระดับที่บุคคลทั่วไปใช้ทำความ
เข้าใจศาสนาและผูกพันกับความหมายเช่นนั้นอยู่ในวิถีชีวิตเชิงประเพณี และความหมายที่ลึกซึ้งซึ่ง
เป็นตัวความหมายที่แท้จริง และบุคคลผู้รู้ธรรมะแล้วเท่านั้นจึงจะเข้าใจ (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 
 แนวคิดดังกล่าวเป็นที่สนใจอย่างมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดภาษาธรรมซึ่งเป็นการ
ตีความภาษาศาสนาที่บูรณาการค่านิยมสมัยใหม่หลายประการเข้าด้วยกัน ทั้งด้านการอธิบายคำสอน
ทางศาสนาที่เปิดโอกาสให้บรรพชิตและฆราวาสทั้งเพศชายและหญิงสามารถปฏิบัติตามหลักคำสอน
และเข้าถึงประโยชน์สุขอันเป็นอุดมคติในทางศาสนาได้อย่างเสมอเหมือนกัน (ปิเตอร์ เอ. แจ็กสัน , 



16  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
2557) และด้านการปรับเปลี่ยนฐานคติของศาสนาจากการยึดโยงกับเรื่องเล่าเชิงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ 
พลังเหนือธรรมชาติ หรือกฎสากลใดๆ ที่ปรากฏอยู่เฉพาะในคัมภีร์ศาสนาของตนว่าเป็นความจริง
สูงสุด ซึ่งมักวางอยู่บนความเชื่อมากกว่าการเปิดโอกาสให้พิสูจน์ มาเป็นฐานคติที่พยายามทำให้
สอดคล้องกับหลักเหตุผลและสามารถพิสูจน์ได้ในเชิงประจักษ์ เพ่ือทำให้ศาสนาสามารถรับรู้และ
นำไปใช้ได้จริง ทั้งนี้อาจกล่าวได้ว่าการแสวงหาวิธีการตีความภาษาศาสนาแบบใหม่นี้ถือเป็นความ
จำเป็นที่พึงกระทำเพ่ือความอยู่รอดของศาสนาท่ามกลางสภาวะที่ถูกท้าทายจากความรู้เชิงหลัก
เหตุผลและกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ซึ่งกำลังเจริญรุดหน้าและเป็นที่ยอมรับในวงกว้าง 
 ข้อเสนอการตีความภาษาศาสนาของท่านพุทธทาส เช่น คำว่า “สวรรค์” และ “นรก” ที่แต่
เดิมมีความหมายในทำนอง “สวรรค์อยู่บนฟ้า นรกอยู่ใต้ดิน” และจะพบเจอได้ก็ต่อเมื่อตายไปแล้ว 
เป็น “สวรรค์ในอก นรกในใจ” ซึ่งสามารถพิสูจน์ได้ทันทีเมื่อกลับมาพิจารณาอารมณ์ความรู้สึกภายใน
ใจของตน (พุทธทาสภิกขุ, 2548) นี้เป็นแนวทางการตีความภาษาศาสนาให้มีความหมายที่สามารถ
สัมผัส ตรวจสอบ และเป็นประโยชน์ในชีวิตประจำวันทั้งแก่พุทธศาสนิกชนและคนทั่วไปผู้สนใจศึกษา
ศาสนาโดยไม่จำเป็นต้องรอการพิสูจน์ในโลกหน้าแต่ประการใด 
 ทั้งนี้การตีความดังกล่าวโดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดภาษาธรรมกลับถูกวิพากษ์วิจารณ์อย่าง
หนักจากผู้เชี่ยวชาญด้านพุทธศาสนาสายจารีตนิยมที่เห็นว่าแนวคิดดังกล่าวเป็นการบิดเบือนคำสอน 
ขัดต่อพระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นรองอันเป็นข้อคำสอนของพระศาสดาและพระเถระผู้ทรงภูมิปัญญา
และความบริสุทธิ์ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะท่านเหล่านั้นเห็นว่าข้อเสนอดังกล่าวมุ่งเน้นให้เข้าใจศาสนาใน
ระดับภาษาธรรมมากกว่าระดับภาษาคนซึ่งถือเป็นการละเลยความหมายดั้งเดิมที่ใช้สืบกันมา และการ
ยืนยันว่าการตีความด้วยแนวคิดภาษาธรรมเท่านั้นถูกต้องเป็นเรื่องสุดโต่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ
ปฏิเสธเรื่องราวข้ามภพข้ามชาติ เพราะหากเป็นเช่นนั้นชาติภพก็จะเป็นเพียงความมีความเป็นใน
ขณะหนึ่งของตัวกู ทั้งๆ ที่เรื่องดังกล่าวมีปรากฏในพระไตรปิฎก (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2532) 
 อนึ่ง เนื่องจากท่านพุทธทาสมิได้วางหลักเกณฑ์และวิธีการตีความไว้อย่างชัดเจน เพียงแต่
แสดงแนวคิดและให้คำนิยามของคำทางศาสนาไว้เป็นพอตัวอย่างตามวาระต่างๆ เท่านั้น จึงเป็นที่
น่าสนใจว่าท่านอาศัยหลักการใดในการตีความภาษาศาสนาออกเป็น 2 ระดับ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ
ตีความในระดับภาษาธรรมที่จำเป็นต้องคงหลักทางพุทธศาสนาไว้ ทั้งยังต้องสามารถพิสูจน์ได้ในเชิง
ประจักษ์และเป็นประโยชน์ในชีวิตจริงจึงจะเป็นที่ยอมรับในหมู่ผู้ศึกษาพุทธศาสนาด้วยมุมมองแห่ง
โลกสมัยใหม่ เพ่ือจะทำความเข้าใจในประเด็นดังกล่าว ผู้วิจัยเห็นว่าจอห์น ล็อค นักปรัชญาลัทธิ
ประสบการณ์นิยมได้แสดงความสัมพันธ์ระหว่างภาษาและความหมายไว้ พร้อมทัง้อธิบายวิธีการนิยาม
ความหมายสำหรับใช้ภาษาในการสื่อสารของมนุษย์ว่ามีความเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ของมนุษย์ (ดู
รายละเอียดใน John Locke, 2008) แนวคิดทางปรัชญาภาษาของเขาจึงช่วยทำให้เรามองเห็นว่าการ
ตีความภาษาใดก็ตาม รวมถึงภาษาศาสนานั้นจำเป็นต้องมีความเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ของมนุษย์
อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ดังนั้นในบทความนี้ผู้วิจัยจะอาศัยแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อคมา
เป็นกรอบในการประยุกต์ใช้เพ่ือทำความเข้าใจการตีความภาษาศาสนาตามแนวคิดภาษาคน-ภาษา
ธรรมของท่านพุทธทาส การศึกษานี้อาจช่วยสร้างความเข้าใจให้ชัดเจนขึ้นว่าท่านพุทธทาสอาศัย
ประสบการณ์ 2 ประเภทมาช่วยในการตีความภาษาศาสนา และแนวคิดภาษาธรรมนั้นก็ยังคงไว้ซึ่ง
หลักการและมีบทบาทสำคัญต่อการปฏิบัติตามคำสอนทางพุทธศาสนาอีกด้วย 



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
3. เพ่ือประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิด

ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีข้ันตอนดำเนินการวิจัยดังนี้ 
 1. ศึกษา ค้นคว้า และรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยทั้งเอกสารปฐมภูมิและเอกสาร
ทุติยภูมิ ที่มีประเด็นเกี่ยวข้องกับแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค และแนวคิดภาษาคน-
ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ  
 2. ทำการวิเคราะห์เนื้อหาและตรวจสอบเหตุผลในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย 
 3. เสนอวิธีประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิด
ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
 4. สรุปผลและนำเสนอการวิจัย 
 
ผลการการศึกษา 

วัตถุประสงค์ข้อ 1 แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค จอห์น ล็อคกล่าวว่ามนุษยชาติ
เกิดมาในโลกล้วนเป็นเสมือนกระดานเปล่า (tabula rasa) ปราศจากความรู้ใดๆ แต่ประสบการณ์ได้
ทำให้มโนภาพบางอย่างเกิดขึ้นภายในจิต และเมื่อมนุษย์บอกว่าเขารู้อะไร ความรู้นั้นก็หมายถึงการ
รับรู้ความสัมพันธ์ของมโนภาพต่างๆ ในใจนั้นว่าลงรอยกันหรือขัดแย้งกัน (Locke, 2008) แล้วสื่อ
ออกมาในรูปของข้อความ เช่น เรารู้ว่า “น้ำแข็งเย็น” ก็ต่อเมื่อเราเข้าใจว่ามโนภาพน้ำแข็งเข้ากันได้
กับมโนภาพเย็น อย่างไรก็ตามล็อคเห็นว่าเป็นไปได้ที่ผู้ ใช้ภาษาแม้จะคิดหรือพูดราวกะเข้าใจ
ความหมายของมันอย่างแจ่มแจ้ง แต่แท้ที่จริงแล้วเขากลับไม่เข้าใจมันอย่างสมบูรณ์ ดังนั้นการใช้คำที่
ยังมีความหมายยังคลุมเครือและไม่ชัดเจนเพียงพอจึงเป็นส่วนสำคัญของปัญหาและข้อโต้เถียงที่ชวน
ให้มนุษย์สับสนอย่างไม่รู้จบ (Locke, 2008) ดังนั้นล็อคจึงต้องการเสนอการใช้ภาษาที่มีประสิทธิภาพ
กล่าวคือสามารถใช้ภาษาได้อย่างที่เราจะแน่ใจในความหมายของคำโดยการหาที่มาและความหมาย
ของภาษาซึ่งเชื่อมโยงเข้ากับทฤษฎีมโนภาพเชิงประจักษ์นิยม (Patricia Sheridan, 2010) นั่นจึงเป็น
บ่อเกิดของแนวคิดทางปรัชญาภาษาของเขา 
 1.1 ภาษา ความหมาย และโลก ล็อคเสนอว่ามนุษย์มีประสบการณ์ได้สองทางคือทาง
ประสาทสัมผัสและทางจิต ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสเป็นช่องทางที่มนุษย์รับรู้โลกผ่านอวัยวะ
รับสัมผัส เช่น การที่ตาเห็นรูปแล้วได้รับข้อมูลบางอย่างเช่น สี เหลื อง สีแดง เป็นต้น ส่วน
ประสบการณ์ทางจิตคือการสังเกตการทำงานของจิตด้วยมันตัวเอง เช่น การคิดทบทวน การใคร่ครวญ 
การสงสัย เป็นต้น จากประสบการณ์ทั้งสองนี้มนุษย์จึงมีข้อมูลเกี่ยวกับมันในจิต (Patricia Sheridan, 
2010) เขาให้ชื่อข้อมูลเหล่านั้นว่า “มโนภาพ” (idea) มโนภาพนั้นมีลักษณะที่ ไม่ปรากฏตัว 
จำเป็นต้องอาศัยสิ่งอ่ืนเป็นเครื่องหมายแทนเพ่ือสื่อสารออกมาให้ผู้อ่ืนได้รับรู้ ดังนั้นมนุษย์จึงใช้เสียง



18  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
หรือคำพูดเพ่ือสื่อสารแทนมโนภาพ และเมื่อคำพูดเป็นเครื่องหมายที่รับรู้ได้ของมโนภาพ มโนภาพ
เหล่านั้นจึงกลายเป็นความหมายที่แท้จริงของคำพูดเหล่านั้น (Patricia Sheridan, 2010) โดยนัยนี้
ทฤษฎีความหมายของล็อคจึงเรียกกันว่า “ทฤษฎีภาพในใจ” กล่าวคือทฤษฎีที่ถือว่าความหมายของ
ภาษาท่ีแท้จริงคือมโนภาพทีป่รากฏในใจ 
 1.2 มโนภาพในฐานะเป็นความหมายของคำ ล็อคได้แยกแยะให้เห็นว่ามโนภาพนั้นสามารถ
แบ่งออกได้เป็น 2 ประเภท คือ 
 (1) มโนภาพเดี่ยว (Simple Idea) คือมโนภาพมูลฐานที่ไม่มีความซับซ้อนในตัวเอง ไม่มี
องค์ประกอบใดนอกจากภาพที่ปรากฏหรือความคิดที่เป็นหนึ่งเดียวกันตลอดในจิต  และไม่สามารถ
แยกเป็นมโนภาพต่างๆ กันได้ (Patricia Sheridan, 2010) จิตได้รับมโนภาพเดี่ยวนี้เข้ามาทางอวัยวะ
รับสัมผัสเสมือนเป็นตัวแทนของวัตถุ ตัวอย่างเช่น ในระหว่างที่เรามีประสบการณ์กับดอกมะลิ เราจะ
ได้รับมโนภาพเดี่ยวหลากหลายมโนภาพ อาทิ มโนภาพขาว มโนภาพความหอม มโนภาพการกินที่เข้า
มาภายในจิต อย่างไรก็ตามเขาพิจารณาเห็นว่ามโนภาพที่เราได้รับเหล่านี้ล้วนเป็นมโนภาพของ
คุณสมบัติบางอย่างที่มีอยู่ในตัววัตถุและเราสามารถรับรู้มันได้ ส่วนตัวตนจริงของวัตถุนั้นเราไม่
สามารถรับรู้ได้โดยตรง นอกจากนี้ยังมีมโนภาพที่เกิดจากการสังเกตตัวเองของจิต เช่น มโนภาพการ
รับรู้ และมโนภาพอ่ืนๆ ซึ่งอาจเกิดขึ้นพร้อมกันกับมโนภาพเหล่านั้น เช่น มโนภาพความสุข มโนภาพ
ความดีใจ เป็นต้น 
  (2) มโนภาพซับซ้อน (Complex Idea) คือมโนภาพที่รวบรวมเอามโนภาพเดี่ยวเข้าไว้
ด้วยกันผ่านการทำงานของจิตในลักษณะผสานเชื่อมโยง เปรียบเทียบหาความสัมพันธ์ หรือถอด
ลักษณะร่วมของมโนภาพต่างๆ ที่มีอยู่ แล้วสร้างมโนภาพอีกมโนภาพหนึ่งขึ้นมาเอง (Patricia 
Sheridan, 2010) ตัวอย่างเช่น มโนภาพกระดาษที่รวบรวมเอามโนภาพเดี่ยวต่างๆ อาท ิมโนภาพขาว 
มโนภาพบาง มโนภาพเรียบ มโนภาพการกินที่เข้าไว้ด้วยกัน ล็อคกล่าวว่ามโนภาพซับซ้อนนี้ยังแบ่ง
ออกได้อีกเป็น 3 ประเภท คือ มโนภาพรูปแบบ มโนภาพตัวตน และมโนภาพความสัมพันธ์ 
 (2.1) มโนภาพรูปแบบ (Modes) คือมโนภาพที่จิตนำเอามโนภาพเดี่ยวหลากหลายมโนภาพ
มารวมกันโดยไม่จำเป็นต้องคำนึงถึงต้นแบบว่ามีอยู่จริง (Patricia Sheridan, 2010) แบ่งออกได้อีก 2 
อย่างคือ  

1. มโนภาพรูปแบบเดี่ยว (Simple Modes) เป็นมโนภาพที่แปรผันหรือผสมผสาน
เอามโนภาพเดี่ยวอย่างเดียวกัน โดยไม่มีมโนภาพอ่ืนรวมอยู่ด้วย ดังนั้นมนุษย์จึงมีมโนภาพ
โหล (Patricia Sheridan, 2010) มโนภาพหนึ่งร้อย หรือมโนภาพหนึ่งล้าน ซึ่งค่อยๆ เพ่ิม
มโนภาพจำนวน 1 ทบขึ้นไปเรื่อยๆ จนไปถึงมโนภาพอนันต์ ด้วยวิธีดังกล่าวมนุษย์จึงมีมโน
ภาพกาลและมโนภาพอวกาศที่เป็นนิรันดร์และไม่มีที่สิ้นสุดได้ มโนภาพเหล่านี้แม้จะห่างไกล
จากประสบการณ์จริงแต่ก็อาศัยมโนภาพเดี่ยวภายในประสบการณ์นั้นเป็นพ้ืนฐานในการ
พัฒนาและสร้างสรรค์ 

2. มโนภาพรูปแบบผสม (Mixed Modes) เป็นมโนภาพที่จิตสร้างสรรค์ขึ้นมาด้วย
การนำเอามโนภาพเดี่ยวหลายๆ มโนภาพมารวมกัน เช่น มโนภาพความงามเป็นการรวมเอา
มโนภาพสี  มโนภาพรูปทรง รวมถึงมโนภาพการรับรู้และมโนภาพความสุขของผู้มี
ประสบการณ์ทางสุนทรียะนั้นประกอบเข้าไว้ด้วยกัน (Patricia Sheridan, 2010) โดยนัยนี้



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
มนุษย์จึงมีมโนภาพอ่ืน เช่น มโนภาพการฟันดาบ มโนภาพสิ่งประดิษฐ์ของผู้ประดิษฐ์คิดค้น 
หรือมโนภาพทางศีลธรรมเช่น มโนภาพความกตัญญู มโนภาพความกล้าหาญ ขึ้นได ้

 (2.2) มโนภาพตัวตน (Substances) เป็นมโนภาพหลักที่อยู่ระหว่างการผสมผสานมโนภาพ
เดี่ยวหลายๆ มโนภาพเข้าด้วยกันเพ่ือใช้เป็นตัวแทนของสิ่งเฉพาะที่ดำรงอยู่ได้ด้วยตัวมันเอง  ดังนั้น
หากนำมโนภาพตัวตนมารวมเข้ากับมโนภาพสีขาวหม่น มีน้ำหนัก ความแข็ง ความเหนียว และการ
หลอมละลาย เราก็จะได้มโนภาพตะกั่ว โดยนัยเดียวกันหากรวมมโนภาพรูปร่าง การเคลื่อนไหวได้ 
การมีความคิดและเหตุผลเข้ากับมโนภาพตัวตน เราก็จะได้มโนภาพมนุษย์ (Patricia Sheridan, 
2010) มโนภาพตัวตนนี้เราไม่อาจรับรู้มันได้โดยตรงทางประสาทสัมผัสเพราะมันเป็นตัวตนที่แท้จริง
ของวัตถุ แต่เกิดจากการที่จิตพิจารณาเห็นว่ามีมโนภาพของคุณสมบัติกลุ่มหนึ่งๆ ไปด้วยกันตลอดและ
มีชื่อหนึ่งๆ ที่ใช้เรียกพวกมันอยู่เสมอ ทั้งจิตเองก็ไม่สามารถจินตนาการได้ว่ามโนภาพเหล่านั้นจะ
สามารถดำรงอยู่ได้ด้วยตัวมันเอง อีกทั้งคุ้นชินกับการสมมติอะไรบางอย่างให้เป็นฐานรองรับมโนภาพ
เหล่านั้นซึ่งจะเป็นที่อาศัยและแสดงคุณลักษณะออกมา ด้วยเหตุนี้มนุษย์จึงสามารถสร้างมโนภาพ
ตัวตนขึ้นมา 
 (2.3) มโนภาพความสัมพันธ์ (Relations) เป็นมโนภาพที่เกิดจากการเปรียบเทียบมโนภาพ
หนึ่งกับอีกมโนภาพหนึ่งในแง่ของขอบเขต ระดับ เวลา สถานที่ หรือสภาวะอ่ืนๆ (Patricia Sheridan, 
2010) เขาอธิบายว่า ในการพิจารณาสิ่งใดๆ ความเข้าใจไม่ได้ถูกจำกัดเฉพาะแต่วัตถุนั้นเพียงอย่าง
เดียว: มันยังสามารถนำเอามโนภาพที่อยู่นอกเหนือตัวมันเองหรืออย่างน้อยก็มองออกไปจากตัวมัน
เพ่ือดูว่าเข้ากับมโนภาพอ่ืนอย่างไร (Patricia Sheridan, 2010) เช่นเมื่อเราพิจารณาชายคนหนึ่ง เรา
อาจมีมโนภาพคน เพศชาย มีผิวขาว ซึ่งเป็นมโนภาพผสมของลักษณะเฉพาะต่างๆ ของเขาที่ปรากฏ
โดยตรงต่อเรา นอกจากนั้นเรายังสามารถพิจารณาเชื่อมโยงไปหามโนภาพอ่ืนๆ เช่น มโนภาพเด็ก มโน
ภาพคนแก่ หรือมโนภาพหญิงสาวเพ่ือเชื่อมโยงเขาเข้ากับสิ่งอ่ืน นี้จึงเป็นสาเหตุทำให้เราบัญญัติชื่อ
เรียกความสัมพันธ์ของเขาไปต่างๆ กัน โดยนัยนี้เขาจึงสามารถมีชื่อเรียกความสัมพันธ์ได้มากเท่าที่จะ
มีโอกาสจับคูเ่ขาเชื่อมโยงเข้ากับสิ่งอ่ืน เช่น พ่อ, ลูกชาย, พ่อตา, ลูกเขย, เพ่ือน, ศัตรู, เจ้านาย, คนรับ
ใช้, เหนือกว่า, ด้อยกว่าเป็นต้น ดังนั้นมโนภาพความสัมพันธ์จึงไม่ใช่สถานะที่มีอยู่จริงภายในสิ่ง และ
มันไม่ได้มีอยู่อย่าง “มโนภาพตัวตน” แต่เป็นอะไรบางอย่างที่อยู่ข้างนอกสิ่งและถูกนำเข้ามาเชื่อมโยง
กันตามการทำงานของจิต 
 อนึ่ง ภายใต้มโนภาพความสัมพันธ์นี้ มันยังแสดงให้เห็นถึงความเป็นสาเหตุและผลของสิ่งหนึ่ง
ต่ออีกสิ่งหนึ่งด้วย เช่น มโนภาพความร้อนกับมโนภาพความเหลวของขี้ผึ้งเป็นต้น การที่ เรามี
ประสบการณ์กับขี้ผึ้งซ่ึงพอโดนความร้อนแล้วจะกลายเป็นของเหลว อันเป็นคุณสมบัติที่ไม่มีในตัวขี้ผึ้ง
มาก่อน แต่อาศัยความร้อนในระดับหนึ่งจึงเกิดปรากฏขึ้น เราเรียกมโนภาพเดี่ยวของความร้อนที่
สัมพันธ์กับความเหลวในขี้ผึ้ งว่า เป็นสาเหตุของมัน และเรียกความเหลวว่าเป็นผล (Patricia 
Sheridan, 2010) จากกระบวนการสังเกตดังกล่าวทำให้เราพิจารณาได้ถึงอำนาจหรือศักยภาพที่สิ่ง
หนึ่งมีและสามารถกระทำต่ออีกสิ่งหนึ่ง เพราะเห็นว่ามโนภาพเดี่ยวซึ่งแสดงคุณสมบัติของสิ่งหนึ่งๆ ทั้ง
ที่อยู่ในสถานะสาเหตุและผลมีความเปลี่ยนแปลงไป ดังนั้นจึงได้มาซึ่งมโนภาพพลัง ด้วยเหตุนี้เราจึง
กล่าวว่าพระอาทิตย์มีพลังที่จะละลายขี้ผึ้ง และขี้ผึ้งก็มีพลังที่จะถูกละลายด้วยพระอาทิตย์ (Patricia 
Sheridan, 2010) 



20  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 อย่างไรก็ตามจากการพิจารณาข้างต้นจะเห็นได้ว่าไม่ว่าจิตจะสร้างสรรค์มโนภาพให้มากมาย
จนดูเหมือนว่าจะเกินเลยไปจากประสบการณ์จริงเพียงใด แต่เมื่อวิเคราะห์ลงไปแล้วมโนภาพเหล่านั้น
ย่อมมีจุดตั้งต้นที่มโนภาพเดี่ยวซึ่งได้มาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสหรือทางจิตทั้งสิ้น 
 1.3 การเรียกชื่อและการนิยามความหมาย ในการใช้ภาษาสำหรับสื่อสารนั้น คำถือเป็นหน่วย
ย่อยที่เล็กท่ีสุดที่มีความหมาย และล็อคก็ถือว่าคำแต่ละคำล้วนเป็นเครื่องหมายแทนมโนภาพในใจของ
ผู้พูด แต่เมื่อพิจารณาจากประสบการณ์แล้วเขาตั้งข้อสังเกตว่า สิ่งทั้งปวงต่างดำรงอยู่เป็นสิ่งเฉพาะ 
(Patricia Sheridan, 2010) ดังนั้นประสบการณ์ของมนุษย์ที่มีต่อโลกจึงให้มโนภาพเฉพาะที่แตกต่าง
กันออกไป แต่เราไม่เรียกมโนภาพของสิ่งเฉพาะเหล่านั้นด้วยชื่อเฉพาะกันไปทั้งหมด กลับเรียกพวกมัน
ด้วยชื่อที่ใช้กันโดยทั่วไป เช่น คน สุนัข แม่น้ำเป็นต้น แล้วระบุถึงสิ่งเฉพาะที่กล่าวถึงบ่อยครั้งเท่านั้น
ด้วยชื่อเฉพาะ 
 สามัญนามหรือชื่อทั่วไป (general terms) นั้นเป็นเครื่องหมายที่มนุษย์บัญญัติขึ้นเพ่ือใช้แทน
มโนภาพสากล ล็อคได้อธิบายมโนภาพสากลออกเป็น 3 แนวทาง แต่แนวทางที่เขาเน้นมากที่สุดนั้นถือ
ว่ามโนภาพสากลเป็นความหมายที่จิตมนุษย์สร้างขึ้น โดยความหมายนั้นคือแก่นของประเภท กล่าวคือ
แม้ว่าสิ่งแต่ละสิ่งจะดำรงอยู่เป็นสิ่งเฉพาะ แต่จิตของมนุษย์มีความสามารถที่จะจัดหมวดหมู่สิ่งต่างๆ 
ออกเป็นประเภท โดยจิตทำหน้าที่ถอดเอามโนภาพของคุณสมบัติบางประการหรือว่าทั้งหมดที่ปรากฏ
ในสิ่งเฉพาะซึ่งเหมือนกันออกมาและจัดอยู่ในประเภทเดียวกัน การที่มโนภาพเหล่านั้นจัดอยู่ ใน
ประเภทเดียวกันได้ก็เป็นเพราะพวกมันมีแก่น (essence) ที่เหมือนกัน ล็อคเรียกมโนภาพสากลนี้ว่า 
“มโนภาพที่ถอดออกมา” (abstract idea) เมื่อเรามีประสบการณ์กับสิ่งต่างๆ แล้วพบว่ามันมีมโน
ภาพเหมือนกับมโนภาพที่ถอดออกมามโนภาพใดในจิต มันก็จะถูกจัดให้อยู่ในประเภทนั้น ภายใต้ชื่อ
นั้น แก่นของประเภทจึงไม่ใช่สิ่งอื่นใดนอกจากมโนภาพที่ถอดออกมาเหล่านี้เท่านั้น โดยนัยนี้เมื่อเราใช้
ชื่อทั่วไปในการสื่อสารเช่นคำว่า “คน” ก็แสดงให้เห็นถึงว่าการมี“คุณสมบัติ”เป็นคน จัดอยู่ใน
“ประเภท”คน เรียก“ชื่อ”ว่าคน และมี“แก่น”ของความเป็นคนนั้นถือเป็นสิ่งเดียวกันทั้งหมด (สมฤดี 
วิศทเวทย์, 2536 อ้างใน Locke, 2008) 
 โดยนัยดังกล่าวความหมายของชื่อทั่วไปที่ใช้เรียกมโนภาพเดี่ยวสำหรับคนคนหนึ่งนั้นจะมีได้ก็
ต่อเมื่อเขามีประสบการณ์โดยตรงกับพวกมันและจัดพวกมันให้อยู่ในประเภทเดียวกัน เพราะว่าเราไม่
อาจนิยามมโนภาพเดี่ยวนั้นด้วยคำอ่ืน (Locke, 2008)เช่นหากเขาต้องการจะรู้ความหมายของคำว่า 
“หวาน” เขาต้องมีประสบการณ์ชิมรสชาติของน้ำตาลหรือน้ำผึ้งเป็นต้น หรือหากเขาต้องการจะรู้
ความหมายของคำว่า “เหลือง” เขาก็จำเป็นต้องมีประสบการณ์เห็นสีของขมิ้นชันหรือดอกดาวเรือง 
เป็นต้นก่อน วิธีการนี้ต่างจากการนิยามความหมายของชื่อเรียกมโนภาพซับซ้อน เพราะจิตไม่ได้คิด
มโนภาพซับซ้อนนั้นขึ้นมาใหม่ด้วยตัวมันเองล้วนๆ แต่เป็นการนำเอามโนภาพที่มีอยู่ก่อนแล้วมา
รวมเข้าไว้ด้วยกัน โดยการเลือกมโนภาพจำนวนหนึ่งมาเชื่อมโยงพวกมันให้เป็นมโนภาพเดียวกันและ
ตั้งชื่อให้มันใหม่ (Ibid: 3.5.4) ดังนั้นการนิยามความหมายของมโนภาพซับซ้อนจึงสามารถทำได้โดย
การอธิบายผ่านการเรียบเรียงชื่อเรียกของมโนภาพเหล่านั้นต่อกันไปเรื่อยๆ เช่น คำว่า “กระจก” 
หมายถึงวัตถุที่ทำมาจากแก้ว สามารถหลอมเหลวและนำไปขึ้นเป็นรูปได้  เมื่อเย็นตัวลงแล้วจะมี
สถานะเป็นของแข็งที่มีลักษณะโปร่งใส ไม่ตกผลึก ดังนั้น ความหมายของคำจึงเป็นเรื่องของการนิยาม



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผ่านการแจกแจงและเรียบเรียงมโนภาพที่มีอยู่ไปเรื่อยๆ หากเราขาดมโนภาพหนึ่งๆ ที่คำนิยาม
กล่าวถึง เรากจ็ะไม่สามารถเข้าใจความหมายของคำนั้นได้อย่างสมบูรณ์ 

วัตถุประสงค์ข้อ 2 แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ ท่านพุทธทาสภิกขุได้
เริ่มต้นเสนอแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมผ่านการตั้งข้อสันนิษฐานถึงปัญหาการไม่เข้าใจศาสนาของ
คนในยุคปัจจุบันว่ามีสาเหตุมาจากการที่ทั้งพระภิกษุสงฆ์และฆราวาสไม่เข้าใจความหมายของภาษา
ศาสนานั้นได้อย่างถูกต้องลึกซึ้ง (พุทธทาสภิกขุ, 2548) แล้วยกพุทธดำรัสความว่า “ผู้ที่เป็นบัณฑิตไม่
ประมาทย่อมถือเอาอรรถ (ความหมาย) ทั้งสอง เป็นคนฉลาดรู้พร้อมซึ่งอรรถทั้งหลายแล้ว เขาจึง
เรียกว่าเป็นบัณฑิต” (พุทธทาสภิกขุ, 2548) ขึ้นมารับรองข้อเสนอของการตีความหมายทางศาสนา
ออกเป็น 2 ระดับกล่าวคือ ภาษาคน-ภาษาธรรม 
 2.1 ความหมายและลักษณะของภาษาคน ภาษาคนนั้นหมายถึงตัวความหมายของคำที่ใช้
กล่าวถึงวัตถุหรืออากัปกิริยาที่สามารถรับรู้ได้ด้วยประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 รวมถึงสิ่งอ่ืน
จากนั้นซึ่งเป็นความหมายของคำที่สมมติใช้กันจนเป็นที่ยอมรับอย่างความหมายที่ปรากฏใน
พจนานุกรม ความหมายดังกล่าวอาจเปลี่ยนแปลงไปตามความนิยมของผู้คนในแต่ละสมัย อย่างไรก็
ตามความหมายดังกล่าวยังคงเชื่อมโยงกับวัตถุหรือประสบการณ์ทางโลกเป็นหลัก หรือเกี่ยวข้องกับ
การดำเนินชีวิตทั่วไปของมนุษย์ในแง่ท่ีเป็นรูปธรรม ทั้งยังเป็นความหมายที่คนธรรมดาสามัญซึ่งยังไม่มี
ประสบการณ์ทางศาสนาหรือเข้าถึงความจริงแท้ของชีวิตในระดับจิตวิญญาณใช้สื่อสารกัน ในที่นี้ยัง
รวมถึงความหมายตามการตีความแบบจารีตนิยม ซึ่งอ้างอิงปรากฏการณ์ที่สามารถรับรู้หรือ
จินตนาการเป็นรูปธรรมได้ เช่นคำว่า “ชาติ” หรือ “ความเกิด” หมายถึงการเกิดจากท้องของแม่ 
ดังนั้นแต่ละคนจึงเกิดได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 
 อนึ่ง ลักษณะสำคัญของภาษาคนก็คือเป็นภาษาที่ใช้สื่อสารกันทั่วไปในชีวิตประจำวัน มี
ความหมายเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ภายนอกที่ เป็นรูปธรรมและมุ่งเน้นเพ่ือการดำรงชีวิต 
นอกจากนั้นยังใช้สำหรับสื่อสารกันระหว่างคนผู้ไม่รู้จักธรรมะ จึงมีลักษณะเป็นความหมายแบบผิวเผิน
ไม่จำเป็นต้องตีความ ด้วยเหตุที่ภาษาคนเชื่อมโยงกับประสบการณ์ภายนอกหรือประสบการณ์ที่
เกี่ยวเนื่องกับรูปธรรมนี้เอง ดังนั้นคนที่ไม่รู้จักอำนาจของภาษาก็อาจยึดติดในความหมายและเป็นเหตุ
เกิดอารมณค์วามรู้สึกแห่งความยึดมั่นถือมั่น ที่มีตัวตนหรือวัตถุเป็นศูนย์กลางของความหมายนั้น 
 2.2 ความหมายและลักษณะของภาษาธรรม ส่วนภาษาธรรมนั้นหมายถึงตัวความหมายที่เป็น
นัยแฝงเร้นของคำสามัญหรือคำทางศาสนาซึ่งมุ่งแสดงถึงสภาวธรรมหรือสัจธรรมของโลกและชีวิต 
เป็นภาษาที่ใช้สื่อสารในเรื่องความจริงแท้ของชีวิต มีความหมายเกี่ยวกับนามธรรมหรือประสบการณ์
ภายในที่ลึกซึ้ง มุ่งเน้นการเข้าถึงธรรมชาติของโลกและชีวิต เช่น คำว่า “ชาติ” หรือ “ความเกิด”
หมายถึงความเกิดขึ้นในขณะหนึ่งๆ แห่งความรู้สึกว่ามีตัวฉันหรือตัวกูภายในจิตใจ ความเกิดเช่นนี้คน
ธรรมดาสามารถเกิดได้หลายครั้งต่อวัน ส่วนพระอริยเจ้ามีน้อยครั้งจนกระทั่งไม่เกิดเลย (พุทธทาส
ภิกขุ, 2548) 
 อนึ่ง ภาษาธรรมมีลักษณะที่พอจะกำหนดได้คือ เป็นภาษาที่เนื่องด้วยจิตวิญญาณ ไม่อิงอยู่
กับตัวหนังสือหรือคัมภีร์ มีความหมายต่างจากภาษาสามัญที่ใช้สื่อสารกันทั่วไป เพราะแม้จะมี
รูปลักษณะของคำเหมือนกันแต่มีความหมายในระดับที่ลึกซึ้งซึ่งมุ่งถึงประสบการณ์ทางศาสนาใน



22  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ชีวิตประจำวัน ทั้งยังเป็นภาษาของคนที่เข้าถึงธรรมะใช้สื่อสาร ดังนั้นคนที่เข้าใจความหมายทั้งสอง
ระดับได้ดจีึงสามารถเลือกใช้คำและปรับแปลงการตีความเพ่ือสื่อสารให้เหมาะสมกับสถานการณ์ได ้
 2.3 ความสัมพันธ์ของภาษาคนและภาษาธรรม ท่านพุทธทาสมองว่าความหมายของภาษา
ศาสนามีทั้งความหมายที่ถูกรับรู้และใช้กันโดยทั่วไปกับความหมายที่ซ่อนอยู่ภายใต้บริบทการใช้ในเชิง
ศาสนาหรือเชิงนามธรรม ทั้งนี้ความหมายทั้งสองแทบจะตรงข้ามกันหรือตรงข้ามกันเลยก็มี (พุทธทาส
ภิกขุ, 2548) แต่รากฐานทางความหมายในระดับภาษาธรรมก็ไม่ได้ตัดขาดจากความหมายในระดับ
ภาษาคนโดยสิ้นเชิง กลับมีความสัมพันธ์ต่อกันอยู่บางประการ ซึ่งผู้มีประสบการณ์ทางศาสนาอาจ
ตีความแล้วรับรู้ถึงความหมายนั้นได้ 
 2.3.1 ความสัมพันธ์ต่อกันในเชิงหยิบยืมความหมาย การพัฒนาความหมายของภาษาศาสนา
ที่รับรู้กันโดยทั่วไปทั้งในทางการเผยแผ่ศาสนาและทางสังคมวัฒนธรรมไปสู่ความหมายอีกแบบหนึ่งซึ่ง
สะท้อนถึงประสบการณ์ภายในทางศาสนานับเป็นสิ่งที่ยากจะกระทำให้เกิดความเข้าใจได้โดยง่าย 
เพราะการพูดถึงเรื่องทางจิตวิญญาณเป็นเรื่องลึกซึ้งและไม่มีคำพูดที่ใช้กล่าวถึงมันโดยตรง (พุทธทาส
ภิกขุ, 2548) ดังนั้นภาษาศาสนาในทรรศนะของท่านพุทธทาสจึงเป็นภาษาที่นำเอาคำสามัญตามที่
ปรากฏใช้กันอยู่แล้วมาสื่อสาร โดยถอดเอาความหมายที่มีนัยทางรูปธรรมออกไปแล้วหยิบยกเอา
เฉพาะเค้าโครงความหมายมาผสานเข้ากับสภาพนามธรรมหรืออารมณ์ความรู้สึกเพ่ือสร้างความหมาย
ใหม่ในแง่ที่ผู้คนอาจคิดนึกหรือมีประสบการณ์ร่วมเข้าใจได้ 
 ความสัมพันธ์เชิงหยิบยืมความหมายนี้อาจพิจารณาได้จากคำว่า “พระพุทธเจ้า” ซึ่งหมายถึง
ร่างกายของพระองค์ที่เกิดในประเทศอินเดียเมื่อสองพันกว่าปี นิพพานแล้ว เผาไหม้ไปหมดแล้ว (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2548) แต่สำหรับท่านพุทธทาสแล้วความหมายเหล่านี้ยังไม่เพียงพอต่อการทำความเข้าใจ
ให้ถึงเนื้อแท้ของศาสนา แม้ว่าความหมายดังกล่าวจะชี้ไปที่ข้อเท็จจริงบางประการก็ตาม ท่านจึงเสนอ
ให้ถอดความเป็นรูปธรรมออกไปแล้วเสนอความหมายใหม่ในทางภาษาธรรมว่าหมายถึงตัวธรรมะแท้ๆ 
ที่ทำให้เป็นพระพุทธเจ้า (พุทธทาสภิกขุ, 2548) นอกจากนี้ท่านยังใช้วิธีการดังกล่าวตีความข้าม
ศาสนาเพราะท่านพิจารณาเห็นว่าทุกศาสนาล้วนต้องการให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุดและพยายามสอน
ในสิ่งเดียวกันก็คือความจริงของธรรมชาติ การตีความในระดับภาษาธรรมจึงจะสามารถทำให้ทุก
ศาสนาสามารถเข้าใจถูกต้องตรงกันได้และเป็นประโยชน์สูงสุดแก่ทุกคน (พุทธทาสภิกขุ, 2522) เช่น
คำว่า “พระเจ้า” ซึ่งมักหมายถึงผู้มีอำนาจในการสร้าง ดลบันดาลสิ่งต่างๆ มาตีความใหม่ในทางภาษา
ธรรมว่าหมายถึงตัว“ธรรมะ”ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติ เพราะเป็นสิ่งบันดาลให้เกิดสิ่งต่างๆ ขึ้นมา คอย
ควบคุม และมีอำนาจสิ่งทั้งหลายทั้งปวง (พุทธทาสภิกขุ, 2548) เหมือนอย่างที่พระเจ้าในภาษาคน
เป็น 
 นอกจากนี้ท่านยังอาศัยวิธีการตีความดังกล่าวไปตีความภาษาสามัญเพ่ือใช้คำเหล่านั้ นไป
บรรยายสภาวะหรือปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ในเชิงจิตวิญญาณที่ลึกซึ้ง เช่นคำว่า “กิน” อัน
หมายถึงอาการกลืนอาหารเข้าไปทางปาก ในทางภาษาธรรมหมายถึงการเสพอารมณ์ กล่าวคือการรับ
ข้อมูลทางผัสสะหรือทางจิตเช่นคำว่า “กินทางตา” หมายถึงอาการที่ตาเห็นรูปแล้วปรุงแต่งไปต่างๆ 
เป็นต้น แต่สำหรับพระพุทธเจ้าและพระอรหันต์ ท่านเป็น “นิพฺโภโค” ไม่ต้องกินอะไรอีกกล่าวคือไม่
ถูกปรุงแต่งด้วยรูปเป็นต้นนั้น เพราะอยู่เหนืออำนาจการปรุงแต่งของสิ่งเหล่านี้แล้ว (พุทธทาสภิกขุ, 
2548) 



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่ามนุษย์ล้วนรู้จักความหมายของคำโดยภาษาคนเป็นพ้ืนฐาน 
แต่ไม่รู้จักความหมายของภาษาธรรมหรือไม่คิดว่ามีความหมายที่มีนัยทางจิตวิญญาณหรือในระดับ
ลึกซึ้งซ่อนอยู่ ดังนั้นท่านพุทธทาสจึงเน้นย้ำให้เห็นว่าในการทำความเข้าใจภาษาศาสนานั้นจำเป็นต้อง
เข้าใจความหมายทั้ง 2 ระดับ อนึ่ง เพราะความหมายของภาษาธรรมนั้นสามารถรู้ได้ผ่านการหยิบยืม
เอารากฐานทางความหมายของภาษาคนมาปรับใช้เพ่ือกล่าวถึงสภาวะนามธรรม ความหมายดังกล่าว
จึงมีลักษณะสื่อถึงสภาพการณ์ที่ปรากฏในเชิงสัจธรรมที่มีอยู่จริงหรือในเชิงสภาวธรรมที่เกิดขึ้นกับจิต 
ความหมายดังกล่าวถือเป็นแก่นสารหลักของศาสนาที่มุ่งต้องการให้ศาสนิกเข้าถึงประสบการณ์ภายใน
และเข้าใจความจริงของโลกและชีวิต พร้อมทั้งมีวิถีปฏิบัติที่ถูกต้อง ทั้งนี้ภาษาคนและภาษาธรรมเป็น
สิ่งที่ต้องทำความเข้าใจร่วมกัน และภาษาคนก็มีส่วนช่วยให้เข้าใจภาษาธรรมได้อย่างชัดเจนยิ่งขึ้น 
 2.3.2 ความสัมพันธ์ระหว่างความหมายของภาษาศาสนากับประสบการณ์มนุษย์ ท่านพุทธ
ทาสกล่าวว่า ภาษาคนก็คือภาษาโลกๆ ภาษาของคนที่ไม่รู้ธรรมะพูดกัน ส่วนภาษาธรรมเป็นภาษาที่
คนผู้ได้เห็นธรรมะในส่วนลึกหรือเห็นธรรมะที่แท้จริงแล้วพูดไปด้วยความรู้สึกนั้น (อ้างแล้ว: 3) การ
ตีความตามแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านจึงแสดงถึงความสัมพันธ์โดยตรงต่อทรรศนะหรือ
ประสบการณ์ของผู้ตีความ กล่าวคือผู้บรรลุธรรมและผู้ที่ยังไม่บรรลุธรรมซ่ึงอาจเข้าใจความหมายของ
ภาษาศาสนาได้แตกต่างกันตามทิฐิหรือประสบการณ์ในทางศาสนา เพราะภาษาคนมุ่งเอาความหมาย
ทางวัตถุที่มองเห็นจับต้องได้หรือสามารถจินตนาการได้ว่ามีประสบการณ์ทางผัสสะกับสิ่งนั้นได้ แต่
ภาษาธรรมมุ่งเอาความหมายทางนามธรรมที่ไม่เห็นตัว แต่รู้สึกถึงได้เป็นหลัก ดังนั้นคนทั่วไปที่ไม่มี
ประสบการณ์ทางศาสนาหรือนับถือศาสนาในแง่วัฒนธรรมประเพณีเพียงอย่างเดียวจึงรู้เฉพาะภาษา
คนและอาจเข้าใจว่ามีแต่ความหมายแบบภาษาคนเท่านั้นที่ถูกต้อง ส่วนผู้รู้ธรรมะย่อมเข้าใจทั้งภาษา
คนและภาษาธรรมเนื่องจากตนมีประสบการณ์ทางศาสนาแล้ว 
 เมื่อพิจารณาความสัมพันธ์ดังกล่าวจะเห็นได้ว่าประสบการณ์ของผู้ตีความมีส่วนสำคัญต่อการ
เข้าใจความหมายทั้งในระดับภาษาคนและภาษาธรรม เพราะผู้รู้ธรรมย่อมเข้าใจความหมายของภาษา
ทั้งสองระดับ แต่สำหรับคนทั่วไปแล้วเขาย่อมเข้าใจความหมายเฉพาะในระดับภาษาคนเท่านั้น การ
สื่อสารระหว่างผู้รู้ธรรมที่ต้องการสื่อความหมายในระดับภาษาธรรมกับคนทั่วไปผู้ยึดมั่นในความหมาย
ระดับภาษาคนจึงอาจก่อให้เกิดความสับสนและเข้าใจผิดจนถึงขั้นสรุปได้ว่าผู้รู้ธรรมนั้นพูดนอกแนว
คัมภีร์ดั้งเดิมซึ่งพวกตนเข้าใจและยึดถือปฏิบัติมา ดังนั้นการปรับเปลี่ยนระดับภาษาคนสู่ภาษาธรรม
อาจมีความจำเป็นต้องปรับเปลี่ยนระบบการรับรู้เป็นพ้ืนฐานก่อนจึงจะเข้าใจภาษาธรรมนั้นได้ในที่สุด 
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2536) 
 อย่างไรก็ตามเมื่อมองย้อนกลับมาที่วิธีการนำเสนอแนวคิดการตีความภาษาศาสนาของท่าน
พุทธทาสก็พอประเมินได้ว่าเป็นแนวทางหนึ่งในการปรับเปลี่ยนกระบวนการการรับรู้และสร้าง
ความหมายใหม่ให้ผู้คนเข้าใจภาษาศาสนาในระดับที่ลึกซึ้งซึ่งอาจส่งผลต่อมโนทัศน์ในด้านศาสนากับ
การดำเนินชีวิต ดังนั้นเพ่ือพิจารณาการตีความภาษาศาสนาดังกล่าวให้ชัดเจน ผู้วิจัยจะอาศัยแนวคิด
ทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อคมาช่วยพิจารณาว่ามีกระบวนการอย่างไรในทางทฤษฎีความหมาย 

วัตถุประสงค์ข้อ 3 การประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความ
เข้าใจแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 



24  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 3.1 ด้านปัญหาความไม่เข้าใจภาษาศาสนา ท่านพุทธทาสมองว่าพุทธศาสนิกชนโดยมากแม้
ศึกษาหลักธรรมมามากแต่ก็ไม่อาจเข้าใจคำสอนเหล่านั้นได้อย่างลึกซึ้ง ท่านอุปมาการใช้ภาษาของคน
เหล่านั้นว่าเปรียบเสมือนนกไม่เห็นฟ้า ปลาไม่เห็นน้ำ (พุทธทาสภิกขุ, 2548) เพราะถึงแม้จะรู้จักภาษา
และสามารถใช้ภาษาได้ แต่เมื่อจะใช้ภาษานั้นกล่าวถึงความหมายทางศาสนาซึ่งพูดเรื่องธรรมชาติ จิต
วิญญาณ และศีลธรรม กลับยึดติดกับภาษาในความหมายเดิมจนไม่อาจเข้าใจความหมายที่ลึกซึ้งกว่า
นั้น มุมมองดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงปัญหาการไม่เข้าใจการมีความหมายของภาษาอย่างถ่องแท้  
เหมือนอย่างที่ล็อคกล่าวว่า ผู้ใช้ภาษาแม้จะคิดหรือพูดราวกะเข้าใจความหมายของมันอย่างแจ่มแจ้ง 
แต่แท้ที่จริงแล้วเขากลับไม่เข้าใจมันอย่างสมบูรณ์ (Locke, 2008) ปัญหานี้บ่งบอกถึงความไม่เข้าใจ
ในเงื่อนไขของภาษาที่สามารถมีความหมายได้อย่างเป็นอิสระตามการนิยามหรือเรียบเรียงมโนภาพใน
ใจซึ่งมาจากประสบการณ์ที่ต่างกันของแต่ละคน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อสื่อสารกันในทางศาสนาซึ่ง
เป็นเรื่องนามธรรมภายในจิตใจหรือกล่าวถึงสภาวธรรมตามธรรมชาติ ซึ่งจำเป็นต้องตีความด้วยมโน
ภาพอีกรูปแบบหนึ่งเป็นพิเศษ 
 อย่างไรก็ตามจากแนวคิดของล็อค คำจะมีความหมายก็ต่อเมื่อมันเป็นเครื่องหมายแทนมโน
ภาพของผู้พูด กล่าวคือผู้พูดมีมโนภาพนั้นในใจก่อนแล้วจึงบัญญัติเรียกมันด้วยคำ ในทางกลับกันเมื่อผู้
พูดใช้คำนั้นในการสื่อสาร คำนั้นยังทำหน้าที่กระตุ้นให้ผู้ฟังเรียกหามโนภาพจากประสบการณ์ของตน
มารับรองคำนั้นเพ่ือสร้างความเข้าใจในความหมายที่ผู้พูดต้องการสื่อสารอีกด้วย ดังนั้นความพยายาม
ในการสร้างความเข้าใจตัวความหมายใหม่ของภาษาศาสนาดังที่ท่านพุทธทาสเสนอจึงเป็นการเข้าไป
ปรับเปลี่ยนและจัดเรียงมโนภาพทางความหมายของคำนั้นๆ ด้วยวิธีการรื้อความหมายเก่าออกแล้ว
สร้างความหมายใหม่ผ่านการเทียบเคียงและจำลองมโนภาพใหม่ภายใต้โครงสร้างความหมายเดิม 
 3.2 ด้านความหมาย 2 ระดับ อนึ่ง ในการตีความภาษาศาสนานี้ท่านพุทธทาสวางรากฐาน
ทางความหมายให้เกี่ยวข้องกับประสบการณ์ 2 ประเภทเช่นเดียวกันกับล็อค กล่าวคือภาษาคนมี
ลักษณะพ้ืนฐานที่มุ่งเน้นประสบการณ์ภายนอกหรือวัตถุ ความหมายของภาษาคนจึงมาจากมโนภาพ
การรับรู้ทางทางประสาทสัมผัสเป็นหลัก ดังนั้นหากมองในมุมมองของล็อค ความหมายของภาษาคน
จึงยึดโยงกับมโนภาพซับซ้อนต่างๆ ทั้งมโนภาพรูปแบบ มโนภาพตัวตนซึ่งสามารถรับรู้ได้ว่ามีอยู่จริง
ในทางผัสสะ เช่น พระพุทธเจ้าที่มีตัวตนอยู่ในทางประวัติศาสตร์ หรือพระพุทธรูปที่อยู่ในวัดเป็นต้น 
นอกจากนั้นยังเชื่อมโยงกับมโนภาพรูปแบบ มโนภาพตัวตนที่มีลักษณะดำรงอยู่อย่างถาวร และมโน
ภาพความสัมพันธ์ในเชิงจินตนาการว่ามีพลังอำนาจเป็นจำนวนมาก เช่น สวรรค์ -นรก ซึ่งหมายถึง
สถานที่แห่งหนึ่งๆ ซึ่งดำรงอยู่อย่างเป็นนิรันดร์ และมนุษย์จะมีประสบการณ์รับรู้มันได้หลังความตาย
หรือหลังบรรลุธรรมะขั้นสูงสุดตามหลักพุทธศาสนาแล้วตายลง คำเหล่านี้ในความหมายภาษาคนจึง
กล่าวถึงสถานที่ซึ่งดำรงอยู่จริงในเชิงกายภาพ เมื่อมนุษย์ตายไปแล้วก็สามารถไปถึงได้จริง และจะเป็น
เช่นนี้ไปเรื่อยๆ ตามความหมายของสังสารวัฏ เพราะอาศัยมโนภาพกาลและอวกาศซึ่งเป็นมโนภาพ
รูปแบบที่จิตจินตนาการถึงความมีอยู่ในปัจจุบันซ้อนทับกันเข้าไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
 ส่วนภาษาธรรมอาศัยนามธรรมเป็นพ้ืนฐาน มุ่งเน้นประสบการณ์ทางจิต ความหมายของ
ภาษาธรรมจึงมักจะพูดถึงสภาวะหรือหมายเอาการรับรู้มโนภาพในเชิงความรู้สึกเป็นหลัก ในแง่นี้
ความหมายของภาษาธรรมตามมุมมองของล็อคจึงมีรากฐานเกี่ยวเนื่องกับมโนภาพการรับรู้การทำงาน
ของจิตหรือความรู้สึกที่เป็นอยู่หรือกำลังเปลี่ยนแปลงไปในแต่ละขณะ โดยเป็นการละทิ้งมโนภาพ



25 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ซับซ้อนเชิงจินตนาการแต่มุ่งหมายให้เผชิญหน้ากับมโนภาพความรู้สึกที่สัมผัสได้โดยตรง เช่น สวรรค์-
นรก ที่หมายถึงสภาวะทางอารมณ์หนึ่งๆ ซึ่งสามารถมีประสบการณ์รับรู้มันได้จากการสังเกตจิต 
พระพุทธเจ้าอันหมายถึงสภาวะที่จิตรู้ตัว ตื่น และเบิกบาน คำเหล่านี้ในความหมายภาษาธรรมจึง
กล่าวถึงอารมณ์ความรู้สึกที่ดำรงอยู่ในขณะนั้นๆ ซึ่งปัจเจกสามารถสัมผัสได้จริง ในแง่นี้ความรู้สึกจึง
เป็นตัวตรวจสอบความหมายในระดับภาษาธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งความรู้สึกว่างจากการยึดถือมโน
ภาพตัวตน ของตน ซึ่งท่านพุทธทาสเน้นย้ำให้เข้าถึงแก่นของศาสนาในความหมายนี้  ซึ่งปัจเจกผู้รู้
ธรรมจึงจะสามารถรู้จักมโนภาพตัวตนในแง่ที่เกิดจากการประกอบสร้างทางความหมายหรือการ
บัญญัติเท่านั้น แต่ไม่เกิดความรู้สึกยึดม่ันในตัวตนนั้นว่าเป็นความจริงแท้ของตน 
 โดยนัยดังกล่าวประสบการณ์จึงถือเป็นเงื่อนไขในการสร้างความหมายของภาษา และความ
เข้าใจความหมายของภาษาก็มีส่วนช่วยชักนำให้มนุษย์มีประสบการณ์ได้ การอธิบายภาษาในระดับ
ภาษาธรรมจึงเป็นตัวจุดประกายให้บุคคลก้าวกระโดดจากข้อจำกัดทางวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในภาษา
คนขึ้นสู่สภาวธรรมอันเป็นนามธรรมสากล (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536) และมีลักษณะเป็นสันทิฏฐิ
โกกล่าวคือเห็นประจักษ์ได้จริงในประสบการณ์ อนึ่ง จุดประสงค์สำคัญของภาษาธรรมที่ท่านพุทธทาส
ได้เสนอไว้นั้นคือมนุษย์สามารถอาศัยความหมายเช่นนั้นไปใช้ประโยชน์ในการศึกษาปฏิบัติธรรมและ
อยู่ในอำนาจที่เราควบคุมเกี่ยวข้องได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2538) โดยที่การบรรลุเป้าหมายหรือได้รับ
ผลประโยชน์ในทางศาสนาจะไม่ถูกจำกัดเฉพาะใครคนใดคนหนึ่งหรือกลุ่มศาสนิกกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง แต่
เป็นไปเพ่ือสันติสุขของทั้งบุคคลและสังคมโดยรวม (พุทธทาสภิกขุ, 2511) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 ท่านพุทธทาสมองว่าภาษาศาสนามีมิติทางความหมาย 2 ระดับคือความหมายทั่วไปและ
ความหมายทางจิตวิญญาณซึ่งสัมพันธ์อยู่กับมุมมองจากประสบการณ์ที่ต่างกันของคน 2 จำพวก
กล่าวคือคนทั่วไปและผู้บรรลุธรรม จุดเน้นย้ำของท่านเกี่ยวกับความหมายของภาษาศาสนานั้นอยู่ที่
กระบวนการนิยามความหมายที่จะต้องช่วยสร้างความเข้าใจและนำไปสู่การมีประสบการณ์ทาง
ศาสนาแก่คนทั่วไปให้สอดคล้องกับเป้าหมายของศาสนาหรือที่ผู้บรรลุธรรมต้องการสื่อสาร ภายใต้การ
นิยามผ่านคำเรียกมโนภาพซึ่งมาจากประสบการณ์ของปัจเจกบุคคลนั้น ดังจะเห็นได้ว่าท่านเรียกร้อง
ให้เกิดความเข้าใจในมโนภาพตัวตนที่แตกต่างไปจากประสบการณ์ทั่วไป ที่มักใช้ความคิดตาม
ธรรมชาติของมนุษย์ซึ่ งมักเห็นว่าตัวตนของสิ่ งต่างๆ มีอยู่จริง ไม่ เปลี่ยนแปลง หากมีความ
เปลี่ยนแปลงนั่นก็เป็นเพียงมายา แต่ตัวตนจริงๆ ย่อมมีอยู่แน่นอน ในที่นี้ท่านพุทธทาสมิได้
อรรถาธิบายในประเด็นดังกล่าวว่าตัวตนจะมีอยู่จริงหรือไม่ อย่างไร แต่ย้ายประเด็นไปสู่กระบวนการ
รับรู้ของมนุษย์ในประสบการณ์ปัจจุบันว่ามนุษย์มีอารมณ์ความรู้สึกยึดถือในตัวตนนั้นในลักษณะที่เป็น
กระแส ภาษาธรรมจึงเป็นการตามดู รับรู้ และระบุชื่อเพ่ือเรียกถึงสภาวะทางอารมณ์ความรู้สึกที่
ผูกพันอยู่กับเหตุการณ์ปัจจุบันในแต่ละขณะอย่างที่มันเป็นโดยไม่ยึดถือมโนภาพตัวตนว่าเป็นตนหรือ
ของตนที่แท้จริง ซึ่งตรงกับหลักการสำคัญทางพุทธศาสนาว่า “ธรรมทั้งปวงอันใครๆ ไม่ควรยึดมั่นถือ
มั่น”  
 
 



26  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

บทสรุป 
 จากการศึกษาวิเคราะห์ข้างต้นจะเห็นได้ว่าในมุมมองทางปรัชญาภาษาของจอห์น  ล็อค 
แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมถือเป็นแนวคิดการตีความภาษาศาสนาที่แสดงถึงการมีความหมายของ
ภาษาศาสนาผ่านการร้อยเรียงมโนภาพต่างๆ จากประสบการณ์เข้าไว้ด้วยกัน โดยแบ่งความหมาย
ออกเป็น  2 ระดับตามแหล่งที่มาขั้นต้นของมโนภาพกล่าวคือประสบการณ์ทางผัสสะหรือ
ประสบการณ์ทางจิต แนวคิดภาษาคนเกี่ยวข้องกับมโนภาพทางประสาทสัมผัสและมักเป็นมโนภาพ
ซับซ้อนทั้งที่ปรากฏจริงในโลกปรากฏการณ์หรือในเชิงจินตนาการที่เกิดจากการสร้างสรรค์ของจิต อีก
ทั้งมีนัยแฝงถึงมโนภาพตัวตนของสิ่งว่ามีอยู่จริงอย่างถาวร ส่วนแนวคิดภาษาธรรมเกี่ยวข้องกับมโน
ภาพการสังเกตตัวเองของจิต โดยที่สุดมีรากฐานเชื่อมโยงกับมโนภาพตัวตนที่ดำรงอยู่ในแต่ละขณะที่
จิตสังเกตตัวเองในฐานะผู้รู้แต่ไม่ได้ยึดถือความมีอยู่ของอารมณ์ความรู้สึกนึกคิดนั้นๆ ว่าเป็นตัวตนที่
แท้จริงถาวร 
 อนึ่ง แนวคิดภาษาคนถือเป็นการตีความภาษาศาสนาตามตัวอักษร มุ่งความเข้าใจในระดับผิว
เผินที่ผู้คนอาจรับรู้ ทำความเข้าใจ และสื่อสารกันได้ง่าย ส่วนแนวคิดภาษาธรรมเป็นการตีความภาษา
ศาสนาเชิงประยุกต์ ในแง่ที่ภาษาศาสนาจะมีความหมายและสามารถทำงานกับผู้คนโดยตรงผ่านการ
สังเกตกับประสบการณ์ในระดับจิตวิญญาณแล้วเทียบเคียงกับโครงสร้างทางความหมายบางอย่างของ
ภาษาคน อย่างไรก็ตามท่านพุทธทาสไม่ได้ปฏิเสธความหมายของภาษาคนไปเสียทั้งหมด เพียงแต่
ต้องการนำเสนอความหมายระดับภาษาธรรมเพ่ือใช้เป็นหลักในการทำความเข้าใจศาสนาให้ตรงกับ
เจตนารมณข์องศาสนาที่มุ่งสื่อสารในระดับศีลธรรมเพื่อความพ้นทุกข์และสันติสุขของบุคคลและสังคม 
 ทั้งนีอ้าจพิจารณาได้ว่าการทำความเข้าใจความหมายของภาษาศาสนาทั้งสองระดับนั้นไม่ได้มี
คุณค่าจบในตัวเอง แต่มีคุณค่าในแง่ที่เป็นเครื่องมือสร้างประสบการณ์ทางศาสนาที่มีคุณค่าในเชิง  
จริยะ ทั้งในแง่วัฒนธรรม จารีตประเพณี ซึ่งแอบแฝงอยู่ในวิถีชีวิตของชุมชนผู้นับถือศาสนา และในแง่
การได้รับประโยชน์สูงสุดจากการมีศาสนากล่าวคือการดับทุกข์ในชีวิตประจำวันโดยไม่แบ่งแยกเพศ
หรือชนชั้นวรรณะและไม่จำเป็นต้องรอพิสูจน์หรือได้รับผลในโลกหน้า แต่มุ่งเน้นมองเข้ามาภายในตน
และให้ความสำคัญกับจิตวิญญาณ พร้อมทั้งสมานประโยชน์ร่วมของทุกศาสนา ด้วยเหตุนี้ความหมาย
ของภาษาจึงสามารถกล่อมเกลาจิต ปรับเปลี่ยนฐานคิด และส่งผลต่อกระบวนการใช้ชีวิตได้ การ
ตีความภาษาศาสนาที่ดีจึงอาจมิใช่เพียงแค่การรักษาแนวทางตีความตามๆ กันมาเพียงอย่างเดียว แต่
ต้องย้อนกลับไปหาหลักการใช้ชีวิตที่ดีตามที่เจตนารมณ์ที่ศาสดาเสนอ การตีความนั้นจึงจะสามารถ
ตอบสนองต่อโจทย์หลักของทั้งศาสนาและผู้คนในสังคมนั่นคือการดับทุกข์ภายในได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ปิเตอร์ เอ. แจ็กสัน. (2557). พุทธทาสภิกขุ : พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และการปฏิรูปเชิงนวสมัย

นิยมในประเทศไทย. แปลโดย มงคล เดชนครินทร์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2511). อุปสรรคสำคัญที่มีอยู่ในคำพูด. กรุงเทพมหานคร: พุทธสมาคมแห่งประเทศ
ไทย ในพระบรมราชูปถัมภ์. 

พุทธทาสภิกขุ. (2538). ธรรมโฆษณ์: โอสาเรตัพพธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : ธรรมทานมูลนิธิ. 



27 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
พุทธทาสภิกขุ. (2548). ภาษาคน-ภาษาธรรม. หนังสือชุดมองด้านใน อนุสรณ์ 100 ปี พุทธทาส งาน

บันลือธรรม เล่มที่ 1. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 
สมฤดี วิศทเวทย์. (2536). ปรัชญาของจอห์น ล็อค. กรุงเทพฯ: ประกายพรึก. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2536) ปรัชญาพุทธทาสภิกขุกับมหายานธรรม . (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2532). จากเสฐียรพงษ์ วรรณปก ถึงพระเทพเวที และพุทธทาสภิกขุ. นนทบุรี: 

ช่อมะไฟ. 
John Locke. (2008). An Essay concerning Human Understanding. Oxford World's 

Classics. abridged with an Introduction and Notes by Pauline Phemister. 
New York: Oxford University Press. 

Patricia Sheridan. (2010). Locke: A Guide for the Perplexed. Continuum. 
 


