
16  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกข:ุ การศึกษาวิเคราะห ์

ความสอดคล้องในยุคสือ่สังคมออนไลน ์

An Educational Philosophy of Buddhadãsa Bhikkhu: An Analysis 
of its Relevance to the Online Social Media Age 

 
1เกษริน บุตรา  

Gatesarin buttra 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 

Phramaha Maghavin Purisuttamo 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
1Corresponding Author, E-mail: gatesarin.b@gmail.com 

 
Received March 26, 2023; Revised June 26, 2023; Accepted: June 30, 2023 

 

 
 

บทคัดย่อ 
บทความงานวิจัยเรื่อง “ปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ: การศึกษาวิเคราะห์ความ

สอดคล้องในยุคสื่อสังคมออนไลน์” มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ความสอดคล้องปรัชญา
การศึกษาพุทธทาสภิกขุในยุคสื่อสังคมออนไลน์ งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพใช้การศึกษา
เอกสาร ผลการศึกษาพบว่า ความสอดคล้องของปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสกับยุคสื่อออนไลน์
ปรากฎใน 2 ประเด็นคือ 1. เป็นการเรียนรู้เน้นการพัฒนาผู้เรียนให้มีศักยภาพในการแก้ไขปัญหาใน
การดำเนินชีวิต 2. การศึกษาเป็นพ้ืนฐานหรือทักษะทางสังคมสำหรับพัฒนาบุคคลให้เป็นบุคคลที่
สมบูรณ์ขึ้น ประเด็นไม่สอดคล้องคือ 1 ) พุทธทาสภิกขุ เน้นไปที่ความเป็นมนุษย์ที่อยู่ เหนือ
สัญชาตญาณคือการเป็นมนุษย์ที่ไม่มีตัวกู-ของกู ขณะที่ยุคสื่อออนไลน์เน้นไปที่การมีตัวตน มีอาชีพ 
รองรับระบบหน้าที่เพ่ือสนองความต้องการของสังคมมากกว่าจะเน้นไปที่อุดมคติของความเป็นมนุษย์ 
2) พุทธทาสภิกขุเน้นการศึกษาในการพัฒนาปัญญาอันเป็นวิธีการเรียนรู้ เพ่ือดับความทุกข์ส่วนตัวเป็น



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
หลัก แม้จะมีการกล่าวถึงศีลธรรมในการอยู่ร่วมกันก็เป็นเพียงข้อยืนยันให้เห็นผู้ที่มีศีลธรรมแล้วไม่ว่า
จะทำงานใดก็ล้วนแต่ประสบความสำเร็จทั้งสิ้น ขณะที่ยุคสื่อออนไลน์เน้นทักษะอาชีพที่จำเป็นทาง
สังคมและระบบเศรษฐกิจเป็นหลัก เพ่ือแก้ปัญหาในทางสังคมหรือระบบเศรษฐกิจ 
คำสำคัญ:  ปรัชญาการศึกษา; พุทธทาสภิกขุ; ยุคสื่อสังคมออนไลน์ 
 

Abstract 
The research entitled ‘An educational philosophy of Buddhadãsa bhikkhu: an 

analysis of its relevance to the online social media age’ was purposely made to 
critically analyze the relevance of the concept of Buddhadãsa bhikkhu’s philosophy 
of education in the era of social online media. This research employed the 
documentary research methodology. it was found that when it comes the concept of 
Buddhadãsa bhikkhu’s philosophy of education, four aspects are relevant to 
philosophy of education in the era of social online media: 1) learning is aiming at 
empowering the learners to solve daily life, 2) education is regarded as the basis or 
social skills whereby man can be perfected. What is irrelevant is of the following 
ones: 1) on the one hand, Buddhadãsa bhikkhu’s the concept of education lays great 
emphasis on uplifting man over the instinct resulting in putting an end to the 
concept of ‘I’ and ‘mine’, on the other hand, the concept of education in the era of 
social online media is prioritized on the concept of self and occupation leading to 
satisfying more individual and social needs than the ideal of manhood, 2) according 
to Buddhadãsa bhikkhu’s view, the ideal education is to develop man’s wisdom by 
which individual suffering could be got rid of. Although, the morality in living together 
is mentioned, yet it is just claimed that one who follows morality would succeed in 
doing it no matter what a work is, whereas the occupational skills are required to suit 
the social and economic systems so as to solve certain problems precipitated by 
such social or economic systems. 
Keywords: An Educational Philosophy; Buddhadãsa Bhikkhu; the Online Social Media  

Age 

 
บทนำ 



18  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
การดําเนินงานตามนโยบายในหลายๆ ด้านส่งผลให้นโยบายด้านการศึกษายังมีการขับเคลื่อน

ได้ไม่ดีเท่าที่ควรโดยกระทรวงศึกษาธิการพิจารณาแล้วเห็นว่าปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในปัจจุบันในด้าน
ความปลอดภัย ด้านโอกาส ด้านคุณภาพ และด้านประสิทธิภาพยังเป็นปัญหาที่ต้องแก้ไขซึ่ง
กระทรวงศึกษาธิการจึงได้กําหนดนโยบายการศึกษาประจําปีงบประมาณ พ.ศ. 2566 ใน  9 เรื่องคือ 
1) ปัญหากลุ่มผู้เรียนที่ได้รับผลกระทบจากสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 2) ปัญหา
ความปลอดภัยในนักเรียน 3) ปัญหาการเข้าถึงการศึกษาในเด็กปฐมวัย รวมถึงการออกกลางคันของ
เด็ก 4) ปัญหาการพัฒนาหลักสูตร 5) ปัญหาบุคลากรขาดทักษะการใช้ออนไลน์ การมีวินัยทางการเงิน
6) ปัญหาการจัดการเรียนรู้ 7) ปัญหาคุณภาพผู้ เรียน 8) ปัญหาการใช้เทคโนโลยีในการจัดการเรียน
การสอน และ 9) ปัญหาการเพ่ิมประสิทธิภาพ (สงวน อินทร์รักษ์, 2566) 

การดำเนินการดังกล่าวย้อนกลับไปสู่การเข้าใจระบบการศึกษาบนฐานของการพัฒนามนุษย์
ให้สามารถรอดพ้นจากปัญหาและสร้างความมั่นคงให้สังคมโดยรวมได้ ข้อเท็จจริงนี้ปรากฏอยู่ใน
รูปแบบของการจัดการศึกษาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันดังจะเห็นได้จากจุดมุ่งหมายของการศึกษาที่
พยายามสอนให้มนุษย์เป็นผู้มีเหตุผล รู้จักตนเอง และมีวัฒนธรรมในการอยู่ร่วมกัน (James Luchte, 
2007) จากแนวทางดังกล่าวได้ปรากฏเป็นการศึกษา 2 รูปแบบ คือ 1) การศึกษาแบบเน้นความรู้ 
หลักเกณฑ์ทางศีลธรรม ความยุติธรรม เรียกว่า ความรู้หรือวิชชา (episteme) (เพลโต, 2559) 
ปัจจุบันเรียกว่า การศึกษาแบบศิลปศาสตร์ และ 2)การศึกษาเน้นที่ทักษะ คือ ศิลปะเฉพาะทาง 
(techne) (เพลโต, 2559) ปัจจุบันเรียกว่า การศึกษาสายวิชาชีพ ซึ่งรูปแบบการศึกษาดังกล่าวนั้น 
เพลโตชี้ว่า การศึกษาแบบเน้นทักษะอย่างเดียวอาจเป็นปัญหาได้ ดังกรณีการฝึกหัดทหารที่เน้นการ
ออกกำลังเท่านั้นอันเป็นวิธีการฝึกฝนร่างกายให้แข็งแรงให้เหมาะสมสำหรับการออกไปรบหรือต่อสู้กับ
ผู้อ่ืนอย่างเดียวนั้นอาจเป็นปัญหาว่า ถ้าหากผู้นั้นยังไม่รู้ผิดชอบชั่วดี ทหารผู้นั้นก็อาจจะใช้อาวุธเพ่ือ
ทำร้ายผู้อ่ืนได้เช่นเดียวกัน จึงเป็นสิ่งจำเป็นที่จะต้องเน้นการสอนแบบศีลธรรมก่อนเพ่ือให้เขารับรู้ผิด
ชอบชั่วดีเสียก่อนจึงจะพัฒนาในด้านร่างกายต่อไปได้ ดังที่เพลโตเสนอว่า “ผู้อุทิศตนให้แก่กายบริหาร
โดยไม่มีสิ่งอ่ืนใดเจือปนนั้น มักมีความดิบเถื่อนอยู่มากจนเกินควร ขณะเดียวกันผู้อุทิศตนแก่ดนตรี
มากเกินไปก็มักจะมีแต่ความนุ่นนวลจนเกินงาน ความรักในปัญญาเป็นบ่อเกิดแห่งความสงบเสงี่ยม 
หากหย่อนมากไปก็จะกลายเป็นความนุ่มนวลหากบ่มเพาะให้ดีก็จะกลายเป็นความสงบเสงี่ยมและมี
ระเบียบ” (เพลโต, 2559)  

ข้อพิจารณานี้มีปรากฏในหลักการทางพระพุทธศาสนาเช่นเดียวกัน เช่น ในเรื่องของการ
ทดสอบที่อาจารย์มอบให้ลูกศิษย์ไปขโมยสิ่งของๆ คนอ่ืนมาโดยที่เขาไม่รู้ แล้วจะให้จบ มีเพียงพระ
โพธิสัตว์เท่านั้นที่ไม่ทำตามพร้อมทั้งให้เหตุผลว่า ความลับไม่มีแก่ผู้ทำความชั่ว แม้คนอ่ืนไมเ่ห็นตนเอง
ก็เห็นอยู่ดี (พระไตรปิฎกอรรถกถาภาษาไทย เล่มที่ 2 ข้อที่ 15 หน้าที่ 98, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2556) ดังนั้น การที่เราจะมุ่งศึกษาโดยไม่สนใจศีลธรรมใดๆ จึงเป็นปัญหาตามข้อพิจารณานี้ 



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
เช่นเดียวกับข้อพิจารณาของพุทธทาสภิกขุที่มองว่า การศึกษาเล่าเรียนที่จะทำให้มนุษย์รู้และเข้าใจตัว
มนุษย์เองเพราะเห็นว่าชีวิตมนุษย์เกิดมาแล้วเป็นทุกข์ ที่เป็นทุกข์เพราะความไม่รู้ไม่เข้าใจในความ
เป็นไปของโลก การศึกษาที่ดีจึงควรเป็นการศึกษาเพ่ือนำไปสู่การดับทุกข์ เป็นการศึกษาที่ทำให้ผู้
ศึกษาหันกลับมามองธรรมชาติภายในตัวของมนุษย์ว่าเป็นอย่างไร แทนที่การศึกษาจะมุ่งเน้นการ
พัฒนา หรือให้ความสนใจแก่สิ่งอ่ืนที่นอกเหนือจากการส่งเสริมคุณค่าที่อยู่ภายในตัวมนุษย์แต่ละคน 
เพราะมิฉะนั้น การศึกษาก็ไม่สามารถนำไปสู่การพ้นทุกข์ได้ พุทธทาสภิกขุจึงต้องการให้การศึกษา
เป็นไปเพ่ือการดับทุกข์และการศึกษานั้นต้องเริ่มจากการมีศีล มีสมาธิ และปัญญา (พุทธทาสภิกขุ, 
2545) ซึ่งก็ต้องเกิดจากการฝึกฝนอบรมอย่างครอบคลุม หรือการให้ความสำคัญอย่างจริงจัง และเน้น
ย้ำให้เห็นถึงความสำคัญอย่างต่อเนื่อง ควบคู่กับการปฏิบัติจากหลักวิชา เพราะเพียงแต่วิชาอย่างเดียว
หากขาดการปฏิบัติ ไม่สามารถจะเป็นการทำให้การศึกษาเป็นไปในทางที่ดีงาม การศึกษาที่แท้จริง
ของมนุษย์จึงต้องเป็นไปเพ่ือให้มนุษย์ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ (พุทธทาสภิกขุ, 2545) เป็นไป
เพ่ือกำจัดซึ่งสัญชาตญาณสัตว์ มิใช่เอาตัวรอดในทางโลก การศึกษาจะเน้นการเข้าใจตนเองโดยอาศัย
การลงมือปฏิบัติเรื่อง การพ้นทุกข์ เพราะการศึกษาเป็นไปเพ่ือการแสดงถึงความสอดคล้องกับความ
เป็นมนุษย์ทีเ่ชื่อว่า สามารถฝึกฝนพัฒนาได้ ให้เป็นยิ่งกว่าการเป็นมนุษย์ทั่วไป 

ในแง่ของปรัชญาการศึกษานั้นมองว่าการเปลี่ยนแปลงความรู้เหล่านี้เป็นไปตามยุคสมัย ดังจะ
พบได้จากการพยายามพัฒนาทักษะของครูและเจตจำนงของผู้เรียนให้ไปสู่จุดเดียวกันจึงนำไปสู่การ
รวมกันระหว่าง “การศึกษา” คือองค์ความรู้ และ “เทคโนโลยี” คือทักษะ แม้การศึกษานั้นเป็นคุณค่า
ในตัวเองก็ตาม แต่ก็ต้องพิจารณาว่าเทคโนโลยีเป็นองค์ประกอบสำคัญที่ถูกพิจารณาในปรัชญา
การศึกษาเพ่ือพัฒนาทั้งสองอย่างให้ไปด้วยกันคือ องค์ความรู้ทางด้านการเปลี่ยนแปลงทางศีลธรรม
และความฉลาดทางด้านทักษะ ในเรื่องนี้ จอห์น ดิวอ้ี (John Dewey) เสนอว่า “เครื่องมือถือว่าเป็น
สิ่งเฉพาะอย่างหนึ่ง แต่มันเป็นมากกว่าสิ่งเฉพาะ เนื่องจากเครื่องมือนั้นสามารถเชื่อมต่อกับสิ่งอ่ืนอัน
เป็นสายสัมพันธ์ที่ต่อเนื่องกันทางธรรมชาติที่มีความสัมพันธ์ทางด้านวัตถุวิสัยที่มีคุณสมบัติของตัวเอง 
แต่การรับรู้คุณสมบัติเหล่านั้นเป็นการนำจิตใจเข้าไปหากสิ่งอ่ืนๆ ภายนอก” (Dewey, J., 1984) ซึ่ง
หากพิจารณาอย่างนี้จะพบว่า ยุคสมัยที่มีการพัฒนาการทางเทคโนโลยีล้วนเป็นผลที่เกิดขึ้นจาก
ประสบการณ์การเรียนรู้ของมนุษย์ เป็นวิธีการที่จะนำจิตใจของบุคคลไปสู่การเข้าใจสิ่งอ่ืนๆ ผ่านการ
วิเคราะห์กิจกรรมในชีวิตประจำวันด้วยเครื่องมือหรือองค์ความรู้ที่มีอยู่ในมือ เช่นเดียวกับเรากล่าวถึง 
“ฆ้อน” ว่าเป็นเครื่องมือหนึ่งในสร้างสิ่งของ วันหนึ่งชายคนหนึ่งพยายามใช้ค้อนเพ่ือสร้างบ้านตุ๊กตา
ให้เด็กๆ เราจะพบว่าเป้าหมายก็คือการสร้างบ้านตุ๊กตาอันเป็นทักษะที่มาจากการฝึกฝน แต่เป้าหมาย
หลักก็คือการสร้างให้เด็กๆ การใช้ฆ้อนเป็นเครื่องมือนี้เป็นการเชื่อมโยงมาจากประสบการณ์ของแต่ละ
คนที่ใช้ฆ้อนแล้วสามารถสร้างบ้านหรือสิ่งก่อสร้างให้ความสำเร็จตามเป้าหมายได้ แต่อาจพิจารณาได้
อีกว่า “บ้าน” นั้นก็อยู่ในฐานะเป็นเครื่องมือในการทำให้เด็กๆ มีความสุข อาจมาจากการที่พ่อ



20  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ต้องการสร้างให้ลูก อันมาจากลืมวันเกิดลูกจึงต้องการสร้างบ้านนี้เพ่ือชดใช้ความผิด ซึ่งเครื่องมือนี้
เป็นการเชื่อมโยงระหว่างให้เห็นถึงข้อจำกัดต่างๆ ที่มีระหว่างกัน (Dewey, J., 1984) การสร้าง
การศึกษาให้เป็นเครื่องมือคือการเพ่ิมความรู้ในแง่ต่างๆ ที่เชื่อมโยงกันระหว่างความรู้สึกของคนหนึ่ง
ไปสู่อีกคนหนึ่งไม่ใช่แค่เชื่อมโยงข้อมูลเท่านั้น 

การศึกษาจึงเป็นการใช้เนื้อหาเพ่ือเป็นเครื่องมือในการเชื่อมโยงไปหาสิ่งที่เป็นเป้าหมายของ
การศึกษา แต่มีปัญหาด้านเนื้อหาและนโยบายในการศึกษา โดยเฉพาะในปัจจุบันการศึกษาในยุคสื่อ
ออนไลน์ที่ทำให้เกิดกระบวนการดังนี้ 1) เทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทในการกำหนดทิศทางของนโยบาย
เพ่ือพัฒนาการศึกษา 2) รัฐบาลออกนโยบายเน้นไปที่ความสนใจทางธุรกิจ โดยไม่ได้สนใจเพ่ิม
ความสามารถในการเรียนรู้ของผู้เรียน แต่มุ่งไปที่ความน่าตื่นตาตื่นใจของข้อมูลเท่านั้น จึงลด
ประสบการณ์ในการศึกษาให้เป็นแค่เข้าใจอะไรอย่างรวดเร็ว ไม่มี เวลาไตร่ตรอง และ 3) ปัญหาด้าน
ความรุนแรง คอรัปชั่นตลอดจนปรากฏการณ์ในสังคมที่ยังไม่สามารถหาทางออกของปัญหาได้ ซึ่งตรง
กับข้อพิจารณาการศึกษาท่ีถูกมองว่า “นอกจากจะสอนวิชาชีพแล้วยังต้องเป็นการกล่อมเกลาอัธยาศัย
ใจคอ ฝึกหัดให้มีสันดานอันดี คือให้เป็นผู้ตั้งอยู่ในที่ชอบ ให้มีความสุจริตในการทั้งปวง มีความอ่อน
น้อม สุภาพ อยู่ในถ้อยคำภายใต้บังคับบัญชาของผู้ใหญ่ คือ ต้องหัดให้เป็นเด็กดี เพ่ือโตขึ้นจะได้เป็น
คนดี ทำมาหากินแต่ในทางชอบ สมควรแก่ฐานะที่เป็นไพร่ฟ้าข้าแผ่นดินสืบไป” (วิทย์ วิศทเวทย์, 
2555) 

นอกจากนี้การที่ไม่สนใจหลักการศึกษาทางด้านความรู้ทางศีลธรรม แต่มุ่งทางด้านศิลปะ
เฉพาะทางอาจทำให้เกิดปัญหากระทบต่อความผาสุกและสงบสุขของสังคมเป็นส่วนใหญ่ เพราะมุ่งให้
เกิดความเจริญก้าวหน้าทางด้านอุตสาหกรรมเพียงอย่างเดียว พุทธทาสภิกขุมองการศึกษาแบบนี้เป็น
การทำ ให้เกิดความวุ่นวาย เพราะหากเราเรียนกันด้วยจิตบริสุทธิ์ก่อนแล้วเรียนศิลปะบริสุทธิ์ไม่มุ่ง
ทำลายโลก แต่เป็นการช่วยโลก เน้นความงามตามธรรมชาติมากกว่าความงามที่ตนปรุงแต่งขึ้น จึงเป็น
แนวทางที่จะใช้ความบริสุทธิ์นั้นทำให้เกิดสันติภาพทางจิตใจและสังคมได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2553) พุทธ
ทาสภิกขุมองถึงการเชื่อมโยงกันระหว่างความรู้กับความรู้สึก ซึ่งเป็นลักษณะของการวางหลักธรรมใน
ฐานะเป็นเครื่องมือเชื่อมโยงไปหาความสำเร็จเช่นหากเราต้องการจะสอนให้คนเลิกบุหรี่ ก็ต้องเริ่มให้
เขามีสัจจะคือการบังคับใจตัวเองให้ทำอย่างสม่ำเสมอ เมื่อมีความเจ็บปวดจากความต้องการบุหรี่ก็
ต้องสอนให้ต้องอดทน ทั้งหมดคืออุบายที่เอามาใช้ในการไปสู่เป้าหมายทั้งสิ้น (พุทธทาสภิกขุ, 2537) 
โดยลักษณะการสอนแบบนี้เป็นการนำหลักความรู้ทางศาสนามาสู่การพัฒนาเป็นทักษะในการดำเนิน
ชีวิต โดยกระบวนการนี้จึงเป็นการวางเนื้อหาให้สอดรับทั้ งในแง่ของการมีความรู้คู่คุณธรรมไปด้วย 
ทั้งนี้ยังอาจรวมถึงการประกอบอาชีพที่จะประสบความสำเร็จได้ต้องมีหลักธรรมเป็นองค์ประกอบไป
ด้วย 



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
จากเหตุผลข้างต้น ถ้าการศึกษามองการพัฒนาคนเป็นเพียงแค่การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์

เท่านั้น การศึกษาในปัจจุบันก็จะเป็นการศึกษาประเภทที่สนองความต้องการของสังคม แต่การศึกษา
นั้นจะตามสังคมอย่างเดียวคงไม่ถูกต้อง เพราะการศึกษาควรทำหน้าที่มากกว่านั้น กล่าวคือ “แก่นแท้
ของการศึกษาจะต้องนำสังคม” มิใช่คล้อยตามสังคม หมายความว่า สังคมนี้อาจจะเดินผิดทางก็ได้ ถ้า
เราทำได้แค่ผลิตคนมาสนองความต้องการของสังคมให้ได้กำลังคนมาในด้านนั้นๆ หากสังคมเดิน
ผิดพลาด เท่ากับว่าการศึกษาก็ผิดพลาดด้วยเช่นกัน กำลังคนที่ได้มาเป็นผลของการศึกษาที่ผิดพลาด
เหมือนอย่างในระยะเวลาที่ผ่านมา เราก็ผลิตคนในฐานะเป็นทรัพยากร จนกลายเป็นกระแสการ
พัฒนาทีผ่ิดพลาดในสังคม  

บทความวิจัยนี้จึงต้องการนำเสนอแนวคิดทางปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุที่มีความ
สอดคล้องกับการศึกษาทั้งในแง่ของเนื้อหาและนโยบายทางการศึกษาที่ทำให้เกิดปัญหาทั้ง 3 กรณี 
ด้วยแนวทางปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุที่เสนอไว้ต่อไป ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยจะให้เหตุผล
สนับสนุนว่า การศึกษาที่มุ่งเน้นที่จะสร้างคน ให้เป็นคนที่สมบูรณ์ หรือการศึกษาแบบศิลปศาสตร์ที่
ช่วยพัฒนาความเป็นมนุษย์อันสมบูรณ์มากกว่าการศึกษาที่เน้นทักษะอาชีพ และในหลักการสนับสนุน
นี้ผู้วิจัยจะวิเคราะห์โดยใช้แนวคิดปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ ด้วยเหตุผลนี้ผู้วิจัยขอเสนอว่า 
ถ้ารัฐจะออกนโยบายเพ่ือการศึกษารัฐควรออกนโยบายเพ่ือสนับสนุนการศึกษาที่พัฒนาคนให้มีจิต
วิญญาณของความเป็นมนุษย์ ไม่ใช่การพัฒนาด้านทักษะแต่อย่างเดียว รวมถึงปรากฏการณ์ในการใช้
อินเตอร์เน็ตที่เป็นเพียงคลื่นที่ผ่านระบบทำให้เกิดเป็นการสื่อสารจนเกิดประสบการณ์ที่ไม่ได้สัมผัสถึง
โลกแห่งความเป็นจริง เป็นเพียงแค่คลื่นที่ส่งเข้าสู่สมองผ่านการสัมผัสคีย์บอร์ดเท่านั้น 

  

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ความสอดคล้องปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุในยุคสื่อสังคม

ออนไลน์ 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมีระเบียบวิจัย

ดังต่อไปนี้ 
1. ศึกษาค้นคว้าปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุจากเอกสารปฐมภูมิ ทุติยภูมิและตำราที่

เกี่ยวข้อง และพิจารณาข้อวิพากษ์การจัดการศึกษาของสังคมร่วมสมัย 
2. ศึกษาการศึกษาในยุคสื่อสังคมออนไลน์ พิจารณาการจัดการศึกษา วิธีการและเป้าหมาย

ของการศึกษาในยุคนี้ 



22  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
3. วิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลเพ่ือสร้างข้อสรุป ถัดจากนั้นนำไปเขียนเป็นงานวิจัยพร้อม

เสนอแนวคิดของผู้วิจัยให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์และตอบปัญหาที่ต้องการทราบ 
 

 
ผลการวิจัย 

1. ระบบการศึกษาในยุคสื่อสังคมออนไลน์ การศึกษาได้เปลี่ยนแปลงตามยุคสมัยจนในยุคที่
มีการกล่าวถึงยุคสื่อสังคมอออนไลน์ อันเป็นยุคการพัฒนาของสื่อดิจิทัลตั้งแต่ช่วงปลายศตวรรษท่ี 20 
(ตั้งแต่ปี ค.ศ. 1995) จนนำไปสู่การปรับการเรียนรู้และการใช้ชีวิตบนโลกสังคมออนไลน์ที่มีเพ่ิมขึ้นถือ
เป็นทั้งโอกาสและความเสี่ยงในขณะเดียวกัน เมื่อมองว่าเป็นโอกาสคือเป็นการที่สามารถใช้ประโยชน์
จากช่องทางการติดต่อสื่อสารบนโลกออนไลน์ในการหาความรู้และข้อมูลต่างๆ มาเพ่ือพัฒนาเพ่ิม
ศักยภาพและทักษะที่เป็นประโยชน์ต่อการใช้ชีวิตและการทํางานในอนาคต (กฤติยา ถ้ําทอง, 2565) 
จึงเป็นที่มาของรูปแบบการจัดการศึกษาในยุคนี้ ดังมีรายละเอียด คือ มีรายละเอียดดังนี้  

1.1 แนวคิดพื้นฐานในการศึกษา เป็นการเข้าใจถึงแนวคิดพ้ืนฐานที่นำไปสุ่ระบบการสึกษา
ในปัจจุบัน ดังนี้ 

1.1.1 แนวคิดการศึกษาแบบศาสนาเป็นฐาน (Faith based Education) เป็นแนวคิดนี้เกิด
จากกลุ่มสารัตถนิยม (Essentlalism) อันสัมพันธ์กับการอนุรักษ์วัฒนธรรมที่สัมพันธ์กับความรู้ในแง่
ปัจจุบันจะยังไม่โดดเด่น เน้นความรู้ที่มีอยู่ในอดีต และกลุ่มนิรันตรนิยม (Perennialism) อันเชื่อมโยง
กับคุณค่าของความจริงที่ไม่เปลี่ยนแปลง และไม่เปลี่ยนแปลงไปตามค่านิยมทางสังคมที่เปลี่ยนแปลง
ไป โดยจะพบจากการศึกษาแบบพระภิกษุซึ่งเป็นแนวคิดที่ถูกพัฒนามาจากการกระบวนการที่ถูกเสนอ
โดยพุทธทาสภิกขุที่มองว่า การจัดการศึกษานั้นควรเป็นไปเพ่ือนำไปสู่กระบวนการพัฒนามนุษย์เป็น
หลัก จึงมีการนำหลักธรรมมาประกอบในการสอน รูปแบบดังกล่าวได้เริ่มต้นจากการใช้พัฒนาการ
ทางด้านความคิด การแสดงออกทางกายและวาจาตามโครงสร้างของหลักไตรสิกขาท่ีประกอบด้วย  

ก. ศีล เป็นรูปแบบของการพัฒนาการทางด้านการแสดงออกทางกายและวาจา ซึ่งจะพบว่า
พระภิกษุจะต้องมีหลักปฏิบัติที่มีโครงสร้างทั้งข้อห้ามและข้ออนุญาตด้วยการนำศีลเข้ามาพัฒนา
การศึกษาเพ่ือเป็นการป้องกันความผิดทางกาย หรือประพฤติชั่วทางกายอันเป็นพ้ืนฐานในการอยู่
ร่วมกัน เพราะการฝึกศีลจะช่วยพัฒนาทางกายและวาจาควบคู่กัน เพื่อไม่ให้เกิดการเบียดเบียนตนเอง
และผู้อ่ืน 

ข. สมาธิ เป็นรูปแบบการแสดงออกทางใจ ใช้สมาธิเป็นวิธีฝึกฝนพัฒนาจิตใจ หมายถึง 
การศึกษาช่วยพัฒนาสุขภาพจิตใจให้เกิดสุขภาพที่ดี เป็นการศึกษาเพ่ือรู้จักความส งบ สร้างแรง
ขับเคลื่อนไปสู่สภาพจิตใจที่มีคุณธรรม การฝึกฝนพัฒนาอบรมจิตทำให้จิตมีคุณสมบัติพิเศษ 



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
ค. ปัญญา เป็นวิธีการศึกษาอบรมฝึกฝนพัฒนาความรู้ ทำให้เกิดความเข้าใจที่ถูกต้องว่า เรา

ควรปฎิบัติตัวเมื่ออยู่ร่วมกันอย่างไร มองเห็นประโยชน์ในการทำความดี และมีความสุขต่อการมองโลก
ในการดำเนินชีวิต ผลของการพัฒนาปัญญาให้มีความรู้จะเก้ือหนุนให้จิตใจมีอิสระ 

จากมุมมองพุทธทาสภิกขุจะเห็นได้ว่า ระบบการศึกษาที่เน้นไปที่ไตรสิกขานั้นมาจากการมอง
ว่าศีลควรเป็นพ้ืนฐานต่อการเริ่มต้นที่จะนำมาพัฒนามนุษย์ แล้วต่อด้วยสมาธิและปัญญาตามลำดับ 
รูปแบบการศึกษานี้จึงเป็นแบบธรรมชาติ ด้วยเหตุนี้เนื้อหาหรือหลักสูตรที่เกี่ยวข้องกับการเรียนการ
สอนจะต้องเน้นหลักจริยธรรมอันเป็นไปเพ่ือพัฒนามนุษย์ให้มีวินัยและความประพฤติที่ดีงามให้เป็น
มนุษย์ที่มีความรู้ควบคู่ไปกับคุณธรรมอันสมบูรณ์  

1.1.2 แนวคิดการศึกษาแบบสังคมเป็นฐาน (Social based Education) แนวคิดนี้มาจาก
ปรัชญาปฏิรูปนิยม (Reconstructionism) ที่มีเป้าหมายการศึกษาเพ่ือมุ่งให้ผู้เรียนสนใจและตระหนัก
ในว่าเป็นสมาชิกของสังคมและสามารถปฏิรูปสังคมให้ดีขึ้นได้  เป็นการจัดการศึกษาที่เน้นระบบ
การศึกษาที่สะท้อนผ่านการศึกษาแบบพระภิกษุ เพราะพุทธทาสภิกขุมองถึงความเป็นไปได้ของการ
ผสมผสานระหว่างโลกและธรรม กรอบแนวคิดดังกล่าวนี้เป็นการพิจารณาถึงรูปแบบการศึกษาที่เป็น
สากล จึงเป็นการศึกษาแบบธรรมชาติ ด้วยการพิจารณาจากปัญหาของมนุษย์มากกว่าจะแบ่งว่า
มนุษย์นั้นเป็นใคร เป็นหญิง หรือชาย เป็นพระหรือฆราวาส การศึกษาดังกล่าวจึงเป็นการศึกษา
ธรรมชาติหรือการเข้าใจมนุษย์ตามแบบธรรมชาติ  

ในขณะที่การศึกษายุคสื่อสังคมออนไลน์พิจารณากรอบแนวคิดในการจัดการศึกษานั้นยึดคน
เป็นศูนย์กลางของการพัฒนาเพ่ือสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีสำหรับคนไทย  พัฒนาคนให้มีความเป็นคนที่
สมบูรณ์ มีวินัย ใฝ่รู้ มีทักษะ มีความคิดสร้างสรรค์ รับผิดชอบต่อสังคม มีคุณธรรมและจริยธรรม 
เพราะการที่จะขับเคลื่อนสังคมให้มีความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจจำเป็นต้องใช้คนเป็นตัวกลางในการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ความสามารถ เป็นตัวนำพาสังคมเข้าไปในระบบเศรษฐกิจที่สูงขึ้น  องค์ประกอบใน
การดำเนินกจิกรรมต่างๆ ให้อยู่ในระดับพอเพียงตามแนวคิดนั้นต้องอาศัยทั้งความรู้และคุณธรรมเป็น
พ้ืนฐาน 2 เงื่อนไข ได้แก่ เงื่อนไขความรู้ อันประกอบด้วยความรู้เกี่ยวกับวิชาการต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง
อย่างรอบด้าน ความรอบคอบที่จะใช้ความรู้นั้นมาพิจารณาให้เชื่อมโยงกันเพ่ือประกอบการวางแผน มี
ความระมัดระวังในขั้นตอนการปฏิบัติ และเงื่อนไขคุณธรรมอันประกอบด้วยมีความซื่อสัตย์สุจริต มี
ความอดทน มีความเพียร ใช้สติปัญญาในการดำรงชีวิต เพ่ือสร้างความมั่นคงของชาติเป็นกลไกล
สำคัญในการขับเคลื่อนเศรษฐกิจ สังคม ทรัพยากรและสิ่งแวดล้อม และภูมิคุ้มกันภายใน เป็นเรื่อง
ของการต่อสู้กับกิเลสในตนเองมีสองระดับ 1. ควบคุมจิต ทำให้จิตมีคุณภาพสามารถอยู่ในสภาวะที่จด
จ่อ ไม่ฟุ้งซ่าน เพ่ือประสิทธิภาพในการศึกษา 2. ควบคุมกิเลส (พุทธทาสภิกขุ, 2537) ภูมิคุ้มกัน
ภายนอก แบ่งเป็น 2 เรื่อง คือ ธรรมชาติกับบุคคลอ่ืน การต่อสู้กับธรรมชาติคือการเปลี่ยนแปลงของ
ธรรมชาติที่อยู่เหนืออำนาจของมนุษย์ เมื่อสิ่งต่างๆ เปลี่ยนไปตามธรรมชาติก็ต้องยอมรับธรรมชาติ



24  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
อย่างเข้าใจจะได้ไม่เป็นทุกข์ สามารถจัดเข้าเงื่อนไขคุณธรรมได้อย่างครอบคลุมแต่อาจจะไม่ได้เน้นย้ำ
ลงลึกอย่างในการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ ส่วนเรื่องของความรู้ในยุคสื่อสังคมออนไลน์เป็นความรู้ใน
เรื่องความเชี่ยวชาญในทักษะเฉพาะเพ่ือขับเคลื่อนประเทศทั้งยังสามารถแก้ปัญหาได้เพียงประเทศ
ไทย ยังไม่สามารถครอบคลุมสังคมโลกที่ต้องการใช้ความเป็นสากลที่สามารถแก้ไขและขับเคลื่อนบน
พ้ืนฐานเดียวกัน 

ความไม่สอดคล้อง จะพบว่า การศึกษาแบบพุทธทาสภิกขุมุ่งเน้นไปที่บุคคลในฐานะเป็น
มนุษย์ มากกว่าจะมองบุคคลว่าต้องไปหาเลี้ยงชีพ เพราะหากบุคคลไม่มีจิตใจที่ดีพร้อมก่อน การ
ประกอบอาชีพก็อาจกลายเป็นปัญหาได้ เช่น นำความรู้ไปประกอบมิจฉาชีพ การศึกษาเป็นกลไก
สำคัญในการพัฒนาความรู้และทักษะของมนุษย์ เน้นจัดการศึกษาให้สอดคล้องกับความต้องการ
พ้ืนฐานของสังคม ซึ่งในปัจจุบันสะท้อนให้เห็นถึงการศึกษาที่ถูกจัดให้สอดคล้องกับระบบทุนนิยมไม่
คำนึงถึงความสอดคล้องทางวัฒนธรรมและสังคม โอกาสทางการศึกษามีอิทธิพลต่อการกำหนดอาชีพ 
การศึกษาจึงเติบโตไปพร้อมระบบทุนนิยมเป็นทุนนิยมทางวิชาการมองการศึกษาเป็นโรงงานที่ผลิต
สินค้าออกมาให้คนในสังคมบริโภค โดยมีเงินเป็นปัจจัยหลักในการบริโภค แต่สำหรับพุทธทาสภิกขุ
ระบบการศึกษาเป็นไปเพ่ือส่งเสริมและเสริมสร้างให้ผู้เรียนได้เรียนรู้จิตใจภายในตนเองเพ่ือให้รู้เข้าใจ
ในชีวิต (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 17 ข้อ 82 หน้า 136, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) 

1.2 รูปแบบการศึกษาในยุคสื่อสังคมออนไลน์ ในหัวข้อนี้ ผู้วิจัยกำลังพิจารณาถึงรูปแบบ
การศึกษาพุทธทาสภิกขุกับการศึกษาในยุคสื่อสังคมออนไลน์ใน 2 ลักษณะ คือ  

1.2.1 รูปแบบการศึกษาที่เน้นความรู้  คำว่า วิชาการ ในที่นี้เป็นการกล่าวโดยโยงกับความรู้
ที่เป็นฐานทางวัฒนธรรมของมนุษย์ เพราะในแง่ของวิชาการจะมุ่งเน้นไปที่การพัฒนามนุษย์ในแง่ของ
ความคิดเป็นหลัก จึงเป็นรูปแบบของการจัดการศึกษาแบบเน้นการรู้คิด (cognitive) ซึ่งหลักวิชาการ
ที่ ถู กนำมาเป็ น โครงร่า งในการศึ กษาส่ วน ใหญ่ จะเป็ นหลักการที่ เกี่ ยวข้องกับการสร้าง
กระบวนการพัฒนาชีวิตโดยรวมมากกว่าจะเน้นไปที่การพัฒนาทักษะอาชีพ จะพบหลักการที่เชื่อมโยง
เข้ากับแนวคิดทางพุทธศาสนาที่พัฒนาเนื้อหา เครื่องมือการเรียนรู้ การจัดการเรียนการสอน หลักการ
สอนอริยสัจที่เป็นความรู้เดิมในพระพุทธศาสนาเมื่อนำมาสอนในสังคมออนไลน์จะพบการปรับเปลี่ยน
เนื้อหา 1. ขั้นทุกข์ คือการระบุปัญหาที่ต้องการแก้ไข 2. ขั้นสมุทัย การวิเคราะห์หาสาเหตุของปัญหา 
3. ขั้นนิโรธ การกำหนดวัตถุประสงค์และวิธีการทดลองเพ่ือพิสูจน์สมมติฐานและเก็บรวบรวมข้อมูล 4. 
ขั้นมรรค การนำข้อมูลมาวิเคราะห์และสรุป ในสังคมปัจจุบันพบว่า การสอนแบบออนไลน์เน้นความรู้
ในแง่ของการการกินดีอยู่ดี ทำให้นโยบายของประเทศจะวางไว้บนฐานของการให้ประชาชนอยู่ดีกินดี 
ไม่ขาดปัจจัยสี่ คือ อาหาร เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค โดยปัจจัยสี่เป็นสิ่งสำคัญ แต่มีการตั้ง
คำถามว่า ปัจจัยสี่หรือวัตถุสิ่งของที่ได้มานั้นอาจไม่ใช่เป้าหมายแต่เป็นเงื่อนไขหรือเครื่องมือในการ



25 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
ดำเนินชีวิตไปสู่เป้าหมาย แต่ปัจจุบันสังคมไทยส่วนใหญ่ไม่ขาดปัจจัยสี่แล้ว แม้จะขาดบ้างแต่ก็มีสิ่ง
ช่วยบรรเทาทุกข์ได้ง่ายไม่ยากนัก แต่ทุกข์ตอนนี้คือการที่เกิดจากการเลือกและต้องเลือก เช่นการ
เลือกบริโภคสิ่งใดจึงจะดีที่สุด (มารค ตามไท, 2559) การเปลี่ยนแปลงสังคมนี้นำไปสู่การพัฒนาการ
ปรับความรู้ทางด้านสังคมอยู่ตลอดเวลา แต่ไม่พ้นปัญหาเรื่องความทุกข์ เนื่องจากสังคมไทยมีแนวคิด
พ้ืนฐานมาจากพระพุทธศาสนา ซึ่งพุทธทาสภิกขุก็ได้พูดถึงตัวทุกข์จึงนำแนวคิดเกี่ยวกับการแก้ปัญหา
ตามแนวอริยสัจ 4 มาประยุกต์ใช้เพ่ือสอดแทรกให้เป็นวิธีการสอนที่สอดคล้องกับวิทยาศาสตร์ นำมา
เป็นแบบการจัดการเรียนรู้  

1.2.2 รูปแบบการศึกษาที่เน้นทักษะ  ทักษะด้านการสร้างสรรค์ และนวัตกรรมตามมาด้วย
ทักษะด้านการสื่อสาร สารสนเทศ และรู้เท่าทันสื่อ กับ  ทักษะด้านคอมพิวเตอร์ และเทคโนโลยี
สารสนเทศและการสื่อสาร มาพร้อมทักษะอาชีพ และทักษะการเรียนรู้ จัดเป็นการศึกษาเพ่ือพัฒนา
ทักษะให้ผู้เรียนมีศักยภาพตอบสนองตลาดแรงงาน ส่วนความมีเมตตา กรุณา วินัย คุณธรรม 
จริยธรรม จัดอยู่ในการศึกษาในขั้นสมาธิโดยการศึกษาช่วยพัฒนาสุขภาพจิตใจให้เกิดสุขภาพที่ดี โล่ง
สบาย ปราศจากความโลภ เป็นการศึกษาเพ่ือรู้จักความสงบ สร้างแรงขับเคลื่อนไปสู่สภาพจิตใจที่มี
คุณธรรม จริยธรรมเป็นตัวหลักเพ่ือให้เกิดความเมตตากรุณา มีความรักต่อเพ่ือนมนุษย์ ไม่คิดร้ายด้วย
ใจที่หนักแน่นและดีงาม การฝึกฝนพัฒนาอบรมจิตเรียกว่า สมาธิภาวนา การเรียนรู้เรื่องสมาธิมีการ
ฝึกฝนพัฒนาจิตย่อมทำให้จิตมีคุณสมบัติพิเศษ พุทธทาสภิกขุ ได้เปรียบการศึกษา หรือชีวิตไว้
เหมือนกับแอกไถนา คือ ชีวิตดำรงอยู่ ได้ต้องเทียมด้วยควายสองตัว คือ ตัวรู้ เป็น Spiritual 
Enlightenment และอีกตัวคือกำลัง ใช้ในการทำมาหากิน การใช้ชีวิตในยุคเทคโนโลยีไม่ควรเอา
เฉพาะอย่างใดอย่างหนึ่ง จำเป็นต้องคำนึงถึงว่าควรมีชีวิตอย่างไร ที่จะทำให้บรรลุสิ่งที่ปรารถนาใน
การได้เกิดมา ดังนั้น การศึกษาจึงจำเป็นต้องจัดการเรียนวิชาชีพควบคู่ไปกับการสอนศีลธรรม ที่ผ่าน
มาการศึกษาได้ละทิ้งศีลธรรมลงไปอย่างเห็นได้ชัดโดยเน้นเครื่องมือในการทำมาหากิน มากกว่าการ
พัฒนาจิตใจ  

1.3 เป้าหมายของการศึกษา การสร้างการศึกษาให้เป็นเครื่องมือคือการเพ่ิมความรู้ในแง่
ต่างๆ ที่เชื่อมโยงกันระหว่างความรู้สึกของคนหนึ่งไปสู่อีกคนหนึ่งไม่ใช่แค่เชื่อมโยงข้อมูลเท่านั้น การที่
พุทธทาสภิกขุมองการศึกษาว่าเป็นเครื่องมือนั้นก็คือเพ่ือมองหาเนื้อหาทางศีลธรรมไปสู่เป้าหมาย ดังนี้ 

1.3.1 เป้าหมายของปัจเจกบุคคล พุทธทาสภิกขุเสนอว่าเป้าหมายสูงสุดของการศึกษานั้น
ควรเป็นสิ่งที่มุ่งเน้นถึงการนำปัจเจกบุคคลให้ได้รับความสุขที่แท้จริง คือการได้รับรู้ความเป็นจริงตาม
ธรรมชาติแห่งการเกิดดับโดยไม่ถูกแทรกแซงจากสิ่งอ่ืนอย่างเช่นวัตถุ ท่านมองว่าเป็นสิ่งที่ทุกคน
สามารถทำได้ด้วยการฝึกฝนที่เกิดจากการศึกษา สร้างสังคมพอเพียง พุทธทาสก็ได้พูดถึงหลักธรรม
เรื่องสันโดษ สัน แปลว่า กำลังมีอยู่ โดษ แปลว่า ยินดี สันโดษ คือ ยินดีที่กำลังมีอยู่โดยท่านได้พูดถึง
สันโดษที่คนมักเข้าใจความหมายผิดไปว่า “ถ้าเรามีทรัพย์แต่เราไม่พอใจ ว่าทรัพย์ของเรา มันก็



26  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
เหมือนกับไม่มีทรัพย์แหละ ถ้าเรามีความพอใจในสิ่งนั้น อันนั้นจะเป็นทรัพย์ เครื่องทำให้ เราพอใจ
ขึ้นมา” ส่วนความไม่สอดคล้อง ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมที่เกิดขึ้นในทำให้เกิดจาก
การแยกขาด ออกจากกันของความคิดนี้ โดยทั่วไปแล้ว บรมธรรม ทำให้ดูเป็นเรื่องที่ ไกลตัวที่ถูก
ถ่ายทอดผ่านศีลธรรม สังคมจะเป็นผู้วางกรอบทำให้มองเป็นเรื่องส่วนตัวหรือเฉพาะตัวไป สามารถยึด
มั่นไว้เป็นหลักของชีวิตแต่เป็นชีวิตส่วนตัว ไม่ได้เชื่อมต่ออะไรในของสังคมที่เสื่อมสลายมากที่สุด
ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงที่เกิดข้ึนในทุกสังคมและทุกชุมชน  

1.3.2 เป้าหมายของสังคม เป้าหมายในสังคมของพุทธทาสภิกขุ พุทธทาสภิกขุได้มุ่งการ
จัดระบบการศึกษาโดยมุ่งเน้นไปที่การแก้ปัญหาทางสังคม แต่การที่การศึกษาในประเทศไทยเอนเอียง
ไปในทางโลกมากขึ้นเรื่อย ๆ นั้น เป็นการพัฒนาในทิศทางลบจึงอยากให้การศึกษาย้อนกลับไปเป็น
อย่างเช่นในอดีต คือ วิจารณ์แนวโน้มการศึกษาที่ เน้นเรื่องอาชีพล้วน ๆ โดยเรียกแนวทางพัฒนาจิต
วิญญาณ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ท่านกล่าวโทษนักการศึกษาและนักบริหารการศึกษาไทยที่วางรากฐาน
การศึกษาและนักบริหารการศึกษาของไทยที่วางรากฐานการศึกษาโดยอิงอาศัยสิ่งที่เห็นว่าเป็นระบบ
แบบเน้นอาชีพตามอคติวัตถุนิยม ซึ่งพบได้ทั่ วไปในประเทศตะวันตก เนื่องจากพวกเขา เชื่อคน
ต่างชาติมากกว่าพุทธเจ้า พระเยซูคริสต์ หรือพระศาสดามหะหมัด พวกเขาจึงจัดระบบการศึกษาตาม
แบบของต่างชาติ (พุทธทาสภิกขุ, 2525) 

พุทธทาสภิกขุชี้ว่า นักการศึกษาเป็นห่วงเรื่องการเลี้ยงชีพจนลืมไปว่า ถ้าไม่มีหลักจริยธรรมใน
ศาสนาเข้ามาเกี่ยวข้องด้วย สิ่งทั้งหลายนั้นเป็นเรื่องทางวัตถุย่อมไร้ความหมาย การที่จะยับยั้ง
แนวโน้มเช่นนี้ เมื่อใช้วิธีการที่ท่านเสนอแล้ว พุทธทาสภิกขุกล่าวว่า การศึกษาก็จะส่งผลให้คนเรา
สามารถเก็บเกี่ยวประโยชน์จากการปฎิบัติตามหลักการศึกษาได้ ทั้งทางวัตถุและทางจิตใจ (แจ็คสัน, 
ปีเตอร์ เอ, 2557) การดำเนินกิจการต่างสังคมยังจำเป็นต้องมีหลักเกณฑ์ทางศาสนาเข้ามาร่วมด้วย
เพ่ือรักษาสมดุลในสังคม 
 2. มโนทัศน์การศึกษาของพุทธทาสภิกขุ พุทธทาสภิกขุได้เสนอการศึกษาไว้ในรูปแบบที่
เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา โดยมีหลักการดังนี้ 
 2.1 แนวคิดการศึกษา การเข้าใจการศึกษาของพุทธทาสภิกขุมาจากฐานคิด 2 แบบ คือ
ปรัชญาการศึกษาอัตถิภาวนิยม (Existentialism) อันเกี่ยวข้องกับรูปแบบการค้นหาความหมายของ
มนุษย์ในลักษณะเป็นการเข้าใจตนเอง และแนวคิดอุปกรณ์นิยม (instrumentalism) ที่เป็นการมอง
ถึงการสร้างอุดมคติให้กับความเป็นมนุษย์ในแง่ของการพัฒนาไปสู่เป้าหมายของการมีชีวิ ตที่ดี ในแง่
ดังกล่าวจะพบว่าพุทธทาสภิกขุได้เสนอประเด็นเรื่องอหังการและมมังการ อันเป็นรากฐานของ
การศึกษา และมีบทบาทสำคัญในการกำหนดรูปแบบการปฏิบัติในชีวิต ในงานวิจัยนี้จะได้วิเคราะห์ใน
เรื่องนี ้



27 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
1) การศึกษาในฐานะตัวกู-ของกู ลักษณะตัวกู-ของกูที่ถูกเรียกว่า อุปาทาน คือยึดถือขันธ์ 5 

ว่าเป็นของเรา โดยจะพบว่าการยึดถือขันธ์ 5 นี้มาจากการศึกษา หรือความรู้ความเข้าใจตามที่ได้รับ
จากการอบรมมา กล่าวคือความรู้สึกยึดมั่นในสิ่งใดสิ่งหนึ่งว่าเป็นตัวกู-ของกูนั้นมาจากการที่สิ่งนั้น
อำนวยให้ยึดถือความเป็นตัวกูและของกู ไม่อย่างนั้นความรู้สึกดังกล่าวก็เกิดขึ้นไม่ได้ จึงเป็นอุปาทาน
ที่เกิดขึ้นจากสิ่งที่สั่งสมมาจนกลายเป็นความทุกข์ในที่สุด 
 จากข้อเสนอข้างต้นนั้น ผู้วิจัยเห็นว่า การศึกษาที่ก่อให้เกิดผลคือการแก้ไขปัญหาในการ
ดำเนินชีวิตนั้นสอดคล้องกับการดับทุกข์ในการดำเนินชีวิตมากกว่าการดับทุกข์ภายในจิตใจ ซึ่งวิธีการ
ศึกษาทั้ง 2 แบบคือการศึกษาวิชาชีพและวิชาการเป็นการตอบสนองการดำเนินชีวิตอันเน้นไปที่การ
ดับทุกข์ในการดำเนินชีวิต ขณะที่ความสำคัญของการศึกษาเพ่ือดับความทุกข์ภายในจิตใจ และ
พัฒนาการทางการศึกษาในกลุ่มสารัตถนิยมที่เน้นเรื่องจิตกับกาย กลุ่มนิรันตรนิยมที่เน้นการศึกษาคุณ
ค่าท่ีถาวร กลุ่มพิพัฒนาการนิยมที่เน้นการเรียนรู้แบบผู้เรียนสำคัญสุด กลุ่มปฏิรูปนิยมที่เน้นการมีส่วน
ร่วมของผู้เรียน กลุ่มอัตถิภาวะนิยมที่เน้นคุณค่าที่ตัดสินด้วยตนเองอย่างมีอิสระ ระบบการศึกษา
ทั้งหมดนี้เป็นการศึกษาเพ่ือสร้างความเป็นตัวกู-ของกู แต่การเป็นตัวกูของกูนี้เป็นการระบุถึงเป้าหมาย
ของผู้เรียนที่จะตอบสนองต่อภาพรวมของสังคมที่จะยึดถือและปฏิบัติร่วมกัน ในระดับนี้พุทธทาสภิกขุ
ไม่เห็นด้วยที่รูปแบบการศึกษาจะเน้นไปที่การศึกษารูปแบบใดรูปแบบหนึ่งเท่านั้น แต่มองว่า
การศึกษาคืออุปกรณ์เท่านั้น และอุปกรณ์ควรมีหลายรูปแบบตามแนวคิดของกลุ่มอุปกรณ์นิยมที่เน้น
ไปที่การสร้างเครื่องมือที่เหมาะสมมากว่าจะเน้นไปที่เป้าหมายมากไป เพราะพุทธทาสภิกขุเห็นว่า
การศึกษาในสังคมไทยนั้นเป็นการศึกษาแบบหมาหางด้วนซึ่งมาจากการใช้รูปแบบ แนวความเชื่อ
แบบเดิมเป็นเครื่องมอืในการวางรากฐานการศึกษา  
 2) หลักการเรียนรู้และปฏิบัติเกี่ยวกับตัวกู-ของกู พุทธทาสภิกขุได้เสนอถึงการดับตัวกู-ของ
กูผ่านการสร้างความไม่เห็นแก่ตัว ซึ่งว่าตามจริงแล้วการเรียนรู้ที่เสนอให้บุคคลมีลักษณะเห็นแก่ตัว
หรือเห็นแก่ประโยชน์ของตนเป็นใหญ่ ไม่ว่าจะเป็นการศึกษาทั้งในทางโลกและทางธรรมล้วนเป็นการ
สร้างวิกฤตให้กับโลกในปัจจุบันทั้งสิ้น นำไปสู่การยืดเยื้อไม่มีที่สิ้นสุด แม้ว่าการได้ประโยชน์แก่ตนเอง
จะดี และยุติธรรม เหมาะสมกับความรู้ ความสามารถของตนเอง แต่อย่าลืมว่า แม้จะได้สิ่งเหล่านั้นมา
บุคคลผู้นั้นก็ยังมีความระแวง ลังเลในสติปัญญาของตนเอง หวาดหวั่นต่อสิ่งที่มีนั้นว่าจะไม่ถาวร ไม่อยู่
กับเราตลอดไป จึงกลายเป็นการสร้างปัญหาในการต้องการครอบงำความรู้อ่ืนๆ (พุทธทาสภิกขุ,2548)  
หรือไม่ยอมให้สิ่งอ่ืนได้ถูกนำเสนอเป็นการกีดกันและสร้างภาวะความเป็นหนึ่งเดียวของโลกให้เกิดขึ้น
ภายใตก้ารศึกษาเชิงระบบที่มีเป้าหมายเพื่อบรรลุถึงความเป็นหนึ่งเดียวเท่านั้น 

ผู้วิจัยเห็นว่าประเด็นดังกล่าวนี้ พุทธทาสภิกขุได้เสนอแนวคิดการศึกษาตัวกู-ของกูแบบสากล 
คือไม่มีตัวกู-ของกูที่ถูกกำหนดด้วยกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งหรืออาจไม่จำเป็นต้องแบ่งให้แต่ละบุคคลมีความ
เชี่ยวชาญเรื่องนั้นเรื่องนี้ ทุกคนควรมีความรู้ได้เท่ากันหรือเพียงพอเสมอกัน ไม่ควรมีใครที่จะถูกยกว่า



28  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ดีกว่าคนอ่ืนในแง่ของความรู้ แม้หากจะถือว่าตนเองรู้มากกว่า แต่ไม่ควรจะถูกยกว่าตนเองเหนือกว่า 
การพิจารณาในแง่นี้สะท้อนให้เห็นว่าคนที่ประกาศตนเองว่ามีความรู้หรือได้รับการศึกษามาอย่างดีนั้น
จะยกย่องตัวเองเท่านั้นว่าดีกว่าผู้อ่ืน วิธีการเช่นนี้พุทธทาสภิกขุมองว่าเป็นการทำให้เกิดตัวกู-ของกูข้ึน 
แต่หากเรายอมรับว่าคนๆ หนึ่งที่ศึกษาจนประสบผลสำเร็จได้นั้นควรระบุได้ว่าตัวกู -ของกูลดลง
มากกว่าจะเพ่ิมขึ้น ข้อเสนอนี้เป็นการไม่ให้สนใจไปที่ปัจเจกบุคคลมากกว่าความเป็นสากล หรืออาจ
เป็นการระบุให้เห็นว่าการศึกษาควรเป็นสากล ไม่ควรระบุไปที่ความรู้ด้านใดด้านหนึ่งเป็นการเฉพาะ 
แต่ในกรณีนี้ไม่ใช่ว่าทุกคนจะต้องเรียนรู้ทุกศาสตร์ แต่เป็นการยอมรับว่าทุกศาสตร์เป็นสากล คือมี
คุณค่าเสมอเหมือนกัน  

2.2 เป้าหมายการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ การที่พุทธทาสภิกขุมองตัวตนของผู้เรียนว่าต้อง
อยู่เหนือวัตถุนั้นเป็นเช่นเดียวกับการพัฒนาความเป็นตัวกูให้อยู่เหนือกิเลส พุทธทาสภิกขุ เสนอ
เป้าหหมายที่สอดคล้องกับอัตถิภาวนิยม (Existentialism) ที่เน้นไปที่การพัฒนาบุคคลให้มีเสรีภาพ 
โดยจะพบว่ามีการเปิดหลักสูตรและการสอนที่มีอิสระอันเป็นไปตามแบบของผู้เรียนที่จะต้องมีอิสระใน
การตัดสินใจทั้งเลือกจะเรียน เลือกที่จะเป็นบางสิ่งที่ผู้เรียนต้องการ แต่สิ่งที่หลักสูตรทำให้สอดคล้อง
กับเป้าหมายนั้นพุทธทาสภิกขุมองไปถึงการตรวจสอบผลที่ปรากฎแก่บุคคลเหล่านั้นว่ามีจิตใจอยู่เหนือ
วัตถุ ไม่ได้ปฏิเสธวัตถุแต่เอาวัตถุมาเป็นเป็นทาส เป็นการปฏิบัติต่อวัตถุอย่างเหมาะสม (พุทธทาสภิกขุ
, 2549) การรับรองนี้อาจจะไปไกลกว่าที่อัตถิภาวนิยมนำเสนอแม้จะมุ่งเน้นไปที่การมีอิสระภาพทาง
ใจเป็นหลักก็ตาม แต่ในแง่ของการศึกษาเพ่ืออยู่เหนือวัตถุนั้น พุทธทาสภิกขุเน้นไปที่ความมีเสรีภาพที่
สอดคล้องกับศีลธรรม และมีระดับการวัดค่าจากการพิจารณาการเข้าไปเกี่ยวข้องกับวัตถุในฐานะไม่ใช่
เรา ไม่ใช่ตัวเรา แต่เป็นสิ่งที่เอ้ือให้เราพัฒนาหรือเพ่ิมศักยภาพในการใช้สอย และไม่ตกอยู่ภายใต้ของ
สิ่งนั้นจึงจะถือว่ามีเสรีภาพอย่างแท้จริง 

3. ข้อเสนอของพุทธทาสภิกขุต่อรูปแบบการเรียนรู้ การผลิตคนที่สังคมต้องการนั้นจึงเป็น
ลักษณะที่จะสร้างบุคลิกลักษณะบุคคลที่จะต้องมีศีลธรรมแบบปัจเจกในการตัดสินใจเลือกได้ระหว่าง
อะไรดี อะไรชั่ว อะไรถูกอะไรผิดตามแบบแนวคิดอัตถิภาวนิยม ผู้วิจัยมองว่าวิธี การเสนอการเรียนรู้
โดยเน้นไปที่ ปัญญาส่วนบุคคลมากกว่าทักษะทางสั งคมแบบที่การศึกษาแบบสารัตถนิยม 
(Essentlalism) พิพัฒนนิยม (Progressivism) ปฏิรูปนิยม (Reconstructionism) เสนอถึงทักษะทาง
วิชาชีพว่าเป็นสิ่งจำเป็น โดยวิธีการดังกล่าวเป็นวิธีการสอนให้ปัจเจกบุคคลมีความเป็นตัวของตัวเองใน
แง่ของการเรียนรู้ เช่นเดียวกับท่ีพุทธทาสภิกกขุท่ีเสนอว่า  

  “แต่ละคนก็ต้องการสันติภาพส่วนตน ซึ่งจะต้องช่วยสร้างสรรค์ขึ้นมา หรือว่าปรุงแต่งขึ้นมา
ก็ได้, จะปล่อยไปตามธรรมชาติธรรมดานั้น มันก็จะไม่ได้อย่างที่เราต้องการ  นี้ก็ต้องมี
สติปัญญาจึงจะปรุงแต่งขึ้นมาได้ เมื่อแต่ละคน แต่ละคนมีสันติภาพ ก็มีหมู่คณะที่มีสันติภาพ 
เพราะว่าหมู่คณะมันรวมขึ้นมาด้วยบุคคล ถ้าคณะทุกคณะมีสันติภาพ โลกทั้งโลกมันก็มี



29 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
สันติภาพ  มันเนื่องกันอยู่อย่างนี้ และเป็นสิ่งที่ต้องพึงประสงค์ตลอดกาล ตลอดเวลา ตลอด
กาลนิรันดร,ไม่ใช่ชั่วครั้งชั่วคราว นับว่าเป็นเรื่องใหญ่ที่สุดสำหรับสิ่งที่มีชีวิต” (พุทธทาสภิกขุ, 
2545) 

 การกล่าวถึงวิธีการสร้างตัวตนก่อนจะพัฒนาไปสู่การสร้างสังคมนั้นจึงเป็นตัวตนเชิงอุดมคติ
ตามแนวคิดอุปกรณ์นิยม (instrumentalism) หากมองในแง่ของการเป็นตัวตนทางโลกก็อาจถูกโยง
กับความหมายของภาษาคน แต่พุทธทาสภิกขุมองว่าตัวตนในภาษาธรรมเป็นหลักความจริงที่รวม
ความหมายของสิ่งที่เรียกว่า สันติภาพเข้าไปอยู่ด้วย ในแง่นี้ การศึกษาจึงไม่ใช่เป็นการสร้างตัวตนให้
สอดคล้องกับสังคม แต่เป็นการสร้างตัวตนให้สอดคล้องกับความจริงที่เป็นพ้ืนฐานของการที่จะเข้าใจ
ว่าอะไรถูก อะไรผิด แล้วจึงกำหนดสิ่งเหล่านั้นให้สอดคล้องกับสังคมอีกทีหนึ่ง หลักการนี้จึงทำให้
การศึกษาเป็นการให้มนุษย์ได้คิดเป็นมากกว่าที่สอนให้มนุษย์จำเป็นดำเนินตามสิ่งที่มีมานั้นโดยไม่ตั้ง
คำถามว่าจริงมากน้อยแค่ไหน 

4. ความคิดเห็นของผู้วิจัย จากการศึกษาวิเคราะห์ผู้วิจัยเห็นด้วยกับปรัชญาการศึกษาพุทธ
ทาสภิกขุได้เสนอให้เห็นการศึกษาที่พัฒนาตัวตนให้อยู่เหนือกว่าวัตถุ หรือพัฒนาจิตให้อยู่กับโลกแต่ไม่
สนับสนุนให้เกิดความต้องการวัตถุนั้นมากเกินจำเป็น การที่พุทธทาสภิกขุมองตัวตนของผู้เรียนว่าต้อง
อยู่เหนือวัตถุนั้นเป็นเช่นเดียวกับการพัฒนาความเป็นตัวกูให้อยู่เหนือกิเลส อันเป็นวิธีเสนอให้เห็น
ลักษณะของบุคคลที่ในพระพุทธศาสนา แม้ไม่ได้บรรลุธรรมแล้วแต่ก็สามารถใช้การศึกษาแบบอเสขะ
ในการพัฒนาความเป็นอยู่นั้นอย่างถูกวิธี โดยไม่ได้ปฏิเสธว่าการศึกษาเป็นการพัฒนาตัวกู แต่ก าร
พัฒนาดังกล่าวนั้นสะท้อนให้เห็นระบบการต้องใช้ตัวกูให้อยู่เหนือวัตถุจึงจะทำให้ใช้วัตถุได้อย่างมี
ประโยชน์ถึงขีดสุด  
 พุทธทาสภิกขุได้เสนอถึงการศึกษานั้นแม้จะไม่ได้ตัดตัวกู-ของกูออกไปได้ทั้งหมดก็จริง แต่ให้
ถือว่าทำให้ตัวกู-ของกูดีขึ้นหรือเป็นกุศลขึ้น การทำให้ตัวกู-ของกูเป็นความดีขึ้นจึงอาจมองว่าเป็นการ
สร้างตัวกู-ของกูที่ดีได้ แม้สุดท้ายเราจะต้องทิ้งตัวกู-ของกูให้หมดไปก็ตามแต่การที่ตัวกูของกูยังมี
ความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตนั้นก็ควรจะทำให้การศึกษาเป็นการยกระดับตัวกู-ของกูให้เข้าใกล้ความ
ดีที่สุดเท่าที่จะทำได้ 

การจัดการศึกษาในปัจจุบันจำเป็นต้องปรับเปลี่ยนให้ตอบสนองกับทิศทางการผลิตและการ
พัฒนากำลังคน เพ่ือมุ่งเน้นการจัดการเรียนการสอนให้ผู้เรียนมีทักษะในศตวรรษที่ 21 ทำให้ความรู้
และทักษะเป็นสิ่งจำเป็นที่จะต้องนำไปใช้ในการดำเนินชีวิตด้วยการประกอบอาชีพ และการ
ข้อพิจารณาความสอดคล้องหรือไม่นี้ทำให้พบว่าการศึกษาที่เป็นสถาบันทางสังคมมีอำนาจในการปั้น
แต่งมนุษย์ให้เป็นอย่างใดอย่างหนึ่งตามที่ระบบการศึกษานั้นกำหนด ในบางสังคม ครูถือเป็นปูชนีย
บุคคลในความหมายว่าเป็นผู้ที่นักเรียนพึงเคารพและในอีกความหมายถึงการยำเกรงคือไม่โต้เถียง 
สอนผิด แต่ในบางสังคมระบบการศึกษาไม่มีจารีตนี้ กล่าวคือการศึกษาของสังคมเป็นสิ่งกระตุ้นให้



30  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
นักเรียนสงสัยสิ่งที่ครูสอน และหากเห็นว่าครูสอนผิด ถือเป็นหน้าที่ประการหนึ่งของนักเรียนที่จะต้อง
โต้แย้งครูทันที นักเรียนที่ไม่ทำหน้าที่นี้ถือว่าบกพร่องในหน้าที่ ส่วนครูเมื่อถูกนักเรียนโต้แย้งก็ต้องเปิด
ใจรับฟังข้อวิพากษ์วิจารณ์ พร้อมเปิดกว้างและเรียนรู้ไปด้วยกันเพราะทุกคนสามารถเข้าถึงข้อมูลได้ 
ซึ่งการผลิตคนที่สังคมต้องการนั้นจึงเป็นลักษณะที่จะสร้างบุคลิกลักษณะบุคคลที่จะต้องมีศีลธรรม
แบบปัจเจกในการตัดสินใจเลือกได้ระหว่างอะไรดี อะไรชั่ว อะไรถูกอะไรผิด ผู้วิจัยมองว่าวิธีการเสนอ
การเรียนรู้โดยเน้นไปที่ปัญญาส่วนบุคคลมากกว่าทักษะทางสังคมแบบที่การศึกษาแบบสารัตถนิยม 
(Essentlalism) พิพัฒนนิยม (Progressivism) ปฏิรูปนิยม (Reconstructionism) เสนอถึงทักษะทาง
วิชาชีพว่าเป็นสิ่งจำเป็น โดยวิธีการดังกล่าวเป็นวิธีการสอนให้ปัจเจกบุคคลมีความเป็นตัวของตัวเองใน
แง่ของการเรียนรู้ ซึ่งเป็นข้อได้เปรียบในสังคมปัจจุบันที่ยังต้องคิดแตกต่างและมีการแข่งขันด้านการ
พัฒนาตัวเองสูง 

ดังนั้นการศึกษาที่ก่อให้เกิดผลควรเป็นไปเพ่ือการแก้ไขปัญหาในการดำเนินชีวิตนั้นสอดคล้อง
กับการดับทุกข์ในการดำเนินชีวิตมากกว่าการดับทุกข์ภายในจิตใจ ซึ่งวิธีการศึกษาทั้ง 2 แบบคือ
การศึกษาวิชาชีพและวิชาการเป็นการตอบสนองการดำเนินชีวิตอันเน้นไปที่การดับทุกข์ในการดำเนิน
ชีวิต ขณะที่ความสำคัญของการศึกษาเพ่ือดับความทุกข์ภายในจิตใจ และพัฒนาการทางการศึกษาใน
กลุ่มสารัตถนิยมท่ีเน้นเรื่องจิตกับกาย กลุ่มนิรันตรนิยมที่เน้นการศึกษาคุณค่าท่ีถาวร กลุ่มพิพัฒนาการ
นิยมที่เน้นการเรียนรู้แบบผู้เรียนสำคัญสุด กลุ่มปฏิรูปนิยมที่เน้นการมีส่วนร่วมของผู้เรียน กลุ่มอัตถิ
ภาวะนิยมที่เน้นคุณค่าที่ตัดสินด้วยตนเองอย่างมีอิสระ ระบบการศึกษาทั้งหมดนี้เป็นการศึกษาเพ่ือ
สร้างความเป็นตัวกู-ของกู แต่การเป็นตัวกูของกูนี้เป็นการระบุถึงเป้าหมายของผู้เรียนที่จะตอบสนอง
ต่อภาพรวมของสังคมที่จะยึดถือและปฏิบัติร่วมกัน ในระดับนี้พุทธทาสภิกขุจึงไม่เห็นด้วยที่รูปแบบ
การศึกษาจะเน้นไปที่การศึกษารูปแบบใดรูปแบบหนึ่งเท่านั้น แต่มองว่าการศึกษาคืออุปกรณ์เท่านั้น 
และอุปกรณ์ควรมีหลายรูปแบบตามแนวคิดของกลุ่มอุปกรณ์นิยมที่เน้นไปที่การสร้างเครื่องมือที่
เหมาะสมมากว่าจะเน้นไปที่เป้าหมายมากไป เพราะพุทธทาสภิกขุเห็นว่าการศึกษาในสังคมไทยนั้น
เป็นการศึกษาแบบหมาหางด้วนซึ่งมาจากการใช้รูปแบบ แนวความเชื่อแบบเดิมเป็นเครื่องมือในการ
วางรากฐานการศึกษา หากยังไม่ปรับเปลี่ยนการใช้เครื่องมือที่เหมาะสมกับการศึกษาหรือการปฏิบัติ
ตนเองให้ถูกต้องกว่าเดิมก็จะกลายเป็นว่าเรายังอยู่ที่เดิม ไม่ได้พัฒนาให้เกิดความเข้าใจชีวิตที่ดีไป
กว่าเดิมได้ การเข้าใจแนวคิดอุปกรณ์นิยมจึงเป็นแนวทางในการเข้าใจบริบททางสังคมที่ถูกวางไว้โยง
กับวิถีชีวิตแบบเดิม แต่หากใช้อุปกรณ์ใหม่ก็จะทำให้เกิดผลลัพธ์ที่ดีกว่าเดิมได้เพราะในสังคมยังมีการ
แข่งขันและยังต้องใช้ประโยชน์จากทักษะอาชีพในการนำมาซึ่งรายได้จุนเจือครอบครัว 

 

 
 



31 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
 
 
 
 
องค์ความรู้ใหม่ของการวิจัย 

 
 ข้อเสนอปรัชญาการศึกษาพุทธทาสภิกขุในยุคสื่อสังคมออนไลน์ ประกอบด้วย 

1. แนวคิดการศึกษา พุทธทาสภิกขุได้เสนอแนวคิดตามแบบปรัชญาการศึกษาอัตถิภาวนิยม 
(Existentialism) และแนวคิดอุปกรณ์นิยม (instrumentalism) ที่พิจารณาว่า การศึกษาตัวกู-ของกู
แบบสากล คือไม่มีตัวกู-ของกูที่ถูกกำหนดด้วยกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งหรืออาจไม่จำเป็นต้องแบ่งให้แต่ละ
บุคคลมีความเชี่ยวชาญเรื่องนั้นเรื่องนี้ ทุกคนควรมีความรู้ได้เท่ากันหรือเพียงพอเสมอกัน  

2. รูปแบบการศึกษา พุทธทาสภิกขุเสนอรูปแบบอุปกรณ์นิยม ( instrumentalismมองว่า
การศึกษาควรเน้นไปที่ความรู้ โดยความรู้นั้นมีความเชื่อมโยงไปหาบุคคลที่ตรงกับความหมายในภาษา
ธรรมคือเป็นตัวความรู้ที่สอดคล้องกับความจริง  

3. เป้าหมายการศึกษา พุทธทาสภิกขุเสนอแนวคิดแบบอัตถิภาวนิยม (Existentialism) ควร
สร้างเสรีภาพที่สอดคล้องกับศีลธรรม และมีระดับการวัดค่าจากการพิจารณาการเข้าไปเกี่ยวข้องกับ
วัตถุในฐานะไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัวเรา  
 

บทสรุป 



32  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
การศึกษาจำเป็นต้องจัดการเรียนวิชาชีพควบคู่ไปกับการสอนศีลธรรม ที่ผ่านมาการศึกษาได้

ละทิ้งศีลธรรมลงไปอย่างเห็นได้ชัดโดยเน้นเครื่องมือในการทำมาหากิน มากกว่าการพัฒนาจิตใจ จึง
แยกให้เห็นความสอดคล้องระหว่างรูปแบบการศึกษาที่เน้นทักษะของพุทธทาสภิกขุกับการศึกษาแบบ
เน้นทักษะในระบบออนไลน์ และการนำหลักเศรษฐกิจพอเพียงมาประยุกต์ใช้ให้โดยเป้าหมายของ
ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง คือความสมดุลและพร้อมรับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมคณะกรรมการ
พัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ได้อธิบายองค์ประกอบของหลักปรัชญาของเศรษฐกิจและสังคม
แห่งชาติ ว่าความพอประมาณ หมายถึงความพอดีที่ไม่น้อยเกินไปและไม่มากเกินไป ไม่สุดโต่งเกินไป 
ขณะเดียวกันความพอดีนั้น ก็จะต้องเป็นไปในลักษณะที่ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น ทั้งการผลิตและ
การบริโภคอยู่ในระดับพอประมาณ พอประมาณขนาดไหนต้องใช้การประมาณปัจจัยต่าง ๆ รอบด้าน 
ทั้งปัจจัยส่วนบุคคลและปัจจัยสิ่ งแวดล้อมเป็นเหตุผลให้ทราบถึง ความพอประมาณ ในระดับที่
พอประมาณ การบริหารจัดการตามหลักเศรษฐกิจพอเพียงในโรงเรียน คือกระบวนการในการสร้างคน 
ให้มีวิธีคิด วิธีการควบคุมตนเองในการตัดสินใจดำเนินชีวิต 
 

ข้อเสนอแนะ 
จากการศึกษาเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ความสอดคล้องของปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ

ในยุคสื่อสังคมออนไลน์” ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
1. การนำแนวคิดเรื่อง ปรัชญาการศึกษาของพุทธทาสภิกขุไปศึกษาวิเคราะห์เพ่ิมเติมเพ่ือ

ประยุกต์ใช้กับนโยบายทางการศึกษา ประเด็นนี้อาจทำให้ผู้ศึกษาแก้ไขปัญหาปรากฎการณ์ทางสังคม
ที่ยังไม่สามารถแก้ปัญหาได้ในยุคสื่อสังคมออนไลน์ 

2. การศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบการศึกษาในยุคสื่อสังคมออนไลน์กับปรัชญาการศึกษา
สำนักอ่ืน ประเด็นนี้อาจทำให้ผู้ศึกษาเข้าใจเป้าหมายของการศึกษาชัดเจนมากขึ้นทั้งจุดร่วมและความ
แตกต่างของแต่ละฝ่าย 

3. การศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบปรัชญาการศึกษาที่เหมาะกับยุคสื่อสังคมออนไลน์ 
ชี้ให้เห็นทั้งจุดเด่นจุดด้อยในแนวคิดปรัชญาการศึกษาที่ผ่านมา เพ่ือการนำเสนอแนวคิดปรัชญา
การศึกษาใหม่ที่ได้จากการเปรียบเทียบสู่การนำทางสังคม 

 

เอกสารอา้งอิง 
กฤติยา ถ้ำทอง. (2565). พลังยุวพุทธอาสาเพ่ือการตื่นรู้สื่อข่าวปลอมในยุคดิจิทัล. วารสารวิชาการ

สถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(2): 72-86.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



33 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เพลโต. (2559). รีพับลิก. เวธัส โพธารามิก ผู้แปล. (พิมพ์ครั้งที่ 2). สมุทรสาคร: พิมพ์ดี. 
พุทธทาสภิกขุ. (2545). การศึกษาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร : สำนักหนังสือธรรมนูญ. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2555). ปรัชญาทรรศน์: ปรัชญาการศึกษา. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2553). พุทธทาสแนะแนวจริยธรรมร่วมสมัย ชุดที่ 3: จุดหมายปลางทางและตัวแท้

ของจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: ดวงตะวัน. 
พุทธทาสภิกขุ. (2537). ฆราวาสธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 4). สุราษฎร์ธานี: มูลนิธิธรรมทานไชยา. 
มารค ตามไท. (2559). ทุหกข์ใหม่ของสังคมไทย โครงการเวทีวิจัยมนุษยศาสตร์ไทย: ความหวังกับ

จินตนาการทางมนุษยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: สยามปริทัศน์. 
พุทธทาสภิกขุ. (2525). บรมธรรม. กรุงเทพฯ :สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
แจ็คสัน, ปีเตอร์ เอ. (2557). พุทธทาสภิกขุ พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและการปฏิรูปเชิงนวสมัย

นิยมในแระเทศไทย. มงคล เดชนครินทร์ ผู้แปล. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). คู่มือมนุษย์: ฉบับปฏิบัติธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2548). ตัวก-ูของกู. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
สงวน อินทร์รักษ์. (2566). องค์ประกอบกลไกการขับเคลื่อนยุทธศาสตร์ชาติเกี่ยวกับการศึกษาของ

สํานักงานเขตพ้ืนที่การศึกษา. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 6(1): 120-129. 
Dewey, J. (1984). The development of American pragmatism, in John Dewey: The 

Later Works, vol. 2. edited by J. A. Boydston. Carbondale: Southern Illinois 
University Press. 

James Luchte. (2 0 0 7 ). Kant’s Critique of Pure Reason: A Reader’s Guide. London: 
Continuum International Publishing Group. 

 
 
 

 
 
 
 


