
87 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
การตีความเรื่องขันติทีส่่งผลตอ่พฤติกรรมทางสังคม 

The Interpretation of ‘Khanti’ and its Effects on Social Behavior 
 
 

นัฏฐ์กานต์ ขัตติโยทัยวงศ์ 
Nattkarn Ktiyotaivongs 

คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author, E-mail: bookreaders245@yahoo.com 

 
Received June 9, 2023; Revised June 19, 2023; Accepted: June 30, 2023 

 

 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาการตีความเรื่องขันติ ที่ส่งผลต่อพฤติกรรมทางสังคม โดยการศึกษาจาก

คัมภีร์และเอกสารทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้อง จากการศึกษาวิจัยพบว่า คำว่า ขันติ ในภาษาบาลี
มุ่งหมายถึงความอดทนทีมุ่่งอธิบายความอดทนต่อกิเลสภายในอันเป็นขันติที่ประกอบด้วยปัญญา เป็น
ความสามารถอดทนที่มุ่งไปถึงการยกระดับปัญญาไปด้วย เป็นการใช้ขันติเพ่ือการบรรลุธรรมเป็นหลัก 
ทำให้เกิดการแสดงออกต่อสิ่งภายนอกอย่างเข้าใจและปล่อยวางต่อสรรพสิ่ง  แต่ในทางกลับกันการ
ตีความขันติตามที่ถูกใช้ในสังคมว่าเป็นความอดทนต่อความร้อนความหนาว ต่อความหิว ต่อความ
ทรมานอันเป็นการทรมานร่างกาย เหล่านั้น นับว่ายังเป็นเพียงแค่ความอดทนในบางเรื่องเท่านั้นและ 
เป็นการใช้เพ่ือความสุดโต่งอีกด้วย คือเป็นการใช้ขันติเพ่ือสร้างค่านิยมทางสังคมและแบบแผน
พฤติกรรมทางสังคม เพ่ือมุ่งหมายที่จะยึดความมีตัวตนอยู่หรืออ้างความมีตัวตนอยู่ นำไปสู่การไม่
คล้อยตามธรรมชาติซึ่งไม่ตรงตามที่ควรจะเป็น  ซึ่งสะท้อนให้เห็นได้ ว่าเป็นขันติเพ่ือเอ้ือให้เกิด
พฤติกรรมทางสังคมและการสร้างกฎเกณฑ์ทางสังคมในลักษณะที่ทำให้ยากที่จะได้บรรลุธรรม เป็น
พฤติกรรมต่อการเป็นอยู่ผิดไปจากการเข้าหาอริยสัจความจริง สร้างการไม่ยอมรับและแข็งขืนตามที่
ตนเองต้องการ ด้วยเหตุนี้ การตีความที่แตกต่างกันของคำว่า ‘ขันติ’ จึงช่วยอธิบายพฤติกรรมทาง
สังคมท่ีแตกต่างกันมากโดยประการฉะนี้ 
คำสำคัญ: ขันติ; ความอดทน; ภาษา; การตีความ   



88  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
Abstract 

The purpose of this article is to study how the interpretation of the word 
‘Khanti’ can vastly and different affects on social behavior. Many people generally 
interpret ‘Khanti’ as ‘patience.’ However, according to relevant Buddhist scriptures 
and documents, the true meaning of the word ‘Khanti’ goes beyond the general 
definitions of the word ‘patience’, which is the capacity to tolerate suffering. ‘Khanti’ 
in Pali also means the capacity to persevere in the process of obtaining true wisdom.  
In the case where people use the original Pali definition of the word ‘Khanti’ to form 
social values, the reflected social behaviors show the perseverance against kilesa, 
which are internal mental states that cloud the mind and manifest in unwholesome 
actions, in order to obtain true wisdom. Once the true wisdom, or paññā, is 
obtained, the external physical behaviors are then demonstrated by externalizing the 
concepts of anicca (“impermanence”), dukkha (“suffering”) and anattā (“non-self”). 
On the other hand, in the case where people interpret the word ‘Khanti’ as 
‘patience’ and apply this definition to forming social values accordingly, the 
reflected social behaviors show that the tolerance for suffering is only limited to 
tangible things such as cold weather, hunger, and physical suffering. By focusing on 
the tangible aspects and believing that the self exists, the social behaviors and rules 
are then created in such a way that makes it challenging to obtain true wisdom. As a 
result, the different interpretations of the word ‘Khanti’ help explain the different 
social behaviors. 
Key words: Khanti; ksanti; language; linguistic relativity 
 

บทนำ 
 การศึกษาคำศัพท์ในพระไตรปิฎกที่เป็นศัพท์เฉพาะต้องค่อยๆ ศึกษาทำความเข้าใจและ
เรียนรู้จากความหมายและเนื้อหาในพระไตรปิฏก หากจะต้องมีการตีความหรือการแปลศัพท์เฉพาะ
เหล่านั้น ยิ่งต้องศึกษาให้มาก และตีความหมายให้ตรงตามที่พระพุทธเจ้าทรงสอนเป็นสิ่งสำคัญจึงจะ
สามารถได้ความหมายที่ถูกต้องโดยเนยยนัยและนีตัตถนัย  และยิ่ งไม่ง่ายเลยที่จะหาคำใน
ภาษาต่างประเทศที่มีความหมายได้ลงตัวเพ่ือแปลศัพท์เฉพาะเหล่านั้น ซ่ึงจะมีผลต่อการคิดรับรู้หรือ
เข้าใจความหมายของศัพท์ ถ้าไม่ตรงกับความหมายที่แท้จริง อาจเป็นอุปสรรคในการคิดรู้เข้าใจและ
การประพฤติของผู้ศึกษาได้ทั้งนี้เนื่องมาจากรูปคำภาษาที่ใช้ อันเป็นการเข้าใจบริบทการใช้ในแง่ทาง



89 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
ญาณวิทยาที่เกี่ยวข้องกับข้อมูลการรับรู้และจริยศาสตร์ที่อธิบายบนฐานของการนำไปฏิบัติ (สิริกร 
สิงหฬ, 2566) เช่นคำว่าทาน ถ้าแปลเป็นภาษาอังกฤษ จะแปลว่า giving; charity; liberality แต่
ความหมายตามท่ีพระพุทธเจ้าทรงสอนไว้ว่าคำว่าทาน หมายถึงอามิสทาน ธรรมทาน อภัยทาน ดังนั้น
คำในภาษาอังกฤษ ก็จะไม่ครอบคลุมความหมายทั้งหมดของคำว่าทาน จึงส่งผลต่อความเข้าใจที่ไม่
สมบูรณ์ตามความหมายที่แท้จริง 
 พระพุทธเจ้าทรงสอนหลักการวิชาตีความ หลักการนี้ได้ปรากฏเป็น 2 ประการ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 270 หน้าที่ 76-78 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  คือ 1. เนยยนัย 
ตามคำว่า “เนยฺยตฺถํ สุตฺตนฺตํ” หมายถึง “สุตตันตะเหล่าใดมีเนื้อความพึงแนะนำ เนื่องจากมีนัยที่ตรัส
ไว้โดยอ้อม จึงไม่สามารถที่จะเข้าใจคำพูดนี้ด้วยคำแปลแบบตรงไปตรงมาได้ เราไม่สามารถเข้าใจ
ความหมายจุดประสงค์ของพระพุทธองค์ โดยเช่นนั้นได้ จึงต้องอาศัยการอธิบาย ซึ่งสุตตันตะมี
เนื้อความพึงแนะนำนั้น คือพระสูตรใด คำใด ข้อความใด ที่มีความหมายที่จะต้องไขความ หรือมี
เนื้อความท่ีต้องการคำอธิบายเพิ่มเติม ต้องอาศัยความเข้าถึงความจริงแท้ที่ซ่อนอยู่เพื่อการไขความนั้น 
เพ่ืออธิบายเพ่ิม และ 2. นีตัตถนัย ตามคำว่า “นีตตฺถํ สุตฺตนฺตํ” หมายถึง “สุตตันตะเหล่าใดมี
เนื้อความอันแนะนำแล้ว ซึ่งสุตตันตนั้นก็มีเนื้อความแนะนำแล้ว” เป็นการแสดงตรง ไม่อ้อมค้อม นั่น
คือเป็นพระสูตรหรือคำที่บอกเนื้อความโดยชัดแจ้งแล้ว สำหรับสุตตันตะเหล่าใดที่ประกอบด้วยมี
เนื้อความที่ต้องการไขความเพ่ิมเติม พระพุทธองค์ทรงมีวิธีอธิบายให้เข้าใจได้อย่างเป็นตรรกะ คือ
ความเป็นเหตุเป็นผลและบ่อยครั้งที่พระองค์จะทรงยกตัวอย่างประกอบให้ผู้ฟังได้เข้าใจมากขึ้นและ
อาจปรากฏคำเดียวกันหลายที่ในพระไตรปิฎก ดังนั้นการตีความในพระพุทธศาสนาจึงเป็นไปเพ่ือ
ความเข้าใจในระดับสามัญก็มี ในระดับอริยะก็มี ซึ่งต้องอาศัยความรู้ความเข้าใจทั้งในด้านของภาษา
ธรรม ผนวกเหตุการณ์เรื่องราว คำสนทนา คู่สนทนา กิจกรรมและอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องฯ ถ้าเป็นระดับ
อริยะในบางกรณีอาจต้องอาศัยผู้รู้ปรมัตถธรรมรวมถึง ญาณที่ได้บรรลุแล้วจากการปฏิบัติไตรสิกขา 
จึงจะได้ความหมายให้เป็นที่เข้าใจอย่างถูกต้องได้ทั้งในฐานะที่เป็นภาษา ในฐานะที่เป็นการแปลความ
ศัพท์ ในฐานะที่เป็นแนวทางปฏิบัติระดับสามัญ (จริยปรัชญาเพ่ือระดับสามัญ) และ ในฐานะที่เป็น
แนวทางปฏิบัติให้ยิ่ง (ยกระดับปฏิบัติเพื่อการเป็นอริยบุคคล)  

ในที่นี้ศัพท์ คำว่า ขันติ นั้นจะพบว่าขันติมีความหลากหลาย ดังที่พระพุทธองค์ทรงเอ่ยถึง
ศัพท์คำว่าขันติ ในที่ต่างๆ ในพระไตรปิฎกเป็นการอธิบายแบบนีตัตถนัยว่า “ความอดทนคือความอด
กลั้นเป็นตบะอย่างยิ่ง” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 184 หน้าที่ 90 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  หรือว่า “เราจักอดกลั้นถ้อยคำล่วงเกินเหมือนพญาช้างในสงครามอดทนลูกศรที่ตก
จากแล่งเพราะคนจำนวนมากเป็นผู้ทุศีล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 320 หน้าที่ 133 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  และยังปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรคที่ยกหลักฐานสนับสนุนขันติ
ในเรื่องของการระงับความโกรธด้วยความอดทนเป็นการอธิบายความตามเนยยนัยว่า “เรายกย่อง



90  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
บุคคลผู้มีขันติเป็นกำลัง มีขันติเป็นกองทัพว่าเป็นพราหมณ์ คุณธรรมที่จะเป็นเครื่องป้องกันความฉิบ
หาย และนำไปซึ่งประโยชน์อันยิ่งใหญ่มาให้แก่ตนและคนอ่ืน ที่จะประเสริฐวิเศษยิ่งไปกว่าขันตินั้น
ย่อมไม่มี (พระพุทธโฆสเถระ, 2560) ก็เป็นการอธิบายแบบเนยยนัยที่มีการอธิบายโดยอ้อมที่แสดงให้
เห็นผ่านพฤติกรรมการแสดงออกทางสังคม โดยจะพบว่าการใช้คัมภีร์ชั้นหลังในการศึกษาคำศัพท์
ในทางศาสนาที่ปรากฏการใช้ในทางสังคมถือเป็นวิธีการหนึ่งในการเข้าใจการประยุกต์ใช้คำนั้น
เชื่อมโยงไปหาวัฒนธรรมทางสังคม (อธิเทพ ผาทา, 2566) 

จากข้อความเหล่านี้แสดงให้เห็นคุณสมบัติตามลักษณะหลายอย่างและคุณค่าของพัฒนาการ
ของขันติ จึงจำเป็นต้องใช้การตีความแบบเนยยนัย คือต้องศึกษาค้นคว้าและรวบรวมองค์ประกอบ
ของความหมายของขันติอย่างสมบูรณ์เพ่ือการไขความ และบางส่วนก็อาศัยการตีความตรงตัว
แบบนีตัตถนัยคือตรงตามตัวอักษรเท่านั้นอาจยังไม่เพียงพอ บทความนี้จึงต้องการแยกให้เห็นลักษณะ
การตีความขันติทั้งในส่วนที่เป็นเนยยนัยและเป็นนีตัตถนัยอันเป็นหลักการสำคัญในการเข้าใจ
ความหมายของขันติที่แสดงถึงลักษณะพฤติกรรมทางสังคมอีกทางหนึ่งประกอบกัน  ทั้งนี้การเข้าใจ
ขันติดังกล่าวในบทความนี้จึงไม่ใช่แค่เพียงนำเสนอความหมายตามที่ปรากฎในคัมภีร์เท่านั้น แต่เป็น
การถอดความหมายพฤติกรรมที่แสดงออกมาแทน อันเป็นวิธีการเข้าใจถึงหลักธรรมที่ปรากฎใน
ศาสนาที่เปลี่ยนแปลงไปตามเงื่อนไขของสังคมและแสดงออกมาจากพฤติกรรม 

 

การตีความขันติตามหลักพระพุทธศาสนา 
ขันติ (บาลี khantī) / ขันติ ตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎก มี 2 ระดับคือ ขันติในระดับอริยะ

และขันติในระดับสามัญ ผ่านการตีความทั้งแบบเนยยนัยและนีตัตถนัย ดังนี้ 
ก. ขันติแบบอริยะ เป็นการอธิบายความอดทนอดกลั้นที่ดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง เป็นการตีความ

แบบนีตัตถนัย อันเป็นการกล่าวถึงความอดทนในลักษณะที่เป็นความดับทุกข์โดยสิ้นเชิง หรือการมุ่ง
อธิบายขันติในระดับเกี่ยวข้องวิถีปฏิบัติของบุคคล ดังข้อความว่า “ความอดทนคือความอดกลั้นเป็น
ตบะอย่างยิ่ง พระพุทธเจ้าทั้งหลายตรัสว่า นิพพานเป็นบรมธรรม ผู้ทำร้ายผู้อ่ืน ไม่ชื่อว่า เป็นบรรพชิต 
ผู้เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่ชื่อว่า เป็นสมณะ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที ่184 หน้าที่ 90 มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การเข้าใจข้อความนี้เป็นลักษณะที่สอดคล้องกับพฤติกรรมการ
แสดงออกของพระอริยบุคคลผ่านข้อความว่า “เราจักอดกลั้นถ้อยคำล่วงเกินเหมือนพญาช้างใน
สงครามอดทนลูกศรที่ตกจากแล่งเพราะคนจำนวนมากเป็นผู้ทุศีล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 
ข้อที่ 320 หน้าที่ 133 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  จะเห็นว่าการเข้าใจความอดทนนี้เป็น
การยกสถานะของบุคคลให้อยู่เหนือกว่าคนปกติทั่วไป อันแสดงถึงพฤติกรรมแบบอริยบุคคลที่
ตรงไปตรงมา ไม่ได้เกี่ยวข้องกับประโยชน์หรือการแสดงออกถึงหลักธรรมอ่ืนที่เกี่ยวข้องจึงเป็นการ
ตีความที่ตรงตัว 



91 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
ข. ขันติในระดับสามัญ หมายถึงความอดทนอดกลั้นที่แสดงออกต่อสิ่งที่เข้ามากระทบกระทั่ง

หรือสิ่งที่เป็นอุปสรรคต่อความสุขกายสุขใจของคนเราอันเป็นที่ปรารถนาได้แก่ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ 
ความสมหวังเป็นต้น ซึ่งอาศัยการตีความแบบเนยยนัยในการตีความ อันเป็นการแสดงให้เห็นว่าขันติ
นั้นเป็นการกระทำที่มุ่งเน้นความเข้าใจ คือเป็นพฤติกรรมทางศีลธรรมที่มีปัญญากำกับไว้โดยทั่วไป
ขันติจำแนกประเภทได ้ดังนี้  

1) อดทนในถ้อยคำที่กล่าวร้าย ถ้อยคำหยาบคายร้ายแรง ทำให้เจ็บใจ เสียใจ ไม่พอใจ  
2) อดทนในความลำบากตรากตรำเพ่ือต่อสู้กับอุปสรรคต่างๆ ที่ผ่านเข้ามาในชีวิต 
3) อดทนอดกลั้นต่อความเจ็บไข้ได้ป่วย  
4) อดทนต่อสิ่งที่เข้ามาท้าทายในชีวิต และการตัดสินใจ รู้จักบากบั่นจนได้รับผลสำเร็จ 

 5) อดทนในการปฏิบัติตามข้อกำหนดกฎหมาย ระเบียบวินัยของหมู่คณะฯ ชุมชน สังคม 
ประเทศ และระหว่างประเทศในโลก  

6) อดทนรอคอยได้ เช่นอดทนรอคอยให้อุปสรรคผ่านพ้นไป อดทนรอคิวอย่างนี้เป็นต้น 
7) อดทนยอมรับความแตกต่างหลากหลาย เพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 
8) อดทนศึกษาพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่องด้วยความเคารพในพระ

รัตนตรัยอย่างสูงสุด 
9) อดทนต่อการบีบคั้นแห่งกิเลสของตนที่เข้ามายั่วยวนหรือบีบคั้นให้ประพฤติตรงข้ามกับ

พระธรรมของพระพุทธเจ้า 
10) อดทนในการหลีกหนีความชั่วและละทิ้งความประพฤติชั่ว อดทนรักษาและสร้างความดี

ให้เพ่ิมพูน (อดทนปฏิบัติสัมมัปปทานสี่) 
11) อดทนรักษาจิตให้มีเมตตา มีพรหมวิหารสี่ คือการให้อภัยผู้อ่ืนหรือผู้ที่ก่อทุกข์ให้แก่ตน 

ละความโกรธและยกจิตขึ้นสู่ความเมตตา และพรหมวิหารสี่ 
12) อดทนสั่งสมความมีสัมมาทิฐิ เชื่อในกฎแห่งกรรม ศรัทธาในพระรัตนตรัยอย่างสูงสุดและ

มั่นคง รู้ให้ชัดในกุศลและรากเหง้าแห่งกุศลคือกุศลกรรมบถสิบ 
13) อดทนหมั่นประกอบการให้ทานรักษาศีล บำเพ็ญภาวนาตามแบบอย่างที่พระพุทธเจ้า

ทรงสอน 
14) อดทนละพยศของจิตใจ ไม่ต่อต้านคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (เพราะรู้ว่า

หลักธรรมของพระพุทธองค์ นำให้พ้นทุกข์ได้จริง) รู้จักหวาดกลัวภัยในวัฏสงสาร มีความละอายที่จะ
ประพฤติชั่ว มีความเกรงกลัวผลบาปในกฎแห่งกรรม มีสัมมาทิฐิ แล้ว ยินดีน้อมนำคำสอนของ
พระพุทธเจ้า และปฏิบัติตามพระธรรมวินัยนั้นจนถึงที่สุด เป็นการอดทนต่อการปฏิบัติตามคำสอนของ
พระพุทธเจ้า เหมือนดั่งช้างป่าที่อดทนรับการฝึกความอดทนกำจัดนิสัยดื้อรั้นทุกอย่างและละพยศจน
หมดพยศ ได้กลายเป็นช้างหลวง สมควรแก่พระราชา อันพระราชาควรใช้สอย เป็นองค์สมบัติของ



92  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
พระราชา  ดังตัวอย่าง สัจจกนิครณฐบุตร อัมพัฏฐมาณพ โปกขรสาติพราหมณ์ โสณทัณฑพราหมณ์
และกูฏทันตพราหมณ์เป็นต้น แม้อมนุษย์ผู้ชายมีอาฬวกยักษ์ สูจิโลมยักษ์ ขรโลมยักษ์และท้าวสักก
เทวราชอันพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงฝึกแล้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อที่ 217 หน้าที่ 251 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

จาก 14 ความหมายนี้ ข้อที่ 1 ถึงข้อที่ 7 เป็นข้อปฏิบัติทั่วไป เป็นที่เข้าใจง่ายและปฏิบัติตาม
ได้โดยไม่ยาก ใครๆ ก็ฝึกปฏิบัติตนตามนี้ได้ เพ่ือประโยชน์แห่งความสุขความเจริญโดยทั่วไปแก่ตนเอง
และส่วนรวม แต่ข้อที่ 8 ถึงข้อที่ 14 เป็นข้อปฏิบัติสำหรับผู้ที่มีความปรารถนาความสุขมากยิ่งขึ้น มี
ความสุขยาวนานขึ้นหรือสุขได้ตลอดไป และเป็นการเตรียมตัวเพ่ือการเดินทางของชีวิต สู่เส้นทางใหม่
อันเป็นเส้นทางเพ่ือมุ่งหน้าสู่ความบรมสุขอันยิ่งตลอดไป ดังในการตีความขันติที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์
ชาดก อันแสดงให้เห็นพฤติกรรมของการกำหนดพฤติกรรมการแสดงออกของปุถุชนทั่วไปว่าเป็น
สัตบุรุษคือผู้ที่พูด ทำ คิดด้วยปัญญานั้นว่าประกอบด้วยหลักขันตินี้ คือ 

ในกาลบางคราว บุคคลฆ่าความโกรธเสียได้จึงไม่เศร้าโศก 
ฤๅษีท้ังหลายสรรเสริญการละความลบหลู่ 
บุคคลควรอดทนคำหยาบคายที่ทกุคนกล่าว 
สัตบุรุษท้ังหลายกล่าวความอดทนนั้นว่า ยอดเยี่ยม 
แท้จริง บุคคลอดทนถ้อยคำของคนประเสริฐกว่าได้ 
เพราะความกลัว อดทนถ้อยคำของคนเสมอกันได้เพราะการแข่งขันเป็นเหตุ 
แต่ผู้ใดพึงอดทนถ้อยคำของคนที่เลวกว่าในโลกนี้ได้ 
ความอดทนนั้นของบุคคลนั้นสัตบุรุษกล่าวว่า ยอดเยี่ยม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 

27 ข้อที ่64-66 หน้าที ่605 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
การตีความนี้เป็นการแสดงให้เห็นลักษณะของบุคคลที่มีขันติจะมีรูปแบบดังนี้ ขณะเดียวกัน 

คำว่าขันติ ยังมีความหมายอ่ืนที่แฝงไว้ในบริบทอ่ืนอีกด้วย คือความหมายโดยนัยยะเชื่อมโยงถึงเรื่อง
ปัญญา (ขันติกับปัญญา)  เรื่องเมตตา (ขันติกับเมตตา) เรื่องพรหมวิหารสี่ (ขันติกับพรหมวิหารสี่) 
เรื่องความเพียร (ขันติกับวิริยะ) เรื่องความไม่โกรธ (ขันติกับอักโกธะ)  เรื่องการไม่ เบียดเบียนกัน 
(ขันติกับอวิหิงสา) เรื่องการให้อภัย (ขันติกับการให้อภัย) เรื่องการควบคุมจิตใจ ไม่ยอมแพ้ต่ออำนาจ
ฝ่ายต่ำ (ขันติกับทมะ) เรื่องการตั้งมั่นในขันติ (ขันติกับสัจจะความดี) เรื่องความอ่อนโยน (ขันติ
กับมัททวะในทศบารมี) เรื่องความเมตตาไม่มีประมาณ (ขันติกับอัปปมัญญเมตตา) เรื่องการแสดงออก
ที่ดีงาม(ขันติกับโสรัจจะ) เหล่านี้ เป็นต้น อันแสดงให้เห็นหลักขันติที่สัมพันธ์กับหลักการแสดงออก
ร่วมกับหลักธรรมอ่ืน ดังในคัมภีร์วิสุทธิมรรคที่ยกหลักฐานสนับสนุนขันติในเรื่องของการระงับความ
โกรธด้วยความอดทนว่า “เรายกย่องบุคคลผู้มีขันติเป็นกำลัง มีขันติเป็นกองทัพว่าเป็นพราหมณ์ 

https://84000.org/tipitaka/pitaka_item/sutta_name.php?name=%CA%D1%A8%A8%A1%CA%D9%B5%C3
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=9&A=1920&Z=2832
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=9&A=1920&Z=2832#172top
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=9&A=2833&Z=3477
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=9&A=2833&Z=3477
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=9&A=3478&Z=4398
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=15&A=6878&Z=6943
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=15&A=6655&Z=6691
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=10&A=5727&Z=6256
https://84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=10&A=5727&Z=6256


93 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
คุณธรรมที่จะเป็นเครื่องป้องกันความฉิบหาย และนำไปซึ่งประโยชน์อันยิ่งใหญ่มาให้แก่ตนและคนอ่ืน 
ที่จะประเสริฐวิเศษยิ่งไปกว่าขันตินั้นย่อมไม่มี” (พระพุทธโฆสเถระ, 2560) 

คำว่า ขันติ เพียงคำเดียว นี้ หากผู้ใดได้เข้าใจความหมายแม้เพียงทั้งหมดดังกล่าวนี้ ย่อมเกิด
ความคิด ความรู้ความเข้าใจ อย่างถูกต้อง และเมื่อยิ่งทราบว่า คำว่า ขันติ  มีความหมายลึกซึ้งเกิน
พรรณนา มีประโยชน์สูงคุณค่าวิเศษยิ่ง เช่นนี้แล้วย่อมเกิดความปราโมทย์ปิติยินดีที่ได้รู้จักคำนี้ และ
เริ่มเข้าใจว่าคำนี้มีความสำคัญมากเพียงใด ดังนั้นการตีความหรือแปลคำว่า ขันติ เป็นภาษาอ่ืน จึงต้อง
ตระหนักถึงความหมายที่แท้จริงเหล่านี้ประกอบกัน ประโยชน์ที่จะได้รับจากการปฏิบัติขันติระดับ
สามัญ คือ 1. เป็นที่รักเป็นที่พอใจของคนหมู่มาก 2. เป็นผู้ไม่มากด้วยเวร 3. เป็นผู้ไม่มากด้วยโทษ 4. 
เป็นผู้ไม่หลงลืมสติตาย 5. หลังจากตายแล้ว ย่อมไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 22 ข้อที่ 215 หน้าที่ 357 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  เมื่อศึกษาและปฏิบัติขันติตาม
คำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าย่อมได้ประโยชน์แก่ตนและผู้ อ่ืน เกิดความสุขสันติมีความ
เจริญรุ่งเรืองสมปรารถนา 

 

การตีความขันติในบริบททางสังคม 
คำว่า ขันติ ในพระไตรปิฎก เมื่อถูกตีความผ่านลักษณะเนยยนัยและแบบนีตัตถนัยที่ปรากฏ

อยู่ในสังคมปัจจุบันมีการอธิบายผ่านคำ 2 กลุ่ม คือ คำว่า 1. กษานติ (kṣānti) ในภาษาสันสกฤต และ 
2. ความอดทน (tolerance, forbearance, endurance, patience) อันเป็นเสนนอให้ เห็นถึง
ลักษณะหรือข้อกำหนดที่แป็นรูปรรมมากขึ้นในฐานะที่ปัจเจกบุคคลต้องมาเกี่ยวข้องกับสังคม (พระ
มหาขวัญชัย เหมประไพ และคณะ, 2564) ดังนั้น เพ่ือเป็นการพิจารณาการตีความหมายคำศัพท์
เฉพาะ ในที่นี้จึงศึกษาท้ังรากศัพท์และความหมายของศัพท์ที่ถูกแปลไปเพ่ือจะนำมาสู่ความเข้าใจ 

ก. กษานติ (สันสกฤต kṣānti) ด้วยเหตุที่ภาษาบาลีและสันสกฤติเป็นภาษาที่ใช้กันในยุค
สมัยของพระพุทธเจ้า โดยที่นักปราชญ์ภาษาศาสตร์พบว่า คำว่าขันติ(บาลี)  เกิดก่อน คำว่ากษานติ 
(สันสกฤติ) ศ.ดร. ซาซากิ (Professor Dr. Genjun H. Sasaki) (Genjun H. Sasaki, 1986)  อดีต
ศาสตราจารย์ของมหาวิทยาลัยฮาร์วาร์ด ผู้เชี่ยวชาญด้านประวัติศาสตร์ ภาษาและศาสนาในฝั่งเอเชีย
(โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระพุทธศาสนา) ได้อธิบายคำศัพท์ คำว่า ขันติ (บาลี  khantī) ว่า มีความหมาย
แตกต่างไปจาก คำว่า กษานติ (สันสกฤต kṣānti) คำว่า กษานติ (สันสกฤต kṣānti) ในสันสกฤตนั้น 
ksanti แปลว่า tolerance, forbearance ซึ่งเรื่องนี้เอ็ดเจอตัน (F. Edgerton, 1953) ผู้เขียนอภิธาน
ศัพท์สันสกฤตเช่นกัน ได้เพ่ิมเติมความหมายภายหลังว่า ต้องรวมถึงความหมายว่า เป็นสภาวะที่
ยอมรับได้(receptivity) และเช่นนี้จึงจะสอดคล้องความหมายกับ คำว่า bzod pas ในภาษาธิเบต 
และ jen, ju. ในภาษาจีน 



94  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ส่วน ศ.ซิลเวน ลีไว (Sylvain Levi) (Sylvain Levi, Hôbôgirin, 1929) เป็นผู้สอนภาษา

สันสกฤตและศึกษาเรื่องราวของเอเชียโดยเฉพาะอย่างยิ่งอินเดีย และเป็นหนึ่งในผู้ร่วมก่อตั้งวิทยาลัย
ฝรั่งเศสในตะวันออกไกลที่กรุงฮานอยประเทศเวียตนาม อันเป็นสาขาหนึ่งของมหาวิทยาลัยด้าน
วิท ย าศ าสตร์ แห่ งก รุ งป ารี ส ที่ ป ระ เท ศฝ รั่ ง เศ ส  เสน อความ เห็ น ว่ าค วร เพ่ิ ม เติ ม ค ำว่ า 
‘acquiescescence’ ในการแปลคำว่า กษานติ (สันสกฤต kṣānti) แปลไทยได้ว่า อดทน สงบแบบ
ยอมได้ นิ่งได้ สงบปากสงบคำ ยินยอม (ปัจจุบันยังไม่มีคำนี้ปรากฏในการแปลคำว่าขันติหรือกษานติ
ในอภิธานศัพท์ต่างๆ อยู่ดี) และ เห็นว่า คำอังกฤษ ‘forbearance’ ที่หมายถึงความอดทนอดกลั้น
แบบที่ต้องยอมข่มใจไว้ เป็นคำที่ถูกเพ่ิมเข้ามาในยุคหลัง แล้วเราก็ใช้ตามๆ กันมาในปัจจุบัน เดิมที 
กษานติ มีความหมายเพียงแปลว่า tolerance แต่เมื่อได้ศึกษาไปพบว่าขันติ (บาลี khantī) เป็นคำที่มี
นัยยะแฝงอยู่ (แบบภาษาปรัชญา) ที่แน่ๆ คือ กษานติ (สันสกฤต kṣānti) เป็นคำที่มีความหมายจาก
รากศัพท์คือ คำว่า ksam แปลว่า ทน ทนแบกไว้  เช่นทนได้ มีความสามารถท่ีจะอดทน (to bear, to 
be able to) ก็เลยถูกนำมาโยงเข้าในการตีความหมายในคำว่า ksanti ด้วย คือคำว่า forbearance 
อดทน (อดกลั้น) 

ศ.ดร. ซาซากิ ระบุอีกด้วยว่า สำหรับคำว่า ขันติ (บาลี khantī) เป็นคำที่มีมาก่อน คำว่า 
กษานติ (สันสกฤต kṣānti) โดยที่คำว่า ขันติ (บาลี khantī)  มีรากศัพท์มาจากคำว่า kam ซึ่งมี
ความหมายว่า เต็มใจ ยินดี สมัครใจ (ใจพร้อมที่จะทำสิ่งนั้นๆ หรือเรื่องนั้นๆ to be willing to) และ
ต่อมาความหมายนี้มีการผันความหมายของคำเข้าสู่ภาษาสันสกฤตอีกต่อหนึ่ง ซึ่งในสันสกฤต แปล
ศัพท์ khantī กลายมาเป็นคำว่า ksanti  (เริ่มมีความหมายแตกต่างเล็กน้อยจากบาลี) ยกตัวอย่างคำ
บาลีว่า dhammanijjhanakkhanti เมื่อได้ถูกเอาไปแปลเป็นภาษาสันสกฤต การออกเสียงเปลี่ยนไป
เป็นธัมมธยญาณธิมุขสันติ (dharmanidhyanadhimuktiksanti) คือความสงบโดยมีการทรงธรรมไว้
เป็นเบื้องหน้า ดังนั้นดร.ซาซากิจึงสรุปคำว่า ขันติ (บาลี khantī) ควรมีความหมายคงเดิมในบาลีว่า 
อดทนอย่างเต็มใจ (willingness) รวมด้วย ไม่ใช่อย่างที่มีเพียงเรื่องของความอดทนล้วนๆ เท่านั้น 
และในความหมายนี้เมื่อใช้อธิบายคำศัพท์อ่ืนที่เกี่ยวข้องก็จะสามารถเข้าใจถูกต้องได้  เช่นคำว่า 
dhammanijjhanakkhanti แปลว่า การปฏิบัติกรรมฐานเพ่ือความรู้แจ้งในสัจธรรม นั่นก็คือการ
ยอมรับหรือยินยอมปฏิบัติกรรมฐานด้วยใจยอมรับทั้งที่ต้องฝืนทนความรู้สึกที่ไม่อยากปฏิบัติ (แปล
แบบนี้ก็ออกจะเข้าใจยากอยู่ ถ้าไม่เคยปฏิบัติกรรมฐาน) ส่วนความหมายในคำว่า กษานติ แปลตาม
รากศัพท์ก็คือความหมายว่า อดกลั้น (forbearance) ถูกต้องแล้ว  

การตีความความอดทนแบบนี้เป็นการใช้การอธิบายศัพท์แทนจะใช้ประโยชน์อย่างที่นำเสนอ
ในการตีความแบบเนยยนัยและนีตัตถนัยที่ใช้ประกอบร่วมกับการนำไปใช้ในประโยคต่างๆ แต่ถ้า
พิจารณาจากความหมายที่ใช้ควบคู่กับพฤติกรรมทางสังคมแล้วจะพบว่าเป็นไปในลักษณะของนีตัตถ
นัยคือมุ่งเน้นไปที่การเข้าใจบริบทของขันติในระดับอริยบุคคล เป็นการระบุไปถึงหลักปรมัตถธรรม แต่



95 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
อย่างใดก็ตามการยอมรับถึงความอดทนในลักษณะต่อการปฏิบัติตามหลักใดก็ตามโดยปฏิเสธความ
เข้าใจอ่ืนนั้นถือเป็นนัยยะที่ตรงไปตรงมา และก้าวพ้นความสามารถในการตัดสินใจด้วยตนเองตาม
แบบเนยยนัย 

ข. ความอดทน (tolerance, forbearance, endurance, patience) เป็นการพิจารณา
จากรากศัพท์ของคำว่า ความอดทน ในภาษาอังกฤษ เพ่ือการตีความและแปลศัพท์เฉพาะจากขันติ 
(บาลี khantī)และกษานติ(สันสกฤต kṣānti) เป็นภาษาอังกฤษ เพ่ือให้คนที่พูดภาษาอังกฤษซึ่งอยู่ใน
วัฒนธรรมคนละแบบกับวัฒนธรรมตะวันออกได้เข้าใจคำว่าขันติ ดังนั้นนักปราชญ์ผู้แปลได้ใช้
ความหมายของคำว่าอดทนอดกลั้น จึงได้เป็นคำศัพท์สี่คำ แปลว่า อดทนอดกลั้นได้ทั้งหมด โดยใช้
ศัพท์ คำว่า tolerance, forbearance, endurance, patience แต่คำศัพท์ทั้งสี่คำนี้ก็มีความหมาย
ไม่ตรงกันเสียทีเดียว เมื่อมาวิเคราะห์ศัพท์เหล่านี้ ด้วยนัยยะความหมายของรากศัพท์ที่ต่างกัน พบว่า
ทำให้มุมมองหรือโลกทัศน์ของบริบทที่จะนำไปใช้ต่างกันด้วย ศัพท์ภาษาอังกฤษที่ใช้เป็นคำแปลนี้แต่
ละคำจึงส่งผลให้ผู้ พูดภาษาอังกฤษเกิดความคิด ความรู้ ความเข้าใจคลาดเคลื่อนไปบ้าง กับ
ความหมายของขันติในบาลี (อันเนื่องจากบริบทของวัฒนธรรมต่างพ้ืนที่กับวัฒนธรรมทางตะวันออก) 
จึงทำให้พฤติกรรมทางสังคมเรื่องขันติในสังคมตะวันตกต่างกับตะวันออกไปด้วย นอกจากนี้ คำศัพท์
ภาษาอังกฤษเป็นภาษาที่ผู้คนที่พูดภาษาอังกฤษเข้าใจและใช้จนเป็นที่ยอมรับในวงกว้าง (ทั่วโลก) 
อิทธิพลของศัพท์ ขันติ ที่มีต่อความคิดความรู้ความเข้าใจ ลักษณะนี้นับว่าเป็นสัมพัทธภาพทางภาษา 

(Linguistic Relativity) อันเป็นทฤษฎีที่มีสมมติฐานเดิมมาจาก การศึกษาของ (Sapir) และลูกศิษย์
ของเขา คือ วอร์ฟ (Whorf)  เป็นทฤษฎีที่อธิบายเรื่องการสื่อสารไม่ว่าภาษาใด ภาษาของผู้พูดนั้นย่อม
มีอิทธิพลต่อความคิดของผู้พูดภาษานั้น ทฤษฎีนี้เชื่อว่า ภาษาเป็นตัวกำหนดความคิด และทัศนคติ
การมองโลกของมนุษย์ เพราะมนุษย์คิดแต่สิ่งที่มีในภาษาเท่านั้น ภาษาและความคิดมีความสัมพันธ์
เสมือนว่าขนานกัน กล่าวคือ ถ้าสองภาษาใดๆ มีความแตกต่างกันมาก ความคิดของผู้ที่พูดภาษานั้น ก็
จะต่างกันมาก ถ้าภาษาต่างกันน้อย ความคิดก็ต่างกันน้อยและสามารถเป็นที่รับรู้เข้าใจกันได้มากขึ้น 
และความที่ภาษามีอิทธิพลอย่างมากต่อวิธีที่คิด จึงเป็นไปได้ที่ การใช้คำในภาษาที่แตกต่างกัน 
สามารถขัดขวางความรู้ความเข้าใจของบุคคลเกี่ยวกับแนวคิดหรือมโนทัศน์จากภาษาได้ด้วย ซึ่งมีผล
ต่อพฤติกรรมทางสังคม สร้างอิทธิพลต่อความคิดและมุมมองโลกทัศน์ของชาวตะวันตกแตกต่างกับ
ชาวตะวันออก (Baghramian Maria & J.Adam Carter, 2022) ดังนั้น คำศัพท์ภาษาอังกฤษที่ใช้เพ่ือ
การแปลมา แต่ละคำจึงมีความหมายเพียงบางมุมของความหมายแท้จริงของคำว่า  ขันติ (บาลี 
khantī) เท่านั้น แสดงให้เห็นว่าคำศัพท์ในภาษาต่างกันส่งอิทธิพลของความคิดให้เกิดเป็นอุปสรรค
หรือข้อจํากัดต่อความสามารถในการรับรู้เข้าใจบางสิ่งในความเป็นจริงได้เนื่องจากบริบทของรูปภาษา 
ดังนี้ 



96  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
1) อดทนแบบ tolerance คำว่า tolerance มีรากศัพท์มาจากภาษาละตินว่า tolerantia 

พบว่าเริ่มใช้เป็นภาษาฝรั่งเศสยุคกลางและเป็นภาษาอังกฤษยุคปลาย เพ่ือหมายถึงการอนุญาตจากผู้มี
สิทธิอำนาจ tolerance มาจากแนวคิดอดทนในทางศาสนาและพระราชบัญญัติความอดทนในความ
คิดเห็นต่าง ซึ่ง tolerance ในความหมายปัจจุบันคือความอดทนในการยอมรับความแตกต่างและ
ความหลากหลายทางเชื้อชาติ ศาสนา วัฒนธรรม และพฤติกรรมของผู้คน ประกอบด้วยความเคารพ
สิทธิและความเห็นต่างของผู้อ่ืนโดยไม่จำเป็นต้องเห็นด้วยกับตน เป็นการเปิดใจกว้างในการให้ผู้คนมี
ชีวิตอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ การยอมรับและเคารพความแตกต่างกันเป็นเรื่องสำคัญ เพราะทำให้เห็น
คุณค่าของความหลากหลายที่มีอยู่ในโลก รวมถึงความเห็นอกเห็นใจ การเข้าใจและการยอมรับ
มุมมองและวิถีชีวิตของผู้อ่ืน เปรียบเทียบความหมายอดทนในลักษณะนี้ได้จากหลายตัวอย่างในพระ
สูตร เป็นความหมายเดียวกับการที่บุคคลจะอดทนอดกลั้นด้วยหลักการตามที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ทรงสอนไว้เช่น ทรงอนุญาตให้คนวรรณะทั้ง 4 มาบวช และเมื่อบวชแล้วก็ให้ถือพระธรรมวินัยเป็น
อย่างเดียวกัน พระองค์ทรงสอนให้ทุกคนมีความอดทน มีการยอมรับและเคารพนับถือกันแม้มีความ
แตกต่างและความหลากหลายทางสังคม พระองค์ทรงเน้นสอนเรื่องความอดทนและความสําคัญใน
การส่งเสริมสันติภาพและความสามัคคีระหว่างกลุ่มคนต่างๆ และพระองค์ทรงสอนว่า ไม่ว่าบุคคลนั้น
จะมาจากวรรณะใดก็ตาม หากทำตามพระธรรมวินัยที่พระตถาคตเจ้าประกาศไว้แล้ว ย่อมสามารถ
บรรลุธรรมที่ถูกต้องได้ทุกคน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที ่25ข้อที่ 45 หน้าที่ 266 มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) การอดทนต่อคำสอนหรือการยอมรับหลักการอ่ืนให้อยู่เหนือต่อตนเอง เป็นการ
อธิบายขันติตามแบบนีตัตถนัยจึงเป็นการให้ความเป็นจริงอยู่เหนือการตัดสินใจของตนเอง หรือเป็น
การยอมรับให้กฎเกณฑ์มีอยู่เหนือความเป็นปัจเจกบุคคล ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าความอดทนในลักษณะนี้
เป็นความเด็ดขาด ไม่ต้องการคำอธิบายในเชิงการพรรณนาความหรือการให้ความหมายอ่ืนใดในการ
ปฏิเสธหรือให้เหตุผลสนับสนุนความคิดเห็นของตนเอง 

2) อดทนแบบ forbearance คำว่า forbearance มาจากคํากริยาภาษาอังกฤษเก่า 
forberan แปลว่า "อดทน, ทน, ยอมจํานนต่อ; ละ; เพิกเฉย" รากศัพท์ beran "to bear, carry"  มา
จากรากศัพท์ภาษาอินโด-ยูโรเปียนดั้งเดิม bher- "แบกไว้, ทนไว้" เป็นภาษาละติน ferre, ภาษากรีก 
phérein, ภาษาสลาฟ (โปแลนด์) bierać คำ prefix ว่า for- แปลว่า ข้างหน้า หรือตรงหน้า ซึ่ง
พัฒนาจากภาษาอินโด -ยูโรเปียนดั้งเดิมที่ซับซ้อนมาก" ปัจจุบันมีความหมายว่าอดทนอดกลั้นรู้จัก
ยับยั้งชั่งใจ forbearance หรือความอดกลั้น อดทนอดกลั้นนี้ จะขอยกตัวอย่างเปรียบเทียบในพระ
สูตร พระพุทธเจ้าทรงสอนเรื่องความอดทนอดกลั้น ดังเช่น พระพุทธโอวาททรงตรัสสอนไว้เรื่อง การ
อดทนอดกลั้นที่ต้องมีเพ่ือการละอาสวะ(กิเลส) ทั้งหลายได้ คือต้องพิจารณากิเลสเหล่านั้น โดยแยบ
คายแล้วคือเห็นโทษของกิเลส และเห็นประโยชน์ที่จะได้รับจากการละทิ้งกิเลสเหล่านั้น เมื่อพิจารณา
แยบคายแล้ว ด้วยการฝึกเป็นผู้อดทนอดกลั้นต่อหนาว ร้อน หิวระหาย สัมผัสแห่งเหลือบ ยุง ลม แดด 



97 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
และสัตว์เลื้อยคลาน เป็นผู้อดกลั้นได้ต่อ ถ้อยคำท่ีผู้อ่ืนกล่าวชั่วร้ายแรง ซึ่งทำให้รู้สึกเป็นทุกข์มาก เจ็บ
แสบ เจ็บใจ คับแค้นใจมากเหล่านั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 24 หน้าที่ 24 มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

3) อดทนแบบ endurance คำว่า endurance หมายถึงความอดทน อดทนอย่างยาวนาน 
อดทนบากบั่น  เป็นภาษาอังกฤษยุคกลางที่มีรากศัพท์ จากภาษาฝรั่งเศสโบราณ คือคำว่า endurer, 
และภาษาละตินว่า indurare แปลว่า‘ทำให้แกร่งขึ้น harden’, มาจาก in-‘in’ + ‘durus ‘hard’ 
และความหมายว่า ทนถึงที่สุด แกร่ง(ability to last) คำว่า endurance มักถูกใช้ในความหมายว่า
ความอดทนใช้กับคำว่ากล้ามเนื้อ ก็หมายถึงเพ่ือกล้ามเนื้อทนทาน กล้ามเนื้อแกร่งขึ้น มีกิริยาว่า to 
endure แปลว่า ทน อดทน อดทนต่อความเจ็บปวด อดทนอย่างยาวนาน  ทนอึด เช่นเรื่องของ
เจ้าชายสิทธัตถะผู้ทรงออกมหาภิเนษกรมเพ่ือแสวงหาพระสัมมาสัมโพธิญาณหลังจากที่พระองค์ได้
เสด็จออกบรรพชาแล้ว ได้ทรงศึกษาค้นคว้า หาทางตรัสรู้พระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณด้วยวิธีการ
ต่างๆ อยู่ถึง 6 พรรษา วิธีหนึ่งที่ทรงปฏิบัติคือการบำเพ็ญทุกกรกิริยาอันเป็นการทรมานตนให้ลำบาก
ด้วยประการต่างๆ เริ่มแต่ทรงกัดพระทนต์ด้วยพระทนต์ กดพระดาลด้วยพระชิวหา ผ่อนลมหายใจเข้า
ออกทีละน้อย เสวยพระกระยาหารแต่น้อยจนถึงไม่เสวยเลย จนร่างกายซูบผอม  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที่ 332-342 หน้าที่ 401-413 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ยากที่
ผู้ใดจะทำได้เท่าเทียมกับพระองค์ นับเป็นอดทนอย่างอุกฤษฏ์ที่พระองค์ทรงพร้อมยินดีแม้จะต้องสละ
ชีวิตของพระองค์ เพ่ือการบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณอันจะนำมาเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ทั้งหลายให้
พ้นจากทุกข์ทั้งปวงให้จงได้ โดยมีพระปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 เป็นผู้อุปัฏฐากและเป็นพยาน แต่ได้พบต่อมา
ว่านั่นไม่ใช่หนทางแห่งความตรัสรู้ และพระองค์จึงทรงยกเลิกและเปลี่ยนวิธีจนได้ตรัสรู้พระอภิสัมมา
สัมโพธิญาณสำเร็จ ด้วยพระองค์เอง ในเวลาต่อมา  

4) อดทนแบบ Patience คำว่า patience เป็นคำภาษาอังกฤษยุคกลางมีรากศัพท์จาก
ภาษาฝรั่งเศสโบราณและ มาจากภาษาละตินว่า patientia, และคำว่า patient แปลว่า ‘suffering’ 
(ทนทุกข์ทรมาน)มาจากคำกิริยาว่า pati ปัจจุบันใช้ในความหมายว่า อดทนในการทำงานโดยไม่ปริ
ปากบ่น รวมถึง อดทนอดกลั้นอย่างเก็บอารมณ์ไว้ได้ สงบสติอารมณ์ไว้ได้ patience ตรงกับ
ความหมายที่มีลักษณะอดทนทำงานโดยไม่ปริปากบ่น อดทนอย่างยอมรับสถานการณ์ เปรียบเหมือน
การเพาะปลูกต้นไม้สักต้น ต้องเตรียมดิน เตรียมเมล็ดหว่านเมล็ดคอยดูแลรดน้ำพรวนดินจึงเห็น
ผลผลิตงดงาม ความอดทนเช่นนี้ สามารถเข้าใจได้จากในเขตสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 
ข้อที่ 84 หน้าที่ 310 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  พระพุทธเจ้าทรงตรัสถึงความอดทน
เปรียบเหมือนการเพาะหว่านเมล็ดข้าวของชาวนา ที่ต้องอดทนตั้งแต่ต้องไถคราดนาให้เรียบร้อย ต้อง
เพาะพืชลงไปตามกาลที่ควร ต้องไขน้ำเข้าบ้าง ระบายน้ำออกบ้างตามกาลที่ควร เช่นนี้ชาวนาจึงจะ
ได้ผลคือต้นข้าวที่งอกเติบโตแข็งแรงขึ้นมา เช่นนี้ชาวนาจึงจะได้ผลคือต้นข้าวที่งอกเติบโตแข็งแรง



98  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ขึ้นมา ความอดทนอย่างนี้พระพุทธเจ้าทรงเปรียบว่า ให้เราทั้งหลายสำเหนียกระลึกอยู่เสมอว่าเรามีกิจ
ต้องทำ ต้องอดทนปฏิบัติคือในการสมาทานอธิศีลสิกขา สมาทานอธิจิตตสิกขา สมาทานอธิปัญญา
สิกขา ว่ามีกิจต้องทำและต้องทำให้สำเร็จเพ่ือหลุดพ้นจากวัฏสงสาร 

การตีความทั้ง 3 แบบนี้มีข้อสังเกตในความเกี่ยวข้องกับพฤติกรรมการแสดงออกของแต่ละ
บุคคลประกอบด้วย คือเป็นการใช้ขันติควบคู่กับหลักกิเลสต่างๆ เช่น ความโกรธ ความประมาท ความ
ทุกข ์ความอยาก อันแสดงให้เห็นว่าภายใต้สถานการณ์บางอย่างที่เป็นการทำลายความสงบในจิตใจลง
ไปจึงจำเป็นต้องอาศัยขันติในการประคองให้สภาวะทางร่างกายและจิตใจมีความสงบอีกครั้ง 

 

การตีความเรื่องขันติที่ส่งผลต่อพฤติกรรมทางสังคม 
การเข้าใจขันติหรือความอดทนในพระพุทธศาสนานั้นได้ถูกขยายต่อให้เห็นผ่านพฤติกรรม

ทางสังคมอันแสดงออกผ่านการตีความเนยยนัยและนีตัตถนัย ดังนี้ 
1. ขันติตามการตีความแบบนีตัตถนัย การเข้าใจขันติในแบบนีตัตถนัยนั้นปรากฎในการใช้

คำว่าอดทนในบริบททางศาสนา เช่นคำว่า ขันติ, ตปะ, ตีติกขา และกษานติ ในความหมายของความ
อดทน (patience) และการให้อภัย (forgiveness) หรืออหิงสาธรรมในความหมายเดียวกันคือ ไม่
เบียดเบียนและ อภัย ได้ถูกแปลเป็นภาษาอ่ืนเช่น จีน ทิเบต ญี่ปุ่น เกาหลีฯ ให้ปรากฏความหมาย
เช่นนี้ ดังปรากฏในคัมภีร์ลังกาวตารสูตรว่า “พระตถาคตผู้เป็นพระองค์ดั้งเดิม แท้จริงแล้ว อยู่เหนือ
ประสาทรับรู้และการกะเกณฑ์ใดๆ อยู่เหนือการเข้าถึงของพวกคนพาล พระสาวก พระปัจเจกพุทธะ 
และเจ้าลัทธิทั้งหลาย พระตถาคตเหล่านี้สถิตอยู่ในสุขภูมิตามปกติ เนื่องจากพระองค์ทรงบรรลุธรรม
คืออัชฌัตติกญาณ โดยอาศัยธยานกษานติ (ฌานขันติ)” (ไอเซ็ต ไตตาโร่ ซูซูกิ, 2553) ในพระคัมภีร์นี้
ได้กล่าวถึงขันติในความหมายของการบรรลุธรรมหรือความนิ่งเฉย อยู่เหนือการรับรู้หรือการกำหนด
ด้วยหลักการใดๆ จึงเป็นลักษณะความหมายตรงตามความหมายขันติที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกท่ี
พยายามเสนอให้เห็นความหมายตรงนั้นต้องสัมพันธ์กับลักษณะของบุคคลพิเศษในพระพุทธศาสนา
ประกอบด้วยพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ พระปัจเจกพุทธเจ้าในแง่ที่ไม่แปรเปลี่ยนความหมายไปตาม
ความหมายตามที่มีในสมัยนั้น ฉะนั้น การกล่าวถึงคำว่า สมณะก็ดี พราหมณ์ก็ดีที่มีในความหมายของ
ขันติในทางพระพุทธศาสนาจึงเป็นการมุ่งไปถึงลักษณะบุคคลที่เป็นพระอริยบุคคลโดยตรง ไม่ได้มุ่งไป
ที่บุคคลทั่วไปว่าเป็นสมณะหรือพราหมณ์เท่านั้น ซึ่งแสดงให้เห็นว่าหลักขันติเป็นพฤติกรรมของพระ
อริยบุคค ไม่ใช่ปุถุชนหรือคนท่ัวไปแต่อย่างใด 

2. ขันติตามการตีความแบบเนยยนัย ในปัจจุบันผู้นำทั้งหลายต่างให้ความสำคัญกับความ
อดทนอดกลั้นจนนำไปสู่การใช้ความหมายของคำว่า ขันติหรือความอดทนในหลากหลายระดับ ดัง
ปรากฎในองค์การระดับโลก UNESCO ได้พิมพ์คู่มือออนไลน์ (Betty A Reardon, 2537) “เรื่อง
ความอดทน: เกณฑ์ของสันติภาพ ; คู่มือการสอน/การเรียนรู้เพ่ือการศึกษาเพ่ือสันติภาพ สิทธิ



99 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
ม นุ ษ ย ช น  แ ล ะป ระช าธิ ป ไต ย เพ่ื อ ก ารศึ ก ษ า”  (Tolerance: the threshold of peace; 
ateaching/learning guide for education for peace, human rights and democracy 
(1994)) เพ่ือทุกประเทศที่เป็นสมาชิกไว้ใช้เป็นคู่มือ และในปี 1995 พิมพ์สาส์นสุนทรพจน์ โดย Ms 
Audrey Azoulay ผู้อํานวยการใหญ่ยูเนสโกเนื่องในโอกาสวันความอดทนสากล 16 พฤศจิกายน เพ่ือ
สนองรับ “วันสากลแห่งการอดทนเพ่ือยอมรับความต่าง” ( International Day of Tolerance) โดย
ประกาศ เรื่อง “ความอดทนคือการให้ความนับถือ ยอมรับและซาบซึ้งในความหลากหลายของ
วัฒนธรรมบนโลกในรูปแบบการแสดงออกและวิถีแห่งความเป็นมนุษย์ "  (Tolerance is respect, 
acceptance and appreciation of the rich diversity of our world's cultures, our forms of 
expression and ways of being human)” (UNESCO, 2017) เมื่ อเราเข้าใจความหมายของ 
tolerance แล้วมาดูตัวอย่างนี้ ก็จะเข้าใจชัดเจนว่า tolerance มีความหมายเพียงมุมหนึ่งของคำว่า
ขันติ และต่อมายูเนสโกก็มีเอกสารการประชุม เรื่อง”สันติภาพร่วมกัน” (Together for Peace) 
(UNESCO Office Bangkok and Regional Bureau for Education in Asia and the Pacific, 
2021)  

ดร. มาร์ค แทรเวอร์ส (Mark Travers) (Mark Travers, 2563) ได้พบว่า ในสังคมเปิดกว้าง
ทำให้พลเมืองต้องยอมรับ อีกทั้งต้องอดทนและเข้าใจการอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติในความหลากหลาย
ภาษาและวัฒนธรรม และในประเทศที่เปิดกว้างมากถึงมากที่สุดทางสังคม พลเมืองผู้อาศัยอยู่มี
ความสุขมากกว่าพลเมืองในประเทศอ่ืนๆที่ยอมรับการเปิดกว้างทางสังคมน้อยกว่าอย่างมีนัยสําคัญ 
เช่นประเทศสวีเดน ประเทศนอร์เวย์ และประเทศสวิตเซอร์แลนด์ สำหรับคำว่า endurance ซึ่งมี
ความหมายว่าบากบั่น อดทนบากบั่นกระทำต่อไปทั้งท่ีต้องเผชิญความยากลำบากใดๆก็ตาม ปัจจุบันก็
ยังคงใช้ในความหมายนี้ นอกจากนี้คำนี้ก็มักใช้ในความหมายอ่ืนว่า อึด แกร่ง อดทนมาก อีกด้วยจึง
ถูกนำไปใช้ในเรื่องความแกร่งของกล้ามเนื้อเพ่ือการออกกำลังกาย การวิ่งแข่งมาราธอน การเผชิญ
ความท้าทาย  ส่วนความอดทนแบบ patience ซึ่งหมายถึงความอดทนทั่วไป ปัจจุบันก็ยังคง
ความหมายเดิมคือความอดทนในพฤติกรรมการแสดงออก เช่นในงานวิจัยของผศ.ดร. ซาร่าห์ ชนิท
เกอร์ (Dr. Sarah A. Schnitker) ได้ทำการวิจัยเกี่ยวกับความอดทน (Patience) พบว่า บุคคลที่มีขันติ
มากจะมีภาวะทางการแสดงออกทางความคิดและอารมณ์ที่ควบคุมได้และเป็นผลดีต่อการดำเนินชีวิต 
ผู้ที่คุณสมบัติที่มีขันติความอดทนสูง จะเป็นผู้ที่มีความสัมพันธ์เชิงบวกกับความเป็นอยู่ส่วนตัวที่ดีมี
ความสุข การเผชิญปัญหาความยาก ลำบากน้อยในชีวิต รวมทั้งความอดทนมากยังช่วยให้ลดภาวะ
ซึมเศร้าได้ด้วย (Sarah Schnitker, 2012) 

การเข้าใจบริบทของความอดทนจึงนำไปสู่การเข้าใจถึงกระบวนการที่จะช่วยทำให้เกิดความ
สงบในสังคม ในแง่นี้เป็นการเข้าใจในแง่มุมว่าขันติจะช่วยยับยั้งความรุนแรงอันเกิดจากอารมณ์อันเป็น
อุปสรรคในการดำเนินชีวิต เช่น ระงับความโกรธ ความโลภ ตัณหา เป็นต้น แต่ไม่ใช่ใช้ความอดทนไป

https://unesdoc.unesco.org/query?q=Corporate:%20%22UNESCO%20Office%20Bangkok%20and%20Regional%20Bureau%20for%20Education%20in%20Asia%20and%20the%20Pacific%22&sf=sf:*
https://www.forbes.com/sites/traversmark/


100  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
ในลักษณะมิจฉาทิฎฐิคือเห็นต่างไปจากความถูกต้อง เช่น อดทนคบคนพาลจนตนต้องพบความ
เดือดร้อน อดทนดื่มสุรายาเมาจนพบว่าตนเองขาดสติได้ทำในสิ่งที่ไม่ควรทำ อดทนนั่งเฉยๆ ไม่
แสวงหาทรัพย์หรือประกอบอาชีพทั้งที่อยากร่ำรวยจนตนเองพบกับความลำบากยากจน อดทนปล้น
ทรัพย์ทำให้ได้รับผลกรรมอันไม่พึงประสงค์ อดทนเกียจคร้านทำให้กิจการงานคั่งค้าง และฯลฯ  
เหล่านี้คือตัวอย่างความเข้าใจผิดในความหมายของขันติ ย่อมมีแต่โทษเป็นผลหรือในกรณีที่เป็นศัพท์
อังกฤษที่ใช้ในการแปลคำว่าขันติ แต่ไม่สามารถเข้าใจความหมายสัมบูรณ์ของขันติได้เนื่องจาก 
ข้อจำกัดทางภาษา และวัฒนธรรมก็อาจได้รับคุณประโยชน์จากขันติได้ไม่เต็มที ่เช่น patience อดทน
ในการดำเนินชีวิต แต่ไม่มี tolerance คือไม่อาจอดทนยอมรับได้ในความแตกต่างของความ
หลากหลายในสังคม ทำให้เกิดปัญหาคือการเหยียดสีผิว หรือเป็นคนมี tolerance คือมีมารยาทดีต่อ
เพ่ือนบ้าน แต่ไม่มี endurance คือความอดทนบากบั่น ก็ทำให้ไม่ประสบความสำเร็จในกิจการงาน
และการดำเนินชีวิต กลายเป็นคนมีพฤติกรรมอันเป็นปัญหาทางสังคมอย่างนี้เป็นต้น  

ขันติตามการตีความแบบเนยยนัยจึงมุ่งไปที่การเสนอทางแก้ปัญหาเรื่องความโกรธ ความ
อยาก หรือความไม่ประมาทอันเป็นภัยต่อความสงบนั้นให้ปุถุชนได้ปฏิบัติ แม้จะไม่ได้มุ่งเน้นไปที่ว่า
บุคคลผู้ปฏิบัตินั้นต้องบรรลุธรรมแล้ว หรือใช้ขันติเพ่ือการบรรลุธรรม แต่ก็เป็นแนวทางในการควบคุม
กิเลสตนเองและทำให้สังคมสงบสุขต่างหากจึงจัดว่าเป็นแนวทางของขันติทางสังคม 

 

บทสรุป 
คำว่าขันติ ในภาษาบาลีได้ถูกนำไปใช้ในภาษาสันสกฤตและภาษาอังกฤษ สามารถทำให้ผู้ฟัง

หรือผู้อ่านเข้าใจได้เพียงบางมุมของความหมายแท้จริงของขันติ อันเนื่องจากรูปภาษาหรือคำศัพท์ที่ใช้
แปลนั้น ผลดีของขันติอันประกอบด้วยปัญญาและความเมตตาในความหมายนั้นๆ ก็ยังตามส่งผลดี ให้
เสมอ  

การตีความคำว่า ขันติ ได้ส่งผลต่อพฤติกรรมของคนใน 2 ลักษณะคือ ในแง่ทางพฤติกรรม
ของพระอริยบุคคลเป็นความหมายที่ระบุชัดว่าหากมีความอดทนในทางพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเรียก
บุคคลนั้นว่าอะไร (พระโสดาบัน พระสกิทาคามี พระอนาคามีหรือพระอรหันต์) ก็ล้วนแต่เป็น
อริยบุคคลทั้งสิ้น การใช้ขันตินี้จึงเป็นแนวทางในการสร้างปัญญาแท้ (real wisdom) เกิดจากจิตที่ละ
กิเลสจนเบาบางลงถึงหมดไปด้วยพ้ืนฐานของไตรสิกขาที่สั่งสมมาอย่างถูกต้องในแนวทางของ
พระพุทธศาสนาเท่านั้น เพราะเป็นปัญญาระดับปรมัตถธรรมจากจิตผู้รู้ผู้ตื่นละกิเลสแล้ว ส่วนในแง่ที่ 
2 เป็นการกำหนดพฤติกรรมทางสังคมของปุถุชนทั่วไปที่ต้องการความสงบเป็นหลัก จึงมีการใช้หลัก
ขันติในแง่ของการระงับความโกรธ ความอยาก หรือความประมาทอันเป็นผลมาจากกิเลสภายใน ด้วย
การสนับสนุนให้ปุถุชนปฏิบัติตามขันติ ในแง่นี้  อีกทั้งจำเป็นต้องหลีกเลี่ยงการใช้ขันติในแบบ
มิจฉาทิฎฐิที่เป็นการอดทนที่ทำให้เกิดความวุ่นวายหรือปราศจากปัญญาในการพิจารณาด้วย  



101 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.1 (January-June 2023) I 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระพุทธโฆสเถระ. (2560). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ผู้แปล. 

(พิมพ์ครั้งที่ 12). กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพรส จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สิริกร สิ งหฬ. (2566). อิทธิพลคําสอนเรื่องอัปปมาทธรรมที่มีต่อการเผชิญ โรคโควิด -19. 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(4): 171-183. 
อธิเทพ ผาทา. (2566). ศึกษาเชิงสํารวจพุทธสถานที่ปรากฏในอุรังคธาตุนิทาน(ตํานานพระธาตุพนม). 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 6(2): 29-38. 
ไอเซ็ต ไตตาโร่ ซูซูกิ. (2553). คัมภีร์มหายาน ลังกาวตารสูตร. พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์  

สมฺมาปญฺโญ) ผู้แปล. พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Baghramian Maria & J.Adam Carter. (2022). “Relativitism”: The Standford 

Encyclopedia of Philosophy. สื บ ค้ น ข้ อ มู ล เมื่ อ วั น ที่  8  มี น า ค ม  2 5 6 6  จ า ก 
https://plato.stanford.edu/Archives/Fall2012/entries/relativism/supplement2.ht
ml. 

Betty A Reardon.  ( 1994) .  Tolerance: the threshold of peace; a teaching/learning 
guide for education for peace, human rights and democracy. สืบค้นข้อมูลเมื่อวันที่ 
5 เมษายน 2566 จาก  https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000098178  

F. Edgerton.  (1953). “Edgerton Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary 
2.2”. New Haven, CT: Yale Univ. Press. 

Genjun H. Sasaki. (1986). Linguistic Approach to Buddhist Thought. India: Motilal 
Banarsidass Publishers PVT, Ltd. 

Mark Travers. (2563). “Societies That Promote Openness and Tolerance Are Happier, 
According To New Research” นิตยสาร Forbes. สืบค้นข้อมูลเมื่อวันที่ 8 มีนาคม 2566 
จ า ก  https://www.forbes.com/sites/traversmark/2 0 2 0 / 0 1 / 0 1 / societies-that-
promote-openness-and-tolerance-are-happier-according-to-new-
research/?sh=3675831a1458. 

Sarah Schnitker.  ( 2012) .  “An examination of patience and well-being”.  Baylor 
University. The Journal of Positive Psychology, (7)(4): 263-280. 

https://plato.stanford.edu/Archives/Fall2012/entries/relativism/supplement2.html
https://plato.stanford.edu/Archives/Fall2012/entries/relativism/supplement2.html
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000098178
https://www.forbes.com/sites/traversmark/
https://www.forbes.com/sites/traversmark/2020/01/01/societies-that-promote-openness-and-tolerance-are-happier-according-to-new-research/?sh=3675831a1458
https://www.forbes.com/sites/traversmark/2020/01/01/societies-that-promote-openness-and-tolerance-are-happier-according-to-new-research/?sh=3675831a1458
https://www.forbes.com/sites/traversmark/2020/01/01/societies-that-promote-openness-and-tolerance-are-happier-according-to-new-research/?sh=3675831a1458


102  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม–มิถนุายน 2566) 

 
Sylvain Levi.  ( 1 9 2 9 ) .  “ Hôbôgirin. Dictionary of Buddhism Based on Chinese and 

Japanese Sources, produced in collaboration with the Japanese Buddhist 
scholar”. Takakusu Junjirō. 

UNESCO. (2017). Director-General. “Message from Ms Audrey Azoulay, the Director-
General of UNESCO, on the occasion of the International Day for Tolerance, 16 
November”.  สื บ ค้ น ข้ อ มู ล เ มื่ อ วั น ที่  5  เ ม ษ า ย น  2 5 6 6 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000260210?posInSet=1&queryId=ce5
9a83e-d677-4467-95b5-0503605fa1ea  

UNESCO Office Bangkok and Regional Bureau for Education in Asia and the Pacific. 
( 2021) .  Together for Peace (T4P): T4P Statement.  
สื บ ค้ น ข้ อ มู ล เ มื่ อ วั น ที่  8  มี น า ค ม  2 5 6 6 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000377884?posInSet=80&queryId=6d
4563a7-3bf6-4fab-ab99-e5aed6a6f816  

 
 
 
 
 

 
 
 
 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000260210?posInSet=1&queryId=ce59a83e-d677-4467-95b5-0503605fa1ea
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000260210?posInSet=1&queryId=ce59a83e-d677-4467-95b5-0503605fa1ea
https://unesdoc.unesco.org/query?q=Corporate:%20%22UNESCO%20Office%20Bangkok%20and%20Regional%20Bureau%20for%20Education%20in%20Asia%20and%20the%20Pacific%22&sf=sf:*
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000377884?posInSet=80&queryId=6d4563a7-3bf6-4fab-ab99-e5aed6a6f816
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000377884?posInSet=80&queryId=6d4563a7-3bf6-4fab-ab99-e5aed6a6f816

