
251 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
เกณฑ์ตัดสินความมีอยูข่องผีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

Criteria to Judge the Existence of Ghosts in Theravada 
Buddhism 

 
พระบุญสม ธมฺมวโร (เชิดสูงเนิน) 

Phrabunsom Dhammavaro (Cheidsungnein) 
คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author, Email: bunsom23452563@gmail.com 
 

Received July 20, 2023; Revised October 26, 2023; Accepted: June 30, 2024 
 
บทคัดย่อ 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาเกณฑ์ตัดสินความมีอยู่ของผีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
โดยศึกษาจากเอกสารเป็นหลัก จากการศึกษาพบว่า ความเชื่อเรื่อง “ผี” เป็นความเชื่อดั้งเดิมของ
มนุษย์ที่มีมาช้านานและปรากฏอยู่ในสังคมต่างๆ ทุกยุคทุกสมัย ในสังคมชาวไทยพุทธก็มีความเชื่อใน
เรื่องนี้เช่นเดียวกับสังคมชนชาติอ่ืนทั่วไป ความเชื่อเรื่อง “ ผี” เมื่อศึกษาวิเคราะห์โดยภาพรวมแล้ว
พอจะจําแนกออกไปเป็น 3 ประเภท คือ 1. ผีชั้นสูง หรือผีดี ได้แก่จําพวก “เทพ” ซึ่งแบ่งออกได้เป็น
เทพ ชั้นสูง และเทพทั่วไป 2. ผีชั้นกลาง หรือผีก้ำกึ่งดีร้าย ซึ่งแบ่งได้หลายกลุ่ม ได้แก่ ผีประจํา
ทรัพยากรที่มนุษย์สร้างขึ้น ผีประจําบ้านเมืองและถิ่นที่อยู่อาศัย ผีบรรพบุรุษ เป็นต้น 3. ผีชั้นต่ำ หรือ
ผีร้าย ซึ่งแบ่งออกได้เป็นผีร้ายที่มีอยู่ในธรรมชาติทั่วไป และผีร้ายที่อยู่ในนรก เนื่องจาก “ผี” เป็น 
“สัญลักษณ์เชิงอํานาจ” ซึ่งเป็นการเน้นที่ “ ความหมาย ” มากกว่า “ความจริง” ดังนั้น ความเชื่อ
และพิธีกรรมของชาวไทยพุทธ จึงเข้ามามีบทบาทในสังคมอย่างไพศาล โดยเข้ามาเกี่ยวข้องกับชีวิต
มนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตาย และเกี่ยวข้องกับการกําหนดกฎเกณฑ์ซึ่งส่งผลต่อการจัดระเบียบทางสังคม 
ทั้งนี้เนื่องจากความเชื่อในอํานาจของ “ ผี” มีอิทธิพลต่อการควบคุมพฤติกรรมของบุคคลในสังคม 
เมื่อศึกษาวิเคราะห์โดยภาพรวมแล้วพอจะจําแนกบทบาททางสังคมของความเชื่อและพิธีกรรม
เกี่ยวกับการนับถือ “ผี” เป็นหลายลักษณะ บทบาทที่ปรากฏค่อนข้างเด่นชัด ได้แก่ บทบาทเกี่ยวกับ
การดูแลรักษาทรัพยากรธรรมชาติ บทบาทเกี่ยวกับการประกอบอาชีพ บทบาทเกี่ยวกับการสร้างขวัญ
และกําลังใจ บทบาทเกี่ยวกับการสร้างพลังอํานาจของบุคคล และบทบาทเกี่ยวกับการเสี่ยงโชคเสี่ยง
ทาย 
คำสำคัญ: เกณฑ์ตัดสิน, ผี, พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract  
  This article attempts to study the criteria for judging the existence of ghosts in 
Theravada Buddhism. By studying mainly from documents. The findings were found 



252  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความบทความวิวิชาการชาการ
ราร 

 that Belief in “ghosts” is a traditional human belief that has existed for a long time 
and appears in various societies in every era. In Thai Buddhist society, there is the 
same belief in this matter as in another ethnic group. The beliefs about “ghosts” 
whilst we studied and analyzed as a whole, can be divided into 3 types: 1. High-class 
ghosts or good ghosts, including the category of “Gods/Deva” which can be divided 
into high-class gods and general gods 2. Middle class ghosts or ghosts that are evenly 
matched between good and bad (half good half evil), which can be divided into 
several groups, including ghosts of human-made, ghosts of the country and places of 
residence, ghosts of ancestors, etc. 3. Low-level ghosts or evil ghosts, which can be 
divided into evil ghosts that generally exist in nature and evil ghosts in hell, due to 
the "ghosts" are "power symbols" which emphasize "meaning" rather than "truth." 
Therefore, the beliefs and rituals of Thai Buddhists thus, coming to play a large role 
in society. By being involved in human life from birth until death and involves setting 
rules that affect social organization. This is because belief in the power of “ghosts” 
influences the behavior of individuals in society. When we studied and analyzed as a 
whole, it is enough to classify the social role of beliefs and rituals regarding the 
worship of "ghosts" into several characteristics. The roles that appear quite clearly 
include those related to the preservation of natural resources, and Occupational 
roles, including the role in cultivating of morale and encouragement, it is also the 
role in building individual empowerment and the role of gambling and divination. 
Keywords: Design; Archaeological Plan; Dvaravati Civilization 
 
บทนำ 
  คนในสังคมไทยมีความเชื่อในเรื่องต่างๆ ได้แก่ ความเชื่อทางศาสนา เช่น คนทำดีได้ไปสวรรค์ 
คนทำชั่วต้องตกนรก, ความเชื่อในลัทธิการเมือง เช่น พรรคคอมมิวนิสต์ประชาชนทุกคนมีความเท่า
เทียมกัน, ความเชื่อในเรื่องโชคชะตา เช่น ชีวิตจะดำเนินไปตามวันเดือนปีเกิด หรือ ชีวิตถูกลิขิตไป
ตามเส้นลายมือของคนนั้น , ความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์ เช่น เชื่อเรื่องผีสางเทวดา การทำเสน่ห์ , 
ความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ เช่น เชื่อเรื่องคาถาอาคม วัตถุมงคล เครื่องรางของขลังต่างๆ หรือความ
เชื่อในเรื่องที่คนโบราณเล่าสืบต่อกันมา เช่น พิธีทำบุญต่างๆ ผีปอบ ผีแม่ม่าย จิ้งจกทัก , ความเชื่อใน
เรื่องอ่ืนๆ เช่นการกลับชาติมาเกิด เป็นต้นอีกด้านหนึ่งของวัฒนธรรมที่มีพุทธศาสนาแล้วยังมีความเชื่อ
หรือวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับผี หรือวัฒนธรรมผี ที่ยังคงอยู่และสืบทอดต่อๆ กันมา คนไทยเชื่อว่า ผี
สามารถให้คุณหรือให้โทษได้ หากเซ่นสรวงหรือบูชาไม่ถูกต้อง เช่น ผีขุนน้ำ คือ เทพอารักษ์ประจำต้น
น้ำแต่ละสาย ซึ่งสถิตอยู่บนดอยสูง ผีขุนน้ำมักอยู่ตามต้นไม้ใหญ่ ชาวบ้านจะอัญเชิญมาสถิตที่หอผีที่
ปลูกอย่างถาวรใต้ต้นไม้เหล่านี้ ผีขุนน้ำที่อยู่ต้นแม่น้ำใด ก็มักจะได้ชื่อตามแม่น้ำนั้น เช่น ผีปันน้ำ หรือ
ผีมด และ ผีเม็ง คือผีบรรพบุรุษตามความเชื่อของชาวล้านนา ส่วนผีเม็งนี้เข้าใจกันว่ารับมาจากชนเผ่า
เม็งหรือมอญโบราณ,ผีเจ้าที่ หรือพระภูมิเจ้าที่ คือผีที่รักษาประจำอยู่ที่ใดที่หนึ่ง เป็นผู้ดูแลรักษาเขต



253 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
นั้น  ๆ ดังนั้น  คนโบราณเมื่อเดินทางและหยุดพักที่ ใด มักจะบอกขออนุญาตเจ้าที่ทุกครั้ ง
นอกเหนือไปจากผีดังกล่าวแล้ว ในแต่ละท้องถิ่นยังมีผีอีกหลายประเภท เช่น ผีกะ หรือ ผีจะกละ เป็น
ผีที่มักเข้าสิงผู้คนเพ่ือเรียกร้องจะกินอาหารเมื่อเข้าสิงใคร ก็จะแสดงกิริยาผิดปกติไป เมื่อคน
สังเกตเห็นก็มักร้องขอกินอาหารและจะกินอย่างตะกละตะกลาม จึงเรียกผีกะตามลักษณะการกิน แต่
มักเขียนเป็นผีกะ หรือผีกะยักษ์ เป็นผีที่อยู่รักษาสถานที่ต่างๆเช่น วัดร้าง, ถ้ำ หรือที่ซึ่งมีสมบัติฝังหรือ
ซ่อนอยู่ ผีกะยักษ์จะคอยพิทักษ์สมบัติเหล่านั้น จนกว่าเจ้าของจะรับทรัพย์สินเหล่านั้นไป ในกรณีผีกะ
ยักษ์ที่อยู่ในวัด เล่ากันว่า มักจะเป็นวิญญาณของพระหรือเจ้าอาวาสที่ผิดวินัย เมื่อตายแล้วไปเกิดไม่ได้ 
จึงต้องทำหน้าที่พิทักษ์วัดไปจนกว่าจะสิ้นกรรม รูปร่างของผีกะยักษ์ไม่แน่นอน บ้างก็ว่าเป็นหมูตัว
ใหญ่ที่มีร่างกายเป็นทองแดง บ้างก็ว่าเป็นสุนัขใหญ่สีดำสนิททั้งตัว เป็นต้นผี มีความผูกพันกับวิถีชีวิต
ของชาวไทยมาแต่โบราณ ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย จนเกิดเป็นข้อห้าม หรือฮีตในภาษาอีสานต่าง ๆ ที่
เหมือนกันหรือแตกต่างกันในแต่ละภูมิภาคไป เช่น ห้ามเคาะจานข้าว ห้ามกวาดบ้านตอนกลางคืน 
หรือห้ามเผาศพในวันศุกร์ เป็นต้น (พุทธินันทน์ บุญเรือง, 2555) 
  ความเชื่อเรื่อง “ผี” ของชาวไทยมีหลากหลายและพิสดาร รวมทั้งได้เข้ามาเกี่ยวข้องกับชีวิต
มนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตาย ความเชื่อเรื่องผีของชาวไทยส่งผลต่อการกําหนดกฏเกณฑ์และการจัดระเบียบ
ทางสังคม รวมทั้งมีอิทธิพลต่อการควบคุมพฤติกรรมและบทบาททางสังคมของบุคคลในชุมชน โดย
ภาพรวมแล้วพอจะจําแนก “ผี” ตามความเชื่อของชาวไทยออกเป็น 3 ประเภท คือ 1. ผีชั้นสูง หรือผี
ดี ได้แก่ จําพวก “เทพ” ที่แบ่งออกได้เป็นเทพชั้นสูง และเทพทั่วไป 2. ผีชั้นกลาง หรือผีกึ่งดี  กึ่งร้าย 
โดยแบ่งได้หลายกลุ่ม ได้แก่ ผีประจําทรัพยากรธรรมชาติ ผีประจําทรัพยากร ที่มนุษย์สร้างขึ้น ผี
ประจําบ้านเมืองและถิ่นที่อยู่อาศัย ผีบรรพบุรุษ ผีวีรบุรุษ เป็นต้น 3. ผีขั้นต่ำ หรือผีร้าย ซึ่งแบ่ง ออก
ได้เป็นผีร้ายที่มีอยู่ในธรรมชาติทั่วไป และผีร้ายที่อยู่ในนรก จากความเชื่อเรื่อง “ผี” นี้ทําให้เกิด 
“พิธีกรรม” ต่างๆ เพ่ือเป็นการเซ่นสรวงบูชา และขอให้ผู้ที่ตนนับถือได้ช่วยเหลือตนให้พ้นจากเหตุร้าย
ต่างๆ และดลบันดาลให้ชีวิตประสบแต่ความสุขความเจริญ สมหวังในสิ่งที่ปรารถนา นอกจากนี้ยังมี
บทบาทเกี่ยวกับการดูแลรักษาทรัพยากรธรรมชาติ บทบาทเกี่ยวกับการประกอบอาชีพ บทบาท
เกี่ยวกับการดูแลรักษาสุขภาพ บทบาทเกี่ยวกับการ สร้างขวัญและกําลังใจ บทบาทเกี่ยวกับการสร้าง
พลังอํานาจของบุคคล และบทบาทเดียวกับการเสี่ยงโชคเสี่ยงทาย (พรศักดิ์ พรหมแก้ว, 2544) 
  ความเชื่อเรื่องผีในพระพุทธศาสนาเถรวาทเริ่มต้นได้จากการพิจารณาเรื่องของการเวียนว่าย
ตายเกิดผ่านเรื่องภพภูมิ หมายถึง โลกหรือสถานที่อันเป็นที่อาศัยอยู่ของสรรพสัตว์ผู้ยังมีกิเลส ยังไม่
เข้าสู่พระนิพพาน นั่นหมายความว่ามนุษย์ตลอดถึงสรรพสัตว์ทั้งปวงเมื่อยังไม่หมดกิเลส ก็ยังต้องเวียน
ว่ายตายเกิดในภพภูมิต่างๆ และเสวยผลแห่งกรรมตามแต่กุศลและอกุศลที่ตนสั่งสมไว้ ภพ 3 
ประกอบด้วย กามภพ รูปภพ อรูปภพ ภูมิ 31 ได้แก่ อบายภูมิ 4 มนุสสภูมิ 1 เทวภูมิ 6 รูปภูมิ 16 
อรูปภูมิ 4 หรือจัดแบ่งได้ดังนี้ คือ อบายภูมิ มี 4 คือ นรก เดรัจฉาน เปรต อสุรกาย กามสุคติภูมิ มี 7 
คือ มนุสสภูมิ 1 และเทวภูมิ 6 ชั้น ชื่อจาตุมหาราชิกา ตาวติงสา ยามา ดุสิตา นิมมานรดี และ ปรนิม
มิตวสวัตดี รูปภูมิ มี 16 คือ ปฐมฌานภูมิ 3 ชื่อ ปาริสัชชา ปุโรหิตา และมหาพรหมา ทุติยฌานภูมิ 3 
ชื่อปริตตาภา อัปปมาณาภา และอาภัสสรา ตติยฌานภูมิ 3 ชื่อ ปริตตสุภา อัปปมาณสุภา และสุภกิณ
หา จตุตถฌานภูมิ 7 ชื่อ เวหัปผลา อสัญญีสัตตา และสุทธาวาสภูมิ 5 ชื่อ อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัส



254  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความบทความวิวิชาการชาการ
ราร 

 สี และอกนิฎฐา อรูปภูมิ มี 4 คือ อากาสานัญจายตนะ วิญญาณัญจายตนะ อากิญจัญญายตนะ เนว
สัญญานาสัญญายตนะ  
  ส่วนเรื่องกรรมนั้นมาจากการที่ปัญหาผู้คนในปัจจุบันไม่เชื่อเรื่องกรรมและไม่มีความรู้ในเรื่อง
ของกรรมและผลของกรรมที่ตนได้กระทำลงไปเพราะจากความไม่รู้และไม่เข้าใจในเรื่องกรรมและการ
เสวยผลของกรรมที่ตนเองได้ก่อเอาไว้นั้นเป็นเช่นไร โดยเฉพาะผลของกรรมที่ทำให้เกิดเป็นผี ทั้งนี้
เพ่ือที่จะนำผลการวิจัยที่ได้มาทำการพิมพ์เผยแพร่และเทศนาสั่งสอนประชาชนให้มีความรู้ความเข้าใจ
และสามารถที่จะประพฤติปฏิบัติตนอย่างถูกต้องตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาที่แท้จริง
ความเชื่อในชุมชนนั้นเป็นความเชื่อเฉพาะกลุ่มคน เป็นความเชื่อที่สร้างแนวทางการปฏิบัติตนให้อยู่
ร่วมกันในสังคมเดียวกันอย่างมีความสุข ถึงแม้ความเชื่ออาจจะไม่ได้รับการยอมรับจากสังคมอ่ืน ความ
เชื่อในส่วนหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาซึ่งถือว่าการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์เป็นทางที่จะพึงทำ
ได้ด้วยความสามารถของตนพระพุทธองค์ทรงสอนให้มนุษย์ใช้ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญาเป็นเครื่อง
กำกับในเรื่องความเชื่อโดยยึดหลักกาลามสูตร ทรงให้ใช้เหตุผลพิจารณาในสิ่งต่างๆว่าสมควรเพียงใดที่
จะเชื่อได้และให้เชื่อเรื่องกรรมเป็นสำคัญและพ่ึงพระรัตนตรัยดีที่สุด (สมบูรณ์ สุขสำราญ, 2530) 
  ในบทความนี้จึงต้องการนำเสนอแนวคิดเรื่องผีและเกณฑ์การตัดสิน ผ่านการพิจารณาปัญหา
เหล่านี้ 1.เกณฑ์ตัดสินความมีอยู่ของผีพิจารณาจากอะไร 2.พระพุทธศาสนาเถรวาทพิจารณาอย่างไร 
3. สังคมควรพิจารณาเรื่องผีในแง่ข้อเท็จจริง หรือตามอุดมคติทางศาสนา 
 

 แนวคิดเรื่องผีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ความเชื่อเรื่อง “ผี” เป็นความเชื่อดั้งเดิมของมนุษย์ที่มีมาช้านานและปรากฏอยู่ทั่วไปใน 

สังคมทุกแห่งและทุกยุคทุกสมัย จนกล่าวได้ว่าเป็น “ความเชื่อสากล” หรือเป็น “วัฒนธรรมร่วมอย่าง
หนึ่งของมนุษยชาติ ดังที่พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า “มนุษย์จํานวนมากมาย ตั้งแต่
สมัยโบราณจนถึงปัจจุบันมีความเชื่อหรือไม่ก็หวั่น เกรงต่ออํานาจผีสางเทวดาสิ่ งศักดิ์สิทธิ์  
อิทธิปาฏิหาริย์ต่างๆ”  (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) เพียงแต่อาจมีการนับถือยิ่งหย่อนและ
แปลกเปลี่ยนไปข้างในแต่ละสังคม และแต่ละยุคสมัย การที่ความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับการนับถือ
ผีมี พ้ืนที่อยู่ในระบบคิดของมนุษย์อย่างกว้างขวางต่อเนื่องมาช้านานจนถึงปัจจุบันเช่นนี้ เป็น
ปรากฏการณ์ทางสังคมที่มี “ความหมาย” ต่อชีวิตของผู้คนและสังคมเป็นอย่างมาก เพราะความเชื่อ
เรื่องผีเป็นปรากฏการณ์ที่สะท้อนให้เห็นถึงระบบคิดของมนุษย์ที่พยายามจะเข้าใจความสัมพันธ์
ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ มนุษย์กับมนุษย์ และมนุษย์กับสังคม ภายใต้มโนทัศน์ (concept) ที่ว่า
สรรพสิ่งในโลกนี้มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน ไม่มีสิ่งใดที่จะแยกตัวออกอยู่อย่างโดดเดี่ยวได้โดยไม่
สัมพันธ์กับสิ่งอ่ืน ๆ และมนุษย์เป็นเพียงส่วนหนึ่งของธรรมชาติ ต้องพ่ึงพิงธรรมชาติ และอยู่ใต้อํานาจ
ของธรรมชาติ แต่เมื่ออํานาจนั้นเกินวิสัยที่มนุษย์ในสังคมบุพกาลจะหาคําอธิบายด้วยตรรกะแบบ
วิทยาศาสตร์ได้ จึงเรียกขานเพ่ือสื่อให้เป็นที่เข้าใจกันโดยทั่วไปว่า “อํานาจเหนือธรรมชาติ ซึ่งมีนัย
ความหมายว่าเหนือคําอธิบายด้วยเหตุผลทางวิทยาศาสตร์นั่นเอง ความเชื่อเรื่องผีจึงเป็นเพียง 
สัญลักษณ์เชิงอํานาจนั้น คือเป็นเรื่องของ “ความหมาย” ทางวัฒนธรรม มากกว่า “ความจริง” ทาง
วิทยาศาสตร์ โดยที่ความหมายนั้นจะสัมพันธ์กับบริบททางสังคม เวลา และสถานที่ การให้ความหมาย
ในเรื่องนี้ได้รับ การสั่งสมสืบต่อกันมาช้านานจนเกิดเป็น “วัฒนธรรมความเชื่อ” ที่สําคัญอย่างหนึ่ง



255 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ของมนุษย์ ถึงระดับที่ยอมรับกันว่าเป็นลัทธิหนึ่งคือ “ลัทธิวิญญาณนิยม” (Animism) และใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทได้แบ่งผีไว้ตามกำเนิดตามภพภูมิ ดังนี้  

สุคติภูมิ คือภูมิที่ดีมีความสุขทั้งกายและใจ โดยเรียงจากภูมิที่มีความสุขน้อยไปหาภูมิที่  มี
ความสุขมากกว่ากันตามลำดับคือ 1 . มนุสสภูมิ 2. เทวภูมิ 3. พรหมภูมิความเป็นไปในแต่ละภูมิ มี
ลักษณะดังนี้ (พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร), 2535) 
 1. มนุสสภูมิ เป็นภูมิที่มีทั้งความสุขและความทุกข์ แต่ก็ไม่ได้มีความทุกข์ทรมาน  เหมือน
ทุคติภูมิและไม่ได้มีความสุขอย่างในสวรรค์  
 2. เทวภูมิ เป็นภูมิที่มีความสุขทั้งกายและใจชั้นเลิศ เรียกกันว่า สวรรค์ เป็นที่อยู่ของ เทวดา 
แต่เทวดาก็มีหลายระดับ  
 3. พรหมภูมิ เป็นภูมิของพระพรหม ซึ่งอยู่สูงจากเทวดาภูมิไปอีก แบ่งเป็น 2 ประเภท คือ 
รูปพรหมและอรูปพรหม  

ทุคติภูมิ คือ ภูมิที่ไปไม่ดี มีแต่ความทุกข์ทั้งกายและใจ ถ้าจำแนกทุคติภูมิออกเป็นส่วน ใหญ่ 
ๆ โดยเรียงจากภูมิที่มีความทุกข์น้อยไปหาภูมิที่มีความทุกข์มากกว่ากันตามลำดับ คือ 1. ติรัจฉานภูมิ 
2. อสุรกายภูมิ 3. เปตติวิสัยภูมิ 4. นิรยภูมิ ส่วนความเป็นไปในแต่ละภูมิ มีลักษณะดังนี้ 

1. ติรัจฉานภูมิ เป็นภูมิที่อยู่อาศัยของสัตว์เดรัจฉานทั้งหลายซึ่งมีมากมายนับไม่ถ้วน มี  ทั้ง
สัตว์บกและสัตว์น้ำ ตลอดทั้งแมลงต่างๆ รวมทั้งจุลินทรีย์ทั้งหลายด้วย  

2. อสุรกกายภูมิ หรือตามนัยภาษาบาลีพระไตรปิฎก เรียกว่า ทุคติภูมิ เป็นภูมิที่ไม่มี ความ
สนุกสนานร่าเริงเลย มีแต่ความทุกข์ทรมาน (พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร), 2535)  
 3. เปตติวิสัยภูมิ เป็นภูมิที่ห่างไกลจากความสุข มีแต่ความหิวกระหาย เปรตบางตนไม่ได้กิน
อาหารเลยเป็นเวลาหลายพุทธันดรก็มี เปรตมีมากมาย แต่เมื่อว่าด้วยตระกูลใหญ่ๆ ก็มี  12 ตระกูล 
เปรตแต่ละตระกูลมีลักษณะและความเป็นไป (พระยาธรรมปรีชา (แก้ว), 2520) 
 4. นิรยภูมิ ภูมิแห่งความทุกข์ทรมาน หรือตามนัยบาลีพระไตรปิฎก เรียกว่า นรก ก็นรกมีทั้ง
นรกขุมใหญ่ และนรกขุมเล็ก  
 ส่วนในสังคมไทยมีการแบ่งผีเป็นจำพวก การศึกษาเรื่อง “ผี” ของสังคมหรือชุมชนหนึ่ง ๆ 
นั้นจําเป็นต้องมองในแง่ของ “ภาพรวม” เพ่ือให้เห็นว่า “คนส่วนใหญ่” ในสังคมหรือชุมชนนั้นมีความ
เชื่อเรื่องผีในลักษณะใด โดยทั่วไปแล้วการศึกษาในแง่ของ “ภาพรวม” จะมีความสัมพันธ์ยิ่งกับการ
จัดระบบหรือจําแนกประเภท เพราะจะทําให้เห็นภาพรวมได้ชัดเจนขึ้น แต่อย่างไรก็ตาม การจัดระบบ
หรือจําแนกประเภทก็มิ ใช่สิ่ งที่กระทําได้ง่ายนัก โดยเฉพาะการจัด ระบบเกี่ยวกับสิ่ งที่ เป็น 
“นามธรรม” ยิ่งเป็นเรื่องของ “ความเชื่อเรื่องผี” ซึ่งมีความหลากหลาย พิสดารมากด้วยแล้ว ก็ยิ่งเป็น
การยากที่จะจัดระบบหรือจําแนกประเภทของผีที่เชื่อกันให้ลงตัวจนเป็นที่ยอมรับกันทั่วไปเป็นสากล
ได้ แต่นักวิชาการบางท่านก็ได้จําแนกประเภทผีตามฐานความคิดของตน เช่น ประคอง นิมมานเหมิ
นทร์ ได้จําแนกประเภท “ผี” ตามความเชื่อของคนไทยออก เป็น 3 ประเภทใหญ่ๆ ดังนี้ 
 1. ผีฟ้า เชื่อว่าเป็นผีที่อยู่บนฟ้า ซึ่งคนไทยบางกลุ่มเรียกว่า “แถน” และเนื่องจากต่อมา เรา
ได้รับอิทธิพลความเชื่อเรื่องนรกสวรรค์จากพระพุทธศาสนามาเป็นเวลานาน คนไทยทั่วไปจึง เรียกผี
ฟ้าในลําดับต่อมาว่า “เทวดา” หรือ “เทพ” 
 2. ผีคนตาย เชื่อว่าเป็นผีที่เป็นวิญญาณของคนท่ีตายไปแล้ว ผีประเภทนี้มีทั้งผีร้ายและดี 



256  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความบทความวิวิชาการชาการ
ราร 

  3. ผีที่ไม่ปรากฏรายละเอียดในด้านความเป็นมา เชื่อว่าเป็นผีที่ประจําอยู่ตามสิ่งต่าง ๆ ที่ มี
ในธรรมชาติ คนไทยเชื่อว่าทุกสิ่งในธรรมชาติจะมีผีประจําอยู่ (ประคอง นิมมานเหมินทร์, 2542) 
 ชาวไทยพุทธมีความเชื่อเรื่องที่หลากหลายและพิสดาร โดยมีผีต่าง ๆ มากมายทั้งที่ได้กล่าว
มาแล้ว แต่อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณาโดย “ภาพรวม” แล้วก็พอจะจําแนกประเภท “ผี” ชาวไทย
พุทธออกได้เป็น 3 ประเภทใหญ่ ๆ ดังนี้ 
 1. ผีชั้นสูง หรือผีดี ชาวไทยพุทธเชื่อกันว่าผีชั้นสูงหรือมีดีเป็นผีที่สถิตอยู่บนฟ้าหรือบนสวรรค์ 
ผี ประเภทนี้หากจะกล่าวโดยรวม ๆ ก็คือพวก “เทพ” นั่นเอง  
 2. มีชั้นกลาง หรือผีดีถึงผีร้าย เชื่อว่าเป็นที่อยู่ใกล้ชิดกับมนุษย์มากกว่าผีชั้นสูง (เทพ) และมี
ขั้นต่ำหรือผีร้าย ผีประเภทนี้มีทั้งที่สถิต ณ ที่ใดที่หนึ่งเป็นการแน่นอน และไม่มีที่สถิตแน่นอน เป็นทั้ง
ผีดีและมีร้ายก้ำก่ึงกัน   
 3. ผีชั้นต่ำ หรือผีร้าย ชาวไทยพุทธมีความเชื่อกันว่าผีจําพวกนี้เป็นผีชั้นเลวหรือมีขั้นต่ำ ส่วน
ใหญ่เชื่อกันว่าผีจําพวกนี้เป็นผีที่มีอํานาจไปในทางร้ายและให้โทษมากกว่าให้คุณต่อมนุษย์  

การจําแนกประเภทของผีตามความเชื่อของชาวไทยพุทธดังกล่าว เป็นการจําแนกในระดับ
กว้างๆ เท่านั้น ผีบางชนิดอาจจะไม่มีลักษณะร่วมกับผีอ่ืนในประเภทเดียวกัน แต่จะมีลักษณะเฉพาะ
ตนที่แตกต่างออกไป เช่น ผีเปรต หากพิจารณาแล้วเห็นว่าจะอยู่ในประเภทผีบรรพบุรุษ คือวิญญาณ
ของบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งประเภทนี้โดยทั่วไปจะเชื่อกันว่ามีรูปร่าง ลักษณะคล้ายกับคน
ธรรมดาทั่วไป ไม่อัปลักษณ์อย่างผีนรก แต่ผีเปรตตามความเชื่อของชาวบ้านนั้นจะมีรูปร่างอัปลักษณ์
อย่างผีนรก คือ ผอมสูง ปากเล็กเท่ารูเข็ม และอยู่อย่างอดยากหิวโหย จึงมีลักษณะที่แต่ต่างจากผี
ประเภทชั้นกลางโดยทั่วไป นอกจากนี้แล้วผีบางชนิดหากพิจารณาในแง่ของ ที่สิงสถิตก็จัดได้ว่าเป็นผี
ประเภทหนึ่ง แต่หากพิจารณาในแง่ของการให้คุณโทษต่อมนุษย์ก็อาจจัด ได้ว่าเป็นผีอีกประเภทหนึ่ง 
เช่น  ผีตะเคียน หากมองในแง่ของที่ สิ งสถิต (ต้นตะเคียน ) ก็จัดได้ว่ าเป็ นผีที่ สถิตประจํ า
ทรัพยากรธรรมชาติ ซึ่งเป็นประเภทผีชั้นกลาง แต่หากพิจารณาในแง่การให้คุณโทษต่อมนุษย์ ก็เป็นผี
ดุร้ายที่น่ากลัวมากกว่าการให้คุณ จึงจัดไว้ในประเภทผีชั้นต่ำ หรือผีนางตานี หากพิจารณาในแง่ของที่
สิงสถิต (กล้วยตานี) ก็จัดได้ว่าเป็นผีที่สิงสถิตประจําทรัพยากรที่มนุษย์สร้างขึ้น ซึ่งเป็นประเภทผีชั้น
กลาง แต่หากพิจารณาการให้คุณโทษต่อมนุษย์ ก็จัดเป็นประเภทผีร้ายหรือผีชั้นต่ำเช่นเดียวกัน จึง
เห็นได้ว่าการจัดประเภทของผีตามความเชื่อของชาวไทยพุทธ เป็นการจัดประเภทที่ถือเอากรอบ
ความคิดเรื่องการให้คุณให้โทษ หรือความดุร้ายที่มีต่อมนุษย์เป็นสําคัญ 

 
การวิเคราะห์เกณฑ์ตัดสินความมีอยู่ของผีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

ความเชื่อเรื่อง “ผี” เป็นความเชื่อดั้งเดิมของมนุษย์ที่มีมาช้านานและปรากฏอยู่ทั่วไปใน 
สังคมทุกแห่ง เพียงแต่อาจมีการเชื่อถือและการปฏิบัติตามความเชื่อที่แตกต่างกันไปบ้างในแต่ละ 
สังคมและแต่ละยุคสมัย แม้ในปัจจุบันสังคมต่าง ๆ จะมีศาสนาที่ประณีตขึ้น และโลกมีความ 
เจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีสูงขึ้นแล้วก็ตาม แต่ความเชื่อเรื่อง “ผี” ก็มิได้สูญ 
หายไป ยังคงดํารงอยู่และมีการปฏิบัติที่เกี่ยวเนื่องปรากฏให้เห็นกันอยู่มากในสังคมทั่วไป จนกล่าวได้
ว่าเป็น “วัฒนธรรมอย่างหนึ่งของมนุษยชาติ” การกล่าวถึงความเชื่อเรื่อง “ผี” จึงควรได้ทําความ
เข้าใจผีในแง่ของ “วัฒนธรรมความเชื่อ” เสียก่อน เพ่ือการมีมโนทัศน์ร่วมกันว่า “ผี” เป็นวัฒนธรรม



257 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
อย่างหนึ่งของมนุษย์ “ผี” จึงเป็นเพียง “สัญลักษณ์เชิงอํานาจ” ซึ่งเป็นเรื่องของการให้ “ความหมาย” 
ทางวัฒนธรรม มิใช่เป็นเรื่องของ “ความจริง” เชิงประจักษ์ตาม ตรรกะแบบวิทยาศาสตร์ ซึ่งในการ
กล่าวถึงวัฒนธรรมความเชื่อเรื่อง “ผี” ในที่นี้จะขอจําแนกกล่าวเป็นประเด็นดังต่อไปนี้ 
 1. การตัดสินความมีอยู่ของผีทางวัฒนธรรมทางสังคม  การเข้าใจว่าผีมีอยู่นั้นเป็นไปตาม
วัฒนธรรมที่ถูกส่งต่อเป็นการแสดงออกทางสังคมซึ่งมีอยู่หลายเรื่องด้วยกัน ทั้งวัฒนธรรมการทำบุญ
อุทิศและวัฒนธรรมการบูชาผีในบ้าน รูปแบบดังกล่าวนี้สามารถอธิบายได้ ดังนี้  
 1.1 ผีจากคติของ “อวิชชา” สู่ความหมายทางสังคม ความเชื่อเรื่อง “ผี” เป็นความเชื่อ
ดั้งเดิมท่ีมีมาช้านานในสังคมมนุษย์ทั่วไป แต่คนจํานวนไม่น้อยที่ลืมนึกไปว่า "ผี" เป็นเพียง “วัฒนธรรม
ความเชื่อ” อย่างหนึ่งของมนุษย์ การมองว่าเกิดจาก “อวิชชา” คือความไม่รู้จริงของมนุษย์นั้นแม้จะมี
ส่วนถูกต้องในระดับหนึ่ง แต่หากจะมองให้ลึกลงไปโดยนําเอาบริบททางสังคมและยุคสมัยพุทธกาลมา
เชื่อมโยงเข้าด้วยแล้ว ก็อาจมองได้อีกมิติหนึ่งซึ่งตรงกันข้ามว่าผีเกิดขึ้นจาก “ปัญญา” ของมนุษย์ ซึ่ง
เป็นการมองบนพ้ืนฐานของวิธีคิดทางมานุษยวิทยาวัฒนธรรมมากกว่าจะเป็นการมองบนพ้ืนฐานของ
วิธีคิดทางวิทยาศาสตร์ที่มุ่งเน้นในเรื่องของข้อมูลเชิงประจักษ์ที่สามารถพิสูจน์ได้ นานาทัศน์ที่มีต่อ
ความเชื่อเรื่อง “ผี” ในแง่ที่ว่าเกิดจาก “อวิชชา” ของมนุษย์นั้นดูเหมือนจะเป็นข้อสรุปที่ค่อนข้างจะ
ลงตัวอยู่มาก และมักจะใช้อ้างอิงต่อ ๆ กันมาเนื่องจากเป็นวาทกรรม (discourse) ที่อธิบาย
ปรากฏการณ์ของ “ผี” ด้วยตรรกแบบประจักษ์นิยม อันเป็นวิธีคิดแบบวิทยาศาสตร์ โดยยึดหลักว่า
ความจริงต้องพิสูจน์ให้เห็นได้ เมื่อไม่สามารถพิสูจน์ให้ประจักษ์ได้ย่อมมิใช่ความจริง เรื่อง “ผี” จึงเกิด
ขึ้นมาจากความไม่รู้ หรือเกิดจาก “อวิชชา” ของมนุษย์นั่นเอง ข้อสรุปนี้ดูจะยิ่งมีน้ำหนักมากขึ้นใน
เมื่อคนจํานวนไม่น้อยแม้ในปัจจุบันนี้ยังติดอยู่กับ “รูปลักษณ์” และ “อํานาจ” ของผี โดยเชื่อว่าเป็น
สิ่งที่มีอยู่จริงและสามารถให้คุณให้โทษต่อมนุษย์ได้จริง แทนที่จะมองว่า “ผี” เป็น “วัฒนธรรม” 
อย่างหนึ่งของมนุษย์ ซึ่งเป็นเรื่องของ “ความหมาย” มากกว่า “ความจริง” โดยมนุษย์ได้ใช้ “ปัญญา” 
จัดประสบการณ์ที่สะท้อนถึงวิธีคิดเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติแวดล้อมในบริบท
ของสังคมในสมัยนั้น ซึ่งถ้าหากพิจารณาในแง่นี้ก็อาจกล่าวได้ว่า “ผี” เป็นสัญลักษณ์เชิงอํานาจอัน
เนื่องมาจาก “ปัญญา” ของมนุษย์ 
 1.2 ผีจากสัญลักษณ์เชิงอํานาจจาก “ปัญญา” ของมนุษย์ การตีความหมายว่า “ผี” เป็น
วัฒนธรรมที่เกิดจาก “ปัญญา” ของมนุษย์ มิได้เป็นการ สร้างวาทกรรมขึ้นมาเพ่ือให้แย้งหรือปฏิเสธ
ข้อสรุปที่ว่า “ผี” เกิดจาก “อวิชชา ของมนุษย์ดังที่กล่าวมาแล้วแต่อย่างใด การกล่าวว่า “ผี” เป็น
วัฒนธรรมอย่างหนึ่งของมนุษย์” จึงเป็นประเด็นที่มีความสําคัญ จึงอาจทําให้แต่ละคนสรุป
สาระสําคัญแตกต่างกันไปได้หลากหลาย แต่ในที่นี้จะมอง “วัฒนธรรม” ว่ามีสาระสําคัญสรุปได้ 3 
ประการ ซึ่งเชื่อมโยงสัมพันธ์กันเป็นลําดับคือ 1. วัฒนธรรมเป็นรหัสความคิดของมนุษย์ 2. ความคิด
นั้นถูกจัดระบบเพ่ือการให้ “ความหมาย” และ 3. ความหมายนั้นมีความสัมพันธ์กับบริบททางสังคม 
เวลา และสถานที่ 
 เมื่อ “ผี” เป็น “วัฒนธรรม” เรื่องของ “ผี” จึงเป็นเรื่องของการให้ “ความหมาย” มากกว่า 
“ความจริง” ดังที่ เสรี พงศ์พิศ ได้กล่าวไว้ว่า “วิทยาศาสตร์มีวิธีวัดความจริงด้วยการพิสูจน์ ทดลอง
ของตนเอง ซึ่งแตกต่างไปจากกระบวนการทรรศน์ดั้งเดิมของวัฒนธรรม ซึ่งไม่ได้อาศัย วิทยาศาสตร์
สมัยใหม่เป็นพ้ืนฐานจึงไม่เป็นแต่เพียงปรากฏการณ์หนึ่งโดด ๆ หากแต่เป็นส่วนสําคัญส่วนหนึ่งของ



258  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความบทความวิวิชาการชาการ
ราร 

 ชีวิตผู้คนและชุมชน ผีมีจริงสําหรับชาวบ้านที่เชื่อ เพราะมีความหมาย ตรรกะของกระบวนทรรศน์
วัฒนธรรมดั้งเดิมเป็นตรรกะของ “ความหมาย” ไม่ใช่ตรรกะของ “ความจริง” ตามกระบวนการ
ทรรศน์วิทยาศาสตร์ยุคใหม่ (เสรี พงศ์พิศ , 2535) นอกจากนี้แล้วในการศึกษาวัฒนธรรม มี
สาระสําคัญอีกอย่างหนึ่งที่ต้องคํานึงถึงคือ “วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ไม่ได้อยู่ถอย ๆ และหยุดนิ่ง หาก
สัมพันธ์กับบริบททางสังคม เวลา และสถานที่ โดยเฉพาะบริบททางสังคมนั้นเป็นสิ่งสําคัญมาก เพราะ
วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่คนในสังคมนั้นสร้างขึ้นมาเพ่ือมีชีวิตรอดร่วมกัน” (ศรีศักร ว้ลลิโภดม, 2544) 
 2. การตัดสินความมีอยู่ของผีตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท การตัดสินเรื่องใดก็ตามว่า
มีอยู่อาศัยกระบวนการทางภววิทยา และการตีความของมนุษย์ต่อสิ่งเหล่านั้น ซึ่งทำให้เห็นว่าความมี
อยู่ของผีในพระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้ 
 2.1 การตัดสินเชิงภววิทยา การตัดสินนี้เป็นการพิสูจน์ถึงการมีอยู่ของสิ่งเคารพที่มนุษย์
แสดงออกต่อธรรมชาติ ซึ่งเป็นลักษณะการแสดงออกถึงความมีอยู่เชิงการปฏิบัติ ดังนี้ 
 2.1.1 การมีอยู่ของกรรม การที่มนุษย์เป็นสิ่งใดก็ตามมาจากเงื่อนไขของการกระทำ แนวคิด
เกี่ยวกับกรรม พุทธศาสนายอมรับว่า การกระทำแต่ละอย่างของทุกคนจะต้องได้รับผลตอบแทนด้วย
ตนเอง คนอ่ืนจะมารับผลของการกระทำไม่ได้ ไม่ว่าจะเป็นการทำดีหรือทำชั่ว การให้ผลตอบแทน มี
ทั้งชาตินี้ และชาติหน้า แต่พุทธศาสนากล่าวเน้นหนักในชาติปัจจุบันพระพุทธศาสนาจัดอยู่ในกลุ่มที่
เรียกว่า กรรมวาที คือเชื่อว่า “ทำดี ได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” หรือ “ทำดี ได้ขึ้นสวรรค์ ทำชั่วตกนรก” การ
กระทำแต่ละอย่างของทุกคนจะต้องได้รับผลตอบแทนด้วยตนเอง คนอ่ืนจะมารับผลของการกระทำ
ไม่ได้ ไม่ว่าจะเป็นการทำดีหรือทำชั่ว โดยแบ่งประเภทของการกระทำ (กรรม) โดยทั่วไปออกเป็น 2 
อย่าง คือ กรรมชั่ว (อกุศลกรรม) และกรรมดี (กุศลกรรม) ในพุทธศาสนาได้กล่าวถึงนรกไว้ในฐานะ
เป็นสถานที่รองรับหรือที่อยู่ของผู้ที่ทำกรรมชั่ว พบหลักฐานในขุททกนิกายชาดกว่ามีอยู่ 8 ขุม คือ 

(1) สัญชีวนรก นรกที่นายนิรยบาลมีมือถืออาวุธอันมีแสงฟันสัตว์นรกทั้งหลายจนตาย
แล้ว ก็กลับฟ้ืนขึ้นได้อีกแล้วถูกฟันอยู่เรื่อยไปจนกว่าจะหมดกรรม 

(2) กาฬสุตตนรก สัตว์นรกจะถูกนายนิรยบาลตีด้วยเส้นเชือกดำแล้วถากหรือตัดด้วย
เครื่องประหารมีขวาน จอบมีด เลื่อย 

(3) สังฆาตนรก นรกภูเขาเหล็กที่มีเปลวไฟบดสัตว์นรกให้จมลงไปในแผ่นดินมี
ประมาณแค่สะเอว สัตว์นรกจะถูกภูเขาเหล็กบดขยี้ร่างกายให้ได้รับทุกขเวทนาอยู่ตลอดเวลา 

(4) โรรุวนรก สัตว์นรกในขุมนี้จะร้องไห้อยู่ตลอดเวลาเพราะถูกควันไฟเข้าไปสู่ทวารทั้ง 
9 เปลวไฟแลบเข้าหูซ้ายทะลุออกหูขวา เข้าปาก ตา จมูก ทวารหนัก ทวารเบา 

(5) มหาโรรุวนรก สัตว์นรกในขุมนี้จะร้องเสียงดังครวญครางอยู่ตลอดเวลาที่ถูกไฟนรก
ไหม ้

(6) มหาอเวจีนรก สัตว์นรกจะถูกไฟไหม้และจมอยู่ในกระทะน้าที่เดือดพล่าน 
(7) ตาปนนรก สัตว์นรกในขุมนี้ จะถูกให้นั่งตรึงอยู่กับหลาวเหล็กไฟอันร้อนแดงไหม้

อยู่ และถูกหลาวเหล็กเสียบไปทั่วร่างกาย 
(8) มหาปตาปนนรก สัตว์นรกที่อยู่ในขุมนี้จะถูกลากไปมาและเหยียบแผ่นดินอันลุก

โพลง ถูกแทงด้วยปฏัก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 28 ข้อที่ 83 หน้าที่ 47 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 



259 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 ความเชื่อเกี่ยวกับนรก เป็นการยืนยันถึงชีวิตหลังความตายอันเกี่ยวเนื่องกับคำสอนเรื่องกรรม 
และการเวียนว่ายตายเกิด (สังสารวัฏ) การเกิดใหม่เชื่อว่าเป็นผลมาจากการกระทำของตนเองเป็นตัว
ผลักดัน โดยเฉพาะผู้ที่ทำกรรมชั่วช้า ผิดศีลธรรมอันดีงามที่ศาสนาได้กำหนดไว้ ชีวิตหลังตาย ย่อม
ได้รับการลงโทษจากผลการกระทำของตนเองในนรกอย่างแน่นอน 
 2.1.2 การมีอยู่ของธรรมชาติ เป็นการชี้ให้เห็นว่า ธรรมชาติของมนุษย์มีความอยากรู้อยาก
เห็น มนุษย์พยายามที่จะอธิบายและแสวงหาคําตอบต่อความลึกลับของชีวิต และสรรพสิ่งทั้งมวลนับ
แต่อดีตจนถึงปัจจุบัน มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ มีความสัมพันธ์กับธรรมชาติ และธรรมชาติมี
การเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ เมื่อมนุษย์ในยุคบุพกาลมีมโนทัศน์ต่อธรรมชาติเช่นนั้น และไม่สามารถ
อธิบายรายละเอียดของปรากฎการณ์ได้ ก็สร้างคําขึ้นมาใช้สื่อแทนความหมายของมโนทัศน์ดังกล่าว 
ซึ่งในภาษาไทยใช้คําว่า “ผี” นั่นเอง คําว่า “ผี” ในเบื้องต้นจึงหมายถึงอํานาจแห่งธรรมชาติ ซึ่งเป็น
สภาวะเชิงนาม แต่เนื่องจากอํานาจนี้ไม่สามารถอธิบายให้เห็นชัดได้จึงเรียกกันในขั้นต่อมาว่า “อํานาจ
เหนือธรรมชาติ” (จุฑาทิพย์ อุมะวิชนี , 2538) จึงเป็นที่มาของการอธิบายความมีอยู่ของผีตาม
ธรรมชาติว่าเป็นสิ่งที่ผูกพันและแทรกซึมอยู่ในวิถีชีวิต ในปัจจุบันนี้ความเชื่อเรื่องผีก็ยังปรากฏอยู่ดัง
จะเห็นได้จากมิติเรื่อง “แหล่งที่อยู่” เช่น อรรถลักษณ์ อยู่ในฝ่าย อยู่ในเมือง อยู่ในหมู่บ้าน ในทุ่งนา 
เป็นต้น นอกจากนี้มิติเรื่อง “การปรากฏ” เช่น อรรถลักษณ์ วิญญาณ และ เป็นมนุษย์ ทั้งนี้ความเชื่อ
เรื่องการนับถือผีจึงมีอิทธิพลต่อการดำรงชีวิตของชาวบ้านเป็นอย่างมาก สิ่งเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าวิถี
ชีวิตของชาวบ้านต่างก็มีความผูกพันอยู่กับการนับถือผี ส่งผลให้ชาวบ้านมีความเชื่อว่าผีมีอยู่จริง มีอยู่
ทุกหนทุกแห่ง  
 อีกทั้งความมีอยู่ของธรรมชาติในแง่ทางกายภาพและจิตวิญญาณ จะเห็นว่ากายภาพก็เจริญ
ขึ้นและเสื่อมลงอย่างเป็นรูปธรรม เช่นเดียวกับจิตวิญญาณที่เป็นนามธรรมก็มีลักษณะเจริญและเสื่อม
เช่นเดียวกัน ดังที่ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า “มนุษย์เป็นยอดสัตว์ที่ฝึกได้ เรียกอย่าง 
สมัยใหม่ว่ามีศักยภาพสูง สามารถฝึกได้ทั้งทางกาย ทางจิต และทางปัญญา มนุษย์จึงต้องดิ้นรนต่อสู้
กับความอยากรู้ใคร่รู้อันเป็นแรงขับทางปัญญาของมนุษย์เองอีกด้วย” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 
2544) การที่เป็นอย่างนั้นจึงชี้ไปที่ว่ามนุษย์สามารถเจริญและเสื่อมได้ ทั้งทางกายและใจจึงปรากฏใน
แง่ของการเจริญทางใจว่าเป็นเทพและการเสื่อมทางใจว่าเป็นผี ปีศาจ ก็เป็นการแสดงถึงความมีอยู่ที่
พิจารณาผ่านการตรวจสอบนี้ได้เช่นกัน  
 2.2 การตัดสินเชิงการตีความ เป็นการตัดสินถึงปรากฎการณ์ที่แสดงอยู่รอบตัวมนุษย์ จะ
พบวิธีการดังกล่าวผ่านการตีความดังนี้ 
 2.2.1 การตีความเชิงสัญลักษณ์ เป็นการสร้างจินตนาการเชิงรูปลักษณ์ของผี  ด้วยการอาศัย
ปัญญาของมนุษย์ในการสื่อสารและสืบสานมโนทัศน์ต่อธรรมชาติ มโนทัศน์ของมนุษย์ที่มีต่อธรรมชาติ
ซึ่งสื่อด้วยคําในภาษาไทยว่า “ผี” ดังกล่าวมาแล้วนั้น เป็นเรื่องที่ไม่ง่ายนักในการสื่อสารด้วยการ
อธิบายให้รับรู้เข้าใจกัน ทําให้ “ผี” มีรูปร่างลักษณะแตกต่างหลากหลายมาก และมีการสืบต่อ ๆ กัน
มาจนเป็นคติความเชื่อของแต่ละสังคม 
 2.2.2 การตีความเชิงพิธีกรรม เป็นการแสดงให้เห็นการเกรงกลัวต่ออํานาจผีผ่านปัญญา ของ
มนุษย์ในการสร้างกฎเกณฑ์เพ่ือจัดระเบียบ สังคม มนุษย์สร้าง “ผี” ขึ้นมาเพ่ือเป็นสัญลักษณ์ของ
อํานาจเหนือธรรมชาติ แต่เมื่อสังคมยึดถือคติเกี่ยวกับ “ผี” กันอย่างเหนียวแน่นและกว้างขวางมาช้า



260  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความบทความวิวิชาการชาการ
ราร 

 นาน จึงทําให้ “ผี” เกิดเป็นอุดมการณ์ อํานาจของสังคมไปด้วย ซึ่งมีพลังมากในการสร้างและรักษา
กฎเกณฑ์หรือระเบียบสังคม ดังที่อานันท์ กาญจนพันธุ์ กล่าวว่า วัฒนธรรมเกี่ยวข้องกับอุดมการณ์
อํานาจ คืออํานาจในการบังคับให้เป็นไปตามกฎเกณฑ์ ซึ่งเรื่องเหล่านี้บางคนก็แปลกใจว่าทําไมคนจึง
นับถือผี เพราะแท้จริงแล้วก็คืออุดมการณ์อํานาจอย่างหนึ่ง ก็คือกฎเกณฑ์ของสังคม” (อานันท์ กาญ
จนพันธุ์, 2562) และฉลาดชาย รมิตานนท์ก็กล่าวไว้ ในทํานองเดียวกันว่า “ผี เปรต เทพ เทวดา ล้วน
แต่เป็นสัญลักษณ์ของอํานาจ ดังนั้นจึงเกิดเป็นพิธีกรรมและข้อห้ามต่าง ๆ มากมาย อย่างเช่น ข้อห้าม
ในเรื่องการตัดไม้ทําลายป่า การมีความสัมพันธ์ทางเพศก่อนแต่งงาน เป็นต้น (ฉลาดชาย รมิตานนท์ , 
2543) 
 
บทสรุป 

แนวคิดเกี่ยวกับ “ผี” ในมิติทางพระพุทธศาสนายอมรับว่า มีสัตว์จำพวกหนึ่งที่มีอำนาจ
ลึกลับ สามารถให้คุณให้โทษกับมนุษย์ได้ คือ เปรต โอปปาติกะ มาร อสูร ยักษ์ และเทวดาชั้นต่ำ สัตว์
เหล่านี้ เรียกว่า อมนุษย์ เมื่อวิเคราะห์จากคุณลักษณะของอมนุษย์ดังกล่าว ตรงกับคำว่า ผี ใน
สังคมไทย แต่พุทธศาสนามีท่าทีต่อสิ่งเหล่านี้ในลักษณะที่ไม่ได้ให้ความสำคัญกับอำนาจลึกลับว่าเป็น
สิ่งที่พิเศษ หรือมีสถานะเหนือกว่ามนุษย์ ถ้ามนุษย์เป็นผู้ประกอบด้วยคุณธรรม ก็สามารถจะมีสถานะ 
ที่เหนือกว่าอมนุษย์เหล่านี้ได้ แต่ในขณะเดียวกัน ถ้ามนุษย์ไม่มีคุณธรรมก็ตกอยู่ในสถานะที่ ต่ำกว่า
อมนุษย์ เพราะพุทธศาสนาใช้เกณฑ์ทางคุณธรรมในการประเมินทั้งมนุษย์และอมนุษย์ 
 
เอกสารอ้างอิง 
จุฑาทิพย์  อุมะวิชนี . (2538). ชี วิตและการรู้ จั กตน เอง. กรุ งเทพมหานคร: สำนั ก พิม พ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ฉลาดชาย รมิตานนท์. (2543). ผี-เปรต: วาทกรรมแห่งอำนาจหรือความงมงาย. ไสยศาสตร์ครอง

เมือง. กรุงเทพมหานคร: โครงการวิถีทรรศน์. 
ประคอง นิมมานเหมินทร์. (2542). “ผี”. สารานุกรมวัฒนธรรมภาคกลาง เล่ม 8. กรุงเทพมหานคร: 

มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. 
พระธรรมปิฎก (ป .อ. ปยุตฺ โต ). (2544). เรื่องเหนือสามัญ วิสั ย  : อิทธิปาฏิหาริย์ เทวดา.

กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 
พระธรรมปิฎก (ป .อ . ปยุตฺ โต ).  (2544). เรื่ องเหนือสามัญ วิสั ย  : อิทธิปาฏิหาริย์ เทวดา. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมดา. 
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร). (2535). ภูมิวิลาสินี. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาบรรณาคาร. 
พระยาธรรมปรีชา (แก้ว). (2520). ไตรภูมิ โลกวินิ จฉยกถา ฉบับที่  2 (ไตรภูมิฉบับหลวง). 

กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
พุทธินันทน์ บุญเรือง. (2555). การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมของประเพณีอัฐมีบูชาตำบล

ทุ่งยั้ง อำเภอลับแลจังหวัดอุตรดิตถ์. อุตรดิตถ์: มหาวิทยาลัยราชภัฏอุตรดิตถ์. 
พรศักดิ์ พรหมแก้ว. (2544). ความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวกับการนับถือผีกับบทบาทางสังคมของชาว

ไทยที่นับถือศาสนาพุทธในภาคไต้. สงขลา: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 



261 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ศรีศักร ว้ลลิโภดม. (2544). พัฒนาการทางสังคม-วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์. 
เสรี พงษ์พิศ. (2535). “ผี”. คำ: ร่องรอยความคิด ความเชื่อไทย. ชุดความคิดและภูมิปัญญาไทย เล่ม 

2. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เสรี พงษ์พิศ. (2535). “ไสยศาสตร์”. คำ: ร่องรอยความคิด ความเชื่อไทย. ชุดความคิดและภูมิปัญญา

ไทย เล่ม 2. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สมบูรณ์ สุขสำราญ. (2550). ความเชื่อทางศาสนาและพิธีกรรมของชุมชนชาวจีน. กรุงเทพมหานคร: 

ฝ่ายวิจัยจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2562). วิธีคิดเชิงซ้อนในการวิจัยชุมชน : พลวัตและศักยภาพของชุมชนในการ

พัฒนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.). 
 


