
239 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สมัมาสติ:   

พระธรรมธีรราชมหามนุี (โชดก ญาณสิทธฺิ) 
Insight Meditation Practice through the Utilization of the Right 

Mindfulness: Phra DhammadhirarājaMahāmuni (Chodok 
Yānasiddhi) 

 
 

1พระวรพนธ์  วรธมฺโม 2พระเจริญ  วฑฺฒโน 3นฤมล จิวัฒนาสุข 
 1Phra woraponte  varadhammo 2Phra charoen Vaddhano  3 Narumon Jiwattanasuk 

123ธรรมสถานมูลนิธิพุทธะมหาเมตตา 
123Buddhamahametta Foundation 

1Corresponding author, E-mail: vipassanathai2557@gmail.com            
 

Received December 8, 2023; Revised December 15, 2023; Accepted: December 18, 2023 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติของพระ
ธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) ด้วยการศึกษาจากเอกสารและวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษา
พบว่า กรรมฐานคือการฝึกอบรมจิต มี 2 อย่าง คือ สมถกรรมฐาน และวิปัสสนากรรมฐาน การปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้น เป็นการสอนกรรมฐานผ่าน
สัมมาสติที่เป็นหลักการสำคัญ ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนในพระไตรปิฎก เป็นสัมมาสติที่เป็นองค์
มรรค คือสติปัฏฐานนั่นเอง เป็นหัวใจของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน มีการประยุกต์หลักการหายใจ
กับอิริยาบถต่างๆ มาเป็นวิธีการปฏิบัติตามแนวสติป้ฏฐาน 4 ที่มีคำบริกรรมว่า หนอ ตามเสมอ  
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน; สัมมาสติ; พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ)  
 
Abstract           

The purpose of this article is made to study Vipassana meditation practice 
through the utilization of the right mindfulness of Phra Dhammadhirarajamahamuni 
(Chodok Yānasiddhi), where documents and research works were studied. The 
results of the study were found that meditation is the training of the mind whereby 
two types are mentioned: tranquility development and Insight development. The 
practice of Vipassana meditation done by Phra DhammadhirarājaMahāmuni (Chodok 
Yānasiddhi) refers to a teaching of meditation done through the utilization of the 
right mindfulness regarded as the most important method by which it is consistent 
with the Buddha’s teachings in the Tipiṭaka. It is mindfulness that is the element of 



240  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
the Eightfold Path, that is, Foundation Mindfulness, which is the heart of Vipassana 
meditation practice where its principles of breathing are applied to various postures. 
It is the method of practice that always needs recitation of "nor" while practicing it. 
Keyword: Insight Meditation Practice; Right Mindfulness;  
               Phra Dhammadhirarajamahamuni (Chodok Yānasiddhi) 
 
บทนํา 
 หลักธรรมในพระพุทธศาสนา เป็นลักษณะคำสอนที่เป็นเหตุผลเพ่ือให้พ้นทุกข์และออกจาก
ทุกข์ได้ โดยเน้นความสำคัญของการปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นจากอาสวะกิเลส มีเป้าหมายสูงสุด คือ 
การบรรลุธรรม  เข้าสู่นิพพาน  ในวิธีการบรรลุธรรมนั้นพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงไว้ในวิมุตตายนสูตร
ว่า มี 5 ประการ ดังนี้ 1. ได้ฟังธรรม และเข้าใจอรรถ เข้าใจธรรมในธรรมนั้น ตามที่พระศาสดาหรือ
เพ่ือนสพรหมจารีได้แสดงธรรมไว้ 2. ได้แสดงธรรมเท่าที่ได้ฟัง ได้ศึกษาเล่าเรียนมา และเข้าใจอรรถ
เข้าใจธรรม ในธรรมที่ตนแสดง 3. ได้สาธยายธรรมเท่าที่ได้ฟัง ได้ศึกษาเล่าเรียนมา และเข้าใจอรรถ 
เข้าใจธรรม ในธรรมที่ตนสาธยาย 4. ใคร่ครวญธรรมเท่าที่ได้ฟัง ได้ศึกษาเล่าเรียนมาด้วยใจ และ
เข้าใจอรรถ เข้าใจธรรมในธรรมนั้น ตามที่ตรึกตรองใคร่ครวญ 5. ได้เจริญวิปัสสนา ทำไว้ในใจด้วยดี 
ทรงไว้ด้วยดี แทงตลอดด้วยดีด้วยปัญญา และเข้าใจอรรถ เข้าใจธรรม    ในธรรมนั้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 20 หน้า 34, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)      
       จากข้อ 5 จะเห็นได้ว่า การเจริญวิปัสสนามีความสำคัญ นอกจากจะเป็นวิธืการหนึ่งในเหตุ
แห่ง  การบรรลุธรรมแล้ว พระพุทธเจ้ายังได้ตรัสสรรเสริญการปฏิบัติวิปัสสนาเป็นอย่างมาก ดังพุทธ
พจน์ว่า “ผู้ใดที่มีความรักในเรา ผู้นั้นพึงเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เช่นเดียวกับติสสะนี้เถิด เพราะ 
(ถึงแม้ว่า)ชนทั้งหลายทำการบูชาด้วยของหอมและมาลา เป็นต้น ก็ยังไม่ชื่อว่าได้บูชาเราอย่างแท้จริง 
ส่วนหมู่ชนผู้ปฏิบัติอันสมควรแก่ธรรม คือ เจริญกรรมฐานสมควรแก่มรรคผล นิพพาน จึงชื่อว่าได้บูชา
เราอย่างแท้จริง ดังนี้”(อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 8 หน้า 54, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2560)  จากพุทธพจน์จะเห็นได้ชัดเจนถึงความสำคัญของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของประเทศไทยในปัจจุบันนี้ อยู่ในความดูแลของมหาเถร
สมาคม    ที่ ได้ระบุถึงวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานว่า ให้ เป็นไปเพ่ือการส่งเสริมเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ได้กําหนดเกณฑ์มาตรฐานสำหรับสํานักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยมีหลักการที่
สำคัญ คือ “จัดการฝึกอบรมการปฏิบัติให้เป็นไปตามหลักที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมหาสติปัฏฐานสูตร 
และ ต้องไม่ดําเนินการสอนสมถะวิปัสสนากรรมฐาน ให้วิปริตผิดไปจากหลักพระบาลี”  (มหาเถร
สมาคม, 2558) ข้อความที่ว่า “ต้องไม่ดําเนินการสอนสมถะวิปัสสนากรรมฐานให้วิปริตผิดไปจากหลัก
พระบาลี” นั้น หมายความถึงให้ดำเนินการสอน และหลักปฏิบัติตามแนวมหาสติปัฏฐานสูตรนั่นเอง 
เป็นหลักปฏิบัติที่นับได้ว่าเป็นได้ตั้งแต่พ้ืนฐานจนถึงจุดมุ่งหมายสูงสุด สติปัฏฐานเป็นทางไปอันเอก 
เป็นทางบริสุทธิ์หมดจด เป็นหนทางที่ทำให้มีความรู้ความเข้าใจในตนเอง สามารถเอาชนะ ลดละกิเลส
อาสวะทั้งหลายให้หมดสิ้น รู้เท่าทันสิ่งที่มากระทบทาง หู ตา จมูก ลิ้น กาย ใจ   ตัดวงจรปฏิจจสมุป
บาท รู้เท่าทันความจริงในพระไตรลักษณ ์ที่มีเพียง ความไม่เทียง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน  



241 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 สติปัฏฐานเป็นที่ตั้งแห่งสัมมาสติจากมรรค 8 คือ การมีสติใน กาย เวทนา จิต ธรรม มี
ความสำคัญดังที่พระพุทธเจ้าใตรัสว่า พระสัทธรรมดำรงตั้งอยู่ไม่ได้นาน ก็เพราะบุคคลไม่เจริญสติปัฏ
ฐาน 4 ประการ    พระสัทธรรมจึงตั้งอยู่ไม่นาน พระสัทธรรมจะดำรงตั้งอยู่ได้ชั่วกาลนาน ตราบเท่าที่
ยังมีบุคคลเจริญสติปัฏฐาน  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 391 หน้า 249-250, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสติปัฏฐาน ประดิษฐานลงในสุวรรณภูมิโดย
การนำของพระโสนะเถระ และพระอุตตระเถระ มีหลักฐานที่เชื่อถือได้ว่ามีกุลบุตรและกุลธิดาเข้ามา
ศึกษาพระพุทธศาสนาจำนวนมาก และบางกลุ่มขอบวชเป็นพระภิกษุ  พระเถระได้สอนวิปัสสนา
กรรมฐานแก่ภิกษุใหม่เหล่านั้น ให้ตั้งสติมั่นในฐานทั้ง 4 คือ กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตา
นุปัสสนา ธรรมานุปัสสนา จนภิกษุเหล่านั้นได้บรรลุมรรคผลเป็นพระอริยบุคคล ตามบุรพวาสนาบารมี
ของตนโดยลำดับ และเป็นผู้สืบสานการปฏิบัติต่อๆ กันมา (พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร), 2543)  
ดังนั้นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวมหาสติปัฏฐานสูตรจึงมีความเจริญรุ่งเรืองสืบเนื่องต่อมา
ตามลำดับ จนถึงสมัยพระโสภณมหาเถระ (มหาสีสะยาด่อว์) ได้นำไปเผยแผ่ยังสหภาพเมียนมาร์ และ
ก่อตั้งสำนักปฏิบัติวิปัสสนา ศาสนยิกต้า ที่นครย่างกุ้ง  
 ต่อมาในยุครัตนโกสินทร์ตอนกลาง พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ) ได้ไปเรียน
วิปัสสนากรรมฐานจากสหภาพเมียนม่าร์ เป็นลูกศิษย์ของพระโสภณมหาเถระ (มหาสี สะยาด่อว์) และ
กลับมาก่อตั้งสำนักปฏิบัติวิปัสสนาธุระขึ้นที่คณะ 5 วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏ์ กรุงเทพมหานคร มี
การพัฒนาหลักสูตร   การสอนตามแนวมหาสติปัฏฐานสูตร ที่สืบเนื่องมาจากพระโสภณมหาเถระ 
(มหาสี สะยาดอว์) (ธนิต อยู่โพธิ์, 2540). พระธรรมธีรราชมหามุนี  (โชดก ญาณสิทธิ) มองเห็น
ความสำคัญของสัมมาสติที่เปรียบประดุจหางเสือเรือ ที่ช่วยให้ถึงจุดหมายปลายทางโดยทำงานร่วมกับ
สมาธิ และปัญญา และนำไปสู่การบรรลุมรรคผล สัมมาสติเป็นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวสติ
ปัฏฐาน 4 ที่เป็นหลักโลกุตตระ ที่จะช่วยให้ปัจเจกบุคคลสามารถพัฒนาจิต พัฒนาตน ลดละกิเลสได้
ตามลำดับขั้น 
 พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) เป็นผู้บัญญัติคำว่า หนอ ขึ้นมาใช้เป็นคนแรก 
โดยมีการประยุกต์หลักการหายใจกับอิริยาบถต่างๆ มาเป็นวิธีการปฏิบัติ ที่มีคำบริกรรมว่า หนอ ตาม
เสมอ เช่น พองหนอ ยุบหนอ ยืนหนอ นั่งหนอ เป็นต้น จนเป็นที่เรียกกันทั่วไปว่าสายพอง -ยุบ โดย
การประยุกต์ใช้ คำว่า  พองหนอ-ยุบหนอ แปลจากคำว่า พองแด เป็งแด ที่เป็นภาษาเมียนม่าร์ ด้วย
ศรัทธาในพระอาจารย์ที่เป็นชาวเมียนม่าร์ มีวิธีการปฏิบัติที่เป็นเอกลักษณ์ด้วยการบริกรรม คำว่า 
หนอ ในการติดตามจิตที่เป็นปัจจุบัน ในลักษณะที่เป็นจิตเจตสิก ทำให้เข้าใจง่ายขี้น และเข้ากับบริบท
ในวัฒนธรรมการใช้ภาษาของคนไทย โดยการบูรณาการสภาวธรรมกับอิริยาบถต่างๆ และหลักการ
หายใจที่เป็นการเคลื่อนไหวของธาตุลมในกาย มีผู้สนใจเข้ารับการอบรมวิปัสสนากรรมฐานเป็นจำนวน
มาก เป็นที่ยอมรับนับถือของมวลชนมากหลาย ทั้งในประเทศไทยและต่างประเทศทั่วโลก 

จากข้อมูลดังกล่าวจะพบว่ารูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี 
(โชดก ญาณสิทธิ) ที่ปรับเปลี่ยนและพัฒนา จากคัมภีร์สู่รูปแบบที่สอดคล้องกับบริบทของสังคมไทย
มากยิ่งขึ้น มีการปฏิบัติให้เป็นไปในแนวของสัมมาสติ คือการมีสติกำหนดระลึกรู้อยู่เป็นนิจว่า กำลังทำ
อะไรอยู่ กำหนดรู้สภาวะที่เกิดขึ้นจริงในขณะปัจจุบัน ในสภาวะทั้ง 4 คือ การกำหนดระลึกรู้ในกาย 
เวทนา จิต ธรรม 



242  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

รูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน       
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเป็นกิจสำคัญในพระพุทธศาสนา เป็นการปฏิบัติเพ่ือความหลุด
พ้นจากอาสวกิเลส จุดหมายสูงสุด คือ พระนิพพาน เป็นความรู้จริงที่เป็นปรมัตถ์ที่ จะได้จากการ
ปฏิบัติกรรมฐาน “บุคคลไม่อาจบรรลุธรรมได้โดยการนั่งมองท้องฟ้าโดยการคิดคำนึง โดยการอ่าน
พระไตรปิฎก หรือ ปรารถนาเองว่าสภาวธรรมเกิดขึ้นในใจ” (พระบัณฑิตาภิวงศ์, 2549) แต่แท้จริง
แล้วมีองค์ธรรมหลายประการที่เป็นเหตุปัจจัยแห่งการบรรลุธรรม และองค์หนึ่งที่สำคัญมากคือ
วิปัสสนากรรมฐาน     
 1.1 ลักษณะของกรรมฐาน  ในพระพุทธศาสนากล่าวว่าการงานที่เป็นเหตุแห่งการบรรลุคุณ
วิเศษชื่อว่า กรรมฐาน คือการอบรมจิตใจให้สงบจากนิวรณ์ธรรม คือ ตัณหา ความคิดมุ่งร้าย ความ
เกียจคร้าน ความโกรธ ไม่สบายใจ และระแวงสงสัย จิตที่สงบจากนิวรณ์ธรรมทั้งหลาย จะเข้าถึง
สภาวะแห่งปัญญาได้ไม่ยากนัก ซ่ึงกรรมฐานเป็นที่ตัง้แห่งการงาน หรือ การบำเพ็ญเพียรภาวนาในการ
ปฏิบัติกรรมฐาน ศีล สมาธิ ปัญญา ที่ยังไม่เคยเกิดให้เกิดขึ้น และที่เคยเกิดแล้วให้เจริญยิ่งขึ้น 
กรรมฐานได้แก่สิ่งที่เป็นบาทฐาน เป็นอุปกรณ์ แห่งการบำเพ็ญเพียรในภาวนาเพ่ือให้การภาวนาสำเร็จ
ได้  ในส่วนของพระอภิธรรม กรรมฐานมีความสัมพันธ์กับสภาพธรรม 2 อย่าง คือ อารมณ์และภาวนา
วิธี ในด้านอารมณ์ระบุความหมายว่า ชื่อว่า กรรมฐาน เพราะอาศัยความเพียรพยายามเพ่งพิจารณา
อารมณ์อย่างใด  อย่างหนึ่ง ช่วยให้จิตเกิดสมาธิตั้งมั่นได้ คำสำคัญที่มักใช้กัน คือ กำหนดกรรมฐาน 
เพ่งกรรมฐาน พิจารณากรรมฐาน เป็นต้น ในด้านภาวนาวิธี ชื่อว่ากรรมฐานหมายถึงวิธีการเพื่อให้การ
ภาวนาดำเนินไปอย่างถูกต้อง (ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์, 2530) อีกทั้งกรรมฐานยังเป็นอุปกรณ์ในการ
ฝึกอบรมจิต จิตจะได้มีงานทำ ไม่เที่ยวเตลิดฟุ้งซ่านไปอย่างไร้จุดหมาย ตามความหมายแปลว่า ที่ตั้ง
แห่งการงาน หรือที่ที่ให้จิตทำงานหรือสิ่งที่ใช้เป็นอารมณ์ในการเจริญภาวนา หรือเป็นอุปกรณ์ในการ
ฝึกอบรมจิต  จิตจะได้มีงานทำ ไม่เที่ยวเตลิดฟุ้งซ่านไปอย่างไร้จุดหมาย กรรมฐานจึงเป็นอุบายทางใจ
ที่มีวิธีฝึก 2 อย่าง ได้แก่ สมถกรรมฐาน เป็นการฝึกอบรมจิตไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้เกิดความสงบ จนตั้ง
มั่นเป็นสมาธิในระดับต่างๆ จุดมุ่งหมายของสมถะ หมายเอาสมาธิขั้นสูงจนเกิดฌาณ เป็นต้น ส่วนการ
พิจารณาสังขารให้เกิดความเห็นแจ้ง รู้จักมองสิ่งทั้งหลายตามสภาวะที่เป็นจริง สามารถถอนความหลง
ผิด รู้ผิด และยึดติดในสิ่งทั้งหลายได้ตามลำดับของญาณปัญญา เรียกว่า วิปัสสนากรรมฐาน  (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), 2564) สรุปความว่า กรรมฐาน คือ การฝึกอบรมจิตให้ห่างไกล
จาก ความอยากได้ อยากมี อยากเป็น  ความโกรธ การเบียดเบียน กรรมฐานมี 2 อย่าง คือ สมถกรรม
ฐาน เป็นการฝึกอบรมจิตไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้เกิดความสงบ จนตั้งมั่นเป็นสมาธิในระดับต่างๆ ส่วน
วิปัสสนากรรมฐาน เป็นการพัฒนาปัญญา รู้จักมองสิ่งทั้งหลายตามสภาวะที่เป็นจริง สามารถถอน
ความหลงผิด รู้ผิด และยึดติด ในสิ่งทั้งหลายได้ตามลำดับของปัญญา เป็นเหตุปัจจัยแห่งการบรรลุ
ธรรม 
 1.2 กรรมฐานที่ปรากฏในพระไตรปิฎกในสุภสูตร “สุภมาณพได้ทูลถามพระพุทธเจ้าในเรื่อง
ของผลของฐานะแห่งการงานหรือการปฏิบัติกิจในหน้าที่ระหว่างของคฤหัสถ์ที่มีการตระเตรียมมากมี
กิจที่ต้องทำมากเป็นต้น กับบรรพชิตที่มีการตระเตรียมน้อยมีกิจที่ต้องทำน้อยเป็นต้น อย่างไหนจะมี
ผลมากกว่ากัน พระพุทธองค์ตรัสว่าฐานะแห่งการงานหรือการปฏิบัติกิจในหน้าที่ของคฤหัสถ์ หรือบรร
ชิตก็ตาม เมื่อเหตุปัจจัยถึงพร้อมย่อมมีผลมาก แต่เมื่อเหตุปัจจัยไม่สมบูรณ์ย่อมมีผลน้อย ” 



243 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 275 หน้า 77, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และมีการ
กล่าวไว้ในมหาสีหนาทสูตร  ทรงแสดงผลสรุปแห่งการปฏิบัติไว้ว่า ไม่ทรงพบหนทางใดใดแห่งการพ้น
ทุกข์ได้จริงเลยจากการปฏิบัติในแนวอ่ืนๆ “เรามิได้บรรลุญาณทัสสนะที่ประเสริฐอันสามารถวิเศษยิ่ง
กว่าธรรมของมนุษย์แม้ด้วยปฏิปทานั้น และด้วยการทรมานตนที่ทำได้ยากนั้นเลย ข้อนั้นเพราะเหตุไร 
เพราะเหตุที่ยังมิได้บรรลุปัญญาอันประเสริฐนี้ ซึ่งเราบรรลุแล้ว เป็นเครื่องนำออก นำสัตว์ออกไปจาก
ทุกข์เพ่ือความสิ้นทุกข์ โดยชอบสำหรับบุคคลผู้ปฏิบัติตามธรรมนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 
ข้อ 159 หน้า 162, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จากพระสูตรสามารถพิจารณาได้ว่า ใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาปรากฏหลักฐานที่แสดงให้เห็นถึงแนวคิดของการปฏิบัติกรรมฐานในสมัยก่อน  
แต่ไม่ใช่วิปัสสนากรรมฐาน คัมภีร์อรรถกถา ให้คำจำกัดความของกรรมฐานแคบเข้าโดยใช้หมายถึง
การอบรมจิตเพ่ือให้เกิดสมาธิและปัญญาอย่างเดียว แบ่งเป็น 2 อย่างคือ สมถกรรมฐานและวิปัสสนา
กรรมฐาน  ความหมายของคำว่ากรรมฐานตามแนวอรรถกถาตรงกับความหมายของพระบาลีเดิม ที่ใช้
ในพระไตรปิฎกหลายแห่ ในบางแห่งใช้คำว่า วิชชาภาคิยธรรม  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 32 ข้อ 
32 หน้า 60, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) หมายถึงธรรมอันเป็นส่วนแห่งการรู้แจ้ง
สภาวธรรมตามเป็นจริง โดยแบ่งออกเป็นสมถะและวิปัสสนา และยังปรากฎในปทีโปปมสูตร กล่าวถึง
กรรมฐาน คือ อานาปานสติ ดังนี้ “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อก่อนเราเป็นโพธิสัตว์ ยังไม่ได้ตรัสรู้ โดยมากก็อยู่
ด้วยวิหารธรรม (ธรรมเป็นเครื่องอยู่) นี้ เมื่อเราอยู่ด้วยวิหารธรรมนี้ กายก็ไม่ลำบาก จักษุก็ไม่ลำบาก 
และจิตของเราก็หลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลายเพราะไม่ถือมั่น ... เพราะเหตุนั้น    หากภิกษุในธรรม
วินัยนี้พึงหวังว่า ‘แม้กายของเราไม่พึงลำบาก จักษุของเรา ... และจิตของเรา  พึงหลุดพ้นจากอาสวะ
ทั้งหลาย เพราะไม่ถือมั่น’ ก็พึงมนสิการอานาปานสติสมาธิ  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 984 
หนน้า 461, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ส่วนคัมภีร์วิสุทธิมรรค ได้แสดงจุดมุ่งหมายของ สมาธิหลายประการคือ 1. เพ่ือความอยู่เป็น
สุขในปัจจุบัน 2. เพ่ือเป็นบาทฐานแห่งเป็นการอาศัยสมาธิ เพ่ือการเจริญวิปัสสนา 3. เพ่ือเป็น
ปทัฏฐานหรือบาทแห่งอภิญญา -เพ่ือเป็นเหตุให้เกิดในภพภูมิที่สูงขึ้น ในข้อนี้ยิ่งผู้ปฏิบัติสามารถอบรม
จิตของตนได้ถึงขั้นสูงมากเท่าใด ในภพหน้าจะได้ไปเกิดในภพภูมิที่สูงตามไปด้วย แล้วยังจะได้รับผล
พลอยได้คือความสามารถพิเศษซึ่งเรียกว่าอภิญญา 5 (พระพุทธโฆสาจารย์, 2548)   
 1.3 กรรมฐานจากแนวคิดของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา ความหมายที่นักวิชาการทาง
พระพุทธศาสนาได้อธิบายไว้มีดังนี้ 
 พระบัณฑิตาภิวงศ์ กล่าวถึงความหมายว่ามีมาในมูลฎีกาว่า การงานอันเป็นการเจริญในการ
บรรลุคุณวิเศษ ชื่อว่ากรรมฐาน (พระบณัฑิตาภิวงศ์, 2549)       
 สมเด็จพระญาณสังวร  สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปรินายก  ได้กล่าวถึงความหมาย
ของกรรมฐานไว้ว่า แปลว่า ตั้งกรรม กรรมะก็คือกรรม ฐานะที่อ่านเป็นภาษาไทยว่า ฐาน ก็แปลว่าตั้ง 
รวมกันเป็นกรรมฐานก็แปลว่าตั้งกรรม และคำว่า ตั้ง ถ้ามุ่งถึงที่ตั้งก็แปลว่าที่ตั้ง ถ้ามุ่งถึงกิริยาที่ทำก็
แปลว่า การตั้ง จึงแปลว่าที่ตั้งกรรมก็ได้ การตั้งกรรมก็ได้ และคำว่ากรรมนั้นจะแปลว่าการงานก็ได้  
เมื่อแปลว่า  การงาน ก็แปลรวมกันว่า ตั้งการงานหรือที่ตั้งการงานหรือการตั้งการงาน ทาง
พระพุทธศาสนาก็ได้นำเอาคำดังกล่าวนี้มาใช้ในการปฏิบัติทำสมาธิและปัญญาว่า กรรมฐาน (สมเด็จ
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆ ปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2551) 



244  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 พระธรรมสิงหบุราจารย์ (หลวงพ่อจรัญ ฐิตธมฺโม) กล่าวว่า กรรมฐาน แปลว่า หน้าที่การงาน
ที่เปลี่ยนสภาพชีวิต ต้องทำงาน ต้องอยู่ด้วยงาน อยู่ด้วยจิต ต่อชีวิต ต่อการงานและหน้าที่ การปฏิบัติ
กรรมฐานนี่เป็นเรื่องจำเป็น  (พระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม), 2554)   
 พระภาวนาเขมคุณ (สุรศักดิ์ เขมรํสี) กล่าวว่า  การเจริญวิปัสสนากรรมฐานมีเป้าหมายคือ
ความดับทุกข์ให้บรรลุ มรรคผลนิพพาน หรือถึงความดับทุกข์ ทางเดินของวิปัสสนา คือ รูปนาม ต้อง
เดินไปตามรูปนามที่กำลังปรากฏ ตัวเดินทางก็คือสติสัมปชัญญะ รูปนามเป็นทางเดิน สติไประลึกรู้ที่
รูปนาม สัมปชัญญะ พิจารณาที่รูปนาม จึงจะเป็นวิปัสสนา ถ้าไปดูอย่างอ่ืนที่ไม่ใช้รูปนาม ก็ไม่ใช่การ
เจริญวิปัสสนา กรรมฐาน (พระภาวนาเขมคุณ (สุรศักดิ์ เขมรํสี),  2543)  
 พระบุญจันทร์ คุตฺตจิตฺโต (จิมพละ) วิจัย เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการสอนกรรมฐาน
ตามแนวสติปัฏฐาน 4 โดยเน้นคำสอนเรื่องกรรมของพระธรรมสิงหบุราจารย์  (จรัญ ฐิตธมฺโม)” 
ผลการวิจัยพบว่า กรรมฐานเป็นหัวใจของคำสอนของพระพุทธศาสนา ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ด้วย
พระองค์เอง และทรงสั่งสอนพุทธบริษัทตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์ เพ่ือให้พุทธบริษัทรู้ยิ่งเห็นจริง
ในธรรมที่ควรรู้ ควรเห็น การสอนกรรมฐานจึงถือเป็นหน้าที่หลักของพุทธสาวกผู้สืบทอดศาสนธรรม
คำสอน ในสมัยพุทธกาล การปฏิบัติกรรมฐานเป็นการศึกษาจากพุทธสำนัก หรือ สำนักของพระเถระ
ที่มีชื่อเสียง  (พระบุญจันทร์ คุตฺตจิตฺโต (จิมพละ), 2562)   
 จิณัฐตา ฐิตวัฒน์   วิจัย เรื่อง “วิเคราะห์กรรมฐานในอัปปมาทวรรคและจิตตวรรค” .
ผลการวิจัยพบว่า อัปปมาทวรรคเป็นการสอนกรรมฐานผ่านความไม่ประมาทผ่านหลักเมตตาพรหม
วิหาร อาโลกกสิณ เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน หลักไตรลักษณ์ การบำเพ็ญสมณธรรม วิธีการละ
สังโยชน์ เป็นการสอนวิปัสสนาโดยมีสมถะเป็นบาทฐาน จิตตวรรคเป็นการกำหนดจิตตานุปัสสนาสติ
ปัฏฐานกำหนดอาการของจิตที่เปลี่ยนแปลงไปตามอารมณ์ ใช้ปัญญาในการควบคุมรักษาจิต เป็นการ
สอนกรรมฐานผ่านการรักษาจิตให้อยู่ในอารมณ์กรรมฐาน อัปปมาทวรรคและจิตตวรรคเป็นการสอน
สติปัฏฐาน 4 (จิณัฐตา ฐิตวัฒน์,  2565) 
 สรุป กรรมฐานเป็นเครื่องมือในการพัฒนาจิตใจตามแนวทางพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคง
และห่างไกลจากกิเลส โดยมีจุดมุ่งหมายทางด้านจิตใจเป็นหลัก 
  
รูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก  ญาณสิทฺธิ) 
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี  (โชดก ญาณสิทธิ)  นั้น เป็นการ
ปฏิบัติตามหลักมหาสติปัฏฐาน 4 ที่มีหลักการสอนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการมีสัมมาสติ ซึ่ง
จะพัฒนาได้ด้วยการกำหนดรู้รูปนามในปัจจุบันขณะอย่างต่อเนื่อง ด้วยการบริกรรมคำว่า หนอ ในทุก
อิริยาบถ มีคุณค่าในการแก้ปัญหาสังคมได้โดยตรงและถูกต้องตามเป้าหมาย การแก้ไขปัญหาต้องเน้น
ให้ตรงจุด คือการตัดอุปาทานขันธ์ 5 เป็นการสอนให้ระลึกรู้สภาวะปัจจุบันที่ปรากฏชัดในแต่ละขณะ 
ไม่ให้บุคคลประพฤติตนเป็นผู้ประมาทคือสอนเรื่องสติ ให้รู้เท่าทันกฎของอนิจจัง ทุกขัง และ อนัตตา 
รู้ทันความเปลี่ยนแปลงของโลกและสิ่งแวดล้อมรอบตนเอง ควบคุมรักษาสภาพจิตให้อยู่ในภาวะที่
ต้องการ โดยตรวจตรากระบวนการรับรู้และกระแสความคิด ที่เป็นทางเดินสู่พระนิพพาน ดังต่อไปนี้ 
 1. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวคิดสัมมาสติ  



245 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ) จะเน้นถึงความสำคัญของสัมมาสติเป็นอย่างมาก   
ท่านมักกล่าวเสมอว่า “ถ้าหากปราศจากสัมมาสติแล้ว การบรรลุมรรคญาณก็จะเป็นไปไม่ได้เลย” 
นอกจากนั้นท่านยังมีความเห็นว่าในธัมมจักกัปปวัตนสูตรไม่ได้กล่าวถึงสัมมาสติโดยละเอียดทั้งๆ ที่
เป็นหลักธรรมสำคัญจึงอาจทำให้คนไม่เข้าใจและมองข้ามไปเพราะในการบรรลุมรรคญาณนั้น ถ้าคน
ไม่เข้าใจสัมมาสติอย่างถ่องแท้แล้วนั้น จะเจริญสัมมาสติไม่ได้เลย  (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
ญาณสิทฺธิ), 2548). สัมมาสติ เป็นสติที่นำให้ดำเนินชีวิตด้วยความถูกต้องตามทำนองคลองธรรม
ประกอบด้วยความรู้สึกตัว หรือสัมปชัญญะ  พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นำมาเป็น
หลักสำคัญในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานทุกครั้งจะต้องใช้
สัมมาสติเพ่ือเป็นเครื่องระลึกรู้ ในรูปนาม อันประกอบด้วยความระลึกรู้ และความเพียรทั้งกายและใจ 
ทำให้การกำหนดรู้รูปนามต่อเนื่องไม่ขาดช่วง เป็นกระบวนการพัฒนาปัญญาร่วมกันกับความเพียรเผา
กิเลส สติที่กำหนดต่อเนื่องทำให้เกิดสมาธิ และนำไปสู่การเกิดปัญญา หยั่งเห็นลักษณะพิเศษของ
สภาวธรรมแต่ละอย่างว่าเป็นเพียงรูปนาม ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ของเรา และมีสภาพไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่
ตัวตน (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ), 2538) โดยมีรายละเอียดคำอธิบายดังนี้ 
 1.1 บทบาทสำคัญของสัมมาสติ  มีพุทธพจน์ในคัมภีร์อภิธรรมกล่าวว่า “สัมมาสติเป็นไฉน 
สติ คือการคอยระลึกถึงอยู่เนืองๆ การหวนระลึก สติ คือภาวะที่ระลึกได้ ภาวะที่ทรงจำไว้ ภาวะที่ไม่
เลือนหาย ภาวะที่ไม่ลืม สติ คือสติที่เป็นอินทรีย์ สติที่เป็นพละ สัมมาสติ สติสัมโพชฌงค์ สติเป็นที่องค์
มรรค นับเนื่องเป็นมรรค นี้เรียกว่า สัมมาสติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 35 ข้อ 182 หน้า 140, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)    
  สติเป็นองค์ธรรมที่มีประโยชน์มากในทุกกรณี โดยมีพุทธพจน์ว่า สติจำปรารถนา (ใช้
ประโยชน์ได้)  ในที่ทั้งปวง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 572 หน้า 158, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย , 2539) ในพุทธธรรมวิเคราะห์ความสำคัญของสติ ว่า ความสำคัญของสติ คือ สติจำ
ปรารถนาในที่ทั้งปวง (คือต้องนำมาใช้) ในกรณีทั้งปวง และเปรียบสติเหมือนเกลือ ที่ต้องใช้ในกับข้าว
ทุกอย่าง เป็นทั้งตัวการเหนี่ยวรั้งปรามจิต และหนุนประคองจิตตามควรแก่กรณี  เมื่อนำลักษณะการ
ทำหน้าที่ของสติที่กล่าวแล้วนั้นมาพิจารณาประกอบ จะมองเห็นประโยชน์ที่มุ่งหมายของการปฏิบัติ
ฝึกฝน  ในเรื่องสติดังนี้คือ ควบคุมรักษาสภาพจิตให้อยู่ในภาวะที่ต้องการ โดยตรวจตรากระบวนการ
รับรู้ และกระแสความคิด เลือกรับสิ่งที่ต้องการ กันออกไปซึ่งสิ่งที่ไม่ต้องการ ตรึงกระแสความคิดให้
นิ่งเข้าที่ และทำให้จิตเป็นสมาธิได้ง่าย ทำให้ร่างกายและจิตใจ อยู่ในสภาพที่เรียกได้ว่าเป็นตัวของ
ตัวเอง เพราะมีความโปร่งเบา ผ่อนคลาย เป็นสุขโดยสภาพของมันเอง พร้อมที่จะเผชิญความเป็นไป
ต่างๆ และจัดการกับสิ่งทั้งหลายในโลกอย่างได้ผลดี ในภาวะจิตที่เป็นสมาธิ อาจใช้สติเหนี่ยวนำ
กระบวนการรับรู้ และกระแสความคิด ทำขอบเขตการรับรู้และความคิดให้ขยายออกไปโดยมิติต่างๆ 
หรือให้เป็นไปต่างๆ ได้ โดยการยึด หรือจับเอาอารมณ์ท่ี  เป็นวัตถุแห่งการพิจารณา วางไว้ต่อหน้า จึง
ทำให้การพิจารณาสืบค้นด้วยปัญญา ดำเนินไปได้ชัดเจนเต็มที่  เป็นฐานในการสร้างเสริมปัญญาให้
บริสุทธิ์ อิสระ ไม่เกลือกกลั้วหรือเป็นไปด้วยอำนาจตัณหาอุปาทาน และร่วมกับสัมปชัญญะ ทำให้
พฤติกรรมเหล่านั้นเป็นไปด้วยปัญญา หรือเหตุผลบริสุทธิ์ล้วนๆ ฉะนั้น สัมมาสตินับได้ว่าเป็นจุดหมาย
ขั้นสูง จะเข้าถึงได้ด้วยวิธีปฏิบัติที่กำหนดไว้เป็นพิเศษ ซึ่งตามคำจำกัดความในข้อสัมมาสตินี้ ก็
ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต.), 2564) 



246  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 1.2 สติปัฏฐานในฐานะสัมมาสติ  สติปัฏฐาน แปลว่า ที่ตั้งของสติบ้าง การที่สติเข้าไปตั้งอยู่ 
คือมีสติกำกับอยู่ ฯลฯ ว่าโดยหลักการก็คือ การใช้สติ หรือวิธีปฏิบัติเพ่ือใช้สติให้บังเกิดผลดีที่สุด ดัง
พุทธพจน์ในมหาสติปัฏฐานสูตรว่า “หนทางนี้เป็นที่ไปอันเอก เพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วง
ความโศก และปริเทวะ เพ่ือความดับสูญแห่งทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพ่ือทำให้แจ้ง
ซึ่งพระนิพพาน หนทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 ประการ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 372 หน้า 
301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การปฏิบัติในสติปัฏฐานนี้ เป็นวิธีปฏิบัติธรรมที่นิยมกัน
มาก และยกย่องนับถือกันอย่างสูง ถือว่ามีพร้อมทั้งสมถะและวิปัสสนาในตัว ผู้ปฏิบัติอาจเจริญสมถะ
จนได้ฌาน อย่างที่จะกล่าวถึงในเรื่องสัมมาสมาธิอันเป็นองค์มรรคข้อที่ 8 ก่อนแล้ว จึงเจริญวิปัสสนา
ตามแนวสติปัฏฐานไปจนถึงที่สุดก็ได้ หรือจะอาศัยสมาธิ เพียงขั้นต้นๆ เท่าที่จำเป็นมาประกอบ เจริญ
วิปัสสนาเป็นตัวนำตามแนวสติปัฏฐานนี้ ไปจนถึงที่สุดก็ได้นั่นเอง ดังมีพุทธพจน์กล่าวว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย สัมมาสติเป็นไฉน นี้เรียกว่าสัมมาสติ คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้   
 พิจารณาเห็นกายในกาย  มีความเพียร มีสัมปชัญญะ  มีสติ  กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลก
เสียได้  พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา มีความเพียร  มีสัมปชัญญะ  มีสติ  กำจัดอภิชฌาและโทมนัส
ในโลกได้พิจารณาเห็นจิตในจิต มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสีย
ได้ พิจาณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสใน
โลกเสียได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 299 หน้า 349, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   
 2.  หลักการเบื้องต้นในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระ
ธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้น สัมมาสติมีบทบาทสำคัญ ด้วยการกำหนดรู้รูปนามใน
ปัจจุบันขณะอย่างต่อเนื่อง ด้วยการบริกรรมคำว่า หนอ ในทุกอิริยาบถ ซึ่งท่านได้บัญญัติใช้ก่อนและ
สอนศิษยานุศิษย์  สืบต่อมา ความจริงในภาษาพม่าใช้คำว่า “พองแด  เปงแด” ซึ่งแปลเป็นภาษาไทย
ว่า “พองอยู่ ยุบอยู่” เพราะภาษาพม่านั้นใช้คำประกอบกิริยาคุมพากย์เหมือนภาษาบาลี จึงใช้คำว่า
แด (อยู่) ควบคู่ไปกับคำว่า    พอง และเปง ดังนั้นคำบริกรรมจึงมี 2 คำว่า พองแด เปงแด (พองอยู่ 
ยุบอยู่) และท่านเจ้าคุณโชดก ได้บัญญัติใช้คำว่า “หนอ” เข้ามาแทนในการบริกรรมเบื้องต้น เพราะมี
ความตั้งใจที่จะเน้นประโยชน์ของคำบริกรรมโดยนัยที่เป็นการทำให้จิตใจจดจ่อมากขึ้น เป็นการตามรู้ 
เพ่ิมความเพียรในจิตใจให้จดจ่อต่อเนื่อง ไม่ใช่การ  ตามรู้เพียงผิวเผิน (พระคันธสาราภิวงศ์ (แปล).  
วิปัสสนานัย ภาค 1, 2552)  
 ก. ความสำคัญของคำว่า หนอ คำว่า หนอ ที่มีความเป็นมาดังที่พระธรรมธีรราชมหามุนี 
(โชดก ญาณสิทฺธิ) ได้อธิบายในการบรรยายที่คณะ 5 วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ มีใจความสำคัญ 
ดังนี้  
 1) การเทศน์ของพระพุทธเจ้าใช้คำว่า วต ที่แปลว่า หนอ เช่น อจิรํ วต ยํ กาโย เป็นต้น 
 2) คำว่า หนอ นั้นเป็นภาษาไทย แปลจากคำบาลีว่า วต มีความสำคัญที่พระพุทธเจ้าได้ใช้
เป็นคำตรัสในการเทศน์เป็นครั้งแรกในโลกที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน โดยมีใจความย่อว่า อญฺญาสิ วต 
โภ โกณฑญฺโญติ แปลว่า อัญญาโกณฑัญญะได้รู้แล้วหนอ   
  3) วต  เป็นคำที่มีความหมายลึกซึ้งท่านกล่าวว่า มีความหมายหลายประการ เช่น หนอ 
ความสังเวชสลดใจ บันเทิง ถึงตรงนี้ เดี๋ยวนี้ ธรรม ฯลฯ ยกตัวอย่าง เช่น ธรรมที่ยังสัตว์ทั้งหลายให้พ้น



247 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จากวัฏสงสารให้ถึงนิพพาน ซึ่งหมายถึงการพ้นจากกิเลสวัฏ กรรมวัฏ วิปากวัฏ ในด้านกิเลสวัฏ ได้แก่
สิ่งที่มากวนใจให้เศร้าหมอง คือ โมหะ โทสะ โลภะ มานะ ทิฏฐิ      
 4) หนอ เป็นการเน้นสติให้ทันปัจจุบันเป็นตัวรู้ เป็นปัญญาที่รู้เท่าทันปัจจุบัน เป็นการเน้นสติ
ให้ทันปัจจุบันเพือ่มิให้กิเลสเข้าได้เพราะเม่ือบริกรรมคำว่า หนอ จิตจะเป็นปัจจุบันอยู่ที่ตรงนั้น  
  5) ประโยชน์ของคำว่า หนอ ทำให้มีสติ ทันทีที่นี้และเดี๋ยวนี้  หนอมีคุณค่ามหาศาล        
เป็นอริยทรัพย์ กล่าวคือ (1) คั่นรูปกับนามให้แยกจากกัน อธิบายว่า พองกับยุบเป็นรูป หนอเป็นจิตรู้
เป็นนาม (2) เพ่ิมสมาธิให้มีกำลังแก่กล้า (3) เป็นการดึงสติให้เป็นปัจจุบัน (4) การบริกรรมคำว่าหนอ 
เป็นการดึงจิตไว้ไม่ให้ไวเกินไป (5) หนอเป็นปัจจัยนำให้ถึงพระนิพพานได้ (6) เป็นพลังสร้างเสริมให้มี
วิริยะและศรัทธาในพละ 5 ดังนั้นคำว่า หนอ จึง เป็นคำบริกรรมที่สำคัญต่อการเจริญวิปัสสนา
กรรมฐาน เป็นบัญญัติแสดงเนื้อความที่ปรากฏโดยปรมัตถ์ สื่อให้รู้ถึงสภาวะธรรมนั้นๆ ได้โดยชัดเจน
ช่วยให้จิตจดจ่อมากขึ้นในการบริกรรมเบื้องต้น ในภายหลังเมื่อเจริญสติได้มากข้ึนก็ไม่จำเป็นต้องใช้คำ
บริกรรมอีกต่อไปเพราะในขณะนั้นจะสามารถตามรู้รูป นาม ได้ชัดเจน จนรู้เห็นความเกิดดับอย่าง
รวดเร็วของสภาวะธรรมที่กำลังกำหนดอยู่  
 ข. การประยุกต์หลักการหายใจและอิริยาบถต่างๆ มาใช้ในการบริกรรม ในการตามรู้สภาวะ
พองยุบนี้ พระอาจารย์จัดว่าเป็นความฉลาดในธาตุ หรือธาตุกรรมฐาน รู้การปรากฏของรูปกับนามว่า
มีวิญญาณธาตุเป็นมูลเหตุและเกิดพร้อมกัน (พระคันธสาราภิวงศ์ (แปล). วิปัสสนานัย ภาค 1, 2552)  
การรู้เห็นธาตุด้วยวิปัสสนาญาณนั้นให้เข้าใจว่า กองรูป ยาววา หนาคืบ ที่มีใจครองนั้นว่างเปล่าไม่ใช่
สัตว์บุคคล ในการตามรู้ลมหายใจเข้า–ออก ก็เช่นเดียวกันจากการมีสติหายใจเข้า และมีสติหายใจออก 
สภาวะที่เคลื่อนปรากฏนั้นเป็นลักษณะของธาตุลมที่ทำหน้าที่อยู่ ผู้ที่ระลึกรู้ลมหายใจตามวิปัสสนานัย
ย่อมรู้ชัดเพียง “กองลมที่เคลื่อนไหว” ไม่ใช่บุคคล ไม่มีตัวเรา หรือของเรา ไม่ผูกพันด้วยตัณหาทิฏฐิ
และไม่ยึดมั่นสิ่งใดๆ ในโลก  
 
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติ 
  พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ)  เป็นพระมหาเถระที่เชี่ยวชาญแตกฉานใน
พระไตรปิฎก มีความทรงจำเป็นเลิศ การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของท่าน มีสัมมาสติเป็นหลัก  ที่
เป็นอัตลักษณ์ด้วยการบริกรรมคำว่า หนอ ในทุกอิริยาบถ ซึ่งท่านได้บัญญัติใช้เป็นคนแรก และ
สอนศิษยานุศิษย์สืบต่อมาเป็นการประยุกต์มาจากภาษาที่สหภาพเมียนมาร์ใช้ ซึ่งเป็นคำคู่ เป็นหลัก
ภาษในเมียนมาร์ เป็นคำคู่ เรียกว่าคำประกอบกิริยาคุมพากย์ พระธรรมธีรราชมหามุนี ได้บัญญัติใช้คำ
ว่า หนอ เข้ามาแทนในการบริกรรมเบื้องต้น เพราะมีความตั้งใจที่จะเน้นประโยชน์ของคำบริกรรม
โดยนัยที่เป็นการทำให้จิตใจจดจ่อมากขึ้น      เป็นการตามรู้ เพ่ิมความเพียรในจิตใจให้จดจ่อต่อเนื่อง 
จากกระบวนการดังกล่าวสะท้อนให้เห็นลักษณะของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานใน 2 รูปแบบ คือ 
 1. ลักษณะองค์ประกอบภายใน เป็นการใช้หลักสัมมาสติอันเป็นการใช้สติในองค์มรรคคือ
มหาสติปัฏฐาน 4 นั่นเอง ซึ่งเป็นหัวใจของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ด้วยนโยบายหลักคือการ
เจริญสติที่เป็นสัมมาสติแล้วเข้าใจ ทุกขสัจจะ ที่อยู่ภายในร่างกาย  ยาววา  หนาคืบ กว้างศอก และมี
ใจครองนี้ เมื่อบุคคลเจริญสติ ทำให้ระลึกรู้สภาวธรรมอันมีเพียงรูปนามขันธ์ 5 ที่แปรเปลี่ยนเป็นนิจ  
มีความทุกข์เป็นเบื้องหน้า  และไม่ใช่ตัวตน การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติของพระ



248  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้นมีคุณค่าสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันและ
แก้ปัญหาด้านเศรษฐกิจ การเมืองและสังคม จากการปฏิบัติที่ทำให้เกิดกระบวนการพัฒนาจิต ทำให้
เป็นอิสระจากทุกข์ ละกิเลสได้ คลายความยึดมั่น       ในตัวตน สามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตและ
สังคมได้ในระดับโลกิยธรรมและโลกุตตรธรรมจนสามารถเข้าสู่   มรรคผลนิพพานได้ 
 การกำหนดรู้จิตและธรรม อันเป็นองค์ประกอบที่เกิดจากการพิจารณาจิต ถ้าจิตคิดถึงบ้าน 
จิตออกไปนอกตัว ให้เอาสติกำหนดที่หัวใจ พร้อมกับภาวนาว่า  คิดหนอ คิดหนอ จนกว่าจะหยุดคิด  
(ธนิต อยู่โพธิ์, 2548)  พูดรวมๆ ว่าจิตรู้เพราะมีสัมมาสติ ขณะที่รู้อาการนั้นมีธรรมอยู่ 5 อย่าง คือ 
ปัญญา วิตก วิริยะ สติ สมาธิ ในสติปัฏฐานยกมากล่าว 3 อย่าง คือ สติ ปัญญา วิริยะ ที่เรากำหนดอยู่
ได้ เพราะมีความเพียร (วิริยะ) เกิดขึ้นสติเป็นตัวรู้ว่าขณะนี้กำลังทำอะไร ส่วนปัญญาเป็นตัวตัดสิน สิ่ง
ที่กำลังปรากฏอยู่ว่าเป็นรูปหรือนาม ส่วนธรรมอีก 2 อย่าง คือ วิตก และสมาธิ ไม่กล่าวถึงแต่ต้องร่วม
ด้วย เพราะปัญญาไม่สามารถพิจารณาสิ่งใดสิ่งหนึ่งได้ด้วยตนเอง ต้องอาศัยวิตกเป็นตัวเสนออารมณ์
ให้ปัญญา คือ ทำงานพร้อมกัน แต่หน้าที่ต่างกัน พอง-ยุบ เป็นบัญญัติอารมณ์ แต่ลึกลงไป คือ 
รูปธรรมและนามธรรม ซึ่งเป็นปรมัตถ์ คิดว่าปฏิบัติโดยใช้พองหนอ-ยุบหนอ  กับการกำหนดรูป-นาม  
สามารถปรับเข้ากันได้”   
 2. ลักษณะองค์ประกอบภายนอก การศึกษาทฤษฎีและเรื่องที่ควรรู้ก่อนลงมือปฏิบัติ 
สามารถใช้ในชีวิตประจำวันด้วยการมีสติจดจ่อต่อเนื่องกับพองหนอ ยุบหนอ เพ่ือรักษาจิตใจให้สงบ มี
สุขภาพใจดี พยายามทำอยู่บ่อยๆ เท่าที่จะทำได้ อย่างน้อยเริ่มจากกำหนดพองหนอ ยุบหนอ ให้
ติดต่อกัน เมื่อเราชำนาญแล้ว การกลับมามีสติระลึกอยู่กับพองหนอ ยุบหนอ จะเป็นไปเองตาม
ธรรมชาติ สิ่งที่ต้องฝึกในเบื้องต้นคือ ทำอย่างไรที่จะมีสติสัมปชัญญะกับการพองหนอ ยุบหนอ แต่ละ
ครั้ง มีสติตามรู้ตามกำหนดได้ทัน ต้องเข้าใจว่าอาการที่มีสติสัมปชัญญะในการหายใจหนึ่งครั้งเป็น
อย่างไร ให้พยายามรักษาความรู้สึกที่ดี หรือกุศลจิตเอาไว้ตลอดเวลาในทุกอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง นอน 
เป็นการกำหนดรู้กายกับเวทนาที่ปรากฎต่อกายเป็นหลัก โดยจะพบได้จากการพิจารณาจากการรับรู้ 
 เมื่อเวลาตาเห็นรูป  ให้ตั้งสติไว้ที่ตา  ภาวนาว่า  เห็นหนอ  เห็นหนอ  เห็นหนอ  
 เวลาหูได้ยินเสียง  ให้ตั้งสติไว้ที่หู  ภาวนาว่า  ได้ยินหนอ ได้ยินหนอ ได้ยินหนอ 
 เวลาจมูกได้กลิ่น ให้ตั้งสติไว้ที่หู  ภาวนาว่า  กลิ่นหนอ  กลิ่นหนอ  กลิ่นหนอ  
 เวลาลิ้นได้รส  ให้ตั้งสติไว้ที่ลิ้น  ภาวนาว่า  รสหนอ  รสหนอ  รสหนอ  

เวลากายถูกต้องเย็น ร้อน อ่อน แข็งให้ตั้งสติไว้ตรงที่ถูก ภาวนาว่า ถูกหนอ ถูกหนอๆ  ต่อไป 
ให้เพ่ิม เพ่ิมเดินจงกรมระยะท่ี 2 - ระยะที่ 6  ตามลำดับ     

ส่วนการนั่งนั้นเพ่ือเป็นการฝึกสติ  สมาธิ  ปัญญา ให้แก่กล้า ให้เข้มแข็ง ให้เพ่ิมถูกได้อีกถึง 6 
แห่ง     คือ  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกก้นย้อยข้างขวา)    
 พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกก้นย้อยข้างซ้าย)  
  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกเข่าข้างขวา)  
  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกตาตุ่มขวา)  
  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกตาตุ่มซ้าย) (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
ญาณสิทธฺิ), 2553)  



249 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
  ถ้าผู้ใดไม่ประมาท ผู้นั้นจะได้ผลดีโดยไม่นานเลยก็จะเห็นผล  แต่ถ้าผู้ใดประมาทขาดการ
ปฏิบัติติดต่อกัน ผู้นั้นจะได้ผลช้า อาจจะไม่ได้ผลเต็มที่ก็เป็นได้  
 เดินจงกรม  ให้ยืนตัวตรง  เอามือขวาวางไขว้ทับมือซ้ายก็ได้ วางไว้ตรงๆ ก็ได้  ไขว้หลังก็ได้
ตามแต่ถนัด  ส่วนมากเอาไว้ข้างหน้า  ทอดสายตาไปประมาณ 4-5 ศอก ให้ลืมตาอย่าหลับตา ให้สติ
จับอยู่ที่ร่างกาย  ภาวนาว่า  ยืนหนอๆ  (3 หน)   
 -ยกเท้าขวา ให้สติจับอยู่ที่ส้นเท้าขวา เดินช้าๆ ภาวนาอยู่ในใจว่า “ขวา-ย่าง-หนอ”  ขณะที่
ใจนึกว่าขวา ต้องยกส้นเท้าขวาขึ้นให้พร้อมกัน เท้าที่ยกกับใจนึกต้องให้ตรงกัน ขณะว่า ย่าง ต้อง
เคลื่อนเท้าไปอย่างช้าๆ ลากเสียงยาวแล้วหยุดนิดหนึ่ง ขณะว่า หนอ  เท้าต้องลงถึงพ้ืนพร้อมกัน  
  -ยกเท้าซ้าย ให้สติจับอยู่ที่ส้นเท้าญซ้าย ภาวนาในใจว่า “ซ้าย-ย่าง-หนอ”  ให้ส้นเท้ากับ
ปลายเท้าห่างกันประมาณสัก 2-3 นิ้ว  เมื่อเดินสุดระยะ ให้เอาเท้าเคียงกัน แล้วหยุดยืน  ภาวนาในใจ
ว่า “ยืนหนอ     ยืนหนอ  ยืนหนอ” ว่าช้าๆ 3 ครั้ง ขณะนั้นให้สติอยู่ที่ร่างกาย  แล้วกลับ  
 -เวลากลับ ยกปลายเท้าให้พ้นพ้ืน  แล้วหมุนไปช้าๆ พร้อมกับภาวนาในใจว่า “กลับหนอ 
กลับหนอ กลับหนอ” ให้หมุนไปประมาณสัก 4-5 นิ้ว ส่วนเท้าซ้ายให้ยกขึ้นพ้นพ้ืนแล้วหมุนไปตาม
พร้อมกับภาวนาว่า กลับหนอ กลับหนอ ให้หมุนกลับไปอย่างนี้ประมาณ 3 หรือ 4 คู่ ก็จะพอดีกับ
ความต้องการที่จะหยุดแล้วยืนตรงอยู่กับที่ภาวนาว่า ยืนหนอ ยืนหนอ ยืนหนอ แล้วเดินจงกรมต่อไป 
เมื่อเดินพอสมควรแก่เวลาแล้ว ก็ให้นั่งติดต่อกันไปเลย จึงจะไม่ขาดระยะ สติ สมาธิ ปัญญา จึงจะแก่
กล้าขึ้น  (ธนิต อยู่โพธิ์, 2548) 
 
บทสรุป 
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณ
สิทฺธิ)   มีคุณค่าในการแก้ไขปัญหาสังคมได้โดยตรงและถูกต้องตามเป้าหมาย การที่สังคมจะสงบสุขได้
นั้นเพราะปัจเจกบุคคลซึ่งเป็นสมาชิกในสังคมเป็นพ้ืนฐานของสังคม เป็นผู้มีคุณสมบัติที่ดี ปราศจาก
ความลังเลสงสัยในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์และความดีงาม เชื่อมั่นในกฎแห่งกรรม มีการดำเนิน
ชีวิตอย่างดีงามมีพ้ืนฐานจิตใจที่สำคัญ คือ มีเมตตา พร้อมที่จะสละประโยชน์ส่วนตนเพ่ือสังคมได้มาก
ขึ้น มีสำนึกเบื้องต้นของความเป็นมนุษย์คือการมีศีลเป็นพ้ืนฐาน ไม่เบียดเบียนไม่ทำร้ายผู้อ่ืน มีจิต
เมตตาด้วยกายและวาจาใจ ซึ่งคุณสมบัติเหล่านี้ จะปลูกฝังให้เกิดมีขึ้นได้ โดยการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานโดยใช้สัมมาสติ ผลที่จะได้จากการฝึกวิปัสสนากรรมฐานนั้น พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าว
เปรียบเทียบไว้ว่า ปัญญาที่เกิดขึ้นสามารถทำลายข่ายของกิเลสที่ครอบงำมานาน เปรียบประดุจ
สายฟ้าฟาดทำลายก้อนหิน ดุจไฟป่าลุกฮือขึ้นมาเผาป่า ดุจดวงอาทิตย์เปล่งรัศมีเจิดจ้าทำลายความมืด 
ผลที่ได้จากการปฏิบัตินั้น ละเมียดละไม ซาบซ่านไปด้วยความสุข สะอาด มีโอชะเป็นอมตสุขหวานชื่น
ยิ่งกว่าน้ำหวาน เปรียบประดุจน้ำผึ้ง  
 
เอกสารอ้างอิง 
จิณัฐตา ฐิตวัฒน์. (2565).  วิเคราะห์กรรมฐานในอัปปมาทวรรคและจิตตวรรค. บัณฑิตวิทยาลัย:  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ไชยวัฒน์  กปิลกาญจน์.  (2530).  กรรมฐานประจำวัน.  กรุงเทพมหานคร: พัฒนวิทย์การพิมพ์. 



250  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ธนิต อยู่โพธิ์.  (2548).  วิปัสสนานิยม.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระคันธสาราภิวงศ์  (2552).  (แปล).  วิปัสสนานัย ภาค ๑.  กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาส์นไทย. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ).  (2548).  วิปัสสนากรรมฐาน ภาค 1–2.  

กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ).  (2538).  วิปัสสนาภาวนา.   กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ). (2553).  วิธีสมาทานและวิธีปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน.  

กรุงเทพมหานคร: วัดมหาธาตุ คณะ 5, 
พระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม).  (2554).  วิธีเจริญกรรมฐาน.  กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระบัณฑิตาภิวงศ.์ (2549).  รู้แจ้งในชาตินี้.  กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
พระบุญจันทร์ คุตฺตจิตฺโต (จิมพละ).  (2562).  ศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการสอนกรรมฐานตามแนวสติ 

ปัฏฐานโดยเน้นคำสอนเรื่องกรรมของพระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม).  วารสารสิริน 
ธรปริทรรศน์, 20(1), หน้า 98-102. 

พระพุทธโฆสาจารย. (2548).  คัมภีร์วิสุทธิมรรค.  แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์  
(อาจ อาสภมหาเถระ). (กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาสน์ไทยการพิมพ์.  

พระภาวนาเขมคุณ (สุรศักดิ์ เขมรํสี).  (2543).  หลักการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน  
4.  กรุงเทพมหานคร: บุญศิริการพิมพ์จำกัด.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2560).  อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิ 
ทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาเถรสมาคม.  (2558).  ระเบียบมหาเถรสมาคม.  สืบค้นเมื่อวันที่ 15 สิงหาคม 2566 จาก   
http://www.onab.go.th,   

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน).  (2551).  การ 
ปฏิบัติกรรมฐาน.  กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต.).  (2564).  พุทธธรรมฉบับปรับขยาย.  ฉบับ 
ข้อมูลคอมพิวเตอร์ ครั้งที่ 24. พิมพ์ครบสามภาครวมในเล่มเดียว. 

 
 

 


