
187 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ธรรมาสน์ ตู้คมัภีร์ธรรม สตัตภัณฑ ์: การธำรงอัตลักษณ ์คุณค่าและการ

จัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติโดยชุมชนในล้านนา 
The Dhamma-seats, The Buddhist Scriptures Boxes, The Lanna 

Traditional Altars (Sattaphan): The Preservation of Identity, 
Values, and the Management of the National Cultural-Wisdom 

Heritage by the Communities in Lanna 
 

1พระนคร ปรังฤทธิ์ 2พระทิพย์พนากรณ์ เลาลี 3พระธีทัต แจ้ใจ 4ประทีป พืชทองหลาง 
1Phra Nakorn Pragnrit, 2Phra Tippanakorn Laolee, 3Phra Theethat Jaejai  

and 4Prateep Peuchthonglang 

12มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตเชียงใหม่ 
12Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus 

3นักวิจัยอิสระ 
3Independance Researcher 

4มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลล้านนา 
4Rajamangala University of Technology Lanna 

4Corresponding Author, Email: chaijaipra@rmutl.ac.th 
 

Received January 10, 2024; Revised June 25, 2024; Accepted: June 30, 2024 
 
บทคัดย่อ  
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาประวัติ ความสำคัญ และคุณค่าของธรรมาสน์ ตู้
คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ในล้านนา 2) เพ่ือศึกษารูปแบบของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตต
ภัณฑ์ในล้านนา 3) เพ่ือศึกษากลไกการธำรงอัตลักษณ์และการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม
ของชาติโดยชุมชนในล้านนา   เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้การวิจัยเอกสาร ร่วมกับการสำรวจ
ภาคสนาม การสัมภาษณ์ สนทนากลุ่ม พ้ืนที่วิจัย คือ วัดในจังหวัดเชียงใหม่ ลำพูน และลำปาง 
จังหวัดละ 20 วัด รวม 60 วัด ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ ผู้แทนพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน ปราชญ์ชาวบ้าน 
ช่างล้านนา นักวิชาการด้านพุทธศาสนาและศิลปวัฒนธรรม จำนวน 30 รูป/คน โดยใช้วิธีคัดเลือก
แบบเจาะจงตามเกณฑ์ที่กำหนดไว้ เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยมี 3 ชนิด คือ แบบสำรวจภาคสนาม 
แบบสัมภาษณ์ และแนวทางการสนทนากลุ่ม ใช้การวิเคราะห์เนื้อหา แล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา  
ผลการวิจัยพบว่า 1. ธรรมาสน์ คือ แท่นนั่งของพระสงฆ์เพ่ือแสดงธรรมเทศนา ส่วนตู้คัมภีร์ธรรม คือ 
หีบหรือตู้สำหรับใส่คัมภีร์ใบลานซึ่งบันทึกเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา เช่น พระไตรปิฎก คำสอน 
ชาดก ตำนาน อานิสงส์ ตำรา เป็นต้น สำหรับสัตตภัณฑ์ คือแท่นเชิงเทียนที่มียอดเรียงลดหลั่นกัน 7 
ยอด สำหรับจุดเทียนถวายเป็นพุทธบูชาตั้งไว้ด้านหน้าพระประธานในวิหาร อุโบสถ และเจดีย์ ทำ



188  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ด้วยไม้ประดับด้วยลวดลายศิลปะต่างๆ ตามลักษณะภูมิปัญญาเชิงช่างล้านนา 2. ธรรมมาสน์มี 3 
รูปแบบ ได้แก่ ทรงปราสาทยอด ทรงปราสาทหลังคาตัดไม่มียอด แบบฐานสูงทรงกรวย ตู้คัมภีร์
ธรรมมี 2 รูปแบบ ได้แก่ แบบตู้คัมภีร์ธรรม แบบหีบคัมภีร์ธรรม ซึ่งแบบที่ 2 นี้ มีแบบย่อยอีก 3 คือ 
ทรงปราสาท ทรงลุ้ง ทรงสี่เหลี่ยม และสัตตภัณฑ์มี 6 รูปแบบ ได้แก่ สามเหลี่ยม สี่เหลี่ยม ห้าเหลี่ยม 
โค้งครึ่งวงกลม แบบบันไดแก้ว และ แบบเสา 3. กลไกการธำรงอัตลักษณ์และการจัดการมรดกภูมิ
ปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติโดยชุมชนในล้านนาได้แก่ 1) การจัดการมรดกภูมิปัญญาทาง
วัฒนธรรม 2) การจัดการคน 3) การจัดการพ้ืนที่เรียนรู้ 4) การจัดการเครือข่าย  
คำสำคัญ: การธำรงอัตลักษณ;์ ตู้คัมภีร์; ธรรมาสน์; มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม; สัตตภัณฑ์  
 
Abstract 

The objectives of this research were 1) to study the history, significance, and 
value of Dhamma seats, Buddhist scriptures boxes, and Lanna traditional altars 
(Sattaphan); 2) to examine the form of Dhamma seats, Buddhist scriptures boxes, 
and Lanna traditional altars (Sattaphan); and 3) to explore the mechanisms of 
identity preservation and management of national cultural-wisdom heritage 
employed by communities in Lanna. The study was a qualitative research approach, 
utilizing document research alongside field surveys, interviews, and group 
discussions. A total of 60 temples comprised of 20 temples in each province 
participated in the study. The key informants comprised 30 representatives, 
including monks, community leaders, local scholars, Lanna craftsmen, and scholars 
of Buddhism, arts, and culture, selected through purposive sampling based on 
specific criteria. Three research tools - field surveys, interviews, and group 
discussions - were employed. Subsequently, the obtained data underwent analysis 
and synthesis, resulting in categories, academic seminars, and descriptive reports. 
The results of the research were as follows: 1) Dhamma seats served as platforms 
for monks to deliver sermons, but Buddhist scripture boxes functioned as containers 
for storing Palm leaf scriptures documenting Buddhist stories such as Tripitaka, 
teachings, Chataka, legends, virtues, and texts. Lanna traditional altars (Sattaphan) 
were candlestick platforms with seven cascading peaks, used for lighting candles as 
Buddhist offerings, positioned in front of the presiding Buddha in Chanting halls, 
Ordination halls, and Chedis. These altars were constructed from ornamental plants 
with diverse art patterns reflecting Lanna’s craftsmanship. 2) Dhamma seats 
exhibited three types: (1) castle top shape, (2) castle shape with the roof cut 
without a top, and (3) high base conical type. Dhamma boxes comprised two types: 
(1) Dhamma boxes type and (2) Dhamma casket type. The latter included three 
sub-types: castle shape, Lung shape, and square shape. Lanna traditional altars 



189 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
(Sattaphan) comprised six types: (1) triangle, (2) square, (3) pentagonal, (4) 
semicircular arch, (5) glass staircase, and (6) pillar. 3) Mechanisms for identity 
preservation and management of national cultural-wisdom heritage employed by 
communities in Lanna included (1) cultural-wisdom heritage management, (2) 
people management, (3) learning space management, and (4) network 
management. 
Keywords: The Preservation of Identity; The Dhamma seats; The Buddhist Scriptures 
Boxes; Cultural-Wisdom Heritage; The Lanna Traditional Altars (Sattaphan) 
 
บทนำ 
  ดินแดนล้านนามีงานศิลปกรรมทางพุทธศาสนาประเภทเครื่องสักการะที่ชาวล้านนา
สร้างสรรค์ขึ้นจากความศรัทธาสำหรับใช้ประโยชน์ในการประกอบพิธีกรรม การจัดเก็บคำสั่งสอน
ของพระพุทธเจ้า และการประดับตกแต่ง เช่น ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม สัตตภัณฑ์ หอไตร เป็นต้น  
(มณี พยอมยงค์และศิริรัตน์ อาสนะ, 2538) ถ้าหากมีความเก่าแก่โบราณและมีลวดลายวิจิตร
สวยงาม ย่อมเป็นที่สนใจของนักท่องเที่ยวตลอดจนถึงนักวิชาการ นักวิจัย และผู้ชื่นชอบของเก่าอัน
เป็นภูมิปัญญาท้องถิ่น ซึ่งเป็นส่วนสำคัญในการส่งเสริมกระแสการท่องเที่ยวเชิงศาสนาวัฒนธรรม 
(ประทีป พืชทองหลางและคณะ, 2558, 2560, 2561; และนคร ปรังฤทธิ์ และคณะ, 2563) งาน
ศิลปกรรมเหล่านี้เป็นสิ่งสะท้อนอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของท้องถิ่นและบ่งบอกถึงคติความเชื่อ 
ค่านิยม และโลกทัศน์เฉพาะกลุ่มของชาวล้านนาที่แตกต่างจากวัฒนธรรมอ่ืน นอกจากนั้น  ยังมี
คุณค่าต่อจิตใจและสังคมในด้านต่างๆ จึงเป็นเหตุให้ชาวล้านนาได้พัฒนาสร้างสรรค์มาอย่างต่อเนื่อง
และธำรงไว้เป็นอัตลักษณ์ท้องถิ่นสืบมา  สิ่งที่น่าสนใจศึกษาวิจัยคือกลไกในการธำรงอัตลักษณ์ 
คุณค่า ภูมิปัญญาเชิงช่าง และการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของงานพุทธศิลปกรรม
ประเภทธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ เนื่องจากเป็นเครื่องสักการะอย่างหนึ่งที่สร้างสรรค์
ขึ้นจากศรัทธาแล้วนำมาใช้ประโยชน์ในด้านต่างๆ คือธรรมาสน์ใช้เป็นสถานที่นั่งแสดงธรรมของ
พระสงฆ์ล้านนา (ศิริศักดิ์ อภิศักดิ์มนตรี และธนิกานต์ วรธรรมานนท์, 2559; กาญจนา ชลศิริและ
วัชระ กว้างไชย์, 2561) ตู้คัมภีร์ธรรมใช้จัดเก็บคัมภีร์ใบลานซึ่งบันทึกคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า
สำหรับให้พระสงฆ์ใช้อ่านแสดงธรรม และสัตตภัณฑ์ใช้สำหรับจุดเทียนบูชาพระรัตนตรัยตามจารีต
ล้านนา จึงจัดเป็นเครื่องสักการะอย่างหนึ่งที่มีบทบาทในการเป็นสื่อแสดงออกถึงความศรัทธาที่มีต่อ
พุทธศาสนาของชาวล้านนา (พระมหาจรัญ ยาวินัน, 2549) 
 ในเขตจังหวัดภาคเหนือ ได้แก่ เชียงใหม่ ลำพูน ลำปาง พบวัดจำนวนมากที่ยังคงรักษา
เครื่องสักการะดังกล่าวไว้อย่างดี บางวัดมีสภาพสมบูรณ์สวยงาม บางวัดมีสภาพชำรุดทรุดโทรม บาง
วัดได้รับการขึ้นทะเบียนโบราณวัตถุหรือศิลปวัตถุจากกรมศิลปากร บางวัดยังใช้งานทางวัฒนธรรม
อยู่ตามปกติ (ประทีป  พืชทองหลางและคณะ, 2555; 2560; 2563) แต่บางวัดจัดเก็บรักษาไว้เป็น
พิพิธภัณฑ์เพ่ือการท่องเที่ยวในชุมชน โดยแต่ละวันจะมีนักท่องเที่ยว นักวิจัย นักวิชาการและ
นักศึกษาที่สนใจมาศึกษาเยี่ยมชมจำนวนมาก เพราะวัดจัดการท่องเที่ยวเชิงศาสนาวัฒนธรรม จนทำ
ให้เกิดกระแสการท่องเที่ยวเชิงศาสนาวัฒนธรรมในชุมชน เป็นสิ่งสะท้อนให้เห็นถึงกลไกการธำรงอัต



190  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ลักษณ์ภูมิปัญญาเชิงช่างและการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชุมชนที่ต้องได้รับการ
จัดการอย่างเป็นระบบโดยการมีส่วนร่วมของชุมชน (กรรณิกา คำดี, 2558; พระนคร ปรังฤทธิ์และ
คณะ, 2565)  
 บทความวิจัยนี้ นำเสนอผลการสืบค้นและจัดเก็บข้อมูลมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่
ไม่ได้เน้นเฉพาะงานพุทธศิลปกรรมที่อายุเก่าแก่เท่านั้น แต่ยังสืบค้นของใหม่ที่ถูกสร้างและนำกลับมา
ใช้ตามบทบาทดั้งเดิม โดยการจัดเก็บข้อมูลเป็นการสุ่มเก็บหรือเก็บเพ่ิมเติมจากข้อมูลเดิมที่มีอยู่แล้ว 
นอกจากนั้นยังสนับสนุนส่งเสริมให้งานพุทธศิลปกรรมบางชนิดได้รับการขึ้นทะเบียนเป็นมรดกภูมิ
ปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติในสาขางานช่างฝีมือดั้งเดิม ประเภทงานศิลปกรรมพ้ืนบ้าน โดยสำนัก
มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม อันจักเป็นการยกระดับ
การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมให้มีคุณค่าและมีระบบแบบแผนในการธำรงรักษาที่ได้
มาตรฐานสากลมากขึ้น (พระสุธีรัตนบัณฑิต, 2564) การจัดเก็บข้อมูลครั้งนี้ได้รับความร่วมมือจาก
พระสงฆ์ ปราชญ์ชาวบ้าน ช่างล้านนา ตลอดจนถึงหน่วยงานและองค์กร    ที่เกี่ยวข้องในพ้ืนที่เป็น
อย่างดี เช่น องค์การบริหารส่วนจังหวัด สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัด สำนักงานพระพุทธศาสนา
จังหวัด ชมรมสล่าล้านนา สำนักงานการท่องเที่ยวและกีฬาจังหวัด เป็นต้น ซึ่งหน่วยงานเหล่านั้น 
สามารถนำไปเป็นแนวทางกำหนดนโยบายในการธำรง พัฒนาและสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจฐานทุน
ทางวัฒนธรรมที่สร้างผลกระทบต่อการพัฒนาชุมชนในด้านต่างๆ ได้ต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1) เพ่ือศึกษาประวัติ ความสำคัญ และคุณค่าของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ใน
ล้านนา  2) เพ่ือศึกษาลวดลาย รูปแบบ และภูมิปัญญาเชิงช่างของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตต
ภัณฑ์ในล้านนา   
 3) เพ่ือศึกษากลไกการธำรงอัตลักษณ์และการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของ
ชาติ “ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์” โดยชุมชนในล้านนา 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ รูปแบบการวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ พ้ืนที่วิจัย คือ วัดในจังหวัดเชียงใหม่ 
ลำปาง และลำพูนที่มีธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ล้านนาจังหวัดละ 20 แห่ง รวม 60 แห่ง 
ธรรมาสน์ 50 ชิ้น ตู้คัมภีร์ธรรม 103 ตู้ สัตตภัณฑ์ 60 ชิ้น (ดังตารางที่ 1) ส่วนผู้ให้ข้อมูลสำคัญใน
การสัมภาษณ์เชิงลึก สนทนากลุ่ม และร่วมกิจกรรมเกี่ยวกับพุทธศิลป์ รวมทั้งสิ้น  30 รูป/คน 
ประกอบด้วยผู้แทนพระสงฆ์ พระสงฆ์ 22 รูป ผู้นำชุมชน/ปราชญ์ชาวบ้าน 4 คน นักวิชาการด้าน
พุทธศาสนา ศิลปะและวัฒนธรรมจำนวน 4  รูป/คน ช่างล้านนา 2 คน โดยใช้วิธีคัดเลือกแบบ
เจาะจงตามเกณฑ์ที่กำหนดไว้ โดยต้องมีประสบการณ์และความรู้เกี่ยวกับธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ สัตต
ภัณฑ์ล้านนาและพุทธศิลป์จนเป็นที่ปรากฏ เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยมี 3 ชนิด แบบสำรวจ แบบ
สัมภาษณ์ และแนวทางการสนทนากลุ่ม สำหรับใช้เก็บข้อมูลในพ้ืนที่ และสัมภาษณ์เชิงลึก (Deep 
Interview) เพ่ือประเมินและศึกษากลไกการธำรงอัตลักษณ์ ภูมิปัญญาเชิงช่างและการจัดการมรดก 
ภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่เหมาะสม หลังจากนั้น ผู้วิจัยได้วิเคราะห์ข้อมูลจากพ้ืนที่ทั้งหมดโดยใช้การ



191 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
วิเคราะห์เนื้อหา ตรวจสอบความถูกต้องของเนื้อหาโดยผู้ทรงคุณวุฒิเพ่ือให้เกิดความเชื่อมั่นในองค์
ความรู้ที่ได้จากการวิจัยครั้งนี้ แล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา แล้วเผยแพร่ความรู้ผ่านบทความวิจัย
ในวารสารวิชาการระดับชาติและจัดทำรายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์  พร้อมชุดความรู้ต่อไป อนึ่ง 
งานวิจัยเรื่องนี้ ได้ผ่านการพิจารณารับรองจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์จากคณะกรรมการจริยธรรม
การวิจัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หมายเลขใบรับรอง ว.96/2566 ลงวันที่ 20 
มีนาคม 2566 
ตารางท่ี 1 จำนวนพื้นที่ วัดและงานพุทธศิลป์ที่ศึกษา 

จังหวัด/วัด ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม สัตตภัณฑ์ 
เชียงใหม่ (21) 17 26 14 
ลำพูน (21) 18 46 24 
ลำปาง (19) 15 31 24 

รวม 50 103 62 
 
ผลการศึกษา 

งานวิจัยเรื่อง “ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม สัตตภัณฑ์ : การธำรงอัตลักษณ์ คุณค่าและการ
จัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติโดยชุมชนในล้านนา” สามารถสรุปผลการวิจัยตาม
วัตถุประสงค์ทั้ง 3 ข้อได้ดังนี้ 
 1. ประวัติ ความสำคัญ และคุณค่าของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ในล้านนา 
ธรรมาสน์ คือ แท่นนั่งของพระสงฆ์เพ่ือแสดงธรรมเทศนา มีลักษณะยกพ้ืนสูงกว่าที่นั่งของผู้ฟังทำ
ด้วยไม้รูปทรงปราสาทขนาดสมส่วน มั่นคง แข็งแรง และประดับด้วยลวดลายศิลปะต่างๆ ตาม
ลักษณะภูมิปัญญาเชิงช่างล้านนา บางแห่งเรียกว่าแท่นเทศน์ แท่นธรรมาสน์ หรือปราสาทแก้ว 
จัดเป็นเครื่องสักการบูชาประเภทสิ่งของเครื่องใช้ในพิธีเทศนาธรรมแบบล้านนา ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์
ธรรม และสัตตภัณฑ์ถูกสร้างขึ้นเพ่ือประโยชน์ใช้สอยและเป็นเครื่องสักการะสำหรับบูชาพระ
รัตนตรัยโดยเฉพาะพระพุทธเจ้ากับพระธรรมอันเป็นสรณะที่เคารพบูชาสูงสุด  โดยธรรมาสน์ มี
ความสำคัญในการใช้ประโยชน์เพ่ือเป็นที่นั่งเทศนาธรรมของพระสงฆ์ที่มีลักษณะสอดคล้องกับพระ
วินัยหลักธรรมเทศนาปฏิสังยุต สิกขาบทที่ 12-14 ว่า    

สิกขาบทที่ 12 ภิกษุพึงทำความศึกษาว่า เรานั่งอยู่บนแผ่นดิน จักไม่แสดงธรรมแก่คนไม่เป็น
ไข้ท่ีนั่งอยู่บนอาสนะ (ผ้าหรือเครื่องปูนั่ง) 

สิกขาบทที่ 13 ภิกษุพึงทำความศึกษาว่า เรานั่งอยู่บนอาสนะต่ำ จักไม่แสดงธรรมแก่คนไม่
เป็นไข้ที่นั่งบนอาสนะสูง        

สิกขาบทที่ 14 ภิกษุพึงทำความศึกษาว่า เรายืนอยู่จักไม่แสดงธรรมแก่คนไม่เป็นไข้ที่นั่งอยู่ 
   ดังนั้น ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมล้านนาจึงมีลักษณะยกพ้ืนขึ้นสูงกว่าพ้ืนที่นั่งของผู้ฟังที่นั่งอยู่
ด้านล่าง โดยมีแนวคิดสอดคล้องกับหลักพระวินัยที่กำหนดให้พระสงฆ์ผู้เทศนาธรรมจะต้องนั่งอยู่บน
พ้ืนที่ที่สูงกว่าผู้ฟังเสมอ เนื่องจากการเทศนาธรรมเป็นการสอนธรรมะเพ่ือขัดเกลาจิตใจให้เบาบางจน
สามารถลดละกิเลสได้ ถ้าผู้ฟังยังมีทิฏฐิมานะถือตัวอยู่จักทำให้ไม่เปิดใจน้อมรับคำสอน แต่การที่ผู้ฟัง
ยอมนั่งลงบนพ้ืนที่ที่ต่ำกว่าพระสงฆ์ผู้เทศนาธรรม ย่อมแสดงให้เห็นถึงการผ่อนคลายทิฏฐิมานะ



192  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พร้อมที่จะเปิดใจยอมรับฟังคำสอนและมีความเคารพนอบน้อมต่อผู้เทศนาธรรม จึงทำให้การเทศนา
ธรรมในครั้งนั้น ประสบผลสำเร็จ ผู้ ฟังมีความตั้งใจฟังจนเกิดความศรัทธาในพระรัตนตรัย มี
สัมมาทิฏฐิเห็นชอบตามธรรมและนำธรรมะไปปฏิบัติในชีวิตประจำวันโดยไม่ลังเลสงสัย นอกจากนั้น
ชาวล้านนายังถือเอาธรรมาสน์เป็นสัญลักษณ์แทนพระธรรมอันเป็นรัตนะองค์ที่  2 เนื่องจาก
ธรรมาสน์เป็นสถานที่สำหรับแสดงธรรมจึงมีโครงสร้างประกอบด้วยฝาผนังปิดทั้ง 3 ด้าน ทำให้ไม่
มองเห็นรูปลักษณ์หรืออากัปกิริยาของพระสงฆ์ผู้เทศนาธรรมเพียงแต่ได้ยินเสียงเทศนาธรรมที่ดังก้อง
ในวิหารเท่านั้น โดย  ชาวล้านนาถือคติว่าเสียงเทศนาธรรมที่ได้ยินนั้น ไม่ใช่เสียงของพระสงฆ์ผู้
เทศนา หากแต่เป็นเสียงการแสดงพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าซึ่งมีพระพุทธรูปองค์ประธานใน
วิหารเป็นสิ่งแทนพระองค์ทุกครั้งที่ชาวล้านนามีงานบุญประเพณีทางพระพุทธศาสนา นอกจากจะ
ถวายภัตตาหารหรือกัณฑ์สังฆทานแด่พระพุทธรูปและพระสงฆ์แล้วยังได้ถวายแด่พระธรรมอีกด้วย 
โดยนำไปประเคนที่ธรรมาสน์ซึ่งถือเป็นสิ่งแทนพระธรรมด้วยความเคารพ แสดงให้เห็นถึงทัศนคติ
ความเชื่อของชาวล้านนาว่า ธรรมาสน์มีความสำคัญเป็นอย่างมากในฐานะที่เป็นสถานที่นั่งเทศนา
ธรรมของพระสงฆ์ และมีคุณค่าต่อจิตใจของชาวล้านนาในฐานะที่เป็นสัญลักษณ์แทนพระธรรมอัน
เป็นรัตนะองค์ที่ ๒ ในพระรัตนตรัย จึงทำให้มีวิถีปฏิบัติยกย่องเชิดชูธรรมาสน์ให้เป็นพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์
สงวนไว้เฉพาะพระสงฆ์ผู้ทำหน้าที่เทศนาธรรมเท่านั้น บุคคลอ่ืนไม่อาจก้าวล่วงในพ้ืนที่เฉพาะนี้ได้ 
แม้พระสงฆ์ผู้เทศนาธรรมก่อนจะขึ้นสู่ธรรมาสน์ก็ต้องคุกเข่ากราบหรือยืนพนมมือไหว้แสดงความ
เคารพก่อนขึ้นบันไดธรรมาสน์ทุกครั้งด้วย  

 ส่วนตู้คัมภีร์ธรรม คือ หีบหรือตู้สำหรับใส่คัมภีร์ใบลานซึ่งบันทึกเรื่องราวทางพุทธศาสนา 
เช่น พระไตรปิฎก คำสอน ชาดก ตำนาน อานิสงส์ ตำรา เป็นต้น เพ่ือเก็บรักษาให้เป็นระเบียบและ
ป้องกันไม่ให้ชำรุดสูญหาย มีลักษณะเป็นตู้หรือกล่องสี่เหลี่ยมขนาดสมส่วน แข็งแรง มีฝาครอบปิด
เปิดออกง่าย และประดับด้วยลวดลายศิลปะต่างๆ ตามลักษณะภูมิปัญญาเชิงช่างล้านนา บางแห่ง
เรียกว่า หีดธรรมหรือหีบธรรม จัดเป็นเครื่องสักการบูชาประเภทสิ่งของเครื่องใช้เพ่ือเก็บรักษาคัมภีร์
ธรรมในล้านนา  มีความสำคัญเป็นสิ่งสักการะในวัฒนธรรมล้านนาอย่างหนึ่งที่สร้างขึ้นด้วยแผ่นไม้
สำหรับใช้เป็นสถานที่เก็บรักษาคัมภีร์ใบลานให้เป็นระเบียบเรียบร้อย ป้องกันความเสียหายที่เกิด
จากแมลงและสภาพภูมิอากาศ อีกท้ังยังป้องกันไม่ให้บุคคลเหยียบย่ำข้ามกรายคัมภีร์ธรรมใบลานซึ่ง
ถือเป็นของสูง ศักดิ์สิทธิ์ และเป็นสิ่งแทนพระรัตนตรัยองค์ที่ ๒ เมื่อนำคัมภีร์ใบลานแต่ละผูกแต่ละ
มัดวางเรียงในตู้ให้เป็นระเบียบแล้วก็ปิดฝาตู้ยกไปประดิษฐานตั้งไว้ในหอธรรมหรือหอพระไตรปิฎก
เป็นลำดับต่อไป แต่ถ้าวัดใดไม่มีหอธรรมก็นำตู้คัมภีร์ธรรมนั้นมาประดิษฐานข้างพระประธานใน
วิหารซึ่งก็สะดวกต่อการเก็บรักษาและนำไปใช้เทศนาในโอกาสต่างๆ การที่ตู้ไม้เป็นสถานที่เก็บรักษา
คัมภีร์ธรรมใบลานจึงทำให้มีชื่อเรียกตู้ตามการใช้งานว่า ตู้คัมภีร์ธรรม หีบธรรม หรือหีดธรรม ชาว
ล้านนาจึงให้ความเคารพตู้คัมภีร์ธรรมในฐานะที่เป็นของสูง ศักดิ์สิทธิ์ และเป็นสิ่งแทนพระรัตนตรัย
องค์ที่ 2 คือธรรมรัตนะเช่นเดียวกับคัมภีร์ใบลาน เมื่อมีงานบุญประเพณีทางพระพุทธศาสนาก็มัก
ถวายภัตตาหารหรือกัณฑ์สังฆทานแด่พระธรรมโดยนำไปประเคนธรรมาสน์หรือตู้คัมภีร์ธรรมซึ่งถือ
เป็นสิ่งแทนธรรมรัตนะด้วยความเคารพ  

 สำหรับสัตตภัณฑ์ คือแท่นเชิงเทียนที่มียอดเรียงลดหลั่นกัน 7 ยอด สำหรับจุดเทียนถวาย
เป็นพุทธบูชาตั้งไว้ด้านหน้าพระประธานในวิหาร อุโบสถ และเจดีย์ ทำด้วยไม้ประดับด้วยลวดลาย



193 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ศิลปะต่างๆ ตามลักษณะภูมิปัญญาเชิงช่างล้านนา โดยมีรูปแบบสัณฐานเป็นคติจักรวาลในแนวตั้งซึ่ง
ประกอบด้วยเขาสิเนรุเป็นแกนกลางล้อมรอบด้วยเขาบริวารทั้ง 7 จัดเป็นเครื่องสักการบูชาประเภท
ให้แสงสว่างถวายเป็นพุทธบูชา   สัตตภัณฑ์ในวัฒนธรรมล้านนามีพัฒนาการมาจากแนวคิดการถวาย
เครื่องสักการะและเสนาสนะของเหล่าพุทธศาสนิกชนแด่พระพุทธเจ้าในสมัยพุทธกาล เช่น ดอกไม้ 
ของหอม วิหาร กุฏิ โรงฉัน เป็นต้น ประกอบกับแนวคิดเรื่องจักรวาลวิทยาที่แพร่หลายในภูมิภาค 
โดยระบุถึงเขาพระสุเมรุเป็นแกนกลางของจักรวาลโดยมีภูเขาบริวารทั้ง 7 ล้อมรอบลดหลั่นกันเป็น
ชั้นๆ เมื่อเจ้าภาพผู้มีจิตศรัทธาหรือช่างสร้างถวายก็นำคติความเชื่อ ความรู้ และประสบการณ์มา
สร้างสัตตภัณฑ์ท่ีมียอดเสา 7 ยอดลดหลั่นกันเป็นชั้นๆ ตามลำดับพร้อมกับประดับตกแต่งลวดลายให้
วิจิตรสวยงามด้วยภูมิปัญญาเชิงช่างล้านนา โดยนำไปตั้งไว้ด้านหน้าพระพุทธรูปและเจดีย์เพ่ือใช้เป็น
แท่นจุดเทียนบูชาพระพุทธเจ้าในงานบุญประเพณีทางพระพุทธศาสนา ทำให้บริบทการประกอบ
พิธีกรรมมีความศักดิ์สิทธิ์ และองค์พระพุทธรูปมีความโดดเด่นสวยงาม ดังนั้นสัตตภัณฑ์ล้านนาจึง
เป็นเครื่องสักการะพระพุทธเจ้าประเภทให้แสงสว่างที่ใช้สำหรับเป็นแท่นจุดเทียน 7 เล่ม สร้างสรรค์
ขึ้นเป็นงานพุทธศิลป์ที่สวยงาม แฝงด้วยแนวคิดเรื่องจักรวาลวิทยา ควรค่าแก่การศึกษาและอนุรักษ์
ไว้ให้เป็นมรดกภูมิปัญญาท้องถิ่นสืบไป  

 ผลจากการสำรวจสถานภาพของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ในพ้ืนที่จังหวัด
เชียงใหม่ ลำพูน และลำปาง  พบว่า เครื่องสักการะเหล่านี้บางอย่างยังใช้สอยประโยชน์อยู่ แต่
บางอย่างไม่ได้ใช้สอยแล้ว ถูกท้ิงร้าง ชำรุด เสื่อมสภาพ และบางส่วนนำมาจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์เป็น
โบราณวัตถุเพ่ืออนุรักษ์และให้ผู้สนใจเข้าเยี่ยมชม สรุปได้ว่า 1) ธรรมาสน์ ที่ยังใช้สอยประโยชน์ตาม
บทบาทหน้าที่ จำนวน 32 แห่ง 2) ตู้คัมภีร์ธรรม ที่ยังใช้สอยประโยชน์ตามบทบาทหน้าที่ จำนวน 18 
แห่ง 3) สัตตภัณฑ์ ที่ยังใช้สอยประโยชน์ตามบทบาทหน้าที่ จำนวน 25 แห่ง ส่วนธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์
ธรรม และสัตตภัณฑ์ ของวัดในพ้ืนที่จังหวัดเชียงใหม่ ลำพูน ลำปาง และพ้ืนที่เสริมการวิจัยที่ยังไม่ใช้
สอยประโยชน์ ได้แก่ 1) ธรรมาสน์ ที่ไม่ได้ใช้สอยประโยชน์ตามบทบาทหน้าที่ จำนวน 31 แห่ง 2) ตู้
คัมภีร์ธรรม ที่ไม่ได้ใช้สอยประโยชน์ตามบทบาทหน้าที่ จำนวน 45 แห่ง 3) สัตตภัณฑ์ ที่ไม่ได้ใช้สอย
ประโยชน์ตามบทบาทหน้าที่ จำนวน 38 แห่ง 
 2. ลวดลาย รูปแบบ และภูมิปัญญาเชิงช่างของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์
ในล้านนา   
 1) ธรรมาสน์มีลวดลายประดับที่หลากหลายตั้งแต่ส่วนฐานธรรมาสน์ เรือนเทศน์และหลังคา
ธรรมาสน์ รวมถึงองค์ประกอบของธรรมาสน์ส่วนต่างๆ ด้วยเทคนิคเชิงช่างหลายวิธี โดยกลุ่มคนและ
ช่างผู้สร้างแต่ละพ้ืนถิ่น มักผูกลวดลายที่มีลักษณะเฉพาะประจำถิ่นหรือประจำชาติพันธุ์ตามช่วงสมัย 
ซึ่งมีความโดดเด่นสวยงาม โดยลวดลายที่พบในงานธรรมาสน์ในล้านนาส่วนใหญ่นิยมใช้ลายพรรณ
พฤกษาเป็นลายประดับหลักโดยมีรูปแบบดังนี้ 
 
 
 
 
 



194  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ตารางท่ี 2 รูปแบบธรรมาสน์ล้านนา 
 ธรรมาสน์ทรงปราสาทยอด ธรรมาสน์ทรงปราสาทหลังคา

ตัดไม่มียอด 
ธรรมาสน์แบบฐานสูงทรงกรวย 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

ที่มา : คณะผู้วิจัย, 2566 
 2) ตู้คัมภีร์ธรรม แต่ละพ้ืนถิ่นจะมีโครงสร้าง ลวดลาย รูปแบบที่หลากหลายงดงาม เน้น
ความแข็งแรงคงทน และมักประดับลวดลายตกแต่งตู้คัมภีร์ธรรมที่แฝงด้วยคติความเชื่อผ่าน
สัญลักษณ์ทางลวดลายที่สัมพันธ์เกี่ยวกับเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา พระธรรมคำสอน โดยมี
รูปแบบดังนี้ 
ตารางท่ี 3 รูปแบบตู้คัมภีร์ธรรม  

รูปแบบตู้คัมภีร์ธรรม 
แบบตู้

คัมภีร์ธรรม 
แบบหีบคัมภีร์ธรรม 

ทรง
ปราสาท 

ทรงลุ้ง ทรง
สี่เหลี่ยม 

 

   

ที่มา : คณะผู้วิจัย, 2566 
 3) สัตตภัณฑ์ในล้านนานิยมสร้างขึ้นด้วยวัสดุต่างๆ ทำขึ้นเพ่ือใช้บูชาพระรัตนตรัยและง่าย
ต่อการเคลื่อนย้าย โครงสร้างสัตตภัณฑ์ที่พบ ได้แก่ ไม้ ปูน ครึ่งไม้ครึ่งปูน ทองเหลือง เนื้อตะกั่วหรือ
ชิน ส่วนรูปแบบ ได้แก่ สามเหลี่ยม สี่เหลี่ยม ห้าเหลี่ยม โค้งครึ่งวงกลม แบบบันไดแก้ว และแบบเสา 
สำหรับลวดลายประดับสัตตภัณฑ์แต่ละหลังมีลวดลายประดับที่เหมือนและแตกต่างกันไป โดย
ลวดลายของแผงสัตตภัณฑ์จะเน้นลวดลายที่มีความหมาย มีเรื่องราวที่แฝงด้วยคติและความเชื่อ 
เสมือนเป็นสื่อสัญลักษณ์เล่าเรื่องผ่านทางงานพุทธศิลป์ และเป็นสัญลักษณ์ดึงดูดความสนใจให้เกิด



195 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การตีความทำความเข้าใจไปพร้อมกับการสักการบูชาต่อพระรัตนตรัย ในอดีตจะมีการผูกลวดลายขึ้น
ใหม่ แม้มีโครงร่างรูปแบบเดียวกันแต่มีรายละเอียดภายในที่แตกต่างกัน 
ตารางท่ี 3 รูปแบบสัตตภัณฑ์ล้านนา 

รูปแบบสามเหลี่ยม รูปแบบสี่เหลี่ยม รูปแบบห้าเหลี่ยม 
 
 
 
 
 
 

  

รูปแบบโค้งครึ่งวงกลม รูปแบบบันไดแก้ว รูปแบบเสาเชิงเทียน 
 
 
 
 
 
 

  

ที่มา : คณะผู้วิจัย, 2566 
 
 3. กลไกการธำรงอัตลักษณ์และการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ 
“ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์”  
 การมีส่วนร่วมของวัด ชุมชน หน่วยงานด้านวัฒนธรรม และสถาบันการศึกษา โดยต้อง
บูรณาการการทำงานร่วมกันอย่างต่อเนื่อง โดยมีกลไก 4 ระดับที่ต้องขับเคลื่อนไปพร้อมๆ กัน ได้แก่ 
1) การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม คือธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ ไม่ควรทำ
ให้เป็นแค่ของเก่า เป็นแค่เรื่องเล่า ตำนาน แต่ควรจัดการตามหลักวิชาการ คือ การบันทึกจัดเก็บทำ
ฐานข้อมูล ทำพิพิธภัณฑ์ จัดการความรู้ว่ามีที่มาที่ไปอย่างไร ลวดลาย สกุลช่าง  2) การจัดการคน 
คน คือ ผู้สร้างสรรค์ผลงานพุทธศิลปกรรม ไม่ว่าจะเป็น สล่าหรือปราชญ์ชาวบ้านที่มีทักษะเชิงช่าง มี
การจัดการความรู้ บันทึก และถ่ายทอดทักษะต่างๆ เพ่ือไม่ได้สูญหายไป 3) การจัดการพ้ืนที่เรียนรู้  
โดยเปิดโอกาสให้ผู้ สนใจ ผู้สืบต่อหรือคนรุ่นใหม่ที่สนใจได้มีพ้ืนที่ เรียนรู้  อาจจะสร้าง “ข่วง
วัฒนธรรม” หรือ พ้ืนที่เรียนรู้เชิงช่างในบ้านของสล่า รวมถึงมีการส่งต่อ ถ่ายทอดความรู้ต่อคนรุ่น
ใหม่ หรือผู้สืบต่อให้เห็นคุณค่า ส่วนการสร้างมูลค่าเพ่ือให้มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมไปต่อหรือมี
มูลค่าทางเศรษฐกิจได้ คือ ผู้ใช้ประโยชน์ ที่จะช่วยผลักดันสู่การเป็น solf power ได้  4) การจัดการ
เครือข่าย เครือข่ายชุมชนเป็นตัวตั้งโดยต้องได้รับความร่วมมือจากทุกภาคส่วน การจะยกระดับเป็น
มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมได้ ชุมชนต้องมีส่วนร่วม ชุมชนต้องยินยอม ต่อมา คือภาครัฐ
สนับสนุน และสุดท้าย คือ ภาควิชาการ การจัดการคือต้อง จัดการของที่เรามีอยู่ก่อนแล้ว และก็
จัดการคน จัดการพ้ืนที่แสดง รวมไปถึงจัดการเครือข่าย การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมถึง



196  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
จะไปได้  โดย ผลการสำรวจพื้นที่วิจัยพบว่ามีกลไกการการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมบ้าง 
แต่ยังไม่ครอบคลุมพื้นที่ทุกแห่ง ทุกวัด  โดยมีรายละเอียดดังนี้  
 1. การจัดตั้งรูปแบบพิพิธภัณฑ์ เน้นการจัดแสดงและดูแลรักษาโดยตรง เพ่ือหลีกเลี่ยงการ
ใช้สอยอย่างต่อเนื่อง ซึ่งอาจทำให้ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ เกิดความเสียหายโดยตรง
จากการใช้สอยที่ขาดความเข้าใจ การใช้สอยอย่างไม่ถูกวิธี และการดูแลอย่างไม่เหมาะสม อันจะ
ส่งผลให้เกิดการเสื่อมสภาพและความชำรุดเสียหายของวัตถุอย่างรวดเร็ว จึงเกิดการรวบรวมวัตถุที่
เป็นมรดกทางวัฒนธรรมเพ่ือจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ มีการจัดแสดงอย่างเป็นระบบระเบียบและดูแลรักษา
อย่างถูกวิธี อีกทั้งยังช่วยป้องกันการลักขโมยวัตถุที่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมซึ่งกระจัดกระจายตาม
สถานที่ต่างๆ ภายในวัด ดังพบสภาพปัญหาที่เป็นสาเหตุก่อให้เกิดการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์เพ่ืออนุรักษ์ 
โดยสรุปได้ 2 สาเหตุ ดังนี้ 
  1.1 การจัดตั้งพิพิธภัณฑ์สันติยานุสาสน์ของวัดข้าวแท่นหลวง ในช่วงของการจัดตั้ง มีการ
รวบรวมตู้คัมภีร์ธรรมจากวัดในเขตอำเภอเมืองเชียงใหม่ที่มีสภาพชำรุด ไม่ได้ใช้สอยและขาดการ
ดูแลเอาใจใส่ เช่น ตู้คัมภีร์ธรรมถูกใช้ใส่ถ้วยชามของวัด ค้างธรรมหรือหิ้งวางคัมภีร์ถูกถากเอาเนื้อไม้
ไปทำเป็นฟืนสำหรับก่อไฟ เป็นต้น ด้วยวิธีการสร้างของใหม่ไปแลกเปลี่ยนของเก่าที่ไม่ได้ถูกใช้สอย
มาซ่อมแซมรักษา แล้วนำมาจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์ของวัดข้าวแท่นหลวง มีการทำทะเบียน
โบราณวัตถุอย่างเป็นระเบียบ และมีป้ายกำกับโบราณวัตถุแสดงประวัติที่มาของวัตถุเพ่ือให้ง่ายต่อ
การศึกษาและทำความเข้าใจ 
 1.2 การรวบรวมโบราณวัตถุ ตู้คัมภีร์ธรรมและสัตตภัณฑ์ที่กระจัดกระจายอยู่ภายในวัด ที่
ได้ทำการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์นั้น เพ่ือป้องกันการถูกลักขโมย ดังพบการขโมยพระพุทธรูปไม้ คัมภีร์ใบ
ลาน ตู้คัมภีร์ธรรมและสัตตภัณฑ์ ของวัดในเขตภาคเหนือ เช่นกรณีของการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้าน
วัดบ้านหลุก พระครูไพโรจน์ยติกิจ (สัมภาษณ์, 2566) กล่าวว่า ในอดีตชุมชนมีตู้คัมภีร์ธรรม สัตต
ภัณฑ์อยู่เป็นจำนวนมาก ต่อมาได้เกิดการลักขโมยคัมภีร์ธรรม รวมถึงสัตตภัณฑ์ของวัดบ้านหลุก ใน
ส่วนของสัตตภัณฑ์ทางคณะกรรมการของวัดได้ติดตามและทวงคืนได้ทันท่วงที ปัจจุบันได้จัดแสดงไว้
ในอาคารพิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้านล้านนาวัดบ้านหลุกชั้นที่ 2 โดยไม่ได้มีการใช้สอย แต่เน้นไปที่การจัด
แสดงเพื่อเป็นกรณีศึกษาด้านโบราณวัตถุพ้ืนบ้านแลละศิลปกรรมท้องถิ่น 
 2.  การมีส่วนร่วมของวัดและชุมชนในการดูแลรักษาธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ 
จากการสำรวจในพ้ืนที่จังหวัดเชียงใหม่ ลำพูน ลำปาง และพ้ืนที่เสริมการวิจัย พบว่าวัดที่ไม่ได้จัดทำ
รูปแบบพิพิธภัณฑ์ แต่มีการเก็บรักษาวัตถุที่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมซึ่งไม่ได้ถูกนำมาใช้สอย มี
จำนวนหลายวัด โดยวัตถุดังกล่าวถือว่าเป็นของมีค่า วัดกับชุมชนมีการตระหนักถึงคุณค่าและรู้สึก
หวงแหน ถึงแม้มิได้ใช้สอย แต่ก็ได้มีการดูแลรักษาอย่างดี สำหรับวัดที่เป็นแหล่งท่องเที่ยวจะมี
เจ้าหน้าที่ประจำช่วยกันดูแลทำความสะอาดให้มีความสวยงามอยู่ เสมอ เช่น วัดพระสิงห์
วรมหาวิหาร จังหวัดเชียงใหม่ วัดพระธาตุจอมปิง จังหวัดลำปาง เป็นต้น และวัดที่ไม่ได้เป็นแหล่ง
ท่องเที่ยว พระภิกษุภายในวัดและชาวบ้านที่มาช่วยงานวัดประจำจะช่วยกันดูแลรักษาและทำความ
สะอาดเฉพาะในช่วงเทศกาลงานประเพณีของวัด วันธัมมัสวนะ หรือวันสำคัญทางพุทธศาสนา  
  
 



197 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
อภิปรายผล 

ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ ที่ไม่ได้ใช้สอยและไม่ได้รับการดูแลรักษาอย่าง
เหมาะสม ซึ่งเกิดจากสภาพทางสังคมของวัดและชุมชน ขาดการตระหนักรู้ถึงคุณค่าและการดูแล
รักษาวัตถุมรดกทางวัฒนธรรมประเภทนี้ลงไป ในกรณีเช่น ตู้คัมภีร์ธรรม สัตตภัณฑ์ถูกจัดเก็บไว้ใน
โรงครัว ถูกจัดเก็บไว้ในห้องเก็บของ ถูกปล่อยทิ้งไว้ในอาคารโล่งแจ้ง เป็นต้น การไม่ใช้สอยและไม่
ดูแลรักษา ซึ่งมีสาเหตุสำคัญ สามารถอิปรายผลได้ดังนี้   
 1. การถูกแทนที่ด้วยของใหม่ จากการสำรวจสัตตภัณฑ์ในล้านนาของประทีป พืชทองหลาง
และคณะ (2555; 2560; 2563) พบว่า บทบาทหน้าที่ของสัตตภัณฑ์ถูกแทนที่ด้วยโต๊ะหมู่บูชา และ
การใช้ธรรมาสน์ทรงปราสาทล้านนาถูกแทนที่ด้วยการใช้ธรรมาสน์โทนแบบไทยแทน เอ้ือต่อการขึ้น
ลงเทศน์ได้สะดวกมากข้ึน และขณะที่เทศน์ ศรัทธาผู้ฟังสามารถมองเห็นผู้แสดงธรรมได้อย่างชัดเจน
และน้อมนำจิตให้ซาบซึ้งในธรรมที่แสดงมากขึ้น (พระครูโกศลธรรมวิจัย, สัมภาษณ์, 2566) ดังนั้น 
ความนิยมของใหม่แทนของเก่า จึงเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้เครื่องสักการะที่ไม่ได้ถูกใช้สอยแล้วถูก
ปล่อยละเลย และปล่อยให้เสื่อมสภาพตามกาล หรือถูกจำหน่ายแลกเปลี่ยนเครื่องสักการะที่ใหม่
สวยงามกว่าแทน  
 2. ค่านิยมในการใช้ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ถูกลดทอนลง เป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการถูกแทนด้วยของใหม่ ความนิยมของการประกอบพิธีกรรมแบบใหม่ที่เรียบง่าย และ
เห็นประโยชน์ของวัตถุมรดกทางวัฒนธรรมเหล่านี้น้อยลง รวมถึงมีมุมมองต่อวัตถุมรดกทาง
วัฒนธรรมเหล่านี้เป็นภาระที่ต้องดูแลรักษา เนื่องจากไม่ได้ใช้งานมากเท่าที่ควร และการเน้นการ
ส่งเสริมการท่องเที่ยวภายในวัด จึงเกิดการรื้อวัตถุเครื่องสักกการะออก เช่น สัตตภัณฑ์ ขันแก้วทัง
สาม ตู้คัมภีร์ธรรม เป็นต้น (พระประกอบบุญ สิริญาโณ, สัมภาษณ์, 2566) เพ่ือให้ศาสนสถานมี
ความสะอาดโล่งสบายตา แล้วหาสิ่งของเครื่องสักการะอย่างอ่ืนมาใช้และประดับแทน 
 3. งบประมาณในการบำรุงรักษา ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ ค่อนข้างใช้
งบประมาณในการบูรณะซ่อมแซมรักษาจำนวนมาก ทำให้วัตถุเหล่านี้กระจัดกระจายอยู่ตามสถานที่
ต่างๆ ภายในวัด ไม่ได้รับการดูแลรักษาอย่างเหมาะสม 
 4. การตระหนักรู้ถึงคุณค่าของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ ของวัดและชุมชนที่
ไม่ได้ใช้สอยลดน้อยลง เกิดการลดทอนการใช้งานและมีมุมมองต่อวัตถุมรดกทางวัฒนธรรมว่าเป็น
ภาระของทางวัดที่ต้องดูแลรักษาเครื่องสักการะที่ไม่ได้ถูกใช้งานแล้ว เช่น การมองเครื่องสักการะ
เหล่าเป็นของรกวัด จึงเกิดการรื้อทิ้งและขายให้แก่พ่อค้าของเก่า หรือการเกิดการแลกเปลี่ยนสิ่งของ
อย่างอ่ืนแทน ดังพบการแลกเปลี่ยนถ้วยชามเซรามิคใหม่แทนสัตตภัณฑ์ หรือวัดและชุมชนมีมติให้รื้อ
สิ่งของเครื่องสักการะหรือวัตถุมรดกทางวัฒนธรรมภายในวัดออกจำหน่ายแก่พ่อค้า เป็นต้น  
 การรวบรวมโบราณวัตถุ ตู้คัมภีร์ธรรมและสัตตภัณฑ์ที่กระจัดกระจายอยู่ภายในวัดที่ได้ทำ
การจัดตั้งพิพิธภัณฑ์นั้น เพ่ือป้องกันการถูกลักขโมย ดังพบการขโมยพระพุทธรูปไม้ คัมภีร์ใบลาน ตู้
คัมภีร์ธรรมและ  สัตตภัณฑ์ของวัดในเขตภาคเหนือ เช่นกรณีของการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้านวัดบ้าน
หลุก เป็นต้น ในประเด็นนี้พระครูไพโรจน์ยติกิจ (สัมภาษณ์, 2566) กล่าวว่า ในอดีตชุมชนมีตู้คัมภีร์
ธรรม สัตตภัณฑ์อยู่เป็นจำนวนมาก ต่อมาได้เกิดการลักขโมยคัมภีร์ธรรม รวมถึงสัตตภัณฑ์ของวัด
บ้านหลุก ในส่วนของสัตตภัณฑ์ทางคณะกรรมการของวัดได้ติดตามและทวงคืนได้ทันท่วงที ปัจจุบัน



198  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ได้จัดแสดงไว้ในอาคารพิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้านล้านนาวัดบ้านหลุกชั้นที่ 2 โดยไม่ได้มีการใช้สอย แต่เน้น
ไปที่การจัดแสดงเพ่ือเป็นกรณีศึกษาด้านโบราณวัตถุพ้ืนบ้านแลละศิลปกรรมท้องถิ่น  โดยการจัดตั้ง
รูปแบบพิพิธภัณฑ์ เน้นการจัดแสดงและดูแลรักษาโดยตรง   เพ่ือหลีกเลี่ยงการใช้สอยอย่างต่อเนื่อง 
ซึ่งอาจทำให้ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ เกิดความเสียหายโดยตรงจากการใช้สอยที่ขาด
ความเข้าใจ การใช้สอยอย่างไม่ถูกวิธี และการดูแลอย่างไม่เหมาะสม อันจะส่งผลให้เกิดการ
เสื่อมสภาพและความชำรุดเสียหายของวัตถุอย่างรวดเร็ว จึงเกิดการรวบรวมวัตถุที่เป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมเพ่ือจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ มีการจัดแสดงอย่างเป็นระบบระเบียบและดูแลรักษาอย่างถูกวิธี อีก
ทั้งยังช่วยป้องกันการลักขโมยวัตถุที่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมซึ่งกระจัดกระจายตามสถานที่ต่างๆ 
ภายในวัด ดังพบสภาพปัญหาที่เป็นสาเหตุก่อให้เกิดการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์เพ่ืออนุรักษ์ ในประเด็นนี้มี
ตัวอย่างของการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่ดี เช่น การจัดตั้งพิพิธภัณฑ์สันติยานุสาสน์
ของวัดข้าวแท่นหลวง ในช่วงของการจัดตั้ง มีการรวบรวมตู้คัมภีร์ธรรมจากวัดในเขตอำเภอเมือง
เชียงใหม่ที่มีสภาพชำรุด ไม่ได้ใช้สอยและขาดการดูแลเอาใจใส่ เช่น ตู้คัมภีร์ธรรมถูกใช้ใส่ถ้วยชาม
ของวัด ค้างธรรมหรือหิ้งวางคัมภีร์ถูกถากเอาเนื้อไม้ไปทำเป็นฟืนสำหรับก่อไฟ เป็นต้น (พระครูโกศล
ธรรมวิจัย, สัมภาษณ์, 2566) ด้วยวิธีการสร้างของใหม่ไปแลกเปลี่ยนของเก่าที่ไม่ได้ถูกใช้สอยมา
ซ่อมแซมรักษา แล้วนำมาจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์ของวัดข้าวแท่นหลวง  มีการทำทะเบียนโบราณวัตถุ
อย่างเป็นระเบียบ และมีป้ายกำกับโบราณวัตถุแสดงประวัติที่มาของวัตถุเพ่ือให้ง่ายต่อการศึกษาและ
ทำความเข้าใจ ส่วนมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่ไม่ได้ใช้สอย หรือใช้สอยลดน้อยลง เนื่องจาก
เกิดการลดทอนการใช้งานและมีมุมมองต่อวัตถุมรดกทางวัฒนธรรมว่าเป็นภาระของทางวัดที่ต้อง
ดูแลรักษาเครื่องสักการะที่ไม่ได้ถูกใช้งานแล้ว เช่น การมองเครื่องสักการะเหล่าเป็นของรกวัด จึงเกิด
การรื้อทิ้งและขายให้แก่พ่อค้าของเก่า หรือการเกิดการแลกเปลี่ยนสิ่งของอย่างอ่ืนแทน ดังพบการ
แลกเปลี่ยนถ้วยชามเซรามิคใหม่แทนสัตตภัณฑ์ หรือวัดและชุมชนมีมติให้รื้อสิ่งของเครื่องสักการะ
หรือวัตถุมรดกทางวัฒนธรรมภายในวัดออกจำหน่ายแก่พ่อค้า (พระครูวินัยสารโสภิต, สัมภาษณ์, 
2566) เป็นต้น  
 
องค์ความรู้จากงานวิจัย 
 กลไกการธำรงอัตลักษณ์และการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ “ธรรมาสน์ 
ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์” ต้องอาศัยการมีส่วนร่วมของวัด ชุมชน หน่วยงานด้านวัฒนธรรม และ
สถาบันการศึกษา โดยต้องบูรณาการการทำงานร่วมกันอย่างต่อเนื่อง โดยมีกลไก 4 ระดับที่ต้อง
ขับเคลื่อนไปพร้อมๆ กัน ดังนี้ 
 



199 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 

 
 

ภาพที่ 1 กลไกการธำรงอัตลักษณ์และการจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ  
ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ (คณะผู้วิจัย, 2566) 

 
 1. การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม
ทั้งธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ ไม่ควรทำให้เป็นแค่ของเก่า เป็นแค่เรื่องเล่า ตำนาน แต่
ควรจัดการตามหลักวิชาการ คือ การบันทึกจัดเก็บทำฐานข้อมูล ทำพิพิธภัณฑ์ จัดการความรู้ว่ามี
ที่มาที่ไปอย่างไร ลวดลาย สกุลช่าง โดยมีการรวบรวมโบราณวัตถุ ตู้คัมภีร์ธรรมและสัตตภัณฑ์ที่
กระจัดกระจายอยู่ภายในวัด ที่ได้ทำการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์นั้น เพ่ือป้องกันการถูกลักขโมย เป็นต้น 
 2. การจัดการคน คน คือ ผู้สร้างสรรค์ผลงานพุทธศิลปกรรม ไม่ว่าจะเป็น สล่าหรือปราชญ์
ชาวบ้านที่มีทักษะเชิงช่าง มีการจัดการความรู้ บันทึก และถ่ายทอดทักษะต่างๆ เพื่อไม่ได้สูญหายไป 
ดังนั้น การสร้างความตระหนักรู้ถึงคุณค่าของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์แก่ผู้สนใจ 
ทายาทสล่า หรือคนรุ่นใหม่จึงเป็นสิ่งสำคัญที่วัดและชุมชนควรตระะหนัก   
 3. การจัดการพื้นที่เรียนรู้  การสร้างพ้ืนที่เรียนรู้ โดยเปิดโอกาสให้ผู้สนใจ ผู้สืบต่อหรือคน
รุ่นใหม่ที่สนใจได้มีพ้ืนที่เรียนรู้  อาจจะสร้าง “ข่วงวัฒนธรรม” หรือ พ้ืนที่เรียนรู้เชิงช่างในบ้าน
ของสล่า รวมถึงมีการส่งต่อ ถ่ายทอดความรู้ต่อคนรุ่นใหม่ หรือผู้สืบต่อให้เห็นคุณค่า ส่วนการสร้าง
มูลค่าเพ่ือให้มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมไปต่อหรือมีมูลค่าทางเศรษฐกิจได้  คือ ผู้ใช้ประโยชน์ ที่
จะช่วยผลักดันสู่การเป็น solf power ได้   
 4. การจัดการเครือข่าย เครือข่ายต้องดำเนินการขัลเคลื่อนโดยมีชุมชนเป็นตัวตั้งโดยต้อง
ได้รับความร่วมมือจากทุกภาคส่วน การจะยกระดับเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมได้ ชุมชนต้อง
มีส่วนร่วมมือ ชุมชนต้องยินยอม ต่อมา คือภาครัฐสนับสนุน และสุดท้าย คือ ภาควิชาการ การ
จัดการคือต้อง จัดการของที่เรามีอยู่ก่อนแล้ว และก็จัดการคน จัดการพ้ืนที่แสดง รวมไปถึงจัดการ
เครือข่าย การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมถึงจะไปได้  



200  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

บทสรุป 
 ผลจากการสำรวจสถานภาพของธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และสัตตภัณฑ์ในพ้ืนที่จังหวัด
เชียงใหม่ ลำพูน ลำปาง และพ้ืนที่เสริมการวิจัย พบว่า เครื่องสักการะที่ถูกใช้สอยประโยชน์อยู่ มี
การจัดตั้งรูปแบบพิพิธภัณฑ์ให้ผู้สนใจเยี่ยมชมศึกษา มีวัด ชุมชมและเครือข่ายต่างๆ ช่วยกันอนุรักษ์
ดูแลรักษาไม่ให้ชำรุดเสื่อมสภาพลง แต่เครื่องสักการะบางอย่างที่ไม่ได้ใช้สอยแล้ว ถูกทิ้งร้าง ชำรุด 
เสื่อมสภาพ อันเกิดจากปัจจัยหลัก ได้แก่ การถูกแทนที่ด้วยของใหม่ ค่านิยมในการใช้ถูกลดทอนลง 
งบประมาณในการบำรุงรักษา และการตระหนักรู้ถึงคุณค่าที่ลดลงของวัดและชุมชน ส่วนกลไกการ
การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมบ้าง    แต่ยังไม่ครอบคลุมพ้ืนที่ทุกแห่ง ทุกวัด ในประเด็น
การสร้างเครือข่ายนี้ การมีส่วนร่วมของวัดและชุมชนในการดูแลรักษาธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม และ
สัตตภัณฑ์เป็นปัจจัยสำคัญมาก ผลจากการสำรวจในพ้ืนที่จังหวัดเชียงใหม่ ลำพูน ลำปาง และพ้ืนที่
เสริมการวิจัย พบว่าวัดที่ไม่ได้จัดทำรูปแบบพิพิธภัณฑ์ แต่มีการเก็บรักษาวัตถุที่เป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมซึ่งไม่ได้ถูกนำมาใช้สอย มีจำนวนหลายวัด โดยวัตถุดังกล่าวถือว่าเป็นของมีค่า วัดกับ
ชุมชนมีการตระหนักถึงคุณค่าและรู้สึกหวงแหน ถึงแม้มิได้ใช้สอย แต่ก็ได้มีการดูแลรักษาอย่างดี 
สำหรับวัดที่เป็นแหล่งท่องเที่ยวจะมีเจ้าหน้าที่ประจำช่วยกันดูแลทำความสะอาดให้มีความสวยงาม
อยู่เสมอ เช่น วัดพระสิงห์วรมหาวิหาร จังหวัดเชียงใหม่ วัดพระธาตุจอมปิง จังหวัดลำปาง เป็นต้น 
และวัดที่ไม่ได้เป็นแหล่งท่องเที่ยว พระภิกษุภายในวัดและชาวบ้านที่มาช่วยงานวัดประจำจะช่วยกัน
ดูแลรักษาและทำความสะอาดเฉพาะในช่วงเทศกาลงานประเพณีของวัด วันธัมมัสวนะ หรือวัน
สำคัญทางพระพุทธศาสนา  
 
ข้อเสนอแนะ 
 งานวิจัยเรื่อง “ธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ธรรม สัตตภัณฑ์ : การธำรงอัตลักษณ์ คุณค่าและการ
จัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติโดยชุมชนในล้านนา” มีข้อเสนอแนะดังนี้ 
 1) การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมทั้ง 3 ประเภทยังมีการดำเนินการที่ถูกต้องตาม
หลักวิชาการเพียงไม่กี่แห่ง  หน่วยงานภาครัฐหรือสถาบันการศึกษาควรร่วมมือกับวัดและชุมชนใน
การจัดทำฐานข้อมูล รูปแบบวิธีเก็บรักษาท่ีทันสมัย ใช้ประโยชน์ได้ 
 2) ควรให้ความรู้ในการอนุรักษ์และสงวนรักษามรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของล้านนาให้
ถูกต้องตามหลักวิชาการผ่านการฝึกอบรม สาธิตหรือศึกษาจากแหล่งเรียนรู้ที่มีผลการจัดการที่ดี 
เป็นรูปธรรมเพื่อนำมาขยายผลกับวัดอื่นๆ ต่อไป 
 3) พระสงฆ์และชุมชนผู้เป็นเจ้าของมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม ยังไม่เข้าใจคำว่า “ขึ้น
ทะเบียนเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ” ดีพอ และเข้าใจว่าเมื่อขึ้นทะเบียนแล้ว ทาง
ราชการจะยึดธรรมาสน์ ตู้คัมภีร์ และสัตตภัณฑ์ที่เป็นของวัดของชุมชนไปเป็นของทางราชการ วัด
และชุมชนบางส่วนจึงไม่ได้ให้ความร่วมมือในการเก็บข้อมูล ดังนั้น หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรจัด
อบรม หรือสร้างสื่อประชาสัมพันธ์ให้เกิดความเข้าใจร่วมกันระหว่างวัด ชุมชน หน่วยงานอนุรักษ์ 
 
 
 



201 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เอกสารอ้างอิง 
กรรณิกา คำดี. (2558). วัดและศาสนสถานในมิติของการท่องเที่ยว. วารสารภาษา ศาสนา และ

วัฒนธรรม มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 4(2), 175-191. 
กาญจนา ชลศิริ และวัชระ กว้างไชย์. (2561). การอนุรักษ์นาคทันต์และธรรมาสน์บุษบกล้านนา. 

รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประทีป พืชทองหลาง และญาตาวีมินทร์ พืชทองหลาง. (2555). โครงการสืบค้นและจัดเก็บข้อมูล

สัตตภัณฑ์ล้านนา. รายงานการวิจัย. สถาบันวัฒนธรรมศึกษา (สำนักมรดกภูมิปัญญาทาง
วัฒนธรรม)  
กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม. 

ประทีป พืชทองหลาง และญาตาวีมินทร์ พืชทองหลาง. (2560). โครงการสืบค้นและจัดเก็บข้อมูล
สัตตภัณฑ์ล้านนา. วารสารมนุษยศาสตรปริทรรศน์  มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ
ประสานมิตร. 39(2), 94-120.  

ประทีป พืชทองหลาง, เพราพิลาส ประสิทธิ์บุรีรักษ์ และญาตาวีมินทร์  พืชทองหลาง. (2561). วัด
งาม นามมงคล: แนวทางการพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงศาสนาของวัดนามมงคล ในเขต
อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่. วารสารภาษา ศาสนา และวัฒนธรรม. 7(1), 212-252.  

ประทีป พืชทองหลาง และญาตาวีมินทร์ พืชทองหลาง. (2563). สัตตภัณฑ์: พุทธศิลป์ถิ่นล้านนา. 
วารสารพื้นถ่ินโขง ชี มูล, 6(1), 65-116. 

พระนคร ปรังฤทธิ์, พระธีทัต แจ้ใจ และประทีป พืชทองหลาง. (2565). นวัตกรรมการจัดการแหล่ง
ท่องเที่ยววัดตามแบบอารยสถาปัตย์ในจังหวัดเชียงใหม่. วารสารปณิธาน, 18(1), 74-110. 

พระมหาจรัญ ยาวินัน. (2549). ธรรมาสน์พ้ืนเมืองล้านนาในจังหวัดลำปาง. สารนิพนธ์. บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร 

พระสุธีรัตนบัณฑิต. (2564). การจัดการมรดกวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา. นนทบุรี: นิติธรรมการ
พิมพ์.  

มณี พยอมยงค์ และศิริรัตน์ อาสนะ. (2538). เครื่องสักการะในล้านนาไทย. เชียงใหม่: ส.ทรัพย์การ
พิมพ์. 

ศิริศักดิ์ อภิศักดิ์มนตรี และธนิกานต์ วรธรรมานนท์. (2559). อานิสงส์หีดหอไตร ฉบับวัดพระหลวง 
อำเภอ   สูงเม่น จังหวัดแพร่. วารสารดำรงวิชาการ, 15(2), 59-88. 

 


