
337 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ภยเภรวสูตร: พุทธวิธีจดัการกับความกลัว 

Bhaya-bherava Sutta: Fear Management by Buddhist Methods 
 

1รมิดา ฟ้าภิยโย 2พระมหาอดิเดช สติวโร 
1Ramihda Farpinyaayo 2Phramaha Adidej Sativaro 

12คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
12Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

1Corresponding Author, E-mail: rhamida565@gmail.com 
 

Received January 18, 2024; Revised June 29, 2024; Accepted: June 30, 2024 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้กล่าวถึงพุทธวิธีการจัดการกับความกลัวซึ่งเป็นหนึ่งในอารมณ์พ้ืนฐานของมนุษย์ที่
เกิดขึ้นได้ทุกเพศทุกวัย เมื่อมนุษย์รับรู้ถึงภัยอันตรายมาคุกคามตนจะแสดงออกแตกต่างกันออกไป 
หากมนุษย์มีความกลัวพอกพูนในจิตใจมากเกินไปย่อมเกิดผลเสียต่อจิตใจและการใช้ชีวิตเป็นอย่าง
มาก การจัดการกับความกลัวมีมากมายหลายแนวทาง หนึ่งในแนวทางที่พระพุทธเจ้าทรงแนะนำวิธี
จัดการกับความกลัวนั้นปรากฏอยู่ในภยเภรวสูตร ผลการศึกษาพบว่า ภยเภรวสูตร เป็นพระสูตรใน
คัมภีร์มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ พระพุทธเจ้าทรงอธิบายเหตุแห่งความขลาดกลัว 16 ประการ และ
พระพุทธองค์ยังตรัสถึงเหตุแห่งความไม่ขลาดกลัว 16 ประการ ซึ่งเป็นไปโดยตรงกันข้ามกับเหตุแห่ง
ความขลาดกลัว นอกจากนี้พระพุทธเจ้าตรัสเล่าว่า เมื่อครั้งที่พระพุทธองค์ยังไม่ตรัสรู้ หากความกลัว
เกิดขึ้นในอิริยาบถใด ไม่ว่าจะเป็นยืน เดิน นั่ง นอน พระองค์จะทรงจดจ่ออยู่ในอิริยาบถนั้นจนความ
กลัวนั้นหายไป และทรงปรารภความเพียรไม่ย่อหย่อน มีสติมั่นคง จิตเป็นสมาธิ จนบรรลุฌาน 4 และ
วิชชา 3 ตามลำดับ บุคคลที่ดำเนินชีวิตตามแนวทางดังกล่าวนี้ สามารถนำมาใช้ในการดำเนิน
ชีวิตประจำวันที่มีคุณภาพ โดยการทำให้ความกลัวลดลงไปเรื่อย ๆ จนหมดไปตามลำดับ และหาก
ดำเนินการตามแนวทางพระสูตรนี้ จะสามารถพัฒนาจิตจนบรรลุถึงฌาน 4 และบรรลุวิชชา 3 ได้ใน
ที่สุด ทำให้จิตมีความเป็นอิสระหลุดพ้นจากกิเลสอาสวะทั้งปวง สามารถดับทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง  
คือ ถึงนิพพาน 
คำสำคัญ: ภยเภรวสูตร; พุทธวิธี; การจัดการความกลัว 
 
Abstract  

This academic article explains about fear management by Buddhist methods. 
Fear is the primary emotion of human being all ages. When human feels fear in 
something, he reacts in many ways. If there is abundant fear in one’s mind, it may be 
impact to his mind in bad way and will result in his daily life. There are many ways 
to manage scare. One of them is the method which Buddha recommended human 



338  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

in Bhaya-bherava Sutta. The results of the study were found that: Bhaya-bherava 
Sutta was the Sutta in Majjhima-Nikaya Mulapannasaka which Buddha explained the 
16 causes of fear and he also described the 16 causes of fearlessness, those were 
the opposite of the causes of fear. In addition, Buddha said that since he was not yet 
enlightened; if he had felt fear in any posture, he had continued to remain in that 
posture until the fear was eliminated. To accomplish great deeds with mindfulness, 
Buddha’s mind was concentrated, up to the point that he attained the four jhanas 
and the three vijjas respectively. The one who pursues this model as a guideline for 
living with good quality of daily life, he can reduce or get rid of fear appropriately. If 
he carries on life according to this guideline, he can develop his mind up to the 4 
jhanas and he will finally attain the 3 vijjas. Ultimately, his mind will be liberated 
from all defilements which is called nibbana or absolutely end of suffering or 
dukkha. 
Keyword: Bhaya-bherava Sutta; Buddhist Methods; Fear Management 
 
บทนำ 

ความกลัวเป็นอารมณ์ความรู้สึกที่เกิดจากการรับรู้อันตรายที่มาคุกคามในสิ่งมีชีวิต สำหรับ
มนุษย์นั้นความกลัวยังนับว่าเป็นมรดกที่ตกทอดมาสู่มนุษย์รุ่นต่อไปด้วยสาเหตุ 2 ประการ คือ 1) 
มรดกทางพันธุกรรมดังที่ ชาลส์ ดาร์วิน นักธรรมชาติวิทยาชาวอังกฤษได้ศึกษามาแล้ว และ 2) มรดก
ทางสังคม ซึ่งเป็นความกลัวที่เกิดจากความงมงาย อคติ และความเชื่อที่ส่งผ่านมาหลายชั่วอายุคน ติช 
นัท ฮันห์ กล่าวว่า “ทุก ๆ คนรู้สึกกลัวในบางเวลา เรากลัวความโดดเดี่ยวอ้างว้าง ถูกทอดท้ิง อายุมาก
ขึ้น กำลังจะตาย กำลังจะป่วย และในท่ามกลางสิ่งอ่ืน ๆ อีกมากมาย บางครั้งเราอาจจะกลัวโดยไม่รู้
สาเหตุที่แน่ชัด”  (ติช นัท ฮันห์, 2561) ในทำนองเดียวกัน นโปเลียน ฮิลล์ ได้กล่าวถึงความกลัวขั้น
พ้ืนฐานของมนุษย์ว่ามีอยู่ 6 ประการ คือ ความกลัวยากจน ความกลัววัยชรา ความกลัวสุขภาพทรุด
โทรม ความกลัวสูญเสียความรักของคนบางคน ความกลัวถูกวิพากษ์วิจารณ์ และความกลัวตาย (นโป
เลียน ฮิลล์, 2557) นอกจากความกลัวขั้นพ้ืนฐานเหล่านี้แล้ว ยังมีความกลัวในสิ่งต่าง ๆ หรือ
เหตุการณ์ต่าง ๆ อีกมาก รวมถึงความกลัวในโลกหน้าหรือในสัมปรายภพ ดังที่พระสารีบุตรได้อธิบาย
ความหมายของความกลัว ได้แก่ ความกลัว 2 อย่าง คือ ความกลัวในปัจจุบันและความกลัวใน
สัมปรายภพ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 29 ข้อที่ 170 หน้าที่ 480 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 

ทุกคนเคยมีประสบการณ์เกี่ยวกับความกลัวในบางสิ่งบางอย่างหรือในเหตุการณ์บาง
เหตุการณ์มาแล้วทั้งสิ้น ดังที่กล่าวมาแล้วว่าความกลัวเป็นอารมณ์ความรู้สึกขั้นพ้ืนฐานของมนุษย์ที่
เป็นมรดกตกทอดมาจากบรรพบุรุษ เพ่ือความอยู่รอดของเผ่าพันธุ์มนุษย์ หากพิจารณาด้วยหลักการ
ทางวิทยาศาสตร์ ผลที่ได้จากงานวิจัยพบว่า สมองหลายส่วนมีบทบาทสำคัญในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับ
ความกลัว เช่น เมื่อมีเหตุการณ์ที่ทำให้ความกลัวเกิดขึ้น สมองส่วนที่ เรียกว่า ไฮโปทาลามัส 
(Hypothalamus) จะกระตุ้นให้เกิดปฏิกิริยาตอบสนองเพ่ือสู้หรือหนี (Fight or Flee) โดยระบบ



339 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประสาท (Sympathetic Nervous System) ส่งสัญญาณไปยังต่อมหมวกไตให้หลั่งสารอะดรีนาลีน 
(Adrenaline) ซึ่งเป็นฮอร์โมนที่ทำให้ร่างกายอยู่ในภาวะเตรียมพร้อมเข้าสู่การสนองตอบต่อภาวะ
ฉุกเฉินและการใช้พลังงาน ทำให้กล้ามเนื้อหลอดเลือดหัวใจทำงานอย่างเต็มที่ หัวใจบีบตัวมากขึ้น 
อัตราการเต้นของหัวใจสูงขึ้น ความดันเลือดสูงขึ้น (โรงพยาบาลพญาไท, 2564) ร่างกายเคลื่อนไหวได้
เร็วขึ้น กล้ามเนื้อตึงเขม็งพร้อมที่จะสู้หรือหนี ในขณะเดียวกันสมองส่วนไฮโปทาลามัส ก็จะกระตุ้นให้
ระบบ อะดรีนัลคอร์ติคัล (Adrenal-Cortical System) ทำงาน โดยสมองจะส่งสัญญาณไปให้ต่อม
หมวกไตผลิตฮอร์โมนออกมาอีกประมาณ 30 ชนิด เพ่ือเตรียมร่างกายให้พร้อมที่จะเผชิญกับอันตราย
ที่เกิดขึ้น (Julia Layton, 2566) เมื่อมนุษย์ต้องเผชิญกับความกลัวอยู่บ่อย ๆ ร่างกายต้องเตรียม
ความพร้อมอย่างต่อเนื่องเป็นเวลานาน มีผลให้ต่อมหมวกไตต้องทำงานหนัก ทำให้เกิด ‘ภาวะต่อม
หมวกไตล้า’ (Adrenal Fatigue) เป็นผลให้เกิดอาการผิดปกติในร่างกายและจิตใจหลายประการ เช่น 
ความเครียด ซึมเศร้า อ่อนเพลีย ไม่มีแรง ฯลฯ (Bangkok Hospital, 2566) อาการเหล่านี้ล้วนเป็น
ความทุกข์ จึงมีความจำเป็นที่จะกำจัดความกลัวให้ลดน้อยลงหรือหมดไป  

จากข้อมูลในเบื้องต้นแสดงให้เห็นว่า ความกลัวจัดว่าเป็นความทุกข์ชนิดหนึ่ง เป็นความรู้สึกท่ี
ไม่อยากประสบสิ่งที่ไม่ดีแก่ตัว เช่น กลัวบาป กลัวถูกติเตียน รู้สึกหวาดกลัวเพราะคาดว่าจะประสบภัย 
กลัวเสือ กลัวไฟไหม้ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) ในการดำเนินชีวิตของมนุษย์นั้นพบว่า ความกลัวมี
ทั้งคุณและโทษ ถ้ามนุษย์ปราศจากความกลัว มนุษย์อาจสูญพันธุ์ไปจากโลกนี้แล้วก็เป็นได้ ความกลัว
ทำให้เกิดการตอบสนองโดยอัตโนมัติ เตรียมที่จะต่อสู้ โต้ตอบ หรือป้องกันตนเอง ระมัดระวัง หรือ
หลีกหนีจากภัยต่าง ๆ ที่คุกคามเข้ามา แต่หากมีความกลัวมากเกินไป อาจก่อให้เกิดความเครียดจน
เป็นผลต่อสุขภาพใจและกายอย่างมาก ดังนั้นหากเราสามารถควบคุมหรือจัดการกับความกลัวได้ ย่อม
เป็นประโยชน์ต่อความผาสุกของมนุษย์  

เมื่อพิจารณาคำสอนเกี่ยวกับความกลัวและวิธีจัดการกับความกลัวในพระไตรปิฎกนั้น เรา
พบว่ามีปรากฏอยู่ในหลายพระสูตร เช่น ธชัคคสูตร พระพุทธเจ้าตรัสแก่เหล่าภิกษุว่า หากเกิดความ
กลัว ความหวาดสะดุ้ง หรือความขนพองสยองเกล้า ให้ระลึกถึง พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ 
และความกลัว ความหวาดสะดุ้ง หรือความขนพองสยองเกล้า ก็จักหายไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 15 ข้อที่ 249 หน้าที่ 359-363 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือในอัตตทัณฑสูตร ว่า
ด้วยความกลัวเกิดจากโทษของตน พระพุทธเจ้าตรัสสอนพระญาติทั้งสองฝ่ายที่กำลังจะทำสงครามกัน 
ให้เห็นโทษของสงครามภายนอกที่เกิดจากการทะเลาะวิวาทแย่งชิงกัน แล้วให้หันกลับมาทำสงคราม
กับข้าศึกภายในใจ อันได้แก่ กิเลส - โลภะ โทสะ โมหะ ซึ่งเมื่อละกิเลสดังกล่าวได้แล้วย่อมสงบ ไม่
หวั่นไหว ไม่กลัว ไม่เศร้าโศกอีกต่อไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 942-961 หน้าที่ 726-
729 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 ; ขุททกนิกาย ปรมัตถโชติกา สุตตนิบาตอรรถกถา ข้อที่ 
942-961 หน้าที่ 474-480 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556)   

อย่างไรก็ตาม ในบทความนี้ผู้เขียนได้ศึกษา ภยเภรวสูตร พระสูตรว่าด้วยความหวาดกลัวซึ่ง
พระพุทธเจ้าตรัสถึงเหตุแห่งความสะดุ้งกลัว 16 ประการ และเหตุแห่งความไม่สะดุ้งกลัว 16 ประการ 
แล้วทำการวิเคราะห์เพ่ือนำไปเป็นแนวทางจัดการกับความกลัว ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต
ที่งดงามสืบต่อไป 
 



340  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

โครงสร้างและเนื้อหาของภยเภรวสูตรในพระไตรปิฎก  
ภยเภรวสูตร เป็นพระสูตรที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ ในพระไตรปิฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 12 ซึ่งเนื้อหาภายในเล่มนี้แบ่งออกเป็น 5 วรรค 
วรรคละ 10 สูตร รวมเป็นทั้งหมด 50 สูตร ภยเภรวสูตรเป็นพระสูตรที่ 4 ในวรรคที่ 1 มูลปริยาย
วรรค เป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมด้วยการสนทนาธรรมแบบถาม-ตอบคำถามที่ ชาณุส
โสณิพราหมณ์กราบทูลถามว่า “ข้าแต่ท่านพระโคดม เสนาสนะอันเงียบสงัด คือป่าโปร่งและป่าทึบ 
อยู่ลำบาก ทำวิเวก ได้ยาก ในการอยู่โดดเดี่ยวก็อภิรมย์ได้ยาก ป่าทั้งหลายเห็นจะชักนำจิตของภิกษุผู้
ยังไม่ได้สมาธิ ให้หวาดหวั่น  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 34 หน้าที่ 34 มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 

จากคำถามดังกล่าว พระพุทธเจ้าจึงทรงอธิบายเหตุแห่งความกลัวและความขลาด 16 
ประการอันได้แก่ (1) มีกายกรรมไม่บริสุทธิ์ (2) มีวจีกรรมไม่บริสุทธิ์ (3) มีมโนกรรมไม่บริสุทธิ์ (4) มี
อาชีพไม่บริสุทธิ์ (5) มีปกติเพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน (6) มีจิตวิบัติ คิดชั่วร้าย (7) มีจิตถูกถีน
มิทธะ (ความหดหู่และความเซื่องซึม) กลุ้มรุม (8) เป็นผู้ฟุ้งซ่าน จิตไม่สงบ (9) เป็นผู้เคลือบแคลง
สงสัย (10) เป็นผู้ยกตนข่มผู้อ่ืน (11) เป็นคนมักขลาด มักกลัว (12) ปรารถนาลาภสักการะ (13) เป็น
คนเกียจคร้าน ไม่มีความเพียร (14) เป็นคนขาดสติสัมปชัญญะ (15) มีจิตไม่ตั้งมั่น มีจิตกวัดแกว่ง (16) 
เป็นคนโง่เขลาเบาปัญญา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 35-48 หน้าที่ 34-40 มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย , 2539) และพระพุทธองค์ตรัสถึงเหตุแห่งความไม่กลัวและความไม่ขลาด 16 
ประการ ซึ่งเป็นไปในทิศทางตรงกันข้ามกับเหตุแห่งความกลัวและความขลาด นอกจากนี้พระพุทธ
องค์ตรัสเพ่ิมเติมว่า พระองค์ทรงดำริที่จะอยู่ในเสนาสนะ เช่น อารามเจดีย์ วนเจดีย์ รุกขเจดีย์ อันน่า
สะพรึงกลัว ด้วยทรงหวังจะได้เห็นความกลัวและความขลาด และเมื่อพระองค์เกิดความกลัวขึ้นใน
ขณะที่กำลังเจริญอิริยาบถใด เช่น เมื่อทรงกำลังเดินจงกรมอยู่แล้วเกิดความกลัวขึ้น ก็จะทรงเดิน
จงกรมต่อไปจนกว่าจะกำจัดความกลัวนั้นได้ พระพุทธองค์ทรงปรารภความเพียรไม่ย่อหย่อน มีสติ
มั่นคง จิตเป็นสมาธิจนบรรลุจตุตถฌานหรือฌาน 4 และวิชชา 3 ตามลำดับ สุดท้ายพระพุทธองค์ตรัส
แก่ชาณุสโสนิพราหมณ์ว่า แม้จะตรัสรู้บรรลุธรรมอันประเสริฐแล้ว พระองค์ท่านยังทรงเข้าอาศัยใน
เสนาสนะอันเงียบสงบคือ ป่าโปร่งและป่าทึบด้วยเหตุที่ทรงเห็นประโยชน์ 2 ประการ คือ การอยู่เย็น
เป็นสุขในปัจจุบัน และเป็นตัวอย่างให้แก่ชนรุ่นหลังเข้าอาศัยในเสนาสนะอันเงียบสงบคือป่าโปร่งและ
ป่าทึบเพ่ือเจริญตามรอยพระพุทธองค์ ผลจากการฟังธรรมในครั้งนั้นชาณุสโสนิพราหมณ์กราบทูลต่อ
พระพุทธเจ้า ขอเป็นพุทธมามกะถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะตลอดชีวิต  

จากเนื้อหาของภยเภรวสูตรดังกล่าว ทำให้ทราบถึงพุทธวิธีจัดการกับความกลัวได้อย่าง
ชัดเจน อย่างไรก็ตามผู้เขียนวิเคราะห์วิธีจัดการกับความกลัวตามแนวของภยเภรวสูตร เพ่ือจัดการกับ
ความกลัว อันจะเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิตอันผาสุกสืบไป  
 
วิเคราะห์พุทธวิธีในการจัดการกับความกลัวจากภยเภรวสูตร 
 ผลจากการศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาของภยเภรวสูตรในพระไตรปิฎก พบว่า พุทธวิธีในการ
จัดการกับความกลัวจากภยเภรวสูตรประกอบด้วยหลักธรรม 16 ประการซึ่งประกอบด้วย 

หลักธรรมข้อที่ 1 กายกรรมบริสุทธิ์ 



341 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
หลักธรรมข้อที่ 2 วจีกรรมบริสุทธิ์ 
หลักธรรมข้อที่ 3 มโนกรรมบริสุทธิ์ 
หลักธรรมข้อที่ 4 มีการเลี้ยงชีพที่บริสุทธิ์หรือการเลี้ยงชีพชอบ 
หลักธรรมข้อที่ 5 ความเป็นผู้ไม่มีปกติเพ่งเล็งอยากได้ของผู้อ่ืน หรือไม่โลภอยากได้ของผู้อื่น 
หลักธรรมข้อที่ 6 มีจิตเมตตา ไม่มีจิตวิบัติ คิดชั่วร้าย 
หลักธรรมข้อที่ 7 ปราศจากถีนมิทธะ 
หลักธรรมข้อที่ 8 มีจิตสงบไม่ฟุ้งซ่าน 
หลักธรรมข้อที่ 9 เป็นผู้ข้ามพ้นจากความสงสัย 
หลักธรรมข้อที่ 10 เป็นผู้ไม่ยกตนข่มท่าน 
หลักธรรมข้อที่ 11 เป็นผู้ปราศจากความสะดุ้งกลัว ไม่ขลาด 
หลักธรรมข้อที่ 12 เป็นผู้ปรารถนาลาภ สักการะและสรรเสริญน้อย 
หลักธรรมข้อที่ 13 เป็นผู้ปรารภความเพียร ไม่เกียจคร้าน 
หลักธรรมข้อที่ 14 เป็นผู้มีสติสัมปชัญญะม่ันคง 
หลักธรรมข้อที่ 15 เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยสมาธิ 
หลักธรรมข้อที่ 16 เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยปัญญา 
สรุปความกลัวในพระสูตรนี้สามารถแบ่งความกลัวออกเป็น ความกลัวด้านการดำรงชีพขั้น

พ้ืนฐานของมนุษย์ ควรที่จะประพฤติตนเพ่ือสวัสดิภาพในการดำรงชีพตามหลักธรรมข้อที่ 1 -6 ที่
จำเป็นต้องมีกายกรรมบริสุทธิ์ วจีกรรมบริสุทธิ์ มโนกรรมบริสุทธิ์ เลี้ยงชีพที่บริสุทธิ์ ไม่เพ่งเล็งอยากได้
ของผู้อ่ืน มีจิตเมตตาไม่คิดชั่วร้าย เมื่อเพียรปฏิบัติในการครองตนรักษาศีลธรรมเป็นอย่างดีและเพียร
ปฏิบัติธรรมเพ่ือการออกจากสังสารวัฏอย่างต่อเนื่อง ความกลัวในระดับที่สูงขึ้นนั้นหากประพฤติตาม
หลักธรรมข้อ 7-13 จะสามารถลดทอนความกลัวได้ ตั้งแต่การปราศจากถีนมิทธะหรือความหดหู่เซื่อง
ซึมกลับเป็นผู้มีความร่าเริง องอาจ มีจิตสงบไม่ฟุ้งซ่าน ข้ามพ้นจากความสงสัย เมื่อจิตได้รับการอบรม
อย่างดีแล้ว ทำให้เป็นผู้อ่อนน้อมไม่ยกตนข่มท่าน ปราศจากความสะดุ้งกลัว ไม่ขลาด การปรารถนา
ลาภ สักการะ สรรเสริญก็น้อยลงตามลำดับ เมื่อปรารภความเพียรในการปฏิบัติธรรม ไม่หยุดหย่อน 
ไม่เกียจคร้าน สุดท้ายหลักธรรมข้อ 14-16 ก็จะสั่งสมมากขึ้นตามมา คือ เป็นผู้ที่มีสติสัมปชัญญะ
มั่นคง มีสมาธิ และมีปัญญาบริบูรณ์ตามลำดับ ทำให้ความกลัวที่มีท้ังหมดถูกควบคุมจัดการได้ 

พุทธวิธีในการจัดการกับความกลัวจากภยเภรวสูตรดังกล่าวข้างต้น สามารถจัดแบ่งเป็น
หลักธรรมที่เก่ียวข้องได้ 6 กลุ่มดังนี้ 

1) หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับสุจริต 3 กุศลกรรมบถ 10 ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 1 
กายกรรมบริสุทธิ์ หลักธรรมข้อที่ 2 วจีกรรมบริสุทธิ์ หลักธรรมข้อที่ 3 มโนกรรมบริสุทธิ์  

2) หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับนิวรณ์ 5 ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 5 ความเป็นผู้ไม่มีปกติ
เพ่งเล็งอยากได้ของผู้อ่ืน หรือไม่โลภอยากได้ของผู้อ่ืน หลักธรรมข้อที่ 6 มีจิตเมตตา ไม่มีจิตวิบัติ คิด
ชั่วร้ายหลักธรรมข้อที่ 7 ปราศจากถีนมิทธะ หลักธรรมข้อที่ 8 มีจิตสงบไม่ฟุ้งซ่าน หลักธรรมข้อที่ 9 
เป็นผู้ข้ามพ้นจากความสงสัย 

3) หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับมานะ ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 10 เป็นผู้ไม่ยกตนข่มท่าน 



342  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
4) หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับเวสารัชชกรณธรรม ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 11 เป็นผู้

ปราศจากความสะดุ้งกลัว ไม่ขลาด 
5) หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับสันโดษ ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 12 เป็นผู้ปรารถนาลาภ 

สักการะและสรรเสริญน้อย 
6) หลักธรรมที่ เกี่ยวข้องกับอริยมรรคมีองค์ 8 ในพระสูตรนี้ ได้แก่  สัมมาอาชีวะ 

สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ สัมมาทิฏฐิและสัมมาสังกัปปะ ประกอบด้วยหลักธรรมข้อที่ 4 มี
การเลี้ยงชีพที่บริสุทธิ์หรือการเลี้ยงชีพชอบ หลักธรรมข้อที่ 13 เป็นผู้ปรารภความเพียร ไม่เกียจคร้าน 
หลักธรรมข้อที่  14 เป็นผู้มีสติสัมปชัญญะมั่นคง หลักธรรมข้อที่  15 เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยสมาธิ  
หลักธรรมข้อที่ 16 เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยปัญญา 

ทั้งนี้จะได้บรรยายความสัมพันธ์ระหว่างหลักธรรมดังกล่าวข้างต้นกับการจัดการกับความกลัว
ดังต่อไปนี้ หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับสุจริต 3 กุศลกรรมบถ 10  หลักธรรมสุจริต 3 ได้แก่ กายสุจริต 
ประพฤติชอบด้วยกาย วจีสุจริต ประพฤติชอบด้วยวาจา และมโนสุจริต ประพฤติชอบด้วยใจและกุศล
กรรมบถ 10 (พระพรหมคุณาภรณ์ [ป.อ.ปยุตฺโต], 2558, [ข]) อันเป็นทางแห่งกรรมที่เป็นกุศล
ประกอบด้วย ความสะอาดทางกาย 3 อย่าง คือ 1. เป็นผู้ละเว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ มุ่งหวังประโยชน์
เกื้อกูลต่อสรรพสัตว์อยู่ 2. เป็นผู้ละเว้นขาดจากการลักทรัพย์ คือ ไม่ถือเอาทรัพย์อันเป็นอุปกรณ์
เครื่องปลื้มใจของผู้อ่ืนที่เจ้าของไม่ได้ให้ 3. เป็นผู้ละเว้นขาดจากการประพฤติผิดในกาม คือ ไม่เป็นผู้
ประพฤติล่วงในสตรีที่อยู่ในปกครองของผู้อ่ืน  ความสะอาดทางวาจา 4 อย่าง คือ 1. เป็นผู้ละเว้นขาด
จากการพูดเท็จ 2. เป็นผู้ละเว้นขาดจากการพูดส่อเสียด 3. เป็นผู้ละเว้นขาดจากการพูดคำหยาบ 
กล่าวแต่คำที่ไม่มีโทษ ไพเราะ น่ารัก จับใจ 4. เป็นผู้ละเว้นขาดจากการพูดเพ้อเจ้อ คือ พูดถูกเวลา 
พูดคำจริง พูดอิงประโยชน์ พูดอิงธรรม พูดอิงวินัย พูดคำที่มีหลักฐาน มีที่ อ้างอิง มีที่กำหนด 
ประกอบด้วยประโยชน์ ความสะอาดทางใจ 3 อย่าง คือ 1. เป็นผู้ไม่เพ่งเล็งอยากได้ของเขา 2. เป็นผู้มี
จิตไม่พยาบาท 3. เป็นผู้มีสัมมาทิฏฐิ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 24 ข้อที่ 176 หน้าที่ 319-324 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

หลักธรรมความสะอาดทางกายและทางวาจาดังกล่าวข้างต้น คือหลักธรรมข้ันศีล สัมมาวาจา 
สัมมากัมมันตะ ในหลักธรรมมรรคมีองค์ 8 ซึ่งมุ่งไปที่ความประพฤติพ้ืนฐานให้ละเว้นความชั่วต่าง ๆ 
ก่อนแล้วจึงยกระดับความประพฤติให้สูงขึ้นด้านความดีด้วยการปฏิบัติในขั้นสมาธิและขั้นปัญญา ซึ่งก็
คือ ความสะอาดทางใจ ในกุศลกรรมบถ 10 นี้ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ เป็นหลักธรรมข้ันปัญญาใน
มรรคมีองค์ 8 เป็นสิ่งที่ใช้จัดการกับกิเลสหลักที่เรียกว่าอกุศลมูล 3 อย่าง คือ โลภะ โทสะ โมหะ (พระ
พรหมคุณาภรณ์ [ป.อ.ปยุตฺโต], 2558, [ข]) หากพิจารณาจากอัตตทัณฑสูตร พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
“ความกลัวเกิดจากโทษของตน เธอทั้งหลายจงมองดูคนที่มุ่งร้ายกัน  เราจักกล่าวความสังเวชตามที่
เราเคยสังเวชมาแล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 942 หน้าที่ 726 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) พระสารีบุตรอธิบายความหมายของคำว่า “โทษ” ในประโยค “ความกลัวเกิดจาก
โทษของตน” ว่า หมายถึง ทุจริต 3 คือ กายทุจริต วจีทุจริต และมโนทุจริต (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เ ล่ ม ที่  29 ข้ อ ที่  170 ห น้ า ที่  480 ม ห า จุ ฬ า ล ง ก ร ณ ร า ช วิ ท ย า ลั ย , 2 5 3 9 )  
จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่าด้วยการปฏิบัติตามหลักธรรมสุจริต 3 และกุศลกรรมบถ 10 เพ่ือจัดการกับ
ต้นเหตุของความกลัว คือ ทุจริต 3 



343 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับนิวรณ์ 5 พุทธวิธีในการจัดการกับความกลัวจากภยเภรวสูตรนี้มี

หลักธรรมที่เกี่ยวเนื่องกับนิวรณ์ 5 คือ หลักธรรมข้อที่ 5 ความเป็นผู้ไม่มีปกติเพ่งเล็งอยากได้ของผู้อ่ืน 
หรือไม่โลภอยากได้ของผู้อ่ืน หลักธรรมข้อที่ 6 มีจิตเมตตา ไม่มีจิตวิบัติ คิดชั่วร้าย  หลักธรรมข้อที่ 7 
ปราศจากถีนมิทธะ หลักธรรมข้อที่ 8 มีจิตสงบไม่ฟุ้งซ่าน หลักธรรมข้อที่ 9 เป็นผู้ข้ามพ้นจากความ
สงสัย นิวรณ์ 5 คือ กามฉันทะ ความอยากได้ อยากเอา หรืออภิชฌา ความเพ่งเล็งอยากได้ พยาบาท 
ความขัดเคืองแค้นใจ คิดร้าย ถีนมิทธะ ความหดหู่และเซื่องซึม อุทธัจจกุกกุจจะ ความฟุ้งซ่านและ
เดือดร้อนใจ วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย (พระพรหมคุณาภรณ์ [ป.อ.ปยุตฺโต], 2558, [ข]) เป็นสิ่งกั้นจิต
ไม่ให้บรรลุความดี (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 178 หน้าที่ 104 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เป็นความเศร้าหมองแห่งจิต ทอนกำลังปัญญา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 
ข้อที่ 219 หน้าที่ 149 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นศัตรูของสมาธิ เป็นสิ่งที่ต้องกำจัด
เสียด้วยสมาธิก็ได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ [ป.อ.ปยุตฺโต], 2558, [ข])  เมื่อสมาธิและปัญญาลดลง กิเลส
หลักทั้ง 3 ตัว คือโลภะ โทสะ โมหะย่อมครอบงำจิตใจ ย่อมประสบความกลัวและความขลาดอันเป็น
อกุศล เพราะเหตุแห่งโทษของตน คือ มีปกติเพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน และมีความกำหนัดกล้า
ในกามคุณทั้งหลาย หรือเป็นผู้มีจิตวิบัติคิดชั่วร้าย ไม่มีเมตตา หรือเป็นผู้ถูกถีนมิทธะกลุ้มรุม หรือเป็น
ผู้ฟุ้งซ่าน มีจิตใจไม่สงบ หรือเป็นผู้มีความเคลือบแคลงสงสัย แต่หากข้ามพ้นเหตุแห่งโทษของตน
เหล่านี้ไปได้ ย่อมถึงความเป็นผู้ปลอดภัยอย่างยิ่งเพ่ืออยู่ในป่า  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อ
ที่ 37-41 หน้าที่ 35-37 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ย่อมเป็นผู้ที่สามารถจัดการกับความ
กลัวได้เป็นอย่างดียิ่ง 

หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับมานะ ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 10 เป็นผู้ไม่ยกตนข่มท่าน  ทั้งนี้
การยกตนข่มท่านนั้นเกิดขึ้นเนื่องความถือตัวว่าดีกว่าเขา เป็นอติมานะ ในมานะ 3 ประการอันได้แก่ 
1) มานะ (ความถือตัวว่าเสมอเขา) 2) โอมานะ (ความถือตัวว่าด้อยกว่าเขา) 3) อติมานะ (ความถือตัว
ว่าดีกว่าเขา) พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 106 หน้าที่ 627-628 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) การถือตัวว่าดีกว่าเขาหรือเลิศกว่าเขานั้น พระพุทธเจ้าตรัสว่าเป็นสิ่งที่ไม่ควร ดังพระ
คาถาว่า“ภิกษุไม่พึงสำคัญตนว่า เราเลิศกว่าเขา เราด้อยกว่าเขา หรือว่าเราเสมอเขา เพราะคุณธรรม
นั้น เป็นผู้เพียบพร้อมด้วยคุณธรรมเป็นอเนกแล้ว ไม่พึงกำหนดตนดำรงอยู่” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 25 ข้อที่ 925 หน้าที่ 723 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  คำว่า “ภิกษุไม่พึงสำคัญตนว่า 
เราเลิศกว่าเขา... เพราะคุณธรรมนั้น” พระสารีบุตรขยายความว่า หมายถึง ภิกษุไม่พึงให้ความดูหมิ่น
เกิด เพราะชาติ โคตร ความเป็นบุตรของผู้มีตระกูล ความเป็นผู้มีรูปงาม ทรัพย์ การศึกษา หน้าที่การ
งาน หลักแห่งศิลปวิทยา วิทยฐานะ ความคงแก่เรียน ปฏิภาณ หรือสิ่งอ่ืนนอกจากท่ีกล่าวแล้วว่า เรา
เลิศกว่าเขา รวมความว่า  ภิกษุไม่พึงสำคัญตนว่าเราเลิศกว่าเขา ... เพราะคุณธรรมนั้น  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 29 ข้อที่ 153 หน้าที่ 420 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ทั้งนี้ความถือตัวว่า
ดีกว่าเขาแล้วยกตนข่มท่านนั้น นับว่าเป็นกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ภายใน ผู้ที่อยู่กับกิเลสที่ฟุ้งขึ้นย่อมอยู่
เป็นทุกข์ ไม่สบาย กระวนกระวาย เร่าร้อน เกิดความกลัวต่ออันตรายที่ไม่ปรากฏ มีความรู้สึกว่าจะ
เกิดความเสื่อมต่อการพัฒนาจิต กลัวว่าจะเกิดความสูญไปแห่งกุศลธรรมทั้งหลาย  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 29 ข้อที ่153-156 หน้าที่ 420-437 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



344  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
หลักธรรมที่ เกี่ยวข้องกับเวสารัชชกรณธรรม ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่  11 เป็นผู้

ปราศจากความสะดุ้งกลัว ไม่ขลาด การจะเป็นผู้ที่ไม่สะดุ้งกลัว ไม่ขลาดได้นั้น ต้องสร้างจิตใจให้เป็นผู้
ที่มีความกล้าหาญ ไม่เกรงกลัวต่อสิ่งใด ๆ แม้แต่ความตาย ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสสอนไว้ว่าต้องมี
คุณธรรมเหล่านี้ คือ ศรัทธา ศีล พหูสูต ความเพียร และปัญญา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อ
ที ่101 หน้าที่ 175-176 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คุณธรรมเหล่านี้เรียกว่า เวสารัชชกรณ
ธรรม แปลว่า ธรรมที่ทำให้กล้าหาญ การสร้างพลังจิตให้เข้มแข็งหรือให้มีจิตตานุภาพยิ่ง ๆ ขึ้นนั้นต้อง
มีการสร้างคุณธรรมดังกล่าวให้เกิดข้ึน (พร รัตนสุวรรณ, 2537) หลักธรรมข้อนี้เป็นการสร้างความกล้า
หาญให้เกิดขึ้น ซึ่งเมื่อเกิดความกล้าขึ้นแล้ว ผลที่เกิดขึ้นก็จะเป็นสิ่งที่ตรงข้ามกับความสะดุ้งกลัว 
ความขลาด เป็นผู้ที่ปราศจากความสะดุ้งกลัว ไม่ขลาดอีกต่อไป 

หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับสันโดษ  ประกอบด้วย หลักธรรมข้อที่ 12 เป็นผู้ปรารถนาลาภ 
สักการะและสรรเสริญน้อย เป็นสิ่งที่ตรงข้ามกับการเป็นผู้ปรารถนาลาภ สักการะและสรรเสริญมาก 
ซึ่งด้วยความที่มีความปรารถนามากนี้ นับเป็นกิเลสทำให้จิตเป็นอกุศล ย่อมสะดุ้งย่อมหวาดหวั่นแม้มี
ภัยเพียงเล็กน้อย (มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสกอรรถกถา ข้อที่ 44 หน้าที่ 183 มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2556)  ทั้งนี้สันโดษ หมายถึง ความยินดี ความพอใจตามมีตามได้ ยินดีในของของ
ตน มีความสุขความพอใจด้วยเครื่องเลี้ยงชีพที่หามาได้ด้วยความเพียรพยายามอันชอบธรรมของตน 
ไม่โลภ ไม่ริษยาใคร (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558, [ก]) ผู้ที่มีความสันโดษ ปรารถนาลาภ 
สักการะและสรรเสริญน้อย เป็นการช่วยกำจัดความโลภให้ลดน้อยลง ทำให้ไม่มีความรุ่มร้อน ไม่
กระวนกระวายใจ ไม่กลัวหรือไม่กังวลใด ๆ มีความรู้สึกว่าพอเพียง ไม่ต้องเสียเวลาไปกับการแสวงหา
ลาภ สักการะ สรรเสริญ ทำให้มีเวลา และพลังสำหรับการพัฒนาจิตตนเองมากขึ้น 

หลักธรรมอริยมรรคมีองค์ 8 เกี่ยวข้องกับสัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ 
สัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ หลักธรรมข้อที่ 4 มีการเลี้ยงชีพที่บริสุทธิ์ หรือการเลี้ยงชีพชอบ หรือ
สัมมาอาชีวะนี้ ซึ่งเป็นการเลี้ยงชีพที่ตรงข้ามกับมิจฉาอาชีวะ อันหมายถึง “การพูดหลอกลวง การ
เลียบเคียง การหว่านล้อม การพูดและเล็ม การใช้ลาภต่อลาภ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อ
ที่ 140 หน้าที่  180 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) สัมมาอาชีวะก็ เป็นศีลขั้น พ้ืนฐาน
เช่นเดียวกับสัมมาวาจาและสัมมากัมมันตะ   (พระพรหมคุณาภรณ์ [ป.อ.ปยุตฺโต], 2558, [ข]) เป็น
การพัฒนาจิตเบื้องต้นเพ่ือจัดการกับกิเลสที่ เป็นต้นเหตุของความกลัวดังกล่าวข้างต้นเช่นกัน  
หลักธรรมข้อที่ 13 เป็นผู้ปรารภความเพียร ไม่เกียจคร้าน (สัมมาวายามะ) หลักธรรมข้อที่ 14 เป็นผู้มี
สติสัมปชัญญะมั่นคง (สัมมาสติ) หลักธรรมข้อที่ 15 เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยสมาธิ (สัมมาสมาธิ) หลักธรรม
ข้อที่ 16 เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยปัญญา (สัมมาทิฏฐิและสัมมาสังกัปปะ) ผู้ที่เกียจคร้านปราศจากความ
เพียร ผู้ที่ขาดสติ ขาดสมาธิ ขาดปัญญา จิตย่อมไม่สามารถที่จะตั้งมั่นได้ จิตย่อมดิ้นรนกวัดแกว่ง หมุน
ไปตามอารมณ์ต่าง ๆ โง่เขลาเบาปัญญา ทำให้จิตวอกแวก เกิดความสะดุ้งหวาดกลัว แม้เหตุเพียง
เล็กน้อย (มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสกอรรถกถา ข้อที่ 45-48 หน้าที่ 184-185 มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2556)   

จากการพิจารณาข้อมูลดังกล่าวข้างต้น สามารถสรุปแนวทางในการจัดการกับความกลัว และ
ดำเนินการตามแนวทางที่พระพุทธเจ้าตรัสในภยเภรวสูตร จนบรรลุวิชชา 3 จิตหลุดพ้นจากอาสวะทั้ง
ปวงดังนี้ 



345 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
1. จัดการกับความกลัวด้วยพุทธวิธีในภยเภรวสูตรกล่าวคือ เจริญสุจริต 3 เจริญกุศลกรรมบถ 

10 ลดละนิวรณ์ 5 ลดละมานะ เจริญเวสารัชชกรณธรรม มีความสันโดษ เจริญอริยมรรคมีองค์ 8 
2. ปรารภความเพียรไม่ย่อหย่อน มีสติมั่นคง กายสงบระงับไม่กระสับกระส่าย จิตเป็นสมาธิมี

อารมณ์แน่วแน่ สงัดจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลายจนบรรลุปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน และ
จตุตถฌาน ตามลำดับ 

3. น้อมจิตไปเพื่อบรรลุวิชชา 3 ได้แก่ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ จุตูปปาตญาณ และอาสวักขย
ญาณ ตามลำดับ 

ทั้งนี้แสดงในรูปแบบพุทธวิธีในการจัดการกับความกลัวตามแนวทางในภยเภรวสูตรได้ดังนี ้

 
ภาพประกอบ 1 พุทธวิธีจัดการกับความกลัวตามแนวทางภยเภรวสูตร 

การดำเนินชีวิตตามแนวทางการจัดการกับความกลัวตามรูปแบบดังกล่าวข้างต้น นอกจากจะ
สามารถจัดการกับความกลัวได้อย่างมีประสิทธิภาพแล้ว หากปรารภความเพียรอย่างไม่ย่อหย่อน มีสติ
มั่นคง มีจิตเป็นสมาธิ ย่อมบรรลุฌาน 4 ตามลำดับ และเมื่อบรรลุจตุตถฌานแล้ว ตั้งจุดประสงค์หรือ
น้อมจิตไปเพ่ือการบรรลุวิชชา 3 ย่อมบรรลุถึงพระนิพพานได้ในที่สุด 
 
บทสรุป 

ความกลัว เป็นสาเหตุหนึ่งของความทุกข์ทางใจของมนุษย์ ทำให้สติและปัญญาลดลง ในด้าน
วิทยาศาสตร์การแพทย์หากเกิดความกลัวบ่อย ๆ จะมีผลเสียต่อสุขภาพ ทำให้ เกิดภาวะต่อมหมวกไต
ล้าเกิดอาการผิดปกติในร่างกายและจิตใจ เช่น ความเครียด ซึมเศร้า อ่อนเพลีย เกิดความทุกข์ทั้งใจ
และกาย ควรที่จะต้องหาวิธีกำจัดความกลัวให้น้อยลงหรือหมดไป พระพุทธเจ้าตรัสถึงวิธีจัดการกับ
ความกลัวตามแนวทางภยเภรวสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรในพระไตรปิฎก คัมภีร์มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ 
ซึ่งเป็นเรื่องของการตอบคำถามที่ชาณุสโสณิพราหมณ์กราบทูลถามพระพุทธเจ้าถึงวิธีปฏิบัติเพ่ือออก
จากความกลัวในเวลาปฏิบัติธรรมกลางป่า ทรงอธิบายเหตุแห่งความกลัวและความขลาด 16 ประการ
และเหตุแห่งความไม่กลัวไม่ขลาดอีก 16 ประการ เมื่อวิเคราะห์พระสูตรพบว่ามีหลักธรรมที่เกี่ยวข้อง



346  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
กันได้แก่ สุจริต 3 กุศลกรรมบถ 10 นิวรณ์ 5 มานะ เวสารัชชกรณธรรม สันโดษ และอริยมรรคมีองค์ 
8 ผู้ปฏิบัติสามารถนำมาปฏิบัติเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณภาพ จัดการกับความกลัวให้
ลดลงหรือหมดไปอย่างเหมาะสม เมื่อพัฒนาจิตจนบรรลุถึงฌาน 4 และบรรลุวิชชา 3 แล้วนิพพานอัน
เป็นบรมสุขย่อมอยู่ไม่ไกล 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
นโปเลียน ฮิลล์. (2557). ปรัชญาชีวิต ศาสตร์แห่งความสำเร็จ (Laws of Success). แปลโดย ปสงค์

อาสา. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เดอะเกรทไฟน์อาร์ต จำกัด. 
ติช นัท ฮันห์. (2561). กลัว (FEAR) หัวใจของปัญญาญาณเพ่ือผ่านพ้นพายุ. แปลโดย นายแพทย์ชว

โรจน์ เกียรติกำพล. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ฟรีมายด์ พับลิชชิ่ง จำกัด. 
พร รัตนสุวรรณ. (2537). อำนาจจิต. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 

23. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด.  
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป .อ.ปยุตฺ โต). (2558 ). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่  41. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด.  
ราชบัณฑิตยสถาน . (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 . พิมพ์ครั้งที่  2. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์ จำกัด.  
โรงพยาบาลพญาไท. (2566). 8 ฮอร์โมนสำคัญของร่างกายที่ต้องทำความรู้จักและรับมือให้เป็น. 

สื บ ค้ น เมื่ อ วั น ที่  2 8  ธั น ว า ค ม  2 5 6 6 .  จ า ก  https://www.phyathai.com/ 
th/article/25618_essential_ hormones_that_you_have_to handle_branchpyt2.  

Bangkok Hospital. (2566). คุณกำลังเสพติดความเครียดหรือไม่ . สืบค้นเมื่อวันที่ 29 ธันวาคม 
2 5 6 6 ,  จ า ก  https://www.bangkokhospital.com/content/adrenal-addict-vs-
adrenal-fatigue.  

Julia Layton. (2566). How Fear Works. สืบค้นเมื่อวันที่  28 ธันวาคม 2566. จาก https:// 
www. oneworldconsulting.com/owc-articles-db-alt.php?id=153&d=en.  

 

https://www.phyathai.com/%20th/article/25618_essential_%20hormones_
https://www.phyathai.com/%20th/article/25618_essential_%20hormones_

