
586  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

การใช้เหตุผลจากคัมภรี์วิสุทธิมรรคเรื่องวดัทีค่วรและไม่ควร 
แก่การปฏิบัติสมาธิภาวนา 

Reasoning of Visuddhimagga Text on The Temple Available and  
Unavailable for Meditation Practice 

 
1พระอธิการอำพน จารุโภ (ดาราศาสตร์) 2ทวีศักดิ์ ทองทิพย์ 

1Phraathikan Amphon Jarupho (Darasas) 2Thaweesak Thongthip 
1,2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus 
1Corresponding Author E-mail: Darasas11355@gmail.com 

 
Received February 7, 2024; Revised November 12, 2024; Accepted: December 31, 2024 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือวิเคราะห์การใช้เหตุผลจากคัมภีร์วิสุทธิมรรคเรื่อง                   
วัดที่ควรและไม่ควรแก่การปฏิบัติสมาธิภาวนา โดยศึกษาเชิงเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า ในคัมภีร์                    
วิสุทธิมรรค อธิบายถึงสถานที่ควรและไม่สมควรอยู่ปฏิบัติสมาธิภาวนา มี 18 ประการ และสถานที่                   
ที่สมควรอยู่แก่การปฏิบัติสมาธิภาวนา มี 5 ลักษณะ ซึ่งในคัมภีร์วิสุทธิมรรค อธิบายการใช้เหตุผล                    
ถึงการปฏิบัติสมาธิภาวนา เพ่ือให้ได้ผลแก่ผู้ปฏิบัติ และเมื่อรู้วิธีหรือหลักปฏิบัติอย่างถูกต้อง พร้อมกับ
รู้องค์ประกอบส่วนสำคัญต่อการเจริญสมาธิแล้ว เชื่อได้ว่า  ผู้ที่ปฏิบัติต้องได้บรรลุมรรคผลแห่งการ
ปฏิบัติสมาธิอย่างแน่นอน 
คำสำคัญ: การใช้เหตุผล; คัมภีร์วิสุทธิมรรค; สมาธิภาวนา 
 
Abstract 

This article aimed at the reasoning analysis of Visuddhimagga Text on the 
temple available and unavailable for meditation practice by documentary study.The 
result of the study was that there were 18 factors in the places available and 
unavailable for meditation practice described in Visuddhimagga Text as it was 
described in Visuddhimagga Text about the reasoning for meditation practice to 
reach the effectiveness for practitioners and to acknowledge the right approach or 
the principle of conducts and the significant factors of meditation, it is believed that 
the practitioners are subject to attain the fruition of meditation practice. 
Keywords: Reasoning; Visuddhimagga Text; Meditation 
 
 



587 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
บทนำ 

คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่ชื่อว่า “คัมภีร์วิสุทธิมรรค” นับเป็นคัมภีร์ที่มีความสำคัญที่สุด
ในทางพระพุทธศาสนา ที่ได้อธิบายเนื้อหาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทอย่างละเอียด                   
ถึงหลักแนวคิดจะนำหลักธรรมไปประกอบในการดำเนินชีวิตอย่างไร ซึ่งคัมภีร์วิสุทธิมรรคนี้ได้รวบรวม
เนื้อหาแล้วนำเสนอโดยพิสดารเกี่ยวกับศีล สมาธิ ปัญญา รวมถึงหมวดธรรมต่าง ๆ ที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก รวมถึงได้อธิบายขั้นตอนการปฏิบัติว่า ควรทำอย่างไร ต้องเรียนรู้อะไรก่อนหลัง เป็นต้น 
ผู้ศึกษาเห็นว่า “คัมภีร์วิสุทธิมรรค” อธิบายถึงภาพรวมในหลักการปฏิบัติภาวนาที่จะนำไปสู่มรรคผล
นิพพาน โดยอาศัยหลักของศีล สมาธิ และปัญญา นำเข้าสู่หลักการปฏิบัติ อันเป็นธุระสำคัญ                    
2 ประการ ได้แก่ คันถธุระ และวิปัสสนาธุระ ซึ่งหมายถึง สิ่งที่ต้องแบกไปหรือกิจในพระศาสนา 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2561) เมื่อกล่าวถึงการปฏิบัติภาวนาในพระพุทธศาสนา 
คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงสถานที่ที่เหมาะแก่การปฏิบัติภาวนา อันเกื้อหนุนในการเจริญภาวนา                   
ให้ได้ผลดี มีความก้าวหน้า ไม่ติดข้อง ขัดข้อง และส่งเสริมการปฏิบัติดำเนินไปด้วยดี (พระครูปลัด                   
สัมพิพัฒนธรรมจารย์ และคณะ, 2565)  

จากที่กล่าวมาเห็นว่า ควรจะศึกษาความเป็นมา ความหมาย ความสำคัญเนื้อหาโดยย่อ และ
การใช้เหตุผลจากคัมภีร์วิสุทธิมรรคเรื่องวัดที่ควรและไม่ควรแก่การปฏิบัติสมาธิภาวนา เพ่ือให้เห็น
แนวคิด วิธีปฏิบัติ และเข้าใจ เข้าถึงความจริงในหลักการปฏิบัติภาวนาที่ถูกต้อง ดังจะอธิบายต่อไป 
 
ความเป็นมาเกี่ยวกับคัมภีร์วิสุทธิมรรค 
 คัมภีร์วิสุทธิมรรค ถูกรจนาขึ้นเมื่อ 956 ปี หลังพุทธปรินิพพาน โดยพระพุทธโฆสะเถระ                  
ชาวอินเดีย ได้เดินทางไปยังศรีลังกาเพ่ือขอแปลคัมภีร์ชั้นอรรถกถาโบราณ อันเป็นคัมภีร์ดั่งเดิม                    
ที่ได้ผ่านการสังคายนาครั้งแรก โดยมีพระมหากัสสปะเถระเป็นประธาน เรียกคัมภีร์อรรถกถานี้ว่า 
มหาอัฏฐกถา จากนั้นได้ถูกถ่ายทอดมาเป็นภาษาสิงหลเมื่อได้รับสังคายนาครั้งที่ 3 ในสมัยพระเจ้า
อโศกมหาราช ได้ส่งพระสมณทูตไปประกาศพระพุทธศาสนา ส่วนมหาปัจจรียอัฏฐกถา กุรุนทีอัฏฐกถา
ก็ถูกแต่งขึ้น ณ ประเทศศรีลังกา เรียกได้ว่า คัมภีร์ทั้ง 3 นี้ จารึกเป็นภาษาสิงหลเหมือนกันและใช้เป็น
คัมภีร์หลักในการแต่งคัมภีร์วิสุทธิมรรค 

คำว่า วิสุทธิ ในที่นี้ พระพุทธโฆสะได้ให้ความหมายมุ่งเน้นที่พระนิพพานเท่านั้น เพราะเป็น
ธรรมอันปราศจากมลทิน และมีความบริสุทธิ์อย่างแท้จริง ดังนั้น คำว่า “วิสุทธิมรรค” จึงมี
ความหมายว่า ทางสู่ความบริสุทธิ์ หรือ อุบายที่เป็นเครื่องบรรลุพระนิพพาน ซึ่งพระพุทธองค์                     
ทรงแสดงไว้หลายนัย เช่น พระองค์ทรงแสดงถึงธรรมที่บริสุทธิ์เนื่องเพราะกรรมไว้ว่า มัจจะทั้งหลาย
หมดจดได้ด้วยธรรม 5 ประการ คือ กรรม วิชา ธรรม ศีล และอุดมชีวิต ไม่ใช่ด้วยโคตรหรือด้วยทรัพย์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 15 ข้อ 48 หน้า 62, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

คัมภีร์วิสุทธิมรรคมีผู้ประพันธ์คือพระพุทธโฆสะ ท่านเกิดราว พ.ศ. 945 ในตระกูลพราหมณ์ 
ตำบลพุทธคยา แคว้นมคธ หรือรัฐพิหารในปัจจุบัน ท่านแตกฉานในพระเวท มีวาทะแหลมคม จน
กลายเป็นผู้โต้วาทีมีชื่อเสียงของศาสนาพราหมณ์ในยุคนั้น ต่อมาพระเรวตะได้ยินพระพุทธโฆสะท่อง
มนต์จากคัมภีร์ปตัญชลี รู้สึกประทับใจ แต่กลับบอกกับพระพุทธโฆสะว่า สูตรเหล่านั้นผิดหมดทำให้
พระพุทธโฆสะงงเหมือนกับถูกมนต์สะกดไว้ แล้วนำเอาพระอภิธรรมมาแสดงให้ฟัง พระพุทธโฆสะได้



588  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
สดับรับฟังแล้วเกิดความศรัทธาอยากเรียนมนต์นี้ จึงขอบวชเป็นพระภิกษุ และได้ศึกษาพระธรรมวินัย
จนรู้แตกฉานในพระไตรปิฎก แล้วได้แต่งหนังสือ ญาโณทัย อัฏฐกถาสาลินี จากนั้น  ได้เดินทางไปยัง
ลังกาทวีปเพ่ือแปลคัมภีร์สำคัญจากภาษาสิงหลให้กลับมาเป็นภาษามคธ ในคราวนั้นได้แต่งคัมภีร์วิ
สุทธิมรรคขึ้นมาด้วย แล้วเดินทางกลับอินเดีย ผลงานของพระพุทธโฆสะที่เขียนไว้มีปรากฏอยู่ 1) 
สมันตปาสาทิกา 2) กังขาวิตรณี 3) สุมังคลวิลาสินี 4) ปปัญจสูทนี 5) สารัตถปัปกาสินี 6) มโนรถปูรณี 
7) ปรมัตถโชติกา 8) สัมโมหวิโนทนี  9) ปัญจปกรณัฏฐกถา 10) วิสุทธิมรรค 11) ญาโณทัย จากนั้น 
ในวาระสุดท้ายได้มรณภาพลง โดยไม่ทราบถึงสถานที่แน่ชัด โดยคัมภีร์วิสุทธิมรรคนั้นมีลักษณะคือ 

1. ลักษณะทางคัมภีร์ คัมภีร์วิสุทธิมรรคถือเป็นคัมภีร์ชั้นฏีกาที่ถือว่า เป็นหลักในการเขียน
อรรถกถาในสมัยอนุราชปุระ คณะสงฆ์ไทยเองก็ได้นำคัมภีร์วิสุทธิมรรคนี้จัดเข้าในหลักสูตรการศึกษา
พระปริยัติธรรมแผนกบาลีด้วย ซึ่งเป็นผลงาน ที่มีความสำคัญยิ่งของพระพุทธโฆสะ ทำให้อนุชนรุ่น
หลังได้รู้จักศึกษาเรียนรู้เข้าใจหลักธรรมได้โดยไม่ยากนัก คัมภีร์วิสุทธิมรรคนี้เป็นเหมือนสารานุกรม
ทางพระพุทธศาสนา ใช้ภาษาที่สั้นและชัดเจน สื่อถึงความเข้าใจในเรื่องที่แต่งได้อย่างน่าทึ่ง แสดง
ภาพรวมของหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาทั้งหมด มุ่งจัดระบบระเบียบให้ดูสละสลวย มีจุดยืนใน
การนำเสนอถึงภาคปฏิบัติในการดำเนินชีวิต เพ่ือไปสู่เป้าหมายสูงสุด คือ พระนิพพาน อันเป็นธงชัย
แห่งหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา นั้นเอง 

2. ลักษณะทางด้านเนื้อหา เริ่มแรกพระพุทธโฆสะ ปรารภถึงเทพบุตรตนหนึ่งได้ทูลถาม
ปัญหาเพ่ือคลายความสงสัยของตนว่า “ธรรมชาติอันหนึ่ง เป็นรกชัฏทั้งภายใน รกชัฏทั้งภายนอก 
ประชาชนถูกรกชัฏ (นั้น) เกี่ยวสอดไว้แล้ว ข้าแต่พระโคดม เพราะเหตุนี้ข้าพเจ้าขอทูลถามพระองค์ 
ใครเล่าจะพึงถางรกชัฏนี้ได้” สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสพยากรณ์แก่เทพบุตร เพ่ือแก้ปัญหา
ด้วยพระคาถาว่า สีเล ปติฏฺฐาย นโร สปญฺโญ จิตฺตํ  ปญฺญญฺจ ภาวยํ อาตาปี นิปโก ภิกฺขุ โส อิมํ  วิชฏฺ
เย ชฏํ แปลความว่า “นรชน ผู้มีปัญญา เป็นภิกขุ มีความเพียร มีปัญญา เครื่องบริหาร ตั้งตนไว้ในศีล 
แล้วทำสมาธิจิตและปัญญา  ให้เจริญอยู่ เธอจะพึงถางรกชัฏอันนี้ได้” (พระพุทธโฆสเถระ, 2562) 

พระคาถาดังกล่าว พระพุทธโฆสะได้นำมาเป็นบทตั้งในการรจนาคัมภีร์วิสุทธิมรรค ว่าด้วย
ไตรสิกขาไว้อย่างพิสดาร ประมวลธรรมในคัมภีร์พระไตรปิฎกแสดงไว้เป็นหมวดหมู่ แบ่งเป็น 3 ภาค
ใหญ่ ๆ คือ 

ภาคท่ี 1 กล่าวถึงเรื่อง ศีลคืออะไร มีความหมายอย่างไร ศีลมีลักษณะ มีกิจ มีผลปรากฏและ
มีอะไรเป็นเหตุ มีคุณประโยชน์ต่อชีวิตอย่างไร มีกี่ชนิด มีอะไรเป็นอุปสรรค ควรรักษาศีลกันอย่างไร
ตลอดจนกล่าวเฉพาะเรื่องการประพฤติปฏิบัติของผู้ถือบวชด้วย 

ภาคที่ 2 กล่าวถึงเรื่องสมาธิ เริ่มต้นด้วยการอธิบายว่า สมาธิคืออะไร มีความหมายว่าอย่างไร                  
จึงเรียกว่าสมาธิ มีก่ีชนิด อะไรเป็นอุปสรรคไม่ให้มีสมาธิ อะไรคือวิธีเจริญสมาธิ ส่วนการเจริญสมาธินี้
ท่านได้กล่าวโดยละเอียด เช่น สภาพแวดล้อมที่ เหมาะแก่การเจริญสมาธิ การมีกัลยาณมิตร                    
ช่วยแนะนำวิธีการฝึกสมาธิ และวิธีการเจริญสมาธิให้เหมาะกับจริตของตน เป็นต้น 

ภาคที่ 3 กล่าวถึงเรื่องปัญญา เริ่มตั้งแต่การให้ความหมายของคำว่าปัญญา ลักษณะของ
ปัญญา ชนิดของปัญญา วิธีการเจริญปัญญา ความรู้ต่าง ๆ เกี่ยวกับสภาวะความเป็นจริง                      
ซึ่งจำเป็นต้องรู้อย่างชัดเจนเพ่ือให้ปัญญาเกิดขึ้น เช่น การเข้าใจเรื่องของชีวิต อันมีส่วนประกอบ รูป
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ระดับของความเข้าใจเรื่องขันธ์ 5 อายตนะ 6 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22



589 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
อริยสัจจ์ 4 ปฏิจจสมุปบาท วัฏจักร กรรมและผลของกรรม กฎไตรลักษณ์ ลำดับของปัญญา และ
ประโยชน์การเจริญปัญญาเพื่อการหลุดพ้นจากความทุกข์อย่างสิ้นเชิง 

จากที่ได้กล่าวมา พอสรุปได้ว่า หลักการปฏิบัติภาวนาในทางพระพุทธศาสนามีอยู่ 2 อย่าง                  
คือ สมถภาวนา กับ วิปัสสนาภาวนา ซึ่งเป็นหลักการปฏิบัติกัมมัฏฐานที่สำคัญอย่างมาก อันจะนำพา                   
ผู้ปฏิบัติไปสู่มรรคผลนิพพานในที่สุดได้ การที่จะประสบผลสำเร็จนั้นในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึง
ขั้นตอนหรือกระบวนการในการปฏิบัติกัมมัฏฐานอยู่หลายประเด็น ซึ่งในประเด็นนี้ผู้ศึกษา                    
ให้ความสำคัญไปในเรื่องเกี่ยวกับสถานที่ที่จะปฏิบัติ เพราะเห็นว่า สถานที่เป็นฐานหลักต่อการปฏิบัติ
จึงหยิบยกการใช้เหตุผลต่อสถานที่ที่เหมาะแก่การปฏิบัติสมาธิภาวนา ที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
มาอธิบายให้เหตุผล ดังจะกล่าวต่อไป 
 
การใช้เหตุผลจากคัมภีร์วิสุทธิมรรคเร่ืองวัดที่ควรและไม่ควรแก่การปฏิบัติสมาธิภาวนา 
 ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวไว้ชัดเจนว่า “พึงออกจากวัดอันไม่สมควรแก่การภาวนา  ไปอยู่                    
ณ ที่วัดอันสมควร” (สมเด็จพระพุฒาจารย์, 2562) ในประเด็นนี้ ในสังคมพุทธปัจจุบันยังไม่ทราบกัน
เป็นส่วนใหญ่เกี่ยวกับหลักการหรือวิธีการปฏิบัติกัมมัฏฐาน โดยเฉพาะเรื่องสถานที่ ซึ่งผู้เขียนมองเห็น
ว่าเป็นสิ่งที่สำคัญอีกประการหนึ่งต่อการภาวนา ในยุคปัจจุบันสถานที่ที่เหมาะแก่การภาวนาก็นับหา
ได้ยากมากขึ้นแล้วด้วยการถูกความเจริญทางสังคมชักนำไป ในที่นี้จึงขอกล่าวถึงสถานที่หรือวัดอันไม่
สมควรแก่การภาวนา และวัดอันสมควรแก่การภาวนาที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรค พร้อมยกตัวอย่าง
การให้เหตุผลมาประกอบอธิบายในลำดับต่อไป 
 1. วัดที่ไม่สมควรแก่สมาธิภาวนา คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้อธิบายไว้ว่า  วัดหรือสถานที่ที่
ประกอบไปด้วยโทษ 18 ประการ ในอย่างใดอย่างหนึ่งชื่อว่า วัดไม่สมควรแก่สมาธิภาวนา มีดังนี้ 
 1) มหตฺตํ แปลว่า วัดใหญ่ ในสังคมปัจจุบันคำว่าวัดใหญ่คงเข้าใจกันได้ว่า เป็นวัดที่มีความ
เพียบพร้อมสมบูรณ์ด้วยปัจจัย 4 มีการเรียนการสอนทั้งปริยัติและปฏิบัติ หรือสามารถจัดการ                   
บริหารงานด้านต่าง ๆ ได้อย่างเป็นระบบ จึงได้ชื่อว่าวัดใหญ่ และเป็นที่ เข้าใจกันส่วนใหญ่ว่า                    
เป็นวัดที่สมควรแก่การมาอยู่ศึกษาธรรมะ เป็นต้น แต่ในทางกลับกันคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึง                    
วัดใหญ่ในลักษณะว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควร
และไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 
 ในวัดใหญ่ ๆ ย่อมมีภิกษุและสามเณรที่ต่างจิตต่างใจกัน มารวมอยู่ด้วยกันเป็นจำนวนมาก                   
ย่อมจะไม่ช่วยกันทำกิจวัตร เพราะต่างก็เกี่ยงกันและกัน เช่น ไม่ช่วยกันปัดกวาดลานโพธิ์ เจดีย์                      
หรือไม่ช่วยกันเตรียมน้ำใช้น้ำฉัน ฯ ซึ่งเมื่อไม่ได้ทำก็จะต้องอาบัติทุกกฎในเพราะเหตุวัตรเภท คือ
ทำลายกิจวัตร และเมื่อโยคีบุคคผ่านมาเห็นว่ายังไม่มีใครทำกิจวัตร เธอก็จะหยุดทำกิจวัตรนั้น                    
ด้วยเหตุนี้จะทำให้เธอสายแก่ภิกษาหาร อนึ่ง ถ้าเธอหลบไปอยู่ในที่เร้นลับ ก็จะฟุ้งซ่านด้วยเสียง
เจี๊ยวจ๊าวของพวกภิกษุหนุ่มและสามเณร พร้อมด้วยเสียงการงานต่าง ๆ ของทางคณะสงฆ์และวัด                     
แต่ถ้ าวัดใหญ่ ใดมีภิ กษุสามเณรช่วยกันทำกิจวัตรเรียบร้อยหมดทุกอย่ าง และไม่มีความ
กระทบกระเทือนแม้อย่างอ่ืน ๆ แต่ประการใด ก็เห็นควรแก่การอยู่ ณ ที่วัดใหญ่นั้นได้ 
 2) นวตฺตํ แปลว่า วัดสร้างใหม่ ส่วนใหญ่จะมองว่าวัดที่กำลังก่อสร้างหรือมีการสร้างใหม่                    
เป็นวัดใหม่คงมีความทันสมัย มีการพัฒนาทั้งด้านบุคลากรและด้านศาสนวัตถุ คงสะดวกต่อการ



590  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
สมาคมกับผู้รู้ เป็นต้น แต่ทว่า การที่ไม่มีพระภิกษุสงฆ์หรือสามเณรที่ใคร่ในการปฏิบัติภาวนาเลย                    
มัวแต่คลุกคลีในการนวกรรม ก็จะหาประโยชน์ใดเลยในการสร้างเสนาสนะ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้
กล่าวถึงวัดที่สร้างใหม่ในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะ
ได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 
 ในวัดที่สร้างใหม่นั้น ย่อมจะมีนวกรรมคือการก่อสร้างมากมาย เมื่อโยคีบุคคลในวัดนั้นไม่ช่วย
ทำเข้าก็จะถูกตำหนิติเตียน แต่ถ้าในวัดใดภิกษุทั้งหลายพูดให้โอกาสในลักษณะว่า นิมนต์ท่านทำ                    
สมณธรรมตามสบายเถิด นวกรรมก่อสร้างพวกเราจักช่วยกันกระทำกันเอง ดังนี้ วัดในลักษณะเช่นนี้                     
ก็ควรอยู่ ณ ที่วัดก่อสร้างใหม่นั้นได้ 

3) ชิณฺณตฺตํ แปลว่า วัดที่มีเสนาสนะหรือวิหารเจดีย์ชำรุดทรุดโทรม ผุพัง ไม่ควรแก่การอยู่
อาศัย เกรงว่าจะมีอันตราย หรือทำให้การปฏิบัติกัมมัฏฐานไม่สามารถดำเนินไปได้ต่อเนื่อง ซึ่งใน
คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่มีเสนาสนะทรุดโทรมในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา                   
ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

วัดที่มีเสนาสนะทรุดโทรม ย่อมจะต้องมีสิ่งที่ปฏิสังขรณ์อยู่แล้ว เมื่อไม่ปฏิสังขรณ์  ซ่อมซ้อม                    
ก็จะถูกติเตียนเอา ถ้ามัวแต่ปฏิสังขรณ์การปฏิบัติกัมมัฏฐานก็จะเสื่อมไป แต่ถ้ามีภิกษุทั้งหลายในวัด
พูดว่า นิมนต์ท่านทำสมณธรรมตามสบายเถิด ดังนี้ ก็ถือว่าวัด ณ ที่นั้น  ก็ควรแก่การอยู่ปฏิบัติ
กัมมัฏฐานได ้

4) ปนฺถนิสฺสิตตฺตํ แปลว่า วัดที่อิงทางหลวง ในความเข้าใจของคนส่วนใหญ่คงจะหมายถึง                   
เป็นวัดที่อยู่ติดกับถนนใหญ่ที่มีการสัญจรไปมาอย่างเป็นประจำไม่ขาดสาย คงสะดวกแก่การเดินทาง
แต่อาจเป็นเหตุทำให้รบกวนผู้ที่ใคร่ปฏิบัติกัมมัฏฐานอยู่ ณ ที่นั้นได้ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัด
ที่อิงทางหลวงในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้
เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

วัดที่อิงทางหลวงย่อมจะมีพวกภิกษุอาคันตุกะมารวมกันอยู่บ่อยครั้งทั้งกลางวันกลางคืน                   
ซึ่งภิกษุท่ีอยู่ประจำนั้นก็จะต้องให้เสนาสนะของตนแก่พวกอาคันตุกะ ทำให้ตนต้องไปอยู่ ณ ที่อื่น เช่น
โคนไม้ พลาญหิน ฉะนั้น โอกาสที่ปฏิบัติกัมมัฏฐานย่อมมีน้อย แต่ถ้าในวัดนั้นไม่มีการเบียดเบียน                    
ของพวกอาคันตุกะ ก็ถือว่าวัดนั้นควรแก่การอยู่ปฏิบัติกัมมัฏฐานได้ 

5) โสณฺฑี แปลว่า วัดมีสระน้ำ ในปัจจุบันวัดหลายแห่งจะมีสระน้ำอยู่ภายในวัด ซึ่งจะมองว่า
ไว้ใช้ประโยชน์ในการชำระร่างกายหรือประโยชน์อ่ืน ๆ ที่จำเป็นภายในวัดนั้น ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค                    
ได้กล่าวถึงวัดที่มีสระน้ำอยู่เป็นอย่างไร และไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น                    
พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

วัดที่มีสระน้ำนั้น ได้แก่วัดที่มีสระน้ำกรุด้วยหินถาวรมั่นคงเป็นหลักฐาน ในวัดเช่นนี้ ย่อมจะมี
มหาชนมาชุมนุมกัน รวมถึงพระภิกษุที่ต้องการใช้น้ำเพ่ือซักย้อมผ้า ก็จะเป็นเหตุให้ภิกษุเหล่านั้น                     
เข้ามาถามหาภาชนะหรือฟืน เพ่ือใช้ซักย้อมผ้า ทำให้ภิกษุผู้อยู่ในวัดนั้นต้องคอยชี้บอกนั้นโน้นนี่ ทำให้
ภิกษุนั้นเป็นกังวลอยู่ตลอดเวลา ซึ่งในวัดลักษณะเช่นนี้ ไม่ควรอยู่ปฏิบัติกัมมัฏฐาน 

6) ปณฺณํ แปลว่า วัดมีใบไม้ใช้เป็นผัก ในประเด็นนี้คงมีความเข้าใจกันในลักษณะที่ว่า วัดมี
การเพาะปลูกพืชพันธุ์ไม้ที่สามารถเก็บรับประทานได้ และมีความเกี่ยวข้องอย่างไรกับวัด ที่ควรหรือ                    



591 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่มีใบไม้ใช้เป็นผักในลักษณะที่ว่าไม่ควร
แก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

ในวัดใดมีใบไม้ที่ใช้รับประทานได้ ในวัดเช่นนั้น เมื่อมีภิกษุหรือผู้เรียนปฏิบัติกัมมัฏฐานอยู่ ณ 
ที่นั้น ก็จะมีผู้คน (ในคัมภีร์ระบุถึงสตรี) ที่เก็บผักพากันร้องเพลงไปพลางเก็บผักไปพลาง ซึ่งอยู่ใกล้ ๆ 
จะทำให้เสียงที่ได้ยินนั้นไปรบกวนหรือเป็นอันตรายแก่ผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน ในวัดลักษณะเช่นนี้ ไม่ควร
อยู่ปฏิบัติกัมมัฏฐาน 

7) ปุปฺผํ แปลว่า วัดมีดอกไม้ ขึ้นชื่อว่าดอกไม้ซึ่งเป็นสิ่งที่สวยงามน่าชมน่าหลงใหล ใครพบ
ใครเห็นก็หวังจะครอบครอง เมื่อมีภิกษุหรือผู้เรียนปฏิบัติกัมมัฏฐานอยู่ ณ ที่นั้นก็จะเป็นในลักษณะ
เช่นเดียวกับวัดที่มีใบไม้ใช้เป็นผัก ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดมีดอกไม้ในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่
การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

ก็แหละในวัดใดมีกอไม้ดอกนานาชนิดแตกบานอยู่สะพรั่ง แม้ในวัดเช่นนั้นก็จะเป็นอันตราย
แก่ผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐานทั้งหลายเช่นเดียวกัน ฉะนั้นจึงไม่ควรอยู่ ณ ที่วัดนั้น 

8) ผลํ แปลว่า วัดมีไม้ผล ในวัดที่มีไม้ผลนานาชนิด ย่อมจะเป็นที่ผู้คนเข้ามาเก็บเอาไม้ผลนั้น
เพ่ือบริโภค ผู้คนเหล่านั้นก็จะมาขอ เมื่อไม่ให้ เขาก็จะโกรธ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่มี                    
ไม้ผลนานาชนิดในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้
เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

ในวัดที่มีไม้ผลนานาชนิด เช่น มะม่วง ชมพู่ และขนุน เป็นต้น คนทั้งหลายเมื่อเห็นก็ต้องการ
จะพากันเก็บเอาหรือแม้โดยพลการก็เป็นได้  พอตกเย็นโยคีบุคคลกำลังปฏิบัติภาวนาหรือ                     
เดินจงกรมเห็นคนเหล่านั้น ก็จะกล่าวทำนองว่า “อุบาสกทั้งหลาย ทำไมจึงพากันทำอย่างนั้น”                    
เขาเหล่านั้นก็จะไม่ชอบใจ ก็จะพยายามไม่ให้โยคีนั้นอยู่ได้ต่อไป ฉะนั้น จึงไม่ควรแก่การอยู่ ณ                    
วัดเช่นนั้น 

9) ปตฺถนียตา แปลว่า วัดที่มีคนขึ้นมาก ในความหมายของคำว่าคนขึ้นมากนี้ หมายถึง วัดที่มี
ผู้คนเคารพสักการะบูชาจำนวนมาก แต่ละวันก็จะเต็มไปด้วยผู้คนที่มากราบไหว้ขอพรพระสงฆ์                    
หรือ สิ่งเคารพที่นับถือในวัดนั้น ๆ ซึ่งอาจจะไม่เอ้ือต่อการปฏิบัติภาวนาแก่โยคีบุคคลได้ ในคัมภีร์                     
วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่มีคนขึ้นมากลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น 
พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

ก็แหละ โยคีบุคคลผู้อยู่อาศัย ณ ที่วัดซึ่งมีคนขึ้นมาก ซึ่งชาวโลกได้ให้ความสนใจและเคารพ
ยกย่องว่า ท่านนี้เป็นพระอรหันต์ แล้วใคร่จะได้กราบไหว้บูชาจึงพากันหลั่งไหลมาหาโดยรอบทิศ                    
ด้วยเหตุนั้น โยคีบุคคลจะไม่มีความผาสุก แต่ว่าวัดเช่นนั้นย่อมเป็นที่สบายแก่โยคีบุคคลใด พอเวลา
กลางวันก็จงหลีกไปเสีย ณ ที่อ่ืน พอตกกลางคืนจึงค่อยกลับมาอยู่ได้ 

10) นครสนฺนิสฺสิตตา แปลว่า วัดที่อิงเมือง ย่อมเป็นที่เข้าใจกันดีอยู่แล้วว่า วัดที่อยู่ในเมือง                   
ก็จะเป็นที่เต็มไปด้วยความวุ้นวายในหลาย ๆ ด้าน เช่น ผู้คน รถ มลพิษ เป็นต้น ถ้าจะปฏิบัติภาวนา
คงจะเป็นการลำบากในความสงบจิตใจ ซึ่งในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่อิงเมืองในลักษณะที่ว่า
ไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป 
ดังนี้ 



592  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ในวัดที่อิงเมืองนั้น ย่อมมีอิฏฐารมณ์ทั้งหลายมาผ่านสายตามากมาย มีทั้งพวกนางกุมภทาสี

พวกมนุษย์ที่เป็นใหญ่ พากันไปกางม่านนั่งอยู่ตามวัด จึงไม่ควรอยู่ ณ ที่วัดเช่นนั้น 
11) ทารุสนฺนิสฺสิตตา แปลว่า วัดที่อิงป่าไม้ วัดที่มีป่าไม้เยอะ ๆ นั้น ส่วนใหญ่จะเข้าใจว่า                   

เป็นที่เหมาะสำหรับแก่การปฏิบัติภาวนา เพราะมีความร่มรื่น เงียบสงบ ห่างจากกลุ่มคน แต่ในคัมภีร์                      
วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่อิงป่าไม้ในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น
พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

ก็แหละ ในวัดที่อิงป่าไม้นั้น ล้วนมีพืชและต้นไม้ที่ใช้เป็นประโยชน์ได้ พวกคนที่มีความ
ต้องการพืชและไม้นั้น ก็จะพากันมาเก็บมาตัดเอาไปใช้ประโยชน์ พอในเวลาเย็น โยคีบุคคลผู้ปฏิบัติ
ภาวนาพบเห็น ก็จะกล่าวเตือนพวกเขา และทำให้พวกเขาไม่พอใจ แล้วพยายามไม่ให้โยคีบุคคลนั้น                    
อยู่ต่อไป ฉะนั้น จึงไม่ควรอยู่ ณ วัดเช่นนั้น 

12) เขตฺตสนฺนิสฺสิตตา แปลว่า วัดที่อิงไร่นา เพ่ือความอุดมสมบูรณ์แก่การอยู่อาศัยในที่ใกล้
ของพวกชาวนา อาจจะเป็นที่เหมาะสำหรับแก่การปฏิบัติภาวนา เพราะจะมีอาหารเพียงพอแก่การอยู่
ประจำ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่ อิงไร่นาในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา                    
ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

วัดที่สร้างอิงไร่นา มีไร่นาล้อมรอบอยู่ จะมีพวกมนุษย์พากันไปทำลานข้าว นวดข้าว และจะ
เป็นที่พักนอนของคนเหล่านั้น ย่อมจะพากันทำความไม่ผาสุกให้แก่ผู้ปฏิบัติภาวนา แม้วัดที่มีสมบัติ
(ท่านก็สงเคราะห์เข้ากับไร่นา) พวกคนรักษาวัดทั้งหลายก็จะปล่อยโคไปกินข้าว (สมัยนี้เป็นการก่อ
เรื่องขึ้นของคนอยู่ในวัด) ก็ทำให้การเป็นอยู่ของผู้ปฏิบัติภาวนาในที่นั้น ๆ ไม่เป็นสุก จึงไม่ควรอยู่ ณ                   
ที่เช่นนั้น 

13) วิสภาคานํ ปุคฺคลานํ อตฺถิตา แปลว่า วัดที่มีคนไม่ลงรอยกัน  ปัจจุบันนี้มีให้พบเห็น                  
จำนวนมากและมีอยู่ในเกือบจะทุกพ้ืนที่ ซึ่งก็เป็นเหตุปัจจัยหนึ่งที่ทำให้โยคีบุคคลผู้แสวงหาความสงบ
ไม่สามารถบรรลุตามเจตนาได้ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่มีคนไม่ลงรอยกันในลักษณะที่ว่า                       
ไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป
ดังนี้ 

วัดที่มีภิกษุทั้งหลายผู้เข้ากันไม่ได้ คือเป็นเหตุให้จองเวรกัน เช่น ทะเลาะกัน เมื่อโยคีบุคคล
ห้ามปรามว่า อย่าได้พากันทำอย่างนี้เลยท่าน ฉะนี้แล้ว ก็จะเกิดหาเรื่องขึ้นว่า พวกเราเกิดฉิบหายแล้ว
นับแต่เวลาที่ภิกษุผู้ถือผ้าบังสุกุลเป็นปกติรูปนี้มาถึงทีเดียว จึงไม่ควรอยู่ ณ วัดเช่นนั้น 

14) ปฏฺฏนสนฺนิสฺสิตตา แปลว่า วัดที่อิงท่า ซึ่งเป็นวัดที่มองว่าอาจจะสะดวกแก่การไปมา                    
และมีความร่มเย็น อากาศบริสุทธิ์ เป็นต้น ซึ่งในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่อิงท่าในลักษณะที่ว่า
ไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป
ดังนี้ 

วัดที่อิงท่าน้ำ เช่น ท่าเรือ หรือท่ีสร้างอิงท่าบก เช่น ที่พักพิงเกวียน (ที่พักต่าง) ท่าอากาศยาน 
สถานีจอดรถ เป็นต้น ในวัดเช่นนี้ ย่อมจะมีมนุษย์โดยสารมาด้วยเรือหรือพวกโคต่าง ๆ พากัน
เบียดเบียนทำความไม่ผาสุกให้อยู่เนือง ๆ ด้วยการขอว่า ให้ที่พัก ให้ดื่มน้ำ ให้เกลือด้วย ดังนี้                    
จึงไม่ควรอยู่ ณ วัดเช่นนั้น 



593 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
15) ปจฺจนฺตสนฺนิสฺสิตตา แปลว่า วัดที่อิงบ้านป่าชายแดน ในวัดลักษณะเช่นนี้ ตามความ

เข้าใจส่วนใหญ่จะมองว่า อยู่แบบเรียบง่าย สงบ ไม่มีผู้คนมาเบียดเบียนในการปฏิบัติภาวนา ซึ่งใน
คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่อิงบ้านป่าชายแดนในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา                   
ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

ในวัดที่สร้างอิงบ้านป่าชายแดนนั้น ย่อมจะมีแต่พวกมนุษย์ที่ไม่เลื่อมใสศรัทธาในรัตนะ
ทั้งหลาย มีพุทธรัตนะเป็นต้น ด้วยเหตุนั้น ความอยู่ผาสุกในวัดนั้นเช่นนั้นย่อมจะไม่มีแก่โยคีบุคคล 

16) รชฺชสีมสนฺนิสฺสิตตา แปลว่า วัดที่อิงเขตแดนประเทศ ในลักษณะวัดที่อยู่ติดชายแดน
ประเทศนั้น ถือว่ามีความสำคัญอยู่ส่วนหนึ่งและมีความเสี่ยงอยู่ไม่น้อยเช่นกัน อยู่ที่ว่าจะใช้ให้เกิด
ประโยชน์หรือเกิดโทษ ในในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่อิงเขตแดนประเทศในลักษณะที่ว่า                       
ไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป
ดังนี้ 

วัดที่สร้างอยู่เขตระหว่างประเทศนั้น ย่อมมีราชภัย จริงอยู่ พระราชาองค์หนึ่งย่อมจะทรงทำ
การรุกรบกับประเทศนั้น ด้วยทรงสำคัญว่า พระราชานี้ประพฤติเป็นไปในอำนาจของเรา แม้พระราชา
อีกองค์ก็จะทรงสำคัญลักษณะนี้เช่นกัน ภิกษุโยคีบุคคลที่อยู่ในวัดนั้น ก็จะเที่ยวไปในแคว้นนี้บ้าง                   
แคว้นนั้นบ้าง พวกราชบุรุษทั้งหลายก็จะสำคัญผิดว่า ภิกษุนี้เป็นจารบุรุษ แล้วก็จะทำให้ถึงซึ่งความ                   
ฉิบหายเสีย ฉะนั้น จึงไม่ควรอยู่ ณ ที่วัดเช่นนั้น 

17) อสปฺปายตา แปลว่า วัดที่ไม่มีความสบาย คือ วัดที่เต็มไปด้วยความเดือดร้อนทั้งภายใน
และภายนอก ก่อให้เกิดแรงต้านในการปฏิบัติภาวนา ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่ไม่มีความ
สบายในลักษณะที่ว่าไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควร
และไม่ควร โดยสรุป ดังนี้ 

วัดที่ไม่มีความสบายนั้น ได้แก่วัดที่ไม่เป็นที่สบาย เพราะเป็นที่มารอบแห่งอารมณ์ต่าง ๆ มีรูป
อันเป็นข้าศึกคือรูปที่ยั่วเย้าเร้าหลอก เป็นต้น หรือเป็นวัดที่มีอมนุษย์ยึดครอง เป็นต้น วัดในลักษณะ
เช่นนี้ จึงไม่ควรอยู่ 

18) กลฺยาณมิตฺตานํ อลาโภ แปลว่า วัดที่หาอาจารย์ผู้กัลยาณมิตรไม่ได้ คำว่า  กัลยาณมิตร
เป็นคำที่มีความหมายที่ดีและน่าเข้าใกล้ในการคบหาสำหรับผู้ใคร่ในการปฏิบัติภาวนา เพ่ือจะได้มีผู้ที่
เป็นกัลยาณมิตรแนะนำแนวทางการปฏิบัติได้ แต่ถ้าอยู่ในที่ผู้ไม่ประกอบด้วยกัลยาณมิตรแล้ว ก็จะ
ก่อให้เกิดภัยเกิดโทษขึ้นได้ ดังในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงวัดที่หากัลยาณมิตรไม่ได้ในลักษณะที่ว่า
ไม่ควรแก่การปฏิบัติภาวนา ด้วยเพราะเหตุไรนั้น พระพุทธโฆสะได้ให้เหตุผลควรและไม่ควร โดยสรุป
ดังนี้ 

วัดที่หากัลยาณมิตรไม่ได้นั้น อธิบายได้ว่า ในวัดใดโยคีบุคคลไม่อาจที่จะได้ซึ่งกัลยาณมิตร คือ
พระอาจารย์ หรือท่านผู้เสมออาจารย์ก็ดี พระอุปัชฌาย์หรือท่านผู้เสมอกับพระอุปัชฌาย์ก็ดี การหา
ไม่ได้ซึ่งกัลยาณมิตรเช่นนั้นในวัดนั้น นับว่าเป็นโทษอันใหญ่หลวงทีเดียว ฉะนั้น จึงไม่ควรอยู่ ณ                  
วัดเช่นนั้น 

2. วัดที่สมควรแก่สมาธิภาวนา คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้อธิบายไว้ว่าวัดหรือสถานที่ ที่ประกอบ
ไปด้วยองค์คุณ 5 ประการ เช่น ไม่ไกลไม่ใกล้นัก แต่โคจรคาม เป็นต้น วัดเช่นนี้จัดเป็นวัดที่สมควรแก่
การภาวนา สมดังท่ีพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ว่า 



594  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 1) ภิกษุทั้งหลาย เสนาสนะในศาสนานี้ ย่อมเป็นสถานที่ไม่ไกลนัก ไม่ใกล้นัก แต่โคจรคาม                   
มีทางไปทางมาสะดวกสบาย ปลอดภัย 
 2) กลางวันไม่พลุกพล่านด้วยผู้คน กลางคืนเงียบสงัด ไม่มีเสียงอึกทึกครึกโครม 
 3) ไม่มีเหลือบ ยุง และสัตว์เลื้อยขบกัด ไม่มีสัมผัสอันเกิดแต่ลม และแดดรบกวน 
 4) แหละ ผู้ที่อยู่ในเสนาสนะนั้นไม่มีความฝืดเคืองด้วยปัจจัย 4 คือจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ 
และยาแก้ไข ้
 5) แหละ ผู้อยู่ ในเสนาสนะนั้น มีภิกษุชั้นเถระ ผู้พหูสูต สำเร็จการศึกษาปริยัติธรรม                   
ทรงธรรมทรงวินัยและทรงมาติกา คือ หัวข้อแห่งธรรมวินัย ที่เข้าไปเรียนสอบสวนทวนถามตามกาล                      
อันควรว่า ท่านขอรับ บทนี้เป็นไฉน มีอรรถอธิบายอย่างไร ฉะนี้แล้ว ท่านเถระเหล่านั้นย่อมเปิดเผย                    
ข้อที่ยังไม่เปิดเผย ย่อมทำให้ตื้นข้อยังไม่ได้ทำให้ตื้น และช่วยบรรเทาความสงสัยเป็นอเนกประการ 
(สมเด็จพระพุฒาจารย์, 2562) 
 จากการที่คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้อธิบายในประเด็นการให้เหตุผลที่ว่า สถานที่ที่ไม่สมควร                   
แก่สมาธิภาวนา และสถานที่ที่เหมาะหรือสมควรแก่สมาธิภาวนานั้น สรุปได้ว่า ในสถานที่ไม่ควร                   
แก่การประพฤติปฏิบัติเพ่ือทำสมาธิหรือปฏิบัติกัมมัฏฐานนั้น มีอยู่ 18 สถานที่ด้วยกัน ดังนี้ 1) วัดใหญ่                    
2) วัดสร้างใหม่ 3) วัดที่ชำรุด 4) วัดที่ อิงทางหลวง 5) วัดที่มีสระน้ำ 6) วัดมีใบไม้ใช้ เป็นผัก                   
7) วัดมีไม้ดอก 8) วัดมีไม้ผล 9) วัดที่มีคนขึ้นมาก 10) วัดอิงเมือง 11) วัดที่อิงป่าไม้ 12) วัดอิงไร่นา
13) วัดมีภิกษุไม่ลงรอยกัน 14) วัดที่อิงท่า 15) วัดที่อิงบ้านป่าชายแดน 16) วัดที่อิงชายแดนประเทศ
17) วัดที่ไม่มีความสบาย 18) วัดที่หากัลยาณมิตรไม่ได้ วัดดังที่กล่าวมานั้น ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคให้พึง
หลีกเว้นเสียให้ห่างไกล เปรียบเหมือนมีภัยกำลังจะเกิดขึ้นอยู่เฉพาะหน้า ส่วนสถานที่ที่เป็นลักษณะ
ควรแก่การประพฤติปฏิบัติเพ่ือทำสมาธิหรือปฏิบัติกัมมัฏฐานนั้น มีอยู่ 5 ลักษณะด้วยกัน ดังนี้                  
1) เป็นสถานที่ไม่ไกลนัก ไม่ใกล้นัก แต่โคจรคาม ไปมาสะดวกสบาย ปลอดภัย 2) ไม่พลุกพล่านด้วย
ผู้คน เงียบสงัด 3) ปราศจากเหลือบ ยุง สัตว์เลื้อย ไม่มีสัมผัสอันเกิดแต่ลมและแดดรบกวน 4) ไม่มี
ความฝืดเคืองด้วยปัจจัย 4 และ 5) มีภิกษุชั้นเถระ ผู้พหูสูต ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา เป็นต้น  

การปฏิบัติกัมมัฏฐาน ถือว่าเป็นแนวทางที่ก่อให้เกิดผลดีต่อสุขภาพจิต จะไม่ไปยึดติดกับสิ่ง
ต่าง ๆ สงบผ่องใส ไม่ฟุ้งซ่าน ใจเย็น เมื่อความโกรธเกิดขึ้นก็จะทำให้รู้ตัวเร็วขึ้นแล้วก็ค่อย ๆ ดับลง
และดีขึ้นตามลำดับ สามารถช่วยลดอาการเครียด ปล่อยว่างได้ง่าย มีความอดทน อดกลั้น ไม่ยึดติด
กับร่างกายความเจ็บปวด ไม่ดิ้นรนออกไปหาความสุขจากภายนอก ซึ่งสิ่งต่าง ๆ ที่ผ่านเข้ามาในชีวิต
ย่อมมีเหตุมีปัจจัย ตามสิ่งที่เป็นสัจจธรรมหรือตามความเป็นจริง (พระมหานำเกียรติ วิสุทฺโธ , 2564)
การที่ได้ศึกษาคัมภีร์วิสุทธิมรรคชื่อว่าได้ศึกษาความเป็นพระพุทธศาสนาทั้งหมด ซึ่งเป็นคู่มือการศึกษา
ทั้งด้านปริยัติและปฏิบัติ โดยเฉพาะด้านกัมมัฏฐาน เป็นการลงมือปฏิบัติจริงและได้รับผลจริงจากการ
ปฏิบัติ ประกอบด้วยตัวปัญญารู้แจ้งสภาวะความเป็นจริงในเรื่องเบญจขันธ์ คือ รูป เวทนา สัญญา
สังขาร วิญญาณ นับว่าปัญญาคือประทีป แสงสว่าง ที่คอยชี้นำทางแห่งผู้ปฏิบัติภาวนา (พระกิตติสาร
สุธี, 2566) 

 
 
 



595 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
บทสรุป 

แนวทางในการปฏิบัติสมาธิภาวนาในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ถือว่าเป็นวิธีการปฏิบัติที่จะนำ                    
ผู้ปฏิบัติอยู่นั้น ไปสู่มรรคผลนิพพานได้ในที่สุด โดยผ่านกระบวนการฝึกปฏิบัติเจริญสมาธิภาวนาให้มี
จิตใจที่แน่วแน่มุ่งตรงต่อการละวาง เพ่ือปลดเปลื้องแห่งกองกิเลสที่สะสมอยู่มาช้านานภายในจิตใจ
อย่างไรก็ตาม การที่จะบรรลุมรรคผลได้นั้น ผู้ปฏิบัติเจริญสมาธิภาวนาต้องพร้อมไปด้วยองค์ประกอบ
สำคัญในการปฏิบัติภาวนา มีอยู่ 3 องค์ประกอบ คือ 1) องค์ประกอบอาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐาน คือ
สามารถรู้จริตของผู้ปฏิบัติว่าควรเลือกกัมมัฏฐานชนิดใดที่จะเหมาะสมกับจริตของผู้ปฏิบัตินั้น ๆ                 
2) องค์ประกอบผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน คือ “ศีล” ซึ่งเป็นคุณสมบัติที่สำคัญประการแรกสำหรับผู้ปฏิบัติ
“ธุดงค์ 13” เป็นองค์คุณสำหรับผู้ปฏิบัติเพ่ือการขัดเกลากิเลส “อัธยาศัย 6” เป็นคุณสมบัติที่ผู้ปฏิบัติ
มีอยู่ในตัว “อธิมุติ” เป็นคุณสมบัติสำหรับผู้น้อมจิตไปในสมาธิ และ “จริต 6” เป็นคุณสมบัติที่                    
ผู้ปฏิบัติแต่ละคนมีอยู่ประจำตัว 3) องค์ประกอบสภาพแวดล้อมในการปฏิบัติกัมมัฏฐาน คือ
สภาพแวดล้อมให้มีสัปปายะ เพ่ือส่งเสริมให้การภาวนามีสมาธิก้าวหน้า และรักษาอัปปนาสมาธิไว้ได้
ตลอด 

หลักและวิธีการให้เหตุผล ข้อความในคัมภีร์วิสุทธิมรรค 

แบบนิรนัย 

ในวัดใหญ่ มีเสียงเจี๊ยวจ๊าว 
พระภิกษุสามเณรจำนวนมาก อยู่ในวัดใหญ่ 
พระภิกษุสามเณรจำนวนมาก มีเสียงเจี๊ยวจ๊าว 
วัดมีดอกไม้ มีเสียงรบกวน 
สตรีพลุกพล่าน และร้องเพลง ในวัดมีดอกไม้ 
สตรีพลุกพล่าน และร้องเพลง มีเสียงรบกวน 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระกิตติสารสุธี. (2566). ความสัมพันธ์กรรมฐานกับปัญญาในคัมภีร์วิสุทธิมรรค. วารสารวิชาการ                 

ธรรมทรรศน์, 23(2), 303. 
พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมจารย์ และคณะ. (2565). การส่งเสริมความสำเร็จในการปฏิบัติวิปัสสนา

ภาวนาตามหลักสัปปายะ. วารสารศิลปะการจัดการ. 6(4), 1912. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2562). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ 

อาสภมหาเถร). (พิมพ์ครั้งที่ 14). ในประเทศจีน,  
พระมหานำเกียรติ วิสุทฺโธ. (2564). ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาในสังวรสูตร. วารสารวิชาการธรรม                   

ทรรศน์. 21(2), 182. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ .

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
 


