
42  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

เส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวด ี
The Route of Buddhism Propagation in Dvaravati Civilization 

 
1พระครูสถิตธรรมาลังการ 2เพ็ญพรรณ เฟื่องฟูลอย  

3พระปลัดสมพร กิตฺติโสภโณ  4พระปลัดเขตขันฑ์ อิสฺสโร  
1Phrakrusathitdhammalangkarn 2Penphan Fuangfooloy 

3PhrapaladSomporn Kittisobhano 4PhrapaladKhetkhan Issaro 
1234วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1234Suphanburi Srisuvarnabhumi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2Corresponding Author, Email: penphanfuanf@gmail.com 

 
Received June 5, 2024; Revised June 10, 2024; Accepted: June 11, 2024 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1. เพ่ือศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารย
ธรรมทวารวดี 2. เพ่ือสังเคราะห์ข้อมูลการศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรม
ทวารวดี 3. เพ่ือนำเสนอผลการศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี เป็น
การวิจัยเชิงคุณภาพ วิธีการดำเนินการวิจัยใช้การสำรวจ การสัมภาษณ์ สัมมนากลุ่มย่อย และกิจกรรม
เสวนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ จากผู้ให้ข้อมูลที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะด้านในพ้ืนที่จังหวัดสุพรรณบุรี 
จังหวัดกาญจนบุรี จังหวัดนครปฐม และจังหวัดราชบุรี  ผลการวิจัยพบว่า ; 1) เส้นทางการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี มีร่องรอยตามชุมชนที่ตั้งอยู่บนเส้นทางการค้าโลกระหว่างจีน
กับอินเดีย โดยมีแม่น้ำแม่กลอง ลำน้ำทวน แม่น้ำจรเข้สามพัน ลำน้ำท่าว้า แม่น้ำท่าจีน เป็นเส้นทาง
หลักในการติดต่อค้าขาย และเผยแผ่พระพุทธศาสนากับชาวพ้ืนเมือง ซึ่งประเทศไทยเพ่ิงจะมาศึกษา 
ร่องรอยอารยธรรมทวารวดีได้ราว 140 ปี 2) ชุมชนบ้านดอนตาเพชร ถือเป็นแหล่งบ่มเพราะทาง
ประวัติศาสตร์ แล้วส่งต่อไปยังเมืองโบราณอู่ทอง เป็นพัฒนาการที่มีตัวตนของอารยธรรมทวารวดี 
และการแพร่เข้ามาของ ภาษา ศิลปวัฒนธรรม พร้อมกับพระพุทธศาสนา การค้าขายที่เชื่อมโยง
เครือข่ายการแลกเปลี่ยนสินค้า โดยมีเมืองคูบัวเป็นเมืองท่าสำคัญ มีการขนส่งผ่านแม่น้ำ เช่น แม่น้ำ
แม่กลอง ลำน้ำทวน ลำน้ำท่าว้า แม่น้ำท่าจีน 3) หลักฐานของการเคลื่อนตัวของพระพุทธศาสนาใน
อารยธรรมทวารวดี สามารถนำเสนอเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี แบ่งได้
เป็น ยุคก่อนทวารวดีตอนต้น ยุคทวารวดีตอนต้น ยุคทวารวดีตอนกลาง และยุคทวารวดีตอนปลาย  

ตามแบบจำลองเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี และเผยแพร่สู่องค์กรแห่ง
การเรียนรู้ต่อไป 
คำสำคัญ: เส้นทาง; การเผยแผ่; อารยธรรมทวารวดี 
 
 



43 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Abstract 

This Article aimed to study: 1) To study the path of the propagation of 
Buddhism in the Dvaravati civilization. 2) To synthesize information on the study of 
the path of the propagation of Buddhism in the Dvaravati civilization. 3) To present 
the results of the study of the path of the propagation of Buddhism in the Dvaravati 
civilization. This research is qualitative research, using methods of conducting 
research through surveys, interviews, subgroup seminars, and knowledge exchange 
activities. with specialized informants from the provinces of Suphan Buri, 
Kanchanaburi, Nakhon Pathom, and Ratchaburi. The research findings reveal that; The 
dissemination routes of Buddhism in the Dvaravati culture can be traced along 
communities located on the global trade route between China and India, with rivers 
such as the Mae Klong River, Tawin River, Maenam Jorakhae Samphan, Thawa River, 
and Tha Chin River serving as main routes for trade contact and the dissemination of 
Buddhism to indigenous people. Thailand has only recently begun studying the 
traces of the Dvaravati culture for about 140 years. The community of Ban Don Ta 
Phet is considered a significant historical cradle, transmitting its heritage to the 
ancient city of U Thong. It represents the development of Dvaravati culture along 
with the influx of language, arts, culture, Buddhism, and trade networks linking the 
exchange of goods, with Khu Bua being a significant port town with transportation 
through rivers such as the Mae Klong River, Tawin River, Thawa River, and Tha Chin 
River. The evidence of the movement of Buddhism in the Dvaravati culture can be 
presented through the dissemination routes of Buddhism in the Dvaravati culture, 
divided into the pre-Dvaravati era, early Dvaravati era, middle Dvaravati era, and late 
Dvaravati era, following the model of dissemination routes of Buddhism in the 
Dvaravati culture, and disseminated to ongoing learning organizations. 
Keywords: Route; Propagation; Dvaravati Civilization 
 
บทนำ 
  การศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี  เป็นกระบวนการมอง
ย้อนกลับไปในอดีเพื่อศึกษาเรื่องราวทางประวัติศาสตร์  ที่เกิดขึ้นในห้วงเวลานั้น  ๆ ด้วยข้อมูลที่มี
อยู ่ในปัจจุบัน  จากการศึกษาข้อมูลพบร่อยรอยหลักฐานในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชทรงส่ง
สมณะทูตเพื่อเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยมีพระโสณะเถระและพระอุตตระเถระเป็นผู้นำเข้ามายัง  

เมืองโบราณนครปฐม เมืองโบราณอู่ทอง และเมืองศรีมโหสถ รวมถึงในประเทศพม่า (พระธรรม
ปิฎก, 2547) ซึ่งในสมัยก่อนชาวอินเดียได้เดินทางเข้ามาค้าขายและเข้ามาตั้งถิ่นฐาน  เพื่อเผยแผ่
วัฒนธรรมแก่ชาวพ้ืนเมืองเดิม ผู้คนเริ่มนับถือพระพุทธศาสนาจนประดิษฐานตั้งมั่นเป็นปึกแผ่นใน
ดินแดนแห่งนี้ สมัยทวารวดีมีผู้คนหลากหลายเชื้อชาติผสมผสานอยู่ร่วมกัน  มีความสัมพันธ์กันบน



44  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
วิถีชีวิตที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา  กลายเป็นศูนย์กลางเชื่อมโยงความหลากหลายทางวัฒนธรรม  

ทางสังคมและคติความเชื ่อ  นักวิชาการหลายท่านพยายามจะค้นหาว่าอารยธรรมทวารวดีมี
เส้นทางของการเผยแผ่ความเจริญไปในทิศทางไหนและอย่างไรบ้าง   
  ผู้เชียวชาญประวัติศาสตร์ (ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม, 2549) ได้เสนอหลักฐานทางโบราณคดีไว้
ว่า ดินแดนในแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้มีพัฒนาการทางสังคมมนุษย์ยุคสำริดจนถึงยุคเหล็ก  ที่
ได้รับอิทธิพลทางอารยธรรมจากจีนและอินเดีย  ดินแดนแถบนี้มีความอุดมสมบูรณ์จึงเกิดการ
เคลื่อนย้ายของผู้คนเข้ามาตั้งรกรากเพิ่มขึ้น  การค้นพบโบราณวัตถุในยุคเหล็กแถบลุ่มแม่น้ำแม่
กลอง แม่น้ำท่าจีน แม่น้ำจรเข้สามพัน มองได้ว่าการติดต่อทางทะเลนั้นมีเมืองท่าที่สำคัญในแถบ
นั้นน่าจะเป็นเมืองโบราณอู่ทองด้วยเช่นกัน ข้อสันนิษฐานได้ว่าเมืองหลวงของทวารวดีน่าจะตั้งอยู่
ที่เมืองโบราณอู่ทอง เพราะมีร่องรอยของการเป็นศูนย์กลางในการติดต่อค้าขายกับอินเดีย  และนำ
พระพุทธศาสนาในแถบอินเดียใต้เข้ามาด้วย  อีกทั้งการได้พบเหรียญเงินมีจารึกว่า  “ลวะปุระ” ที่
เมืองโบราณอู่ทอง  การค้นพบประติมากรรมพุทธสาวก  3 องค์ ถือบาตร ซึ ่งเหมือนกับศิลปะ
อมราวดี เม ืองนาคารช ุนโกณฑะ  ราชวงศ์อ ิกษวากุ (บ ัญชา  พงษ์พาน ิช  และคณะ, 2559) 
นักวิชาการทางพระพุทธศาสนาได้เสนอว่า  อารยธรรมทวารวดีได้รักษาจารีตของพุทธศาสนา
นิกายเถรวาท พุทธศิลปะของทวารวดีมีการเลียนแบบราชวงศ์คุปตะ  (เสถียร โพธินันทะ, 2515) 
และแถบลุ่มน้ำเจ้าพระยาก็ได้เกิดมีชุมชนขึ้นมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล  (ทักษิณ อินทรโยธา, 2534) 
  ประเด็นเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคสมัยทวารวดีนั้นเป็นไปอย่างไร  มีความ
เชื่อมโยงกับพ้ืนที่วิจัยนี้แบบไหน ศูนย์กลางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของอารยธรรมทวารวดีนั้น
ตั้งอยู่ที่ใด นักวิชาการบางท่านก็เสนอว่า อาณาจักรทวารวดีนั้นมีอยู่ 3 แห่ง คือ เมืองอู่ทอง เมือง
นครปฐม และเมืองลพบุรี (ศักดิ์ชาย สายสิงห์, 2562) ผู้วิจัยสนใจที่จะศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวกับ 
เส้นทางการเผยแพร่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี ข้อมูลทางด้านภูมิศาสตร์ ด้านศิลปกรรม 
ด้านประวัติศาสตร์และด้านโบราณคดี ว่ามีความเกี่ยวข้องกับเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มี
ความสอดคล้องกันเพียงใดแล้วจึงนำเสนอผลการศึกษาวิจัยพัฒนาเป็นองค์ความรู้ใหม่ต่อไป  

 
 วัตถุประสงค์การวิจัย   
 1. เพ่ือศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี 

  2. เพ่ือสังเคราะห์ข้อมูลการศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี 
  3. เพ่ือนำเสนอผลการศึกษาเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี 

 
ระเบียบวิธีวิจัย  
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ร่วมกับวิธีวิจัยเชิงเอกสาร 
(Document Research) และวิธีวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) พ้ืนที่วิจัย คือ จังหวัด
สุพรรณบุรี จังหวัดกาญจนบุรี จังหวัดนครปฐม และจังหวัดราชบุรี เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย คือ แบบ
สำรวจ แบบสัมภาษณ์ แบบสัมมนากลุ่มย่อย และกิจกรรมเสวนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ โดยผู้วิจัยได้
ดำเนินการรวบรวมข้อมูล นำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์ อภิปรายผลด้วยวิธีการเขียนเชิงพรรณนา มุ่งนำ



45 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผลการวิจัยมาสร้างชุดองค์ความรู้และโมเดลเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี 
ผู้วิจัยได้แบ่งข้ันตอนการวิจัย ดังนี้ 
 ขั้นตอนที่ 1 เป็นการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 โดยกำหนดระเบียนวิธีวิจัยเป็นการวิจัย
เชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ทั้งท่ีเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) ร่วมกับ
การวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) การดำเนินงานที่เป็นแนวทางการศึกษาเพ่ือการเก็บข้อมูล
ประกอบด้วย 

1) การศึกษาข้อมูลเชิงเอกสาร จากการค้นคว้าเชิงเอกสารที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ ตำรา
ประวัติศาสตร์ อรรถกถา คัมภีร์ในพระพุทธศาสนา เอกสารวิชาการทางโบราณคดี พระไตรปิฎก 
อรรถกถา วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ตลอดจนงานค้นคว้าด้านภูมิศาสตร์ของนักประวัติศาสตร์
และนักโบราณคดี ที่มีสอดคล้องกับเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี 

2) การศึกษาข้อมูลภาคสนาม (Field Study) เพ่ือเก็บข้อมูลเชิงประจักษ์ในพ้ืนที่วิจัย
ทุกแห่ง ร่วมกับการสัมภาษณ์แบบเจาะจง จากนั้นจึงจัดกิจกรรมสัมมนากลุ่มย่อย (Focus Group) ใน
ประเด็นการศึกษาวิจัย โดยการแบบสัมภาษณ์และการตั้งคำถามของวิทยากรกระบวนการ เพ่ือให้ได้
ข้อมูล และนำข้อมูลดังกล่าวมาวิเคราะห์ร่วมกับข้องมูลเชิงเอกสารที่ได้ศึกษาไว้ในเบื้องต้นแล้วตั้งเป็น
ประเด็นวิเคราะห์ต่อไป 
 ขั้นตอนที่ 2 เป็นการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 โดยการนำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเชิง
เอกสาร (Documentary Research) และข้อมูลเชิงประจักษ์จากการลงภาคสนาม มาใช้ในการ
วิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) กิจกรรมนี้ได้จัดขึ้นที่จิปาถะภัณฑ์สถาน วัดโขลงสุวรรณคีรี 
จังหวัดราชบุรี มีผู้ทรงคุณวุฒิและผู้เชี่ยวชาญเข้าร่วมกิจกรรม 45 รูป/คน ตามประเด็นดังนี้ 

1) การวิเคราะห์ร่องรอยหลักฐานทางโบราณคดี จากหลักฐานจากการศึกษาร่วมกับ
กระบวนการสัมภาษณ์แบบเจาะจงร่วมกับการสนทนากลุ่มย่อย (Focus Group) นำมาวิเคราะห์ให้
เห็นว่า อิทธิพลของศิลปะอินเดีย การเคลื่อนเข้ามาของพระพุทธศาสนา และการตั้งมั่นของ
พระพุทธศาสนา ที่ปรากฏในช่วงระยะเวลานี้ สามารถแบ่งออกเป็น 4 ช่วงด้วยกัน  

2) วิเคราะห์เส้นทางและความเชื่อมโยงทางพระพุทธศาสนา จัดสัมมนากลุ่มย่อย พบ
ประเด็นสำคัญดังนี้ ชุมชนบ้านดอนตาเพชรและชุมชนเมืองอู่ทองเป็นชุมชนโบราณมาตั้งแต่สมัยยุค
เหล็ก ต่อมามีการแพร่เข้ามาของศิลปวัฒนธรรมและพระพุทธศาสนา การค้าขายที่เชื่อมโยงเครือข่าย
การแลกเปลี่ยนสินค้า โดยมีเมืองคูบัวเป็นเมืองท่า มีการขนส่งผ่านแม่น้ำสายสำคัญ เช่น แม่น้ำแม่
กลอง ลำน้ำทวน ลำน้ำท่าว้า แม่น้ำท่าจีน  
 ขั้นตอนที่ 3 เป็นการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 ผู้วิจัยได้จัดกิจกรรมสานเสวนา ใน
ประเด็นเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยเชิญผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้เชี่ยวชาญอารยธรรมทวารวดี 
ปราชญ์ท้องถิ่น และประชนชนผู้สนใจเข้าร่วมกิจกรรม พร้อมทั้งนำเสนอโมเดลเส้นทางการเข้ามาของ
พระพุทธศาสนาจากประเทศอินเดียสู่พ้ืนที่วิจัย ซึ่งกิจกรรมนี้ได้จัดขึ้นที่ ห้องประชุมพิพิธภัณฑสถาน
แห่งชาติอู่ทอง มีผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้เชี่ยวชาญ และผู้สนใจเข้าร่วมกิจกรรม ผู้วิจัยได้คัดเลือกกลุ่มผู้ให้
ข้อมูลวิจัยที่มีความสอดคล้องกับประเด็นการวิจัย โดยใช้วิธีการเจาะจงตามการศึกษาวิจัย จำนวน 56 
คน ดังนี้คือ 1) ประชาชนในพ้ืนที่จำนวน 4 แห่ง ๆ ละ 5 คน รวมเป็น 20 คน 2) ปราชญ์ท้องถิ่น ใน
พ้ืนที่จำนวน 4 แห่ง ๆ ละ 2 คน รวมเป็น 8 คน 3) นักวิชาการด้านโบราณคดี และประวัติศาสตร์ ใน



46  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พ้ืนที่จำนวน 4 แห่ง ๆ ละ 2 คน รวมเป็น 8 คน 4) ผู้เชี่ยวชาญด้านวัฒนธรรมทวารวดี ในพ้ืนที่
จำนวน 4 แห่ง ๆ ละ 2 คน รวมเป็น 8 คน 5) ผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวของภาครัฐและเอกชน ในพ้ืนที่
จำนวน 4 แห่ง ๆ ละ 3 คน รวมเป็น 12 คน 

การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย ผู้วิจัยได้นำเสนอการศึกษาข้อมูลทางประวัติศาสตร์และ
โบราณคดี โบราณวัตถุ จากนักวิชาการทั้งในและต่างประเทศ ร่วมกับการวิเคราะห์บริบทเชิงพ้ืนที่ 
เพ่ือแสดงให้เห็นถึงหลักฐานที่จะเชื่อมโยงการเคลื่อนตัวของพระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี 
ของพ้ืนที่วิจัยทั้ง 4 แห่ง ได้แก่ เมืองอู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี เมืองคูบัว จังหวัดราชบุรี  ดอนตาเพชร 
อำเภอพนมทวน และเมืองโบราณทุ่งขวาง อำเภอกำแพงแสน จังหวัดนครปฐม เพ่ือนำเสนอเส้นทาง
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี ผ่านช่วงเวลาดังนี้ 1) สมัยก่อนทวารวดีตอนต้น 
(พศว.ที่ 9 – 11) 2) สมัยทวารวดีตอนต้น (พศว.ที่ 12 – 13) 3) สมัยทวารวดีตอนกลาง (พศว.ที่ 14 – 
15) 4) สมัยทวารวดีตอนปลาย (พศว.ที่ 16 - 18) ด้วยการสร้างแบบจำลองเส้นทางการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี และเผยแพร่ออกสู่วงวิชาการและองค์กรแห่งการเรียนรู้ต่อไป  
 
ผลการศึกษา  

วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า เส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ใน 4 พ้ืนที่วิจัย 
ได้แก่ เมืองอู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี เมืองคูบัว จังหวัดราชบุรี ดอนตาเพชร อำเภอพนมทวน และ
เมืองโบราณทุ่งขวาง อำเภอกำแพงแสน จังหวัดนครปฐม ทั้งนิกายเถรวาทและนิกายมหายาน ดังนี้ 
  1. เมืองโบราณอู่ทองปรากฎร่องรอยการติดต่อค้าขายกับอินเดียมาตั้งแต่ปลายยุคเหล็กช่วง
พุทธศตวรรษที่ 3-5 สมัยราชวงศ์โมริยะ-ศุงคะ ซึ่งการเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็แพร่กระจายเข้ามา
พร้อมกับการค้าขายทั้งทางบกและทางน้ำ  หลักฐานสำคัญทางโบราณคดีที่พบคือ พระพุทธรูปดินเผา
ถือบาตร 3 องค์ และพระพุทธรูปนาคปรก ที่เป็นประติมากรรมศิลปะอมราวดีตอนปลาย  

  2. การค้นพบว่าเจดีย์และวิหารหลายแห่งเป็นศิลปะปาละ มีลักษณะศิลปกรรมของ
พระพุทธศาสนามหายาน เช่น การยกเก็จในแต่ละด้านของเจดีย์ พระพุทธรูปสำริดจากเจดีย์หมายเลย 
11 และได้สันนิษฐานว่าเมืองต่าง ๆ มีความเจริญตามสายน้ำ เพราะสะดวกในการเดินทางเพ่ือทำ
การค้าขาย (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2549) ซึ่งได้กล่าวสนับสนุนว่าเมืองโบราณอู่ทองเป็นศูนย์กลางอารย
ธรรมทวารวดี ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 11-12 เพราะอยู่ในทำเลที่ตั้งที่เหมาะสมและมีร่องรอยหลักฐาน
ต่าง ๆ มากท่ีสุด ส่วนเมืองนครชัยศรี จะเจริญอยู่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 12-16 

  3. ประเด็นการตั้งสมมติฐานของ ฌอง บวสเซอลิเยร์ ที่ว่าเมืองโบราณอู่ทองนั้น เป็นเมือง
หลวงของอาณาจักรทวารวดี โดยเสนอว่าทั้งสุพรรณบุรีและนครปฐมต่างก็เป็นเมืองท่าชายฝั่ง
เหมือนกัน 

  4. อาจารย์ชิน อยู่ดี ตั้งข้อสังเกตว่ามีผู้คนอาศัยที่บริเวณเมืองอู่ทองตั้งแต่ยุคหินใหม่มาแล้ว 
ด้วยเมืองอู่ทองนี้เป็นเมืองโบราณที่สำคัญและโดดเด่นในเรื่องการติดต่อค้าขาย ด้วยเมืองอู่ทองเป็น
จุดเชื่อมระบบการติดต่อทางน้ำ เช่น ลำน้ำทวน แม่น้ำจรเข้สามพัน แม่น้ำท่าว้า และแม่น้ำท่าจีน 

  5. ภายหลั งการสั งคายนาพระไตรปิฎกครั้ งที่  3  นั บตั้ งแต่ พุ ทธศตวรรษที่  3 -12 
พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองเป็นอย่างมาก พระเจ้าอโศกมหาราชต้องการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจึง



47 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ได้ส่งสมณทูต 9 สาย ออกเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยสายที่ 8 ด้วยการนำของพระโสณะเถระและ
พระอุตระเถระเดินทางมายังเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ซึ่งก็คือ พม่า ไทย กัมพูชา ในปัจจุบัน  
  6. เมืองโบราณคูบัว เจริญรุ่งเรื่องในช่วงพุทธศตวรรษที่ 11 -16 และเจริญสูงสุดในพุทธ
ศตวรรษที่ 13 ร่องรอยหลักฐานจากโบราณสถานหมายเลข 18 ที่ตั้งอยู่ในวัดโขลงสุวรรณคีรี ซึ่งได้รับ
อิทธิพลจากพระพุทธศาสนามหายาน 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า พ้ืนที่เมืองโบราณอู่ทองและบ้านดอนตาเพชร มีร่องรอย
หลักฐานการตั้งชุมชนมาก่อนราว 2,500 ปี โดยใช้ลำน้ำทวนและแม่น้ำจรเข้สามพันเป็นหลัก ถือเป็น
เมืองซึ่งตั้งอยู่บนเส้นทางการค้าโลกระหว่างจีนกับอินเดีย มีแม่น้ำแม่กลอง ลำน้ำทวน แม่น้ำจรเข้สาม
พัน ลำน้ำท่าว้า แม่น้ำท่าจีน นักประวัติศาสตร์เชื่อว่า ชุมชนบ้านดอนตาเพชร เป็นแหล่งบ่มเพาะทาง
ประวัติศาสตร์ สังคม วัฒนธรรม เศรษฐกิจ และการปกครอง แล้วส่งต่อไปยังเมืองโบราณอู่ทอง  
พัฒนาการของอารยธรรมทวารวดีเกิดจากการขยายตัวของชุมชนบ้านเมืองในเขตลุ่มน้ำใกล้ทะเล     
(สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2548) จากการค้นพบเหรียญเงินและศิลาจารึก “ศรีทวารวตี ศวรปุณยะ” การเผย
แผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดีเข้ามาหลังจากการสังคายนาพระไตรปิฎกครั้งที่ 3 โดยมี
พระโสณะเถระและพระอุตระเถระเดินทางมาเพ่ือเผยพระพุทธศาสนาโดยเรือขนส่งสินค้า อีกทั้งพบ
หลักฐานที่เป็นโบราณสถานภายในตัวเมืองอู่ทองและภายนอก ที่มีร่องรอยสถูปเจดีย์ศิลปทวารวดี 
หรือศิลปะอมราวดีตอนปลาย เป็นช่วงของการผสมผสานวัฒนธรรมจนมีลักษณะเด่นทั้งภาษา ศาสนา 
ศิลปกรรม เมืองโบราณคูบัวเจริญรุ่งเรืองในฐานะเมืองท่าสำคัญของทวารวดีในช่วงพุทธศตวรรษที่ 11-
16 มีร่องรอยหลักฐานทางพระพุทธศาสนาทั้งนิกายเถรวาทและนิกายมหายาน เช่น พระพุทธรูป และ
ประโพธิสัตว์สำริด เมืองโบราณคูบัว พัฒนาการขึ้นสูงสุดในพุทธศตวรรษที่ 13 ซึ่งเป็นช่วงที่มีการ
ค้าขายทางทะเลขยายตัว พบชิ้นส่วนภาชนะดินเผาจีนสมัยราชวงศ์ซ่ง เมืองคูบัวจึงถือเป็นเมืองท่าทั้ง
ทางบกและทางน้ำ 

 วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า อารยธรรมทวารวดี แบ่งออกเป็น 4 ช่วงยุค ดังนี้ 
  1. สมัยก่อนทวารวดีต้อนต้น (ราวพุทธศตวรรษที่ 6-11) เริ่มตั้งแต่บริเวณภาคกลางของไทยมี
ความเจริญด้านการค้าโดยเฉพาะการค้าทางเรือ มีการตั้งถิ่นฐานชุมชนตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 3 -9 
และมีพัฒนาการสังคมวัฒนธรรมจากการเผยแพร่อารยธรรมของสถานที่แห่งหนึ่งสู่แห่งอ่ืน ๆ จน
กลายเป็นชุมชนและบ้านเมืองมาจนถึงสมัย "ทวารวดี" เช่น เมืองโบราณอู่ทองมีร่องรอยมาตั้งแต่ยุค
เหล็ก ผู้คนการกระจายตัวอาศัยอยู่ตามลำน้ำต่าง ๆ มีเส้นทางที่เป็นเมืองท่าและสถานีการค้าขายสู่
ดินแดนภายใน สันนิษฐานว่าลุ่มน้ำจรเข้สามพันนี้เคยเป็นศูนย์กลางของรัฐฟูนัน หรือ โตโลโปตี้ (To-
Lo-Po-Ti) ในราวพุทธศตวรรษที่ 9–10 พบศิลปะตุปตะ ซึ่งเป็นศิลปะที่สวยงามและเป็นตันแบบของ
การสร้างพระพุทธรูปในหลายประเทศในเอเชียตะวันออกและเอเชียอาคเนย์ รวมทั้งประเทศไทย 
(กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2510) การสร้างพระพุทธรูปครั้งแรกเกิดขึ้นในสมัยคันธาระ รัชกาล
พระเจ้ากนิษกะ ราชวงศ์กุษานะ ก่อนคุปตะประมาณ 120 ปี 
  2. สมัยทวารวดีตอนต้น (ราวพุทธศตวรรษที่ 12 - 13) จากหลักฐานทางโบราณคดีที่เป็น
จุดเริ่มต้นของอารยธรรมทวารวดี โดยมีชุมชนโบราณอู่ทองเป็นต้นเค้าการแพร่กระจายอารยธรรมใน
ภูมิภาคนี้ ซึ่งมีการปรับเปลี่ยนโครงสร้างจากชุมชนขนาดใหญ่มาเป็นเมืองท่าชายฝั่ง ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดเกี่ยวกับอารยธรรมทวารวดีของสมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ก็ทรงเห็นว่า "สมัยที่



48  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ทวารวดีรุ่งเรือนั้น มีอาณาเขตกว้างขวางถึงสุพรรณบุรี เป็นต้น” และในช่วงพุทธศตวรรษที่ 11 -16 
พบว่าอารยธรรมทวารวดี มีขอบเขตและวัฒนธรรมกระจายออกไปในหลายพ้ืนที่ทั้งทางตะวันออก 
ภาคเหนือ ภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภาคใต้ มีแหล่งอารยธรรมโบราณที่มีความเกี่ยวดองเป็น 
"เครือญาติ" กับบ้านเมืองและแคว้นที่อยู่โดยรอบ (สุจิตต์ วงศ์เทศ, 2548) อย่างน้อย 3 กลุ่มใหญ่ ที่
เรียกตัวเองว่า "คนไทย" 
  3. สมัยทวารวดีตอนกลาง (ราวพุทธศตวรรษที่ 14 - 15) รูปแบบศิลปะในช่วงนี้เกิดจากการ
ผสมผสานศิลปะคุปตะ ศิลปะปัลลวะ และศิลปะปาละ กับศิลปะพ้ืนถิ่นดั่งเดิมที่มีอยู่ จึงเกิดศิลปะที่
เป็นความนิยมแบบใหม่ คือ การยกพระหัตถ์ทั้งสองข้างขึ้นในปางแสดงธรรม ตัวอย่างพบอยู่เป็น
จำนวนมาก เช่น พระพุทธรูปยืนที่ได้จากการขุดคั้นเจดีย์หมายเลข 11 เมืองอู่ทองปัจจุบันจัดแสดงใน
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติอู่ทอง และในช่วงพุทธศตวรรษที่ 14-15 งานกลุ่มหนึ่งเป็นเรื่องของสกุลช่าง
ท้องถิ่น ลักษณะศิลปะทวารวดีได้แพร่หลายอย่างมาก เช่น พระพุทธรูปแสดงลักษณะพระพักตร์เล็ก 
สั้นและแบน ขมวดพระเกศาใหญ่ พระเนตรโปน พระนาสิกใหญ่ พระโอษฐ์หนา 
  4. สมัยทวารวดีตอนปลาย (ราวพุทธศตวรรษที่ 16 - 18) ในยุคสมัยนี้คงเป็นระยะเวลาที่
ศูนย์กลางทวารวดีในภาคกลางเริ่มเสื่อมลงแล้ว ส่วนหนึ่งอาจเป็นเพราะอิทธิพลทางการเมืองและ
ศิลปกรรมขอมได้เข้ามาแทนที่โดยเฉพาะในภาคอีสานตอนล่างและในภาคกลาง ซึ่งน่าจะมีศูนย์กลาง
อยู่ที่ลพบุรี อย่างไรก็ตามกลุ่มชนของทวารวดีหรือผู้ที่นับถือศาสนาพุทธแบบเถรวาทหรือมหายาน
ดั้งเดิมแถบนี้คงไม่ได้หายไปไหน แต่ยังคงอยู่สืบเนื่องมาโดยตลอด ดังนั้นงานศิลปกรรมจึงแยก
ออกเป็น 2 ส่วน คือ ส่วนหนึ่งเป็นงานศิลปกรรมที่สืบต่อจากทวารวดีตอนกลาง แต่มีวิวัฒนาการที่
เสื่อมลงจนกลายเป็นสกุลช่างท้องถิ่น ซึ่งจากหลักฐานทางศิลปกรรมตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 16 เป็น
ต้นมา วัฒนธรรมเขมรเริ่มมีบทบาทมากขึ้นในภาคอีสานตอนล่างและในภาคกลาง ซึ่งน่าจะมี
ศูนย์กลางอยู่ที่ลพบุรี จึงเกิดการผสมผสานวัฒนธรรมขึ้น และยังคงอยู่สืบเนื่องมาโดยตลอด  
    
อภิปรายผลการวิจัย  
  ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า  
  1. เมืองโบราณอู่ทองมีร่องรอยการติดต่อค้าขายกับอินเดียมาตั้งแต่ตอนปลายของยุคเหล็ก
ช่วงพุทธศตวรรษที่ 3-5 สมัยราชวงศ์โมริยะ-ศุงคะ เรื่อยมาจนถึงสมัยคุปตะและสมัยหลังคุปตะ ซึ่ง
การเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้นก็แพร่กระจายเข้ามาพร้อมกับการค้าขายทั้งทางบกและทางน้ำ 
สอดคล้องกับพระธรรมปิฎกเสนอไว้ว่า ช่วงเวลาที่พระเจ้าอโศกมหาราชทรงส่งสมณทูตสายที่ 8 มี
พระโสณะและพระอุตตระเป็นหัวหน้ามายังดินแดนสุวรรณภูมิ (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2548) เพ่ือเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ซึ่งคนไทยเชื่อว่าได้แก่ จังหวัดนครปฐมและเมืองอู่ทอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุต
โต), 2540) แล้วประดิษฐานพระพุทธศาสนาจนเป็นปึกแผ่นแพร่หลาย และการพบหลักฐานทาง
โบราณวัตถุ เช่น ลูกปัดหลากสีทั้งหินและแก้ว เหรียญกษาปณ์ทองแดงของจักรพรรดิวิคโตรินุส 
กษัตริย์ของจักรวรรดิโรมัน และมีความสืบเนื่องเรื่อยมาจนถึงพุทธศตวรรษที่ 13 (ผาสุข อินทราวุธ , 
2542) 
 2. การค้นพบว่าเจดีย์และวิหารหลายหลังเป็นศิลปะสมัยราชวงศ์ปาละ ซึ่งมีลักษณะ
ศิลปกรรมของพระพุทธศาสนามหายาน เช่น การยกเก็จในแต่ละด้านของเจดีย์ พระพุทธรูปสำริดจาก



49 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เจดีย์หมายเลย 11 ได้สันนิษฐานว่าเมืองต่าง ๆ มีความเจริญตามสายน้ำ เพราะสะดวกในการเดินทาง
เพ่ือทำการค้าขาย ที่สนับสนุนว่าเมืองโบราณอู่ทอง เป็นศูนย์กลางอารยธรรมทวารวดี ในช่วงพุทธ
ศตวรรษท่ี 11-12 เพราะอยู่ในทำเลที่ตั้งที่เหมาะสมและมีร่องรอยหลักฐานต่าง ๆ มากท่ีสุด ส่วนเมือง
นครชัยศรี จะเจริญอยู่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 12-16 หลักฐานที่สนับสนุนว่า เมืองโบราณอู่ทองเป็น
ศูนย์กลางของอารยธรรมทวารวดีนั้นอยู่ที่เมืองอู่ทอง อีกทั้งการกระจายตัวอยู่ตามลำน้ำที่เป็นสาขา
หรือต้นสายน้ำของแม่น้ำแม่กลองและแม่น้ำท่าจีน แสดงให้เห็นได้ว่าการค้าทางทะเลมีเส้นทางที่เป็น
ย่านของเมืองท่าและสถานีการค้าขายสู่ดินแดนภายใน ศูนย์กลางอยู่ที่ลุ่มน้ำจรเข้สามพันเป็น
ศูนย์กลางของรัฐฟูนันที่ชื่อว่า โตโลโปตี้ (To-Lo-Po-Ti) และเป็นที่เผยแผ่พระพุทธศาสนาเข้ามาใน
ดินแดนแห่งนี้ สอดคล้องกับแนวคิดของศรีศักดิ์ วัลลิโภดม (ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม, 2549) 
 3. หลังการสังคายนาพระไตรปิฎกครั้งที่ 3 พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองเป็นอย่างมาก พระ
เจ้าอโศกมหาราชต้องการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจึงได้ส่งสมณทูตออกเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยสาย
ที่ 8 นำโดยพระโสณะเถระและพระอุตระเถระเดินทางมายังเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ในช่วงพุทธ
ศตวรรษที่ 13-18 พระพุทธศาสนาในอินเดียอ่อนแอลง เพราะถูกแทรกแซงจากศาสนาอ่ืนๆ จนสูญ
หายไปจากอินเดียในที่สุด หลักฐานที่สนับสนุน ประกอบด้วย 1) จารึกที่ปรากฏชื่อ “ศฺรีทฺวารวตี ศฺวร
ปุณฺยะ” บนเหรียญเงินและศิลาจารึก 2) ดร.ธิดา สาระยา (ธิดา สาระยา : 2532) ได้กล่าวไว้ว่ามี
เครือข่ายสัมพันธ์อันสลับซับซ้อนครอบคลุมกลุ่มเมืองโบราณนครปฐม -อู่ทอง-คูบัว แล้วจึงเกิดการ
เชื่อมโยงบูรณาการทางสังคมและวัฒนธรรมที่กล่าวได้ว่าพัฒนาการของรัฐ (ศรี) ทวารวดีสัมพันธ์
สืบเนื่องกับศูนย์กลางสำคัญชายฝั่งทะเล ตรงดินดอนสามเหลี่ยมปากแม่น้ำโขงซึ่งมีชื่อปรากฏใน
เอกสารจีนว่า ฟูนัน 
 4. เมืองโบราณคูบัว เจริญรุ่งเรื่องในช่วงพุทธศตวรรษที่ 11 -16 และเจริญสูงสุดในพุทธ
ศตวรรษที่ 13 ร่องรอยหลักฐานจากโบราณสถานหมายเลข 18 ที่ตั้งอยู่ในวัดโขลงสุวรรณคีรี ซึ่งได้รับ
อิทธิพลจากพระพุทธศาสนามหายาน หลักฐานสำคัญได้แก่ ลักษณะภูมิประเทศของเมืองคูบัว ซึ่ง
ตั้งอยู่ห่างจากทะเลเพียง 25 กิโลเมตร เรือบรรทุกสินค้าขนาดใหญ่จอดรออยู่ในลำน้ำอ้อมบริเวณเวียง
ทุนและโคกพริก (วิยะดา ทองมิตร, 2563) หลักฐานที่แสดงให้เห็นถึงร่องรอยการเดินเรือในแม่น้ำอ้อม
ก็คือ การค้นพบเศษภาชนะดินเผาจีนสมัยราชวงศ์ซ่ง หยวน เหม็ง เครื่องปั้นดินเผา ลูกปัดรูปวาฬ หิน
สีและแก้วต่าง ๆ นอกจากนี้ยังพบศิลปกรรมโดยช่างฝีมือในราชวงศ์คุปตะของอินเดียอีกด้วย 
นอกจากนี้เมืองโบราณคูบัวแห่งนี้มีร่องรอยของความเจริญทางวัฒนธรรมที่เติบโตขึ้นพร้อมกับความ
เจริญด้านการค้าขายทั้งทางบกและทางน้ำ มีลักษณการเชื่อมโยงเส้นทางตามแนวสันทรายที่เรียกว่า 
“ถนนท้าวอู่ทอง”  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่  2 พบว่า จากร่องรอยหลักฐานจากโบราณสถานและ
โบราณวัตถุที่ยังหลงเหลืออยู่ นำไปสู่การสันนิษฐานหรือการตั้งสมมติฐาน ซึ่งแนวคิดการอนุรักษ์
ร่องรอยทางวัฒนธรรมจะส่งผลต่อความภาคภูมิใจและการเรียนรู้ของผู้ที่สนใจ ร่วมกันเชิดชูสิ่งที่เป็น
คุณค่าของอดีต เพ่ือเป็นแรงขับเคลื่อนการธำรงไว้สู่อนาคตต่อไป  สอดคล้องกับแนวคิดของวิทูรย์ ตั้ง
เจริญ ที่เสนอแนวคิดการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม (Cultural Resources Management) เพ่ือ
การบริหารจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมของตนเองให้เกิดประสิทธิภาพและประสิทธิผลต่อมนุษย์  มี
เป้าหมายเพ่ือให้เกิดความยั่งยืนของวัฒนธรรม ธรรมชาติ ประวัติศาสตร์ วิธีการดำรงชีวิต รวมถึง



50  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ความสัมพันธ์ของสิ่งต่าง ๆ ในการสร้างคุณค่าทางวัฒนธรรมเพ่ือให้เกิดความยั่งยืน (วิทูรย์ ตั้งเจริญ , 
2552) สำหรับอารยธรรมทวารวดีจัดเป็นทรัพยากรวัฒนธรรมที่เป็นมรดกสร้างสรรค์ร่วมสมัย และ
พัฒนาปรับปรุงขึ้นใหม่ จนทำให้คนรุ่นหลังสามารถเข้าไปเรียนรู้ (ธนิก เลิศชาญฤทธิ์ , 2554) ได้กล่าว
ว่า วิลเลียม ไลป์ และชารลส์ แม็กกิมซี ได้นำเสนอคุณค่าของทรัพยากรทางวัฒนธรรม ที่จะส่งผลต่อ
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของอารยธรรมทวารวดี ครอบคลุมคุณค่าของทรัพยากรวัฒนธรรมที่
ทรงคุณค่าต่อมวลมนุษยชาติได้เป็นอย่างดี ไว้ 4 ประการ คือ 1) คุณค่าเชิงสัญลักษณ์ 2) คุณค่าเชิง
วิชาการ 3) คุณค่าเชิงสุนทรียะ และ4) คุณค่าเชิงเศรษฐกิจ เช่น การจัดสร้างแหล่งท่องเที่ยวทาง
วัฒนธรรม เชิงอนุรักษ์ธรรมชาติ เป็นต้น 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่เมืองโบราณอู่ทอง ก่อน
การเข้ามาของศิลปวัฒนธรรมของอารยธรรมทวารวดี สอดคล้องกับแนวคิดที่ว่าชนชาติไทยได้ยอมรับ
นับถือพระพุทธศาสนามาแต่ครั้งโบราณดึกดำบรรพ์ (ขุนวิจิตรมาตรา, 2496) สืบเนื่องมาจนถึง
ปัจจุบัน พระพุทธศาสนานำความเจริญแก่ประเทศชาติ ทั้งในเรื่องการศึกษา โดยได้อาศัยวัดและ
พระสงฆ์เป็นผู้ประสิทธิ์ประสาทวิทยาการ ให้การอุปสมบทเป็นพระในพระพุทธศาสนาที่ถือกันมาจน
เป็นประเพณีที่ดีงาม และสำคัญของคนในชาติจวบจนทุกวันนี้  อาจารย์ธิดา (ธิดา สาระยา, 2532)  มี
ความเห็นว่าการนับถือพระพุทธศาสนา เป็นเครื่องมือในการอบรมนิสัยจิตใจ ให้เป็นพลเมืองที่ดีของ
ชาติ  เป็นเครื่องพอกพูนความดีงาม และความเจริญรุ่งเรือง ให้แก่คนไทยตราบเท่าทุกวันนี้ 
  นักประวัติศาสตร์โบราณคดี (สุภัทรดิศ ดิศกุล, 2542) ได้ยืนยันถึงเรื่องราวความมีอยู่ของ
สุวรรณภูมิ (ก่อนสมัยทวารวดี) ซึ่งท่านได้ศึกษาประวัติศาสตร์ศิลปะเอเชียอาคเนย์สมัยโบราณ 
เกี่ยวกับปัญหาเกี่ยวกับอาณาจักรฟูนันและอาณาจักรเจนละโดยทั่วไป และทำให้เชื่อได้ว่าการแบ่งช่วง
ยุคเพ่ือศึกษาอารยธรรมทวารวดีนั้นแบ่งได้เป็น 4 ช่วงยุค คือ  1. สมัยก่อนทวารวดีตอนต้น (พุทธ
ศตวรรษที่ 9 – 11)  2. สมัยทวารวดีตอนต้น (พุทธศตวรรษที่ 12 – 13)  3. สมัยทวารวดีตอนกลาง 
(พุทธศตวรรษที่ 14 – 15) และ4. สมัยทวารวดีตอนปลาย (พุทธศตวรรษที่ 16 - 18) 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

จากการศึกษาวิจัย เส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี พบว่า ผลผลิต
ที่ได้จากงานการวิจัยนี้ คือ แบบจำลองเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ในพ้ืนที่วิจัย ได้แก่ เมืองอู่
ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี เมืองคูบัว จังหวัดราชบุรี ดอนตาเพชร อำเภอพนมทวน และเมืองโบราณทุ่ง
ขวาง อำเภอกำแพงแสน จังหวัดนครปฐม ดังนี้   

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
บทสรุป 

การศึกษาประวัติศาสตร์ที่เป็นการสันนิษฐานหรือการตั้งสมมติฐาน ผู้วิจัยต้องอาศัยข้อมูล
เพียงร่องรอยหลักฐานจากโบราณสถานและโบราณวัตถุที่ยังหลงเหลืออยู่ ซึ่งแนวคิดการอนุรักษ์
ร่องรอยทางวัฒนธรรมและเส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนานี้จะส่งผลต่อความภาคภูมิใจและการ
เรียนรู้ของผู้ที่สนใจใคร่รู้ พร้อมร่วมกันเชิดชูสิ่งที่เรียกว่าคุณค่าของอดีตที่เป็นแรงขับเคลื่อนให้ดำรงสู่
อนาคตต่อไป 

 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจยัมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
  1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
  1) หน่วยงานการศึกษาภาครัฐที่ทำหน้าที่เกี่ยวกับการพัฒนาองค์ความรู้ทางประวัติศาสตร์ 
ศาสนา ควรสร้างความร่วมมือกับชุมชนในการฟ้ืนฟู เส้นทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอารยธรรม
ทวารวดี ให้เป็นระบบและรูปแบบอย่างชัดเจนและต่อเนื่อง ต่อไป 
  2) สำหรับภาคประชาชน สนับสนุนการจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมการเรียนรู้เส้นทางการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในอารยธรรมทวารวดี อย่างต่อเนื่องและเป็นไปในทิศทางเดียวกัน 
  2. ข้อเสนอแนะในเชิงการนำวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
  1) ด้านการศึกษาองค์ความรู้ที่ได้จากงานวิจัยสามารถนำไปถอดบทเรียนเป็นพ้ืนที่ หรือ
กรณีศึกษาให้กับผู้เรียนด้านสังคมศาสตร์ ด้านศาสนา ด้านประวัติศาสตร์ หรือสาขาวิชาอ่ืนที่เก่ียวข้อง 
เพ่ือนำไปต่อยอดองค์ความรู้ การนำไปเป็นแนวทางในการพัฒนาพ้ืนที่ศึกษาอ่ืนโดยเปิดโอกาสให้
ผู้เรียนเข้ามามีส่วนร่วม เป็นกระบวนการฝึกและสร้างการเรียนรู้ 



52  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
  2) ผลการวิจัยนี้สามารถนำไปศึกษาต่อยอด และถอดบทเรียนกระบวนการเพ่ือขยายผลองค์
ความรู้ให้บุคลากร ที่จะช่วยพัฒนารูปแบบการฟ้ืนฟูอาชีพ การสร้างรายได้ และการเชื่อมโยงและ
สอดคล้องกับบริบทเครือข่ายที่กำลังขับเคลื่อนองค์การแห่งการเรียนรู้ 
  3. ข้อเสนอแนะเพ่ือการทำวิจัยครั้งต่อไป 
  ควรมีการศึกษาวิจัยประเด็นการพัฒนากิจกรรมเพ่ือเสริมสร้างองค์ความรู้อารยธรรมทวารวดี
ในพ้ืนที่อ่ืน ๆ เพิ่มเติม 
   
เอกสารอ้างอิง 
กรมพระยาดำรงราชานุภาพ. (2510). ตำนานพระพุทธเจดีย์. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: ศิวพร.  
ทักษิณ อินทโยธา. (2534). ใครคือเจ้าถิ่นลุ่มน้ำเจ้าพระยาและด้ามขวานทองเมื่อ 2,000-3,000 ปี 
 ก่อน. กรุงเทพมหานคร : ด่านสุทธาการพิมพ์. 
ธนิก  เลิศชาญฤทธิ์. (2554). การจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร : ศูนย์มานุษยวิทยา 
 สิริธร (องค์กรมหาชน). 
ธิดา  สาระยา. (2532). (ศรี) ทวารวดี : ประวัติศาสตร์ยุคต้นของสยามประเทศ. พิมพ์ครั้งที่ 3 
 กรุงเทพมหานคร: เมืองโบราณ. 
บัญชา พงษ์พานิช และคณะ. (2559). จากอินเดียถึงไทย : รอยทางพระพุทธศาสนาแรกๆ.  
 กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ผาสุข  อินทราวุธ. (2542). ทวารวดี : การศึกษาเชิงวิเคราะห์จากหลักฐานทางโบราณคดี.  
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์อักษรสมัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2547). จาริกบุญ–จารึกธรรม. กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก. 
วิฑูรย์  ตั้งเจริญ. (2552). วิสัยทัศน์ศิลปวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิ 
 โรฒ. 
วิยะดา ทองมิตร. (2563). คูบัว ...เมืองท่าแห่งลุ่มน้ำแม่กลอง. วารสาร เมืองโบราณ, 46(3), หน้า 16- 
 26 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2562). ศิลปะทวารวดีวัฒนธรรมพุทธศาสนายุคแรกเริ่มในดินแดนไทย.  
 กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2549). ประวัติศาสตร์ โบราณคดี : เมืองอู่ทอง. กรุงเทพมหานคร : เมืองโบราณ.  
สุจิตต์  วงศ์เทศ. (2548). คนไทยมาจากไหน. กรุงเทพมหานคร : สํานักพิมพ์มติชน. 
เสถียร โพธินันทะ. (2515). ภูมิประวัติพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : บรรณาคาร. 
 
 
 

 


