
455 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
แนวคิดเรื่องกรรมกับแนวคิดเรื่องอนัตตาในพทุธศาสนาขัดแย้งกันหรือไม่ 
Are Concept of Karma and Concept of Anatta in Buddhism 

Contradictory 
 

สมภาร  พรมทา 
somparn promta  

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: regphil@mcu.ac.th 
 

Received April 23, 2024; Revised December 30, 2024; Accepted: December 31, 2024 

 
บทคัดย่อ 

มีข้อสงสัยในหมู่นักวิชาการทางด้านพุทธศาสนา (โดยเฉพาะชาวตะวันตก) ว่า คำสอนเรื่อง
กรรมและคำสอนเรื่องอนัตตาขัดแย้งกันหรือไม่  ความสงสัยนี้มาจากการตีความว่า คำสอนเรื่องกรรม
คือคำสอนที่บอกว่าใครทำกรรม ไม่ว่าจะดีหรือชั่ว คนผู้นั้นแหละที่จะต้องได้รับผลของกรรมที่ตนได้
กระทำลงไป  แต่คำสอนเรื่องอนัตตาคือคำสอนที่บอกว่าไม่มีบุคคลที่ทำกรรมและได้รับผลของกรรม 
ผู้วิจัยศึกษาคำสอนของพุทธศาสนาเรื่องกรรมและอนัตตาโดยแยกเป็นสองตอนตามประวัติศาสตร์ของ
พุทธศาสนาคือ (ก) พุทธศาสนาสมัยพุทธกาล และ (ข) พุทธศาสนาหลังสมัยพุทธกาล พบว่า คำสอน
เรื่องกรรมและอนัตตาในสมัยพุทธกาลไม่ได้ขัดแย้งกัน แต่คำสอนเรื่องกรรมและอนัตตาหลังสมัย
พุทธกาลขัดแย้งกัน เพ่ือแก้ปัญหาความขัดแย้งระหว่างคำสอนทั้งสองนี้ ผู้วิจัยเสนอให้ใช้ความหมาย
ของกรรมและอนัตตาแบบสมัยพุทธกาล  
คำสำคัญ: กรรม; อนัตตา; พุทธศาสนา 
 
Abstract 

It has been noticed by Buddhist scholars (especially those in Western 
tradition) that it could be possible to view that the teachings of karma and anatta are 
contradictory. The reason for this is that the teaching of karma suggests that there is 
a person who has done the good or the bad karma and he or she is the person to 
receive the result of the action. But the teaching of anatta suggests that there is no 
person to do the karma and receive its result. The researcher has studied Buddhism, 
dividing it into two main historical aspects which are Buddhism at the time of the 
Buddha and Buddhism after the death of the Buddha. It has been found that at the 
time of the Buddha, these two teachings are not contradictory. The contradiction has 
been found in Buddhism after the death of the Buddha only. To avoid the 



456  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
contradiction as said, the researcher suggests that we should utilize the concepts of 
karma and anatta as given by the Buddha at his time.  
Keywords: Karma; Anatta; Buddhism 
 
บทนำ 

ในทางปรัชญา มีหลักการที่สําคัญอยู่หลักการหนึ่งที่วงการปรัชญาโดยทั่วไปถือว่า เป็นเรื่อง
สําคัญ หลักการที่ว่านั้น มีใจความว่า ในระบบความคิดใดๆก็ตาม แนวคิดหลักๆที่สําคัญในระบบ
แนวคิดนั้นๆ จะต้องสอดคล้องกัน สนับสนุนกันและกัน และวางอยู่บนสมมติฐานอย่างเดียวกัน หาก
ระบบความคิดใดก็ตามแต่มีแนวคิดตั้งแต่สองอย่างขึ้นไปที่ขัดแย้งกัน ไม่สอดคล้องกัน ไม่ลงรอยเป็น
อันเดียวกัน และไม่วางอยู่บนสมมติฐานอย่างเดียวกัน ระบบความคิดนั้นๆจะถือว่ามั่นคงไม่ได้ 
ยกตัวอย่างเช่น มีระบบความคิดหนึ่งประกอบด้วยแนวคิดหลายอย่าง ในบรรดาแนวคิดเหล่านี้ 
บางส่วนตั้งอยู่บนสมมติฐานที่ว่ามีพระเจ้า และมีแนวคิดอีกบางส่วนตั้งอยู่บนสมมติฐานที่ว่าไม่มีพระ
เจ้า หลักการสองหลักคือ (1) มีพระเจ้า และ (2) ไม่มีพระเจ้า ถือว่าขัดแย้งกัน เมื่อเป็นเช่นนี้ เราย่อม
ตั้งคําถามแก่ระบบความคิดนั้นได้ว่า ตกลง ท่านมีความคิดอย่างไรกันแน่ระหว่าง (1) มีพระเจ้า กับ 
(2) ไม่มีพระเจ้า หากว่านักคิดในระบบความคิดนั้นไม่สามารถอธิบายได้ว่าทําไมจึงมีแนวคิดที่ขัดแย้ง
กันภายในระบบความคิดนั้น ระบบความคิดนั้นๆย่อมไม่เป็นที่น่าเชื่อถือในสายตาของนักคิดในวงการ
ปรัชญา 

ในบางกรณี ความขัดแย้งระหว่างสองแนวคิดหรือมากกว่านั้นในระบบความคิดทางปรัชญา
อาจปรากฏโจ่งแจ้ง แต่ในบางกรณี ความขัดแย้งนั้นอยู่ลึก ต้องอาศัยการวิเคราะห์ หรือตั้งคําถามโดย
นักคิดที่อยู่ในวงการปรัชญานั้น หรือนักคิดนอกวงการที่สนใจศึกษาระบบปรัชญานั้น ตัวอย่างของ
แนวคิดที่ขัดแย้งกันแต่ไม่ปรากฏชัดเจน ต้องอาศัยการคิดใคร่ครวญ หรือวิเคราะห์แยกแยะจึงจะ
มองเห็นว่ามีแนวคิดท่ีขัดแย้งกันภายในระบบแนวคิดนั้นๆ เช่น บางระบบแนวคิดเชื่อว่ามีพระเจ้า และ
พระเจ้าได้สร้างมนุษย์มาด้วยความรักที่พระเจ้ามีต่อ มนุษย์ เสมือนบิดาที่รักบุตร นักคิดในหรือนอก
ระบบความคิดนั้นบางคนอาจตั้งคําถามว่า  โลกนี้ นอกจากสิ่งดีแล้วยังมีสิ่งที่ไม่ดีด้วย โรคภัยไข้เจ็บ
เป็นตัวอย่างหนึ่งของสิ่งที่ไม่ดีที่ปรากฏในชีวิตของมนุษย์ น่าถามว่า หากพระเจ้ามีจริง ทําไมพระเจ้า
จึงสร้างโรคร้ายเช่นโรคมะเร็งให้เกิดแก่มนุษย์ด้วยเล่า คําถามนี้นําไปสู่หลักการที่ขัดแย้งกันสอง
ประการคือ (1) พระเจ้าสร้างมนุษย์มาด้วยความรัก จากความเชื่อนี้ น่าจะนําไปสู่ปรากฏการณ์ที่ว่า 
ทุกสิ่งที่เกิดแก่ชีวิตมนุษย์ จะต้องมีแต่สิ่งดีเท่านั้น หากพระเจ้ารักมนุษย์ พระเจ้าต้องสร้างชีวิตมนุษย์
ให้พบเห็นแต่สิ่งที่ดี (2) แต่ในความเป็นจริงก็คือ บางสิ่งที่ปรากฏแก่ชีวิตมนุษย์นั้นเป็นสิ่งที่ไม่ดี เช่น 
โรคภัยไข้เจ็บ ภัยพิบัติตามธรรมชาติเช่นแผ่นดินไหว เป็นต้น แสดงว่าที่กล่าวว่าพระเจ้ารักมนุษย์นั้น 
ไม่เป็นความจริง เมื่อเราเอาสองข้อความนี้มาเรียงต่อกันเข้า ก็จะได้ข้อความที่ขัดแย้งกัน แบ่งเป็นสอง
ข้อความคือ (1) พระเจ้ารักมนุษย์ (2) พระเจ้าเจ้าไม่รักมนุษย์ เมื่อมีสองข้อความที่ขัดแย้งกันภายใน
ระบบความคิดอันเดียวกันเช่นนี้ เราย่อมสงสัยได้ว่า ตกลงระบบความคิดนี้ ยืนยันอะไรกันแน่ระหว่าง 
(1) พระเจ้ารักมนุษย์ (2) พระเจ้าไม่รักมนุษย ์

พุทธศาสนาเป็นระบบความคิดอย่างหนึ่ง ภายในระบบความคิดที่เรียกว่าพุทธศาสนานี้ มี
แนวความคิดย่อยๆที่สําคัญหลายประการ เช่นแนวคิดเรื่องกรรม แนวคิดเรื่องอนัตตา แนวคิดเรื่องไตร



457 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ลักษณ์ แนวคิดเรื่องปฏิจจสมุปบาท แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตา แนวคิดเรื่องกุศลกรรมบถ แนวคิดเรื่อง
อกุศลกรรมบถ เป็นต้น โดยทั่วไป ชาวพุทธมักไม่สงสัยว่าแนวคิดเหล่านี้มีหรือไม่ที่ขัดแย้งกัน ผู้วิจัย
เรียนรู้พุทธศาสนามาตามระบบของคณะสงฆ์ ระหว่างที่เรียน ปัญหาว่าแนวคิดเหล่านี้ลงรอยเป็นอัน
เดียวกันหรือไม่ เป็นเรื่องที่เราไม่เคยคิดถึง ไม่มีครูบาอาจารย์ท่านใดหยิบยกประเด็นเช่นนี้มาถามใน
ห้องเรียน จนเมื่อผู้วิจัยมาเรียนปรัชญา ก็พบว่า ในทางปรัชญานั้น เราเน้นการที่ระบบความคิดใดๆก็
ตามแต่จะต้องมีแนวคิดย่อยภายในระบบนั้นที่ลงรอยเป็นอันเดียวกัน ไม่ขัดแย้งกัน และเมื่อเรียนวิชา
พุทธปรัชญาในห้องเรียนก็มีอาจารย์บางท่านตั้งข้อสังเกตว่าเป็นไปได้ไหมที่จะพิจารณาว่ามีแนวคิด
บางคู่ในพุทธปรัชญาที่ขัดแย้งกัน ท่านอาจารย์ที่ยกเรื่องนี้มาให้พวกเราคิดในห้องเรียนก็ยกตัวอย่าง
แนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตามาเป็นตัวอย่าง 

ตามความเข้าใจโดยทั่วไปของชาวพุทธหรือคนที่ไม่ได้นับถือพุทธศาสนาแต่สนใจศึกษาคํา
สอนของพุทธศาสนา แนวคิดเรื่องกรรมมีความหมายว่า (1) กรรมแปลว่าการกระทํา ที่มีค่าทาง
จริยธรรม การกระทําท่ีมีค่าทางจริยธรรมคือการกระทําท่ีเราสามารถพูดได้ว่าดีหรือชั่ว เช่นการฆ่าสัตว์
จัดเป็นกรรมชั่ว แต่การบริจาคทานเป็นกรรมดี การกระทําบางอย่างไม่จัดว่าเป็นกรรมเพราะระบุว่าดี
หรือชั่วไม่ได้เช่นการผูกเชือกรองเท้า (2) เมื่อบุคคลทํากรรม จะเกิดสิ่งหนึ่งขึ้น เรียกว่าผลของกรรม 
ผลของกรรมมีสองอย่างคือผลที่ดีอันเป็นผลที่เกิดตามมาจากการกระทําที่ดี และผลที่ชั่วอันเป็นผลที่
เกิดตามมาจากการกระทําที่ชั่ว (3) เป็นที่เข้าใจกันตามสามัญสํานึกว่าคนที่ทํากรรมและคนที่รับผล
ของกรรมจะต้องเป็นบุคคลคนเดียวกัน หากคนหนึ่งทํา แต่ผลไปตกแก่อีกคน ก็นับว่าเป็นเรื่อง
ประหลาด พุทธศาสนาสอนเรื่องกรรมก็เพ่ือสร้างแรงจูงใจให้คนเราละเว้นกรรมชั่วและสะสมกรรมดี 
แรงจูงใจนี้จะเกิดไม่ได้เลยหากคําสอนเรื่องกรรมมีความหมายว่าคนทํากรรมไม่ว่าดีหรือชั่วเป็นคนหนึ่ง 
แต่ผู้ที่จะได้รับผลของกรรมไม่ว่าดีหรือชั่วนั้นเป็นอีกคน 

ความเข้าใจเรื่องกรรมตามสามัญสํานึกที่กล่าวข้างต้นว่าไปแล้วก็มีหลักฐานในพระไตรปิฎก
และคัมภีร์อื่นๆ ในพุทธศาสนารองรับอย่างหนาแน่น เราชาวพุทธโดยทั่วไปเชื่อว่า กว่าที่พระโพธิสัตว์
จะได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าต้องใช้เวลานานมาก ระหว่างนี้พระโพธิสัตว์ก็ต้องบําเพ็ญบารมี
สะสมจากชาติหนึ่งไปยังอีกชาติหนึ่ง สมมติเราเรียกจุดที่พระโพธิสัตว์เริ่มตั้งจิตปรารถนาพุทธภูมิและ
เริ่มสะสมบารมีว่า ก. และเรียกจุดที่ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ว่า ข. บุคคลในสองจุดนี้จะต้องเป็น
บุคคลคนเดียวกัน ไม่อย่างนั้นการสะสมบารมีก็จะไม่มีความหมาย สมมติว่าในชาติแรก พระโพธิสัตว์
สะสมบารมีไว้เป็นจํานวน 10 หน่วย ชาติต่อมาสะสมเพ่ิมอีก 20 หน่วย ก่อนสิ้นชีวิตพระโพธิสัตว์นั้นก็
จะมีบารมีสะสมโดยรวมเป็นจํานวน 30 หน่วย และบารมีจํานวน 30 หน่วยที่ว่านี้ก็จะ “ยกยอด” ไป
สมทบกับบารมีใหม่ที่พระโพธิสัตว์จะสะสมในชาติต่อๆไป คําสอนเรื่องการสะสมบารมีนี้มีอยู่ใน
พระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นรองๆลงมา จนอาจกล่าวได้ว่าเป็นความเชื่อที่ชาวพุทธรู้จักมากที่สุดความ
เชื่อหนึ่ง 

สิ่งที่เราสามารถยืนยันได้จากคําสอนเรื่องการสะสมบารมีตามที่กล่าวมาข้างต้นคือ คําสอนนี้
สอดคล้องกับคําสอนเรื่องกรรมที่มีเนื้อหาว่า ใครทําสิ่งใดไว้ก็จะได้รับสิ่งนั้น โดยผู้ทําและผู้รับเป็นคน
คนเดียวกัน พระโพธิสัตว์ที่เริ่มตั้งจิตปรารถนาพุทธภูมิและบําเพ็ญบารมีในวันแรกกับพระพุทธเจ้า
จะต้องเป็นบุคคลคนเดียวกัน การอธิบายเช่นนี้สอดคล้องกับสามัญสํานึกของคนโดยทั่วไป แต่เมื่อเรา



458  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
มาพิจารณาคําสอนอีกเรื่องหนึ่งในพุทธศาสนาคือเรื่องอนัตตา ก็จะเกิดคําถามตามที่ผู้วิจัยจะนําเสนอ
ต่อไปนี้ 

แนวคิดเรื่องอนัตตาเป็นที่รู้จักในหมู่ชาวพุทธน้อยกว่าแล้วคิดเรื่องกรรม และในหมู่ชาวพุทธที่
รู้เรื่องอนัตตาก็หาผู้ที่อธิบายเรื่องนี้ได้อย่างแจ่มแจ้งและสมเหตุสมผลได้ไม่ง่าย แนวคิดเรื่องอนัตตา
เป็นที่สนใจของนักปรัชญาเพราะมีเนื้อหาที่ชวนคิด เพ่ือให้เข้าใจแนวคิดเรื่องอนัตตาที่เราจะพิจารณา
กันต่อไปนี้ได้ง่ายขึ้น ผู้วิจัยขอกล่าวถึงแนวคิดท่ีเกี่ยวข้องกับเรื่องอนัตตานี้ที่วงการปรัชญาเราศึกษากัน
อยู่ดังนี้ 

นักคิดบางคนในโลกนี้ เชื่อว่ามนุษย์เกิดจากการรวมตัวของสสาร ที่เราคิดได้ พูดได้ มี
ความรู้สึกได้ เป็นเพราะสสารที่มารวมตัวกันเป็นเรารวมตัวกันได้ถูกส่วน บางพวกก็อธิบายว่าทั้งหมด
เป็นผลมาจากวิวัฒนาการของสสารที่มารวมกันเข้าเป็นเรา วิชาชีววิทยาสมัยใหม่ก็มีความเชื่ออย่างนี้ 
ตามทัศนะของนักปรัชญาที่เชื่อว่าชีวิตมนุษย์ทั้งหมดทั้งสิ้นประกอบขึ้นจากสสารล้วนๆ เราอาจกล่าว
ได้ว่าชีวิตนี้ไม่มีตัวตนหรือแก่นสารที่จะไปเกิดใหม่เมื่อคนเราตายไปแล้ว เราอาจเรียกแนวคิดที่ว่านี้ว่า 
“แนวคิดแบบอนัตตาอันเนื่องมาจากความคิดแบบสสารนิยม” มีข้อที่น่าสังเกตว่า แนวคิดแบบอนัตตา
อย่างที่เรากำลังพิจารณากันอยู่นี้เมื่อเชื่อว่าชีวิตไม่มีแก่นสารที่อาจเรียกได้ว่าเป็นตัวเรา ก็จะมีความคิด
ต่อไปว่า การเกิดใหม่ก็ไม่มีด้วย นอกจากนั้น แนวคิดแบบที่ว่านี้ยังพิจารณาการกระทำของมนุษย์ที่มี
ค่าทางจริยธรรมว่ามาจากการสมมติของมนุษย์ด้วยวัตถุประสงค์ที่จะให้การมีชีวิตร่วมโลกกันของ
มนุษย์ดำเนินไปอย่างมีความสุขด้วยกันทุกฝ่าย บาปบุญชนิดที่จะติดตามบุคคลไปยังชาติหน้าไม่มี มี
แต่ความดีความชั่วที่มนุษย์เราช่วยกันคิดขึ้นเพ่ือให้สังคมสงบสุข  เราเรียกการปล้นทรัพย์ของผู้อ่ืนมา
เป็นของตนว่าความชั่ว เพราะเราเห็นว่าการกระทำนี้ทำให้ผู้คนที่ถูกเขาปล้นทรัพย์เดือดร้อนเป็นทุกข์ 
บาปในรูปของอะไรบางอย่างที่จะติดตามคนที่ปล้นเขาไปในชาติหน้าไม่มี  มีแต่กฎหมายและคุกตะราง
สำหรับลงโทษคนที่ปล้นทรัพย์เขา 
 นอกจากแนวคิดแบบอนัตตาที่เป็นผลตามมาจากการมีแนวคิดแบบสสารนิยม (คือเห็นว่าชีวิต
มนุษย์ประกอบขึ้นจากสสารล้วนๆ ไม่มีจิตหรือวิญญาณแยกต่างหากจากกาย) ยังมีแนวคิดอีกแบบ
หนึ่งที่เห็นตรงกันข้ามกับแนวคิดแบบที่กล่าวข้างต้น เราอาจเรียกแนวคิดแบบนี้ว่า “แนวคิดแบบที่เชื่อ
ว่ามีอัตตาอันเนื่องมาจากการวิเคราะห์ว่าสิ่งที่มาประกอบกันเข้าเป็นมนุษย์นั้นมีสองส่วน คือส่วนที่
เป็นสสารกับส่วนที่เป็นวิญญาณ” ศาสนาที่เชื่อในเรื่องอัตตาก็เช่นศาสนาฮินดู ส่วนนักคิดตะวันตกที่
เชื่อในเรื่องอัตตาก็เช่นเดการ์ต ตามทัศนะของนักปรัชญากลุ่มนี้ ชีวิตมีแก่นสารสาระที่สามารถเรียกได้
ว่าเป็นตัวของเรา สิ่งนี้คือวิญญาณที่ไม่ใช่สสาร วิญญาณเมื่ออยู่ในกายที่เป็นสสารจะเป็นสิ่งที่บงการ
กายให้ทำนั่นทำนี่อย่างที่ตนประสงค์  เวลาที่เรามีประสบการณ์เกี่ยวกับสิ่งต่างๆในโลก เช่นเรากำลัง
มองเห็นดอกกุหลาบสีแดงในสวน ผู้เห็นไม่ใช่ดวงตา แต่คือวิญญาณ วิญญาณเป็นผู้รับรู้โลกผ่านทาง
อายตนะที่เป็นสสาร คือเห็นผ่านดวงตา ได้ยินผ่านหู ได้กลิ่นผ่านทางจมูก ได้ลิ้มรสผ่านทางลิ้น ได้รับรู้
สัมผัสทางกายผ่านกายประสาทที่มีอยู่ทั่วไปตลอดร่างกายของเรา  และนึกคิด มีอารมณ์ความรู้สึกผ่าน
สมอง  ความแตกต่างระหว่างแนวคิดแบบที่สองนี้กับแนวคิดแบบแรกที่เราพิจารณากันผ่านมาแล้ว
ข้างต้นคือ แนวคิดแรกไม่เชื่อว่ามีตัวตนของคนเรา แต่แนวคิดแบบที่สองนี้เชื่อว่ามีตัวตน ตัวตนของ
คนเราคือวิญญาณที่เป็นนามธรรม  เมื่อคนเราตายลง วิญญาณจะละร่างเพ่ือไปเกิดในชาติต่อไป ใน



459 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ระหว่างที่มีชีวิตอยู่ เวลาที่คนเรากระทำกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งลงไป วิญญาณคือผู้กระทำและจะต้อง
เป็นผู้รับผิดชอบการกระทำที่ตนได้กระทำลงไปนั้น 
 โดยภาพรวม แนวคิดเรื่องอนัตตาในพุทธศาสนาคือแนวคิดที่กล่าวว่า ไม่มีสิ่งที่เรียกว่าตัวตน
ของคนเรา  เหตุผลที่ใช้สนับสนุนความเชื่อเรื่องอนัตตาในพุทธศาสนาคือแนวคิดเรื่องขันธ์ห้า ชาวพุทธ
โดยทั่วไปเชื่อว่าสิ่งที่มาประกอบกันเข้าเป็นมนุษย์คือของห้าอย่างที่เรียกว่าขันธ์ทั้งห้า อันได้แก่ รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ รูปคือร่างกายของเราส่วนที่เป็นสสารทั้งหมด เวทนาคือ
ความรู้สึกสุข ทุกข์ และเฉยๆ เราทํามีดบาดมือ ความรู้สึกที่เกิดขึ้น คือทุกขเวทนาอันได้แก่ความรู้สึก
เจ็บปวด สัญญาหมายถึงความสามารถท่ีจะเข้าใจ จดจํา สิ่งต่างๆที่ผ่านเข้ามาสู่การรับรู้ของเราได้ เช่น
เราจําได้ว่าคนที่เป็นข่าวในหนังสือพิมพ์เช้านี้เคยเรียนร่วมโรงเรียนเดียวกันกับเราสมัยเป็นเด็ก เป็นต้น 
สังขารคือความสามารถที่จะคิด หรือดําริที่จะทําสิ่งใดสิ่งหนึ่งลงไป โดยเฉพาะอย่างยิ่งสิ่งที่มีค่าทาง
จริยธรรม นายเขียวเห็นพระเดินผ่านหน้าบ้านมาบิณฑบาต ปกติเขาไม่ได้ใส่บาตร แต่วันนั้นเขารู้สึกว่า
เขาควรใส่บาตรเสียบ้าง ความดําริที่ว่านี้เป็นสังขารฝ่ายดี วิญญาณหมายถึงการรับรู้ทางอายตนะหก
อย่างคือ รับรู้รูปทางตา รับรู้เสียงทางหู รับรู้กลิ่นทางจมูก รับรู้รสทางลิ้น รับรู้สิ่งต่างๆด้วยการสัมผัส
ผ่านกายประสาท และนึกคิดผ่านทางสมอง 

ชาวพุทธที่เห็นว่าไม่มีสิ่งที่เรียกว่าอัตตาตามคําสอนของพุทธศาสนามักอธิบายว่า ชีวิตมนุษย์ก็
เหมือนเครื่องจักรที่ประกอบขึ้นจากชิ้นส่วน ยกตัวอย่างเช่นนาฬิกาไขลาน ตัวตนของนาฬิกาไม่มี มีแต่
ชิ้นส่วนต่างๆที่มาประกอบกันเข้าเป็นนาฬิกา ข้อนี้ฉันใด ชีวิตของคนเรา ก็ฉันนั้น ประกอบขึ้นจาก
ชิ้นส่วนห้าอย่าง (ขันธห้า) เมื่อแยกชิ้นส่วนทั้งห้าออกไปจากกัน ก็เหลือเพียงความว่างเปล่า อย่างนี้จะ
หาสิ่งที่เรียกตัวตนของเราได้จากที่ไหน อุปมาเหมือนนาฬิกา ที่ปราศจากแก่นสารสาระท่ีเรียกว่าตัวตน 

คําอธิบายข้างต้นฟังได้ หากไม่คิดถึงคําสอนอ่ืนๆในพุทธศาสนา เมื่อเทียบกับแนวคิดเรื่อง
อนัตตาอันเนื่องมาจากความคิดที่ว่าชีวิตมนุษย์ประกอบขึ้นจากชิ้นส่วนที่เป็นสสาร เราจะเห็นความ
ต่างระหว่างอนัตตาแบบสสารนิยมกับอนัตตาแบบพุทธตรงที่ อนัตตาแบบสสารนิยมไม่เชื่อในเรื่อง
กรรม แต่อนัตตาในพุทธศาสนาเชื่อเรื่องกรรม ในทํานองเดียวกัน เมื่อเปรียบเทียบความคิดของพุทธ
ศาสนากับแนวคิดของศาสนาฮินดูเป็นต้น เราจะเห็นว่า พุทธศาสนาและแนวคิดเหล่านั้นเชื่อในเรื่อง
กรรมเหมือนกัน และสําหรับศาสนาฮินดู ความเชื่อเรื่องกรรมจะต้องมีความเชื่ออีกอย่างหนึ่งรองรับ
อันได้แก่ความเชื่อเรื่องอัตตา หมายความว่าตามทัศนะของศาสนาฮินดู จะต้องมีอะไรสักอย่างในตัว
คนที่เป็นผู้ทํากรรม สิ่งนี้คือวิญญาณ หรือที่เรียกในศาสนาฮินดูว่าอัตตา เมื่อคนเราตายแล้ว อัตตาของ
เขาไม่ตาย แต่จะไปเกิดใหม่ กรรมอันได้แก่การกระทําทุกอย่างของเขาที่มีค่าทางจริยธรรมจะถูกยก
ยอดไปสมทบกับกรรมใหม่ที่เขาจะทําในชาติต่อไป ตามทัศนะของศาสนาฮินดู กรรมไม่ว่าจะเป็นกรรม
ดีหรือกรรมชั่ว ที่คนเรากระทําลงไป ไม่สูญหายไปไหน แต่จะติดตามอัตตาของคนผู้นั้นไปยังอนาคต
ชาติ จากที่กล่าวมาข้างต้นเราจะเห็นว่า หากยังไม่พิจารณาพุทธศาสนา จะมีแนวคิดที่เห็นต่างกันใน
เรื่องตัวตนของมนุษย์แบ่งออกเป็นสองแบบ คือ 

(1) แนวคิดแบบที่เห็นว่าชีวิตมนุษย์ประกอบขึ้นจากชิ้นส่วนต่างๆที่เป็นสสาร เมื่อคนเราตาย
ลง ชีวิตก็จบ ไม่มีชาติหน้า เพราะความตายคือการที่ชิ้นส่วนต่างๆที่มาประกอบกันเข้าเป็นคนคนหนึ่ง
ได้แยกสลายออกจากกัน ดูเหมือนว่า ตามทัศนะของแนวคิดนี้ หากเรายืนยันเรื่องอนัตตา ใน
ความหมายว่าชีวิตมนุษย์ไม่มีแก่นสารที่เรียกได้ว่าเป็นตัวเรา สิ่งที่เราจะต้องยืนยันต่อไปก็คือ บาป บุญ 



460  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
ไม่มี ความดีความชั่วเป็นเรื่องที่มนุษย์เราสมมติขึ้นเพ่ือใช้เป็นกรอบทางความประพฤติ เพ่ือให้การอยู่
ร่วมกันในสังคมมนุษย์ดําเนินไปอย่างที่จะมีความสุขด้วยกันทุกฝ่ายมากที่สุดเท่าที่จะมากได้ เราควร
ประณามคนชั่วที่เอาเปรียบคนดี และยกย่องคนดีในรูปแบบต่างๆ เช่นให้เกียรติ ให้มีบทบาทในสังคม 
แต่ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ก็เป็นคนละเรื่องกับความเชื่อเรื่องบาปบุญที่จะติดตามคนเราไปในชาติหน้า 

(2) แนวคิดแบบที่เห็นว่าชีวิตมนุษย์ประกอบขึ้นจากร่างกายที่เป็นสสารและวิญญาณที่เป็น
นามธรรม (คือไม่ใช่สสาร) แนวคิดนี้เชื่อว่าวิญญาณคือแก่นสารความเป็นตัวเรา เมื่อมนุษย์กระทํา
กรรม วิญญาณคือผู้กระทํา ไม่ใช่ร่างกาย เมื่อชายคนหนึ่งเหนี่ยวไกปืนสังหารคนอ่ืน มือที่เหนี่ยวไกปืน
ไม่ใช่ผู้ทํากรรม แต่คือวิญญาณท่ีสั่งให้มือเหนี่ยวไก เมื่อคนเราตายลง ร่างกายเขาจะถูกฝังหรือเผา แต่
วิญญาณของเขาจะออกจากร่างเพ่ือไปเกิดใหม่ โดยพกพาเอากรรมดีและชั่ว ติดตามไปด้วย คนที่ทํา
กรรมดีเป็นส่วนใหญ่จะได้ไปเกิดในภพภูมิที่ดี ส่วนคนที่ทําชั่วเป็นส่วนใหญ่ ก็จะได้ไปเกิดในภพภูมิที่
เลว แนวคิดนี้เชื่อเรื่องบาปบุญที่เป็นนามธรรมซึ่งจะติดตามตัวคนเราไปในชาติหน้า 

จากที่กล่าวมาท้ังหมดนี้เราจะเห็นว่า 
(1) หากจะยืนยันเรื่องอนัตตาก็ต้องไม่ยืนยันเรื่องกรรม 
(2) หากจะยืนยันเรื่องกรรมก็ต้องไม่ยืนยันเรื่องอนัตตา 
หลักการที่หนึ่งนั้นยึดถือโดยแนวคิดแบบสสารนิยม ส่วนหลักการที่สองก็ยึดถือโดยปรัชญาจิต

นิยมที่เชื่อว่าชีวิตคนเราประกอบด้วยกายที่เป็นสสารและวิญญาณที่เป็นนามธรรม ตัวอย่างของ
ปรัชญาจิตนิยมที่ยึดถือหลักการนี้ก็เช่นศาสนาฮินดู 

พุทธศาสนามีลักษณะพิเศษที่แตกต่างจากสองหลักการที่กล่าวข้างต้นคือ พุทธศาสนายืนยัน
เรื่องอนัตตา ในขณะเดียวกันก็ยืนยันเรื่องกรรม เรื่องนี้เราพิจารณาได้หลายทาง ทางหนึ่งก็คืออาจมี
นักคิดในโลกบางส่วนเห็นว่านี่เป็นปัญหาของพุทธศาสนา เป็นไปไม่ได้เลยที่เราจะยืนยันหลักการสอง
หลักการที่ขัดแย้งกัน ตามทัศนะของนักคิดเหล่านี้ พุทธศาสนาสามารถสอนเรื่องอนัตตาได้ แต่เมื่อ
สอนเรื่องอนัตตาแล้วก็ต้องไม่สอนเรื่องกรรม สอนสองเรื่องนี้พร้อมกันเมื่อใดก็ขัดแย้งกัน ในอีกทาง
หนึ่ง พุทธศาสนาจะสอนเรื่องกรรมก็ได้ แต่ถ้าสอนเรื่องกรรมแล้ว ก็ต้องสอนว่ามีตัวตนของคนเราที่
เรียกว่าอัตตาที่เป็นผู้ทํากรรม จะสอนเรื่องกรรมไปพร้อมๆกับสอนเรื่องอนัตตาถือว่าเป็นเรื่อง
ประหลาดมาก เพราะถ้าทําอย่างนั้นก็เท่ากับพุทธศาสนาไม่สนใจ เรื่องความคงเส้นคงวาของระบบ
ความคิดของตนเอง นึกจะสอนอะไรก็สอนไป โดยไม่คิดว่าที่สอนไปนั้นขัดแย้งกันเองหรือไม่ 

งานวิจัยนี้เกิดข้ึนเพราะผู้วิจัยเห็นว่า 
(1) เป็นความจริงว่าพุทธศาสนาสอนทั้งเรื่องกรรมและอนัตตาไปพร้อมๆกัน  
(2) ที่พุทธศาสนาสอนอย่างนั้นทําให้นักคิดจํานวนหนึ่งในโลกเห็นว่าพุทธศาสนาสอนสองเรื่อง

ที่ขัดแย้งกัน 
(3) ปัญหาข้างต้นเป็นเรื่องที่นักวิชาการทางด้านพุทธศาสนาจะต้องหาทางแก้ไข การแก้ไข

สามารถทําได้หลายอย่าง แต่ที่ผู้วิจัยมองเห็นว่ามีแนวทางในการแก้ไขปัญหานี้สองทางหลักๆ  (โดยที่
สองทางที่ว่านี้เมื่อถึงที่สุดแล้วอาจเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน) คือ (ก) ยอมรับว่าเมื่อวิเคราะห์ให้ละเอียด
ลึกซึ้งที่สุดแล้ว เราต้องยอมรับว่าคําสอนเรื่องกรรม และอนัตตาขัดแย้งกัน เป็นไปได้ที่ผู้วิจัยจะ
วิเคราะห์เรื่องกรรมและอนัตตาอย่างละเอียดลึกซึ้งที่สุดเท่าที่จะทําได้แล้วยอมรับว่า เราสอนสองเรื่อง
ที่ขัดแย้งกันจริงๆ จะอย่างไรก็ตาม เมื่อยอมรับ อย่างนั้นแล้ว หน้าที่ของผู้วิจัยก็คือหาทางแก้ไขปัญหา



461 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
นี้ อาจจะโดยเสนอให้มีการปรับคําสอนเรื่องกรรมหรืออนัตตาเสียใหม่เพ่ือไม่ให้คําสอนสองอย่างนี้
ขัดแย้งกัน (ข) ผู้วิจัยอาจจะเสนอหลักการจํานวนหนึ่งเพ่ือให้เราเข้าใจแนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตา
อย่างที่เชื่อว่าน่าจะตรงกับพระประสงค์ของพระพุทธเจ้าที่สุด ผู้วิจัยมีความเชื่อในเบื้องต้นนี้ว่าปัญหา
ความขัดแย้งในคําสอนสองเรื่องนี้มาจากการอธิบายเรื่องอนัตตาและกรรมโดยนักคิดหลังสมัย
พุทธกาล ปัญหาจะไม่ปรากฏหากเราเข้าใจเรื่องกรรมและอนัตตาตามแนวทางที่พระพุทธเจ้าทรงวาง
เอาไว้ 
 
อนัตตากับกรรมในพุทธศาสนายุคแรก 
 แนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตาในพุทธศาสนาอาจแยกออกได้เป็นสองตอนตามพัฒนาการของ
พุทธศาสนา คือ (ก) กรรมและอนัตตาในพุทธศาสนายุคแรกสมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงมีพระชนม์ชีพ
อยู่ กับ (ข) กรรมและอนัตตาในพุทธศาสนาหลังสมัยพุทธกาลซึ่งได้รับการพัฒนาเพ่ิมมากขึ้นโดยนัก
คิดในพุทธศาสนา กรรมในพุทธศาสนายุคเริ่มแรกเป็นชื่อเรียกการกระทำที่ประกอบด้วยค่าทาง
จริยธรรม คือสามารถบอกได้ว่าเป็นเรื่องดีหรือชั่ว  และการกระทำนั้นประกอบด้วยเจตนา ส่วน
อนัตตานั้นมีความหมายเฉพาะเจาะจงว่า ขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวตนของเรา ด้วยเหตุผลที่ว่า ขันธ์ห้าไม่เที่ยง 
(คือไม่สามารถคงสภาพเดิมของตนในปัจจุบันให้เป็นอย่างนั้นตลอดไปได้) และขันธ์ห้านั้นก็เป็นทุกข์ 
(คือเป็นสภาพที่บีบคั้นให้ต้องเปลี่ยนแปลงไป จะคงอยู่อย่างเดิมไม่ได้) จากที่กล่าวมานี้ เราจะเห็นว่า 
ทั้งคำสอนเรื่องกรรมและอนัตตาในพุทธศาสนายุคแรกมีลักษณะเป็นคำสอนทางจริยศาสตร์ คือเป็น
หลักคำสอนที่แนะนำว่า เพ่ือให้ความทุกข์ในชีวิตของเราน้อยลงหรือหายไปในที่สุด เราพึงกระทำตัว
อย่างไรบ้าง  คำสอนเรื่องกรรมและอนัตตาในพุทธศาสนายุคแรกไม่มีลักษณะเป็นคำสอนทางเมตา
ฟิสิกส์เหมือนกรรมและอนัตตาในพุทธศาสนายุคถัดมา  กรรมและอนัตตาในแง่ที่เป็นคำสอนทาง
จริยธรรมนี้ไม่ขัดแย้งกัน  ตรงกันข้าม กลับส่งเสริมและสนับสนุนกัน ดังตัวอย่างที่ผู้วิจัยจะขอยกมา
ประกอบการอภิปรายดังนี้ 
 ตัวอย่างแรกเป็นตัวอย่างที่ปรากฏในสมัยพุทธกาล เรื่องมีว่า พระรูปหนึ่งได้ฟังเรื่องอนัตตา
แล้วก็เกิดความสงสัยว่า “ว่ากันว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นอนัตตา  หากเป็น
เช่นนั้น กรรมที่อนัตตากระทำลงไปจะตอบสนองคนทำได้อย่างไร” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 
ข้อที่ 129, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2523) ว่าไปแล้ว ความสงสัยของพระรูปนี้มีเหตุผล โดยเราอาจ
แยกแยะเหตุผลในความคิดของพระรูปนี้ออกได้ดังนี้ 
 (ก) เวลาที่เราพูดว่ามีการทำกรรม  โดยโครงสร้างภาษา (ที่เราได้พิจารณาผ่านมาแล้วในบทที่
ผ่านมา) เมื่อมีกริยาก็ต้องมีประธานที่เป็นเจ้าของกริยานั้น ดังนั้น เมื่อมีการทำกรรม ก็ย่อมต้องมีอะไร
สักอย่างเป็นประธานของกริยาอันได้แก่การทำกรรม 
 (ข) เมื่อเราเห็นนายเขียวทำกรรม หากไม่คิดถึงเรื่องอนัตตา เราก็จะเข้าใจกันว่า นายเขียวนั่น
แหละเป็นผู้ทำกรรม ดังนั้น หากจะมีผลของกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งเกิดขึ้น ผลของกรรมนั้นย่อมตกแก่
นายเขียว เพราะเขาเป็นผู้ทำกรรม 
 (ค) แต่เชื่อกันว่าสิ่งที่เรียกว่านายเขียวนั้นคือขันธ์ห้า อันได้แก่รูป เวทนา สัญญา สังขาร และ
วิญญาณ ของห้าอย่างนี้ไม่ใช่ตัวตนของนายเขียว ดังนั้นก็แปลว่า เมื่อนายเขียวทำกรรมอะไรลงไป ไม่
มีผู้ทำ ไม่มีผู้รับผิดชอบ เพราะขันธ์ทั้งห้าไม่ใช่ตัวตนของนายเขียว 



462  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
 (ง) จากที่กล่าวมาท้ังหมด น่าสงสัยว่า ตกลงกรรมที่นายเขียวทำจะตกแก่เขาหรือไม่ 
 ในพระไตรปิฎก พระพุทธเจ้าทรงอธิบายเรื่องนี้ว่า ความสงสัยของพระรูปนั้นมาจากการ “คิด
ขยายความออกไปเกินกว่าที่ทรงประสงค์” แล้วทรงทบทวนความจำเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องอนัตตาที่
พระองค์ทรงประสงค์ว่าเป็นอย่างไร  ผู้วิจัยขออธิบายเพิ่มว่า 
 (ก) ความสงสัยของพระรูปนั้นวางอยู่บนพ้ืนฐานของการตีความหลักธรรมสองข้อคือ 
“อนัตตา” และ “กรรม” ว่า อนัตตาเป็นทัศนะทางเมตาฟิสิกส์ ส่วนกรรมเป็นทัศนะทางจริยศาสตร์ 
 (ข) พระพุทธเจ้าไม่เคยแสดงว่าอนัตตาเป็นคำสอนทางเมตาฟิสิกส์ หากแต่ทรงสอนว่าอนัตตา
เป็นคำสอนในทางจริยศาสตร์ ดังนั้น ความสงสัยของพระรูปนี้จึงวางอยู่บนสมมติฐานที่ต่างจากที่พระ
พุทธองค์ทรงแสดง นี่คือจุดที่เป็นความผิดพลาด 
 (ค) พระพุทธเจ้าทรงอธิบายว่า “ขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวตนของเรา เพราะเราบังคับบัญชาขันธ์ห้าให้
เป็นหรือไม่ให้เป็นอย่างที่ต้องการไม่ได้” แต่พระภิกษุรูปนี้เข้าใจว่า “อนัตตาหมายความว่าไม่มีอะไรที่
เป็นผู้ทำกรรม” การที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวตนของเรา” ไม่ได้แปลว่า “ขันธ์ห้าไม่ใช่
ผู้ทำกรรม” สองเรื่องนี้เราต้องแยกออกเป็นคนละอย่าง 
 เพ่ือให้เข้าใจความเห็นของผู้วิจัยสามข้อข้างต้น  ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างการกระทำกรรมของ
พระเวสสันดร เป็นตัวอย่างประกอบ ประการแรกที่สุด ตามทัศนะเรื่องอนัตตาที่พระพุทธเจ้าทรง
แสดงแก่พระ ปัญจวัคคีย์ สิ่งที่เราสามารถพูดได้ก็คือ พระเวสสันดรนั้นประกอบด้วยขันธ์ห้าอย่างคือ
รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ขันธ์ทั้งห้านี้ไม่ใช่ตัวตนของพระเวสสันดรด้วยเหตุผลที่ว่าพระ
เวสสันดรไม่สามารถที่จะบังคับให้ขันธ์ทั้งห้านี้เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ หรือไม่เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ ตามที่
พระเวสสันดรปรารถนาไม่ได้  แต่การที่ขันธ์ห้าของพระเวสสันดรไม่ใช่ตัวตนของพระเวสสันดร เป็น
คนละเรื่องกับการที่เมื่อพระเวสสันดรบริจาคทาน จะเกิดสิ่งที่เรียกว่าบารมีแก่พระเวสสันดรเอง ผู้วิจัย
คิดว่า พระพุทธเจ้าทรงมองสิ่งต่างๆแบบเดียวกับที่ อาริสโตเติลมองตามกฎว่าด้วยความเป็นอัตลักษณ์  
ผู้วิจัยขอเรียกการมองสิ่งต่างๆของพระพุทธเจ้าว่าการมองในเชิงปรากฏการณ์วิทยา ซึ่งผู้วิจัยเชื่อว่าอา
ริสโตเติลก็มองแบบเดียวกันนี้ (และนี่คือเหตุผลที่ทำให้อาริสโตเติลแตกต่างจากจากเพลโต เพลโตนั้น
มองสิ่งต่างๆผ่านสายตาแบบเมตาฟิสิกส์ อาริสโตเติลแม้จะเขียนหนังสือชื่อ ‘Metaphysics’ แต่เมตา
ฟิสิกส์ของเขามีความเชื่อมโยงมาหาสิ่งที่ปรากฏแก่อายตนะของคนเรามากกว่า    เพลโต) เมื่อ
พิจารณาจากกรอบความคิดแบบปรากฏการณ์วิทยา พระเวสสันดรคือคนคนหนึ่งที่มีประวัติศาสตร์
ย้อนกลับไปในอดีตนับเป็นจำนวนมาก คนที่ปรากฏในกระแสการตายแล้วเกิดนับจากอดีตกาลอันไกล
โพ้นจนมาเป็นพระเวสสันดรในวันนี้คือคนคนเดียวกัน อาริสโตเติลก็แนะให้เรามองอย่างนั้น  
ไม่เช่นนั้นเราจะพูดอะไรเกี่ยวกับประวัติพระพุทธเจ้าไม่ได้เลย  ในยุคอรรถกถา พระอรรถกถาจารย์
กล่าวว่า การมองพระเวสสันดรตามที่กล่าวมาข้างต้นเป็นการมองอย่างสมมติ ผู้วิจัยไม่เห็นด้วยกับ
ทัศนะของพระอรรถกถาจารย์ที่ว่านี้ เพราะคำว่า “สมมติ” ตามที่นักวิชาการทางด้านพุทธศาสนา 
(โดยเฉพาะนักวิชาการในสายเถรวาท) เข้าใจกันอยู่เวลานี้หมายความเพียงว่า อะไรก็ตามที่จริงอย่าง
สมมติ สิ่งนั้นจริงตามการบัญญัติของสังคม  ความจริงทางปรากฏการณ์วิทยาไม่ใช่ความจริงตามการ
สมมติ  แต่เป็นความจริงที่จริงอย่างนั้นโดยไม่เกี่ยวกับการสมมติของสังคม  การที่พระเวสสันดรเป็น
พระเวสสันดรไม่เกี่ยวกับการสมมติของใคร  และการที่ท่านทำกรรมอันได้แก่การทำทาน และกรรม
นั้นกลายมาเป็นบารมีเพ่ือสนับสนุนท่านให้เป็นพระพุทธเจ้าในชาติต่อมาก็ไม่เกี่ยวกับการสมมติของ



463 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ใคร นี่เป็นความจริงในตัวเอง เท่าๆกับความจริงที่อรรถกถาเรียกว่าความจริงโดยปรมัตถ์ (แต่ผู้วิจัยก็
ไม่ยอมรับการแบ่งความจริงออกเป็นสองอย่างคือสมมติสัจจะกับปรมัตถสัจจะ เพราะพระพุทธเจ้าไม่
เคยทรงแบ่งอย่างนี้ และการแบ่งอย่างนี้ต่อมาได้สร้างปัญหาทำให้เกิดความยากลำบากในการเข้าใจคำ
สอนของพระพุทธเจ้า ซึ่งสามารถเข้าใจได้ง่ายๆ ตรงไปตรงมา ตามท่ีปรากฏแก่อายตนะของเรา) 
 เรื่องการทำกรรมของพระเวสสันดรไม่เป็นปัญหา เมื่อเรายอมรับว่า มีพระเวสสันดร (ด้วย
เหตุผลทางด้านปรากฏการณ์วิทยา และไม่ใช่ด้วยเหตุผลว่านี่เป็นการสมมติ) ก็ย่อมมีการทำกรรม และ
มีการได้รับผลของกรรมในรูปบารมีที่สนับสนุนท่านให้กลายมาเป็นพระพุทธเจ้าในชาติถัดมา  คำถาม
มีว่า อะไรคือบทบาทของคำสอนเรื่องอนัตตาในชีวิตของพระเวสสันดร ในที่นี้เราจะสมมติว่าพระ
เวสสันดรเข้าใจเรื่องอนัตตามาแล้วในชาติที่เป็นพระเวสสันดร และเนื้อหาของอนัตตาตามที่พระ
เวสสันดรเข้าใจก็ตรงกับที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่พระปัญจวัคคีย์  เนื่องจากพระเวสสันดรยังเป็น
ปุถุชน ชีวิตของพระเวสสันดรย่อมอยู่ในข่ายที่จะเป็นทุกข์ได้เสมอ  พระพุทธเจ้าตรัสว่า ความทุกข์ของ
มนุษย์มาจากความยึดมั่นว่าฉันเป็นฉัน และอะไรก็ตามแต่ที่เกี่ยวข้องกับฉัน สิ่งนั้นย่อมเป็นของฉัน  
เวลาที่พระเวสสันดรให้ทาน เป็นไปได้ที่ข้อมูลบางอย่างที่ท่านรู้จะทำให้ท่านเป็นทุกข์ เช่นท่าน
สังเกตเห็นว่าในบรรดาคนที่มาขอรับการบริจาคจากท่าน มีบางคนที่ท่านรู้ว่าไม่ใช่คนยากจน และคน
แบบนี้ก็เวียนมารับการบริจาคทานปะปนกับคนยากจน ความรู้สึกผิดหวังในเพ่ือนมนุษย์เกิดแก่พระ
เวสสันดร ถามว่าความผิดหวังนี้สมควรได้รับการแก้ไขไหม หากพระเวสสันดรไม่อยากทุกข์ คำตอบก็
คือ สมควรที่ท่านจะต้องหาทางแก้ไขความผิดหวังนี้  ตอนที่ชูชกได้สองกุมารไป เพ่ือแสดงว่าตนมี
อำนาจเหนือสองกุมารเพราะได้กลายมาเป็นเจ้าของสองกุมารแล้ว ชูชกก็ได้ตีสองกุมารต่อหน้าพระ
เวสสันดร  คัมภีร์บรรยายว่าพระเวสสันดรพลันเกิดความโกรธ (ที่นำไปสู่ความทุกข์) เป็นอย่างมาก 
ถึงกับขยับมือจะชักพระขรรค์ออกมาทำร้ายชูชก  แต่แล้วสติก็กลับมาเป็นของท่าน  ท่านอดกลั้นความ
ทุกข์อันเกิดจากการเห็นคนที่ตนเองรักถูกทำร้ายต่อหน้าต่อตานั้น ในสภาพการณ์ที่คนเรากำลังเป็น
ทุกข์เช่นนี้ คำสอนเรื่องอนัตตาย่อมมีส่วนสำคัญในการลดความทุกข์ในใจของคนเรา  พระเวสสันดร
อาจเตือนตนเองว่า ชีวิตก็เป็นอย่างนี้ เราไม่มีทางได้สิ่งที่ปรารถนาเท่านั้นเสมอ  บางครั้งสิ่งที่เราไม่
ปรารถนาก็วิ่งเข้ามาชนชีวิตของเรา (ดังเช่นเห็นคนที่ไม่ได้ยากจนแต่ก็ยังปะปนมากับคนยากจนเพื่อมา
รับทานบริจาค หรือเห็นสิ่งที่ชูชกกระทำต่อสองกุมารน้อย เป็นต้น)  เราบังคับบัญชาชีวิตให้ประสบแต่
สิ่งที่เราต้องการไม่ได้  นี่คือสัจธรรมของชีวิต 
 อนัตตาในความหมายข้างต้นนี้ดูเหมือนจะใช้ได้ดีกับชีวิตในเวลาที่เราประสบทุกข์ การที่
อนัตตาเป็นแนวคิดที่ประยุกต์ใช้กับชีวิตเพ่ือการลดหรือดับทุกข์นี้ คือสิ่งที่ผู้วิจัยใช้เพ่ือยืนยันว่า 
อนัตตาเป็นแนวคิดทางด้านจริยศาสตร์ ในสมัยพุทธกาล มีคนบางคนมาถามพระพุทธเจ้าว่า “เวลาที่
เรารู้สึก ใครคือผู้ที่รู้สึก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 16 ข้อที่ 33-36, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2523) คำถามนี้อาจขยายความออกมายังเรื่องอ่ืนๆ เช่น “เวลาที่เราเห็น ใครในตัวเราที่เป็นผู้เห็น” 
“เวลาที่เราได้ยิน ใครในตัวเราที่เป็นผู้ได้ยิน” “เวลาที่เราได้กลิ่น ใครในตัวเราที่เป็นผู้ได้กลิ่น” “เวลา
ที่เราได้ลิ้มรส ใครในตัวเรา ที่เป็นผู้ลิ้มรส” “เวลาที่ได้สัมผัสทางกาย ใครในตัวเราที่เป็นผู้ได้สัมผัสทาง
กาย” “เวลาที่เราคิด ใครในตัวเราที่เป็นผู้คิด” เป็นต้น  ปัญหานี้ นักปรัชญาตะวันตกบางคนเช่นเด
การ์ตตอบว่า “ผู้คิดก็คือโซล (soul)” สิ่งที่เรียกว่าโซลนั้นมีลักษณะคล้ายอัตตาในศาสนาฮินดูหรือชีวะ
ในศาสนาเชน มีชาวพุทธบางท่านสงสัยว่า ทำไมเราจึงไม่ตอบว่า “จิตคือผู้คิด” ในทัศนะของชาวพุทธ



464  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
เหล่านี้ เวลาที่เราเห็น ไม่ใช่ดวงตาที่เห็น สิ่งที่เป็นเจ้าของกริยาคือการเห็นนั้นคือจิต เมื่อเราได้ยิน 
ไม่ใช่หูที่ได้ยิน แต่ผู้ได้ยินคือจิต เมื่อเราได้กลิ่น ไม่ใช่จมูกคือผู้ได้กลิ่น แต่จิตคือผู้ได้กลิ่น เมื่อเราได้ลิ้ม
รส ผู้ได้ลิ้มรสไม่ใช่ลิ้น แต่คือจิตที่เป็นผู้ลิ้มรส เมื่อได้สัมผัสทางกาย ไม่ใช่กายที่เป็นผู้รับรู้สัมผัส  แต่คือ
จิตที่ทำหน้าที่เป็นผู้รับรู้สัมผัสเหล่านั้น  ในพระไตรปิฎก พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า คำถามนี้ถามไม่ถูก  
ที่จริง หากจะถามให้ถูกตามทัศนะของพระองค์ ควรถามว่า การเห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การได้ลิ้ม
รส การได้สัมผัสทางกาย และการคิดทางใจ เกิดได้อย่างไร 
 นักวิชาการทางด้านพุทธศาสนาบางท่านตีความว่า ในทัศนะของพุทธศาสนา เราตอบไม่ได้ว่า
ใครเป็นผู้เห็น เป็นต้น  เพราะคำสอนเรื่องอนัตตาป้องกันการตอบว่ามีผู้เห็นเป็นต้นไว้แล้ว  ตามทัศนะ
ของนักวิชาการพุทธศาสนาเหล่านี้ อนัตตาแปลว่าไม่มีตัวตน เมื่อไม่มีตัวตน ก็ไม่มีผู้เห็น เป็นต้น เป็นที่
น่าสังเกตว่า เมื่อพระพุทธเจ้าจะตอบคำถามเรื่องว่า “เมื่อเราเห็น ใครเป็นผู้เห็น” เป็นต้น พระองค์ไม่
ทรงโยงมาหาเรื่องอนัตตาเลย  ที่เป็นเช่นนั้นเพราะอนัตตาในทัศนะของพระองค์มีความหมาย
เฉพาะเจาะจงว่า “ขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวตนของเรา” แต่ทรงโยงไปหาแนวคิดเรื่องปฏิจจสมุปบาท อันเป็น
แนวคิดทางด้านพุทธศาสนาอีกเรื่องหนึ่งที่ผู้วิจัยเห็นว่าสามารถอธิบายด้วยวิธีคิดทางปรัชญาที่เรียกว่า
ปรากฏการณ์วิทยาได้เป็นอย่างดี  อันที่จริง เมื่อเราเห็นอะไรก็ตามแต่ เช่นเห็นดอกมะลิในสวนที่เรา
ปลูกเอาไว้ วิธีการทางปรากฏการณ์วิทยาจะบอกเราว่า “ให้บรรยายเฉพาะสิ่งที่ปรากฏแก่การรับรู้ของ
เราเท่านั้น” ผลคือ หากเราใช้วิธีการที่ว่านี้ สิ่งที่ปรากฏต่อการรับรู้ของเราคือ “การเห็นดอกมะลิใน
สวน” เมื่อจะยืนยันสิ่งที่ปรากฏแก่การรับรู้ของเรา ก็เรายืนยันได้เพียงว่า “มีการเห็นดอกมะลิในสวน  
ส่วนใครจะเป็นผู้เห็น จิตหรือว่าสมอง อันนี้อยู่พ้นการตรวจสอบด้วยอายตนะของเรา” ในทัศนะของ
พระพุทธเจ้า ที่เดการ์ตพูดว่า “ฉันคิด ดังนั้นฉันมีอยู่” (René Descartes, 2008) นั้น หากจะพูดให้
ตรง (ตามหลักการของวิธีการแบบปรากฏการณ์วิทยา) ต้องพูดว่า “มีการคิด แต่เราไม่มีทางรู้ว่าใคร
คิด” ชาวพุทธที่เห็นว่าจิตคือผู้คิดนั้นได้รับอิทธิพลมาจากปรัชญาอภิธรรมอันเป็นแนวคิดท่ีพัฒนาในยุค
หลังพุทธกาล  และแนวคิดของพุทธศาสนาแบบนี้จัดอยู่ในประเภทปรัชญา “ทวินิยม” (dualism) 
แบบเดียวกับปรัชญาของเดการ์ต 
 การที่เวลาที่เราคิด เราบอกไม่ได้ว่าใครคิด และการถามว่า “เมื่อเราคิด ใครในตัวเราที่ทำ
หน้าที่คิด” เป็นการถามที่ผิด ในทัศนะของพระพุทธเจ้า ไม่เกี่ยวข้องเลยกับคำสอนเรื่องอนัตตา แต่
เกี่ยวข้องกับแนวคิดเรื่องปฏิจจสมุปบาทที่อธิบายว่าปรากฏการณ์ต่างๆตามที่ปรากฏแก่การรับรู้ของ
เราเกิดได้อย่างไร (หรือมีเหตุปัจจัยอะไรที่ก่อให้เกิดปรากฏการณ์นั้นๆ) 
 
กรรมและอนัตตาในสมัยพุทธกาลไม่ขัดแย้งกัน 
 เพ่ือให้เข้าใจประเด็นต่างๆเกี่ยวกับคำสอนเรื่องกรรมและอนัตตาในสมัยพุทธกาลที่ผู้วิจัยเห็น
ว่า นอกจากจะไม่ขัดแย้งกัน คำสอนสองอย่างนี้ยังส่งเสริมสนับสนุนกันและกัน ผู้วิจัยขออภิปราย
ประเด็นต่างๆ ดังต่อไปนี้ 
 (ก) หัวใจของพุทธศาสนาคือการดับทุกข์ 
 พุทธศาสนาในสมัยพระพุทธเจ้ามีลักษณะเล็ก กะทัดรัด ไม่มีความเป็นสถาบัน ไม่มีอะไรต้อง
ปกป้อง และไม่มีอะไรที่จะต้องไปต่อสู้กับลัทธิหรือศาสนาอ่ืนๆ เป็นศาสนาที่เรียบง่าย ใช้ประโยชน์ได้
เสมอ โดยเฉพาะอย่างยิ่งประโยชน์ในปัจจุบัน เราทราบกันดีว่า แรงจูงใจหลักท่ีทำให้เจ้าชายสิทธัตถะ



465 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ออกผนวชคือประสงค์จะแสวงหาอะไรสักอย่างเพ่ือที่จะมาดับทุกข์  ในตอนแรกนั้น อาจเป็นไปได้ว่า
ทุกข์ที่ทรงนึกเห็นภาพได้แก่ทุกข์อันเป็นโครงสร้างใหญ่ของชีวิต คือความเกิด ความแก่ชรา ความ
เจ็บป่วย และความตาย  เมื่อเมื่อทรงใช้ชีวิตทดลองหาสิ่งที่ต้องการ ก็ทรงพบว่า ไม่มีทางที่ใครจะ
เอาชนะทุกข์อันเป็นโครงสร้างหลักนั้นได้  เมื่อได้ตรัสรู้แล้ว พระองค์ก็ยังทรงเจ็บป่วย แก่ชรา และ
ที่สุดก็ตาย (ปรินิพพาน) เหมือนกับมนุษย์คนอ่ืนๆ  ถามว่า การตรัสรู้แปลว่าทรงมั่นใจว่าได้พบสิ่งที่
ต้องการแสวงหาแล้วใช่ไหม  ผู้วิจัยคิดว่าคำตอบคือใช่  หากเป็นเช่นนั้นก็แปลว่า ทุกข์ที่ทรงค้นพบ
หนทางเพ่ือเอาชนะไม่ใช่ทุกข์ในความหมายของโครงสร้างหลักอันได้แก่ ความเกิด ความแก่เฒ่า ความ
เจ็บป่วย และความตาย (มีคำอธิบายจากนักวิชาการด้านพุทธศาสนาจำนวนหนึ่งว่า ทุกข์ใน
ความหมายของโครงสร้างหลักนั้นก็ทรงเอาชนะได้ แต่ชัยชนะนั้นยังไม่ปรากฏผลในชาติปัจจุบัน 
หากแต่จะปรากฏผลในชาติต่อไป คือพระองค์จะไม่ทรงกลับมาเกิด มาแก่ มาเจ็บ และมาตายอีก 
ความคิดนี้ก็น่าฟัง แต่พิสูจน์ไม่ได้  ทุกข์ตามทัศนะของพระพุทธเจ้าจะต้องเป็นสิ่งที่ตรวจสอบได้ และ
การเอาชนะทุกข์นั้นก็ต้องสามารถตรวจสอบได้ด้วย ดังนั้น เราจึงจะไม่อภิปรายกันด้วยแนวคิดเรื่อง
ทุกข์และการดับทุกข์ในเชิงเมตา-ฟิสิกส์นี้) 
 เราชาวพุทธก็เหมือนกับผู้ที่นับถือศาสนาอ่ืนๆตรงที่เรามีแนวโน้มที่จะสรรเสริญว่าพระศาสดา
ของเราทรงเป็นมนุษย์ที่ฉลาด  ในทัศนะของผู้วิจัย ความฉลาดของพระพุทธเจ้าสามารถดูได้จากการที่
ทรงเปลี่ยนเป้าหมายที่จะเอาชนะจากเดิมคือทุกข์ในแง่ที่เป็นโครงสร้างหลักของสรรพชีวิตอันได้แก่
ความเกิด ความแก่ ความเจ็บ และความตาย มาเป็นทุกข์อีกแบบหนึ่ง  เราจะเข้าใจความเปลี่ยนแปลง
ในใจของพระพุทธเจ้าได้ก็ด้วยการพิจารณาว่า อะไรน่าจะเป็นเหตุผลที่ทำให้ทรงเปลี่ยนเป้าหมายของ
การเอาชนะนั้น  ผู้วิจัยเชื่อว่า สิ่งที่ปรากฏในใจของพระพุทธเจ้าคือ อะไรคือสิ่งที่ไม่อยู่ในอำนาจของ
มนุษย์เราที่จะเปลี่ยนแปลงได้ และอะไรคือสิ่งที่มนุษย์เราถูกสร้างมาโดยธรรมชาติให้สามารถเอาชนะ
ได ้ จุดนี้คือจุดที่สำคัญที่สุด ความพยายามที่จะเอาชนะสิ่งที่ไม่มีทางชนะได้ย่อมเสียเวลาเปล่า  ดังนั้น 
เมื่อทรงเห็นว่า ทุกข์ในความหมายของโครงสร้างหลักของสรรพ -ชีวิตอันได้แก่ความเกิด ความแก่ 
ความเจ็บ และความตาย เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนืออำนาจของมนุษย์เราที่จะเอาชนะ พระองค์จึงหันมา
หาทุกข์อีกแบบหนึ่งที่เป็นสิ่งอยู่ในวิสัยของมนุษย์เราที่จะเอาชนะได้ 
 บางท่านอาจมีคำถามว่า เราจะรู้ได้อย่างไรว่าพระพุทธเจ้าทรงพิจารณาว่าเราไม่มีทางเอาชนะ
ความเกิด ความแก่ ความเจ็บ และความตายได้  ผู้วิจัยคิดว่า พระพุทธเจ้าในฐานะที่ทรงเป็นนัก
สังเกตการณ์โลกและชีวิตที่ละเอียดสุขุมมาก ย่อมจะทรงคิดออกว่า มนุษย์เราเกิดมาในโลกนี้ในฐานะ 
“สิ่งที่ถูกสร้างมาโดยธรรม-ชาติ” เราอาศัยอยู่บนดาวเคราะห์เล็กๆดวงหนึ่งที่เรียกว่าโลก โลกของเรา
ไม่ได้มีอำนาจที่จะอยู่ได้ด้วยตัวของมันเอง  โลกหมุนรอบดวงอาทิตย์และหมุนรอบตนเองเพ่ือให้ส่วน
ต่างๆของโลกได้รับพลังงานจากดวงอาทิตย์เท่าเทียมกัน ตามกฎข้อที่สองของเทอร์โมไดนามิกส์ (the 
second law of thermodynamics) วันหนึ่ง ดวงอาทิตย์ที่เราใช้เป็นแหล่งพลังงานหลักอยู่ต้องดับ
ลงอย่างแน่นอน เมื่อดวงอาทิตย์ดับ โลกของเราก็จะอยู่ในสภาพหนาวเย็นจนไม่มีสิ่งที่มีชีวิตใดจะ
อาศัยอยู่ได้  นั่นคือชะตากรรมสุดท้ายของโลก การที่เราเกิดมามีชีวิตในโลกก็ไม่ใช่สิ่งที่มนุษย์เราได้
เลือกเอง การปรากฏขึ้นของสิ่งมีชีวิตแรกในโลกที่ต่อมาก็วิวัฒนาการมาเป็นสรรพ-ชีวิตอย่างที่เราเห็น
อยู่ในปัจจุบันเป็นไปตามอำนาจของธรรมชาติที่เร้นลับ  เมื่อสรรพชีวิตเกิดมาแล้ว ธรรมชาติก็สร้างให้
สิ่งเหล่านี้มีเวลาที่จะอยู่ในโลกเพียงระยะหนึ่ง มากบ้างน้อยบ้าง ตามความแตกต่างกัน  แต่จะไม่มี



466  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
อะไรที่สามารถอยู่เหนือกฎของความไม่เที่ยงอันได้แก่การที่ทุกชีวิตเกิดมาแล้ว ต้องแก่ชรา ต้อง
เจ็บป่วย และต้องตายในที่สุด 
 พระพุทธเจ้าทรงเป็นบุคคลที่ฉลาด ท่านเองเป็นผู้ที่เสนอกฎแห่งความไม่เที่ยงของสรรพสิ่งใน
จักรวาล ดังนั้น ท่านย่อมทรงรู้ดีว่า วันหนึ่งดวงอาทิตย์ที่เราใช้เป็นพลังงานหลักอยู่นี้จะต้องดับลง นั่น
แปลว่า ท่านย่อมรู้ว่าอะไรคืออนาคตของโลกใบนี้ที่เราอาศัยอยู่ เช่นเดียวกัน ย่อมทรงทราบว่า การที่
ธรรมชาติสร้างสรรพชีวิตมาเพ่ือให้ตายได้ในวันหนึ่งนั้นก็เพราะธรรมชาติประสงค์จะให้โลกนี้เป็น
สถานที่เพ่ือผลัดเปลี่ยนกันอยู่ นี่คือเจตนารมณ์ของธรรมชาติ เมื่อการเกิด แก่ เจ็บ และตาย เป็น
เจตนารมณ์ของธรรมชาติ จะมีมนุษย์คนใดเอาชนะสิ่งเหล่านี้ได้หรือ 
 เมื่อทรงมองสรรพชีวิตอย่างนี้ ก็ทรงตั้งคำถามใหม่ว่าปัญหาของมนุษยชาตินั้นอยู่ตรงไหน  
แน่นอน ปัญหาไม่ได้อยู่ที่เราเกิดมาแล้วต้องแก่ ต้องเจ็บ และต้องตาย เพราะสิ่งเหล่านี้อย่างไรเสียเรา
ก็เอาชนะไม่ได้ แล้วก็ทรงพบว่า ปัญหาของมนุษย์นั้นอยู่ที่การไม่ยอมรับสิ่งที่ธรรมชาติจัดการไว้ให้  
ความแก่ชราไม่ใช่ปัญหา แต่ปัญหาอยู่ที่เราไม่ยอมรับความแก่ชรา เช่นเดียวกัน ความเจ็บป่วยและ
ความตายก็ไม่ใช่ปัญหา แต่ปัญหาอยู่ที่เราเกลียดกลัวสิ่งเหล่านี้  นี่คือทุกข์อย่างใหม่ที่ทรงมองเห็น  ที่
สำคัญ ทุกข์อย่างใหม่นี้อยู่ในวิสัยของมนุษย์เราที่จะเอาชนะได้ 
 คำสอนเรื่องกรรมและอนัตตาเป็นเหมือนคำสอนอ่ืนๆของพระพุทธองค์คือ เป็นคำสอนที่จะ
นำไปสู่การดับทุกข์ในท้ายที่สุด  พระพุทธเจ้าทรงเข้าใจดีว่า มนุษย์ สัตว์ หรือแม้แต่พืช เกิดมาพร้อม
สัญชาตญาณตามธรรมชาติที่จะรู้สึกว่า “ฉันเป็นฉัน” (อหังการ) และ “อะไรที่เกี่ยวข้องกับฉันจะต้อง
เป็นของฉัน” (มมังการ) สัญชาตญาณพ้ืนฐานสองประการนี้คือพลังที่ขับเคลื่อนชีวิตมนุษย์ สัตว์ หรือ
แม้แต่พืชให้แสดงออกอย่างที่เราเห็น แม่นกที่เที่ยวหาอาหารอยู่งกๆเพ่ือมาป้อนลูกนั้นทำอย่างนั้น
เพราะแม่นกรู้สึกว่านี่คือลูกของฉัน  คนเราก็เช่นเดียวกัน คนจำนวนมากสะสมเงินทองเอาไว้มหาศาล
ด้วยความรู้สึกว่าคนในครอบครัวของฉันจะได้กินได้ใช้ คนที่ยากจนก็พยายามไม่ต่างกัน  ที่สุดแล้ว ทุก
คน ไม่ว่ายากดีมีจนต่างก็ตกอยู่ในห้วงการชี้นำของสัญชาตญาณพ้ืนฐานสองประการนี้  ชีวิตที่ต้องดิ้น
รนด้วยอำนาจการชักนำของอหังการและมมังการนี้คือทุกข์ 
 ความเข้าใจเรื่องทุกข์ของพระพุทธเจ้ามีหลายระดับ ในบางระดับ พระพุทธองค์ทรงมองว่า 
ความทุกข์ที่พบเห็นในพ่อแม่ที่เพียรพยายามเพ่ือจะแสวงหาปัจจัยในการดำรงชีพมาเพ่ือหล่อเลี้ยงชีวิต
ของลูกๆในครอบครัวเป็นสภาพที่น่าเห็นใจ ดังนั้น เมื่อทรงสอนหลักกรรมและอนัตตา จึงทรงสอน
หลายระดับ  ในบางระดับอนัตตามีความหมายไม่เข้มข้น  คนเราสามารถที่จะรู้สึกได้ว่านี่คือคนที่ฉัน
รัก ดังนั้นฉันจะพยายามอย่างถึงที่สุดที่จะทำให้พวกเขามีความสุขที่สุดเท่าที่ฉันจะทำได้  การยอมรับ
ตัวตนในระดับนี้ไม่เป็นปัญหาในทัศนะของพระองค์ เพราะเป็นสิ่งที่ยึดโยงอยู่กับแนวคิดเรื่องเมตตา
เป็นต้น ในการแผ่เมตตา พระพุทธเจ้าทรงสอนให้เราแผ่เมตตาให้แก่ตัวเองก่อน จากนั้นก็ขยายไปยัง
คนใกล้ชิด  จากนั้นจึงขยายออกไปยังคนอ่ืนๆที่อยู่ไกลออกไป คำสอนเรื่องเมตตาแบบนี้เห็นได้ชัดว่า
วางอยู่บนพ้ืนฐานของการยอมรับตัวตนในบางระดับ โลกนั้น หากประกอบด้วยคนที่มีความรู้สึกใน
เรื่องตัวตนที่พอเหมาะพองาม ย่อมเป็นโลกที่น่าอยู่  ตัวตนแบบนี้คือรากฐานของความรู้สึกในเรื่อง
สิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค และความยุติธรรม 
 คำสอนเรื่องกรรมเป็นคำสอนที่วางอยู่บนพ้ืนฐานของการยอมรับความจริงเชิงปรากฏการณ์
วิทยา อันได้แก่ความจริงที่ปรากฏแก่ประสาทสัมผัสของมนุษย์ พระพุทธเจ้าทรงยอมรับว่าการตรัสรู้



467 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ของพระองค์นั้นคือการค้นพบความจริงที่มีอยู่แล้วตามธรรมชาติ  หลักธรรมทั้งหลายที่ทรงนำมาสั่ง
สอนผู้คนนั้นก็คือสิ่งที่ทรงสังเกตเห็นว่าเป็นกฎเกณฑ์ที่ปรากฏอยู่ในธรรมชาติ  กรรมคือการที่มนุษย์
เราประพฤติปฏิบัติตน ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน กรรมมี 4 ชนิด ดังที่เราพิจารณาผ่านมาแล้วคือ กรรมดำ
มีวิบากดำ (กรรมชั่วที่ให้ผลชั่ว) กรรมขาวมีวิบากขาว (กรรมดีที่ให้ผลดี) กรรมดำและขาวมีวิบากท้ังดำ
และขาว (กรรมที่ดีและชั่วในการกระทำเดียวกันและให้ผลสองอย่างคือทั้งดีและร้ายในเวลาเดียวกัน) 
และ กรรมไม่ดำไม่ขาว เป็นไปเพ่ือความสิ้นกรรม (กรรมที่อยู่ในรูปของการปฏิบัติเพ่ือพ้นทุกข์) ชีวิต
ของคนเรานั้นโดยปกติธรรมดาน่าจะเวียนว่ายอยู่ในห้วงของกรรมสามประการข้างต้น การดับทุกข์ใน
ทัศนะของพระพุทธเจ้าเริ่มต้นด้วยการหลีกเลี่ยงไม่ทำกรรมดำ เช่นมีอาชีพอยู่บนพ้ืนฐานของการคด
โกงเอาเปรียบคนอ่ืน  จากนั้นจึงค่อยสะสมกรรมดีเท่าที่สามารถทำได้ โปรดสังเกตว่าแรงจูงใจในการ
ทำกรรมของคนเราคือ เรารู้สึกรักตนเองและครอบครัว ดังนั้น เพ่ือให้ตนเองและครอบครัวมีความสุข 
เราจะพยายามทำดีให้ได้มากที่สุดเท่าที่จะทำได้  กรรมในแง่นี้วางอยู่บนพ้ืนฐานของความรู้สึกว่ามี
ตัวตน การรู้สึกว่ามีตัวตนในระดับนี้เป็นสิ่งที่พุทธศาสนารับได้ 
 แต่ในชีวิตของคนเรานั้น สิ่งที่เราจะประสบไม่ได้มีแต่สิ่งที่ดีเท่านั้น เราต้องประสบสิ่งที่ร้าย
ด้วย  สิ่งที่ร้ายบางอย่างเป็นสิ่งที่ต้องมาตามการบังคับของกฎความไม่เที่ยงเช่น ความแก่ชรา ความ
เจ็บป่วย และความตาย ทั้งของเราเองและคนที่เรารัก เมื่อยามที่ชีวิตประสบปัญหา ดูเหมือนว่าคำ
สอนเรื่องอนัตตาแบบเต็มรูปแบบจะเป็นประโยชน์แก่ชีวิตเรามาก  ชายคนหนึ่งเพ่ิงสูญเสียลูกสาวที่
เพ่ิงเรียนจบมหาวิทยาลัยไปเพราะอุบัติเหตุทางเรือ  เธอไปพักผ่อนที่ทะเลกับเพ่ือน ชายคนนี้เสียใจ
มากเพราะนี่เป็นลูกสาวคนเดียวและเธอก็เป็นที่รักของเขามาก การที่ชายคนนี้จะคิดว่าชีวิตก็เป็นอย่าง
นี้ เราบงการให้ชีวิตเป็นอย่างที่เราต้องการไม่ได้เลย การค่อยๆทำใจให้ยอมรับความจริงที่เกิดแก่ชีวิต
บนพ้ืนฐานของแนวคิดเรื่องอนัตตาน่าจะเป็นประโยชน์แก่ชีวิตเขาไม่มากก็น้อย  อย่างน้อยที่สุดเราก็
จะเห็นได้ว่าไม่น่าจะมีคำปลอบโยนใจอะไรดีเท่าคำสอนเรื่องอนัตตาของพระพุทธเจ้าอีกแล้ว 
 ข. การดับทุกข์ไม่จำเป็นที่เราจะต้องรู้ทุกสิ่งในจักรวาล 
 จักรวาลนี้กว้างใหญ่ไพศาลมาก จนเราไม่สามารถที่จะจินตนาการได้ แม้ปัญหาพ้ืนฐานที่สุด
เช่น จักรวาลมีขอบเขตหรือไม่ ก็เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือความสามารถของมนุษย์ที่จะล่วงรู้ได้  มนุษย์
เรามีข้อจำกัดที่สำคัญสองเรื่องคือ (ก) ข้อจำกัดทางด้านเวลา และ (ข) ข้อจำกัดทางด้านอวกาศ  ในแง่
เวลา เรามีอายุเฉลี่ยประมาณ 72 ปี สมมติว่าเราใช้เวลาทั้งชีวิตเพ่ือศึกษาสิ่งต่างๆในโลก คงไม่มีใคร
คิดว่าเราจะรู้ทุกสิ่งทุกอย่าง  วิชาการสมัยใหม่จำแนกคนที่ทำงานด้านความรู้ออกเป็นแผนกๆ แม้แต่
หมอก็ต้องรู้และเชี่ยวชาญเพียงอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่นรู้เรื่องฟันเท่านั้น รู้เรื่องระบบทางเดินอาหาร
เท่านั้น รู้เรื่องผิวหนังเท่านั้น เป็นต้น ในแง่อวกาศ สถานที่เราอาศัยอยู่คือดาวเคราะห์ดวงหนึ่งที่
เรียกว่าโลก  นอกจากโลกของเรา มีสิ่งต่างๆมากมายมหาศาลบรรจุอยู่ในจักรวาลนี้  สมมติว่าเรา
ต้องการจะท่องอวกาศเพ่ือศึกษาสิ่งต่างๆ เราก็ไปได้คิดเป็นระยะทางนิดเดียวเท่านั้นเอง ข้อจำกัดนี้
เกี่ยวโยงไปหาข้อจำกัดทางด้านเวลาที่เราพิจารณากันข้างต้น สมมติมีดาวดวงหนึ่งอยู่ห่างจากโลกเรา
ร้อยปีแสง หากเราต้องการเดินทางไปที่ดาวดวงนี้ เราต้องมียานอวกาศที่เดินทางได้เร็วใกล้เคียง
ความเร็วแสง และเราต้องมีอายุมากกว่าร้อยปีจึงจะสามารถเดินทางไปสำรวจดาวดวงนี้ได้ เพียงเท่านี้
เราก็จะเห็นข้อจำกัดของมนุษย์เราในการที่จะมีความรู้เกี่ยวกับสิ่งต่างๆในจักรวาล 



468  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
 ไม่เพียงแต่เรื่องนอกตัวของเราเท่านั้น  แม้แต่เรื่อง “ภายใน” ของเราเองเราก็รู้อะไรได้ไม่มาก  
มีบางเรื่องเกี่ยวกับเรื่องภายในของเราที่ผู้วิจัยอยากกล่าวถึงเพราะเกี่ยวข้องกับเรื่องกรรมและอนัตตา
ที่เรากำลังอภิปรายกันอยู่นี้ เรื่องที่ว่านั้นคือ เมื่อเราคิด ถามว่าใครหรืออะไรกำลังเป็นผู้คิด เดิมนั้น
คำตอบสำหรับคำถามนี้มีคนตอบแบ่งเป็นสองส่วนหลักๆคือ (ก) ฝ่ายสสารนิยม (materialism) ที่เชื่อ
ว่ามนุษย์เราประกอบขึ้นจากองค์ประกอบที่เป็นสสารเท่านั้น ฝ่ายนี้เชื่อว่าสมองคือผู้คิด แนวคิดแบบ
สสารนิยมนี้ที่เก่าแก่มากๆก็พบเห็นได้ร่วมสมัยกับพระพุทธเจ้า มีนักคิดบางคนสมัยนั้นพูดว่า คนเรา
นั้นเมื่อทอนลงจนถึงที่สุดแล้วก็คือดิน น้ำ ไฟ และลม เท่านั้นแหละ ที่เราคิดได้ก็เพราะธาตุเหล่านี้มา
รวมตัวกันถูกส่วน ก็เลยเกิดพัฒนาการสามารถคิดได้  สสารนิยมในปัจจุบันก็เห็นคล้ายกันนี้  คือเห็น
ว่าสสารที่มารวมตัวกันเป็นเรารวมตัวกันพอเหมาะพอดี เลยเกิดวิวัฒนาการที่เรียกว่าจิตขึ้น สมองทำ
หน้าที่เกี่ยวข้องกับการคิด หรือจะพูดว่าสมองนั่นเองเป็นผู้คิดก็ได้ (ข) ฝ่ายจิตนิยม (idealism) หรือ
ทวินิยม (dualism) เชื่อว่าสสารโดยตัวมันเองไม่สามารถคิดได้ ดังนั้นจะต้องมีบางสิ่งบางอยางในตัว
เราที่ไม่ได้เป็นสสาร และความคิดของเราก็ออกมาจากสิ่งนี้แหละ  ฝ่ายจิตนิยมเรียกสิ่งนี้ว่าโซล (soul) 
บ้าง อาตมันบ้าง ชีวะบ้าง แนวคิดจิตนิยมที่เก่าแก่มากๆพบเห็นได้ในอินเดียและกรีก เฉพาะในอินเดีย
นั้น ศาสนาฮินดูและศาสนาเชนมีความคิดแบบนี้ ฝ่ายนี้เชื่อว่า เวลาที่เราคิด โซลเป็นผู้คิด 
 แนวคิดสองแนวที่กล่าวถึงข้างต้น มีอิทธิพลนับจากโบราณกาลเป็นต้นมา ผ่านยุคกลาง มา
จนถึงสมัยใหม่ตอนต้น เมื่อตกมาถึงสมัยใหม่ นักปรัชญาจำนวนหนึ่งเห็นว่า ความเชื่อว่าสมองหรือโซล
เป็นผู้คิดแม้จะขัดแย้งกัน แต่ก็เหมือนกันอย่างหนึ่งคือเป็นแนวคิดทางเมตาฟิสิกส์ที่ไม่สามารถ
ตรวจสอบได้  นักคิดเหล่านี้เห็นว่า เมื่อเราจะเสนอความคิดใดๆก็ตามแต่ออกไป แนวคิดของเรานั้น
ควรเป็นสิ่งที่สามารถตรวจสอบได้ด้วยอายตนะ  โปรดสังเกตว่า แม้ว่าฝ่ายที่เห็นว่าสมองคือผู้คิดจะมี
ข้อมูลที่ก้าวหน้ามากกว่าฝ่ายที่เห็นว่าโซลคือผู้คิด แต่การยืนยันว่าสมองคือผู้คิดก็ไม่มีหลักฐานเชิง
ประจักษ์ใดๆรองรับ  ข้อมูลที่เรามีคือ สมองเกี่ยวข้องกับการคิดของมนุษย์แน่นอน เรามีหลักฐานที่
แสดงว่า เมื่อเกิดความบกพร่องบางอย่างเกี่ยวกับสมอง ความคิดอ่านหรือการรับรู้โลกของมนุษย์เรา
จะได้รับความกระทบกระเทือนด้วย  แต่นี่ก็ไม่ได้แปลว่า สมองคือผู้คิด  อาจเป็นไปได้ที่สิ่งที่คิดคือ
อะไรบางอย่างท่ีใช้สมองเป็นเครื่องมือในการคิดเหมือนกับที่ใช้ดวงตาเป็นเครื่องมือในการเห็น เป็นต้น 
 ในบรรดานักคิดสมัยใหม่เหล่านี้  มีนักคิดพวกหนึ่งที่ เราเรียกว่านักปรากฏการณ์วิทยา 
(phenomeno-logist) นักคิดเหล่านี้ เสนอว่า หากเราอยากจะเข้าใจสิ่งที่ เรียกว่า “ความคิด” 
(consciousness) ของมนุษย์ สิ่งที่เราควรทำก็คือสังเกตความคิดของเราด้วยตัวของเราเอง เป็นการ
สังเกตอย่างที่พยายามทำให้ลึกซึ้งที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้ นักปรากฏการณ์วิทยาทุกคนไม่รับความคิด
ที่ว่าสมองหรือโซลคือผู้คิด เพราะตรวจสอบไม่ได้ แต่สิ่งที่เราสามารถตรวจสอบได้คือ เวลาที่เราคิด 
เราจะรู้สึกว่า “เราเป็นเรา”  มีความเป็นเอกภาพบางอย่างในความคิดและการรับรู้ สิ่งตางๆโดยเรา 
สมมติว่าเรากำลังเห็นดอกกุหลาบในสวนสาธารณะ ไม่เพียงแต่ “ภาพดอกกุหลาบ” เท่านั้นที่ปรากฏ
แก่การรับรู้ของเรา สิ่งหนึ่งที่ปรากฏด้วยคือ “ฉันกำลังเห็นดอกกุหลาบ” จากข้อเท็จจริงอันนี้ นักคิด
ทางด้านปรากฏการณ์วิทยาบางคน เช่นฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl, 2012) จึงเสนอความคิดว่า มีสิ่ง
หนึ่งที่เป็น “ตัวการ” ทำให้เราทุกคนรู้สึกว่าเราเป็นเรา และเวลาที่มีสิ่งต่างๆปรากฏแก่อายตนะของ
เรา เราจะรู้สึกว่า “เรากำลังสัมผัสสิ่งนี้” หรือ “สิ่งนี้กำลังปรากฏแก่เรา” คำว่า “เรา” ที่ว่านี้ไม่ใช่สัก
แต่ว่าเป็นคำที่มนุษย์เราสมมติขึ้น แต่มีความจริงบางอย่างรองรับ ฮุสเซิร์ลเชื่อว่าสิ่งที่รองรับความรู้สึก



469 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ว่า “เราเป็นเรา” และทำให้การรับรู้สิ่งต่างๆในโลกไม่สักแต่ว่าปรากฏเท่านั้น “แต่สิ่งเหล่านี้กำลัง
ปรากฏแก่เรา” มีอยู่จริง แต่ไม่ได้มีอยู่อย่างโซลที่เชื่อกันก่อนหน้านี้โดยนักคิดทางด้านเมตาฟิสิกส์
ทั้งหลาย ฮุสเซิร์ลสร้างคำข้ึนคำหนึ่งเพื่อเรียกสิ่งนี้ คำท่ีว่านั้นคือ ‘transcendental ego’   
 วิธีเข้าใจว่า transcendental ego คืออะไร ขอให้เราสังเกตความนึกคิดและการรับรู้สิ่งต่างๆ
ของเราเอง เราจะเห็น (ด้วยความรู้สึก) หรือเข้าใจ (ด้วยความรู้สึกเช่นกัน) ว่า ตัวเรามีอยู่ แม้เราจะไม่
ทราบว่าตัวเรานี้คืออะไร ความรู้สึกต่างๆของมนุษย์ไม่ว่าจะเป็นด้านดีเช่นความรู้สึกดีใจเมื่อประสบสิ่ง
ที่เราต้องการ หรือความรู้สึกที่เป็นด้านร้าย เช่นความเสียใจที่ต้องพลัดพรากจากสิ่งที่เรารัก เมื่อเกิด
ความรู้สึกเหล่านี้ขึ้น  เราจะรู้สึกว่ามีบางสิ่งเป็นเจ้าของความรู้สึกที่ว่านี้ ความรู้สึกที่เกิดแก่เรานี้
แตกต่างจากบางสิ่งที่เรารู้จักเช่นกล้องถ่ายรูป จะเป็นกล้องชนิดใช้ฟิล์มหรือกล้องดิจิตัลก็ได้ เมื่อเรา
ยกกล้องขึ้นถ่ายรูป จะปรากฏภาพของสิ่งที่เราต้องการถ่ายขึ้นภายในกล้อง รูปนั้นจะไปสิ้นสุดที่ฟิล์ม
หากเป็นกล้องชนิดใช้ฟิล์ม หรือฮาร์ดดิสก์ หากเป็นกล้องชนิดดิจิตัล  เราไม่คิดว่ากล้องถ่ายรูปจะ 
“เห็น” อะไรได้ แม้ว่ากระบวนการในการถ่ายรูปก็เหมือนกับกระบวน การในการรับรู้สิ่งต่างๆผ่านทาง
ดวงตาของมนุษย์เรา ความแตกต่างนี้ในทัศนะของนักปรัชญาสายปรากฏ -การณ์วิทยาอยู่ที่กล้องไม่มี
สิ่งที่เรียกว่า transcendental ego  แต่มนุษย์เรามีสิ่งนี้ 
 จะอย่างไรก็ตาม มีนักคิดในสายปรากฏการณ์วิทยาบางคนไม่เห็นด้วยกับฮุสเซิร์ลที่เชื่อว่ามี
ตัวตนที่ เร้นลับ (ผู้วิจัยขอเรียก transcendental ego ว่า ‘ตัวตนที่เร้นลับ’ ก็แล้วกันเพ่ือให้เรา
อภิปรายกันด้วยแนวคิดนี้ได้ง่ายขึ้น) ที่ว่านี้ ซาร์ตเป็นนักปรัชญาคนหนึ่งที่ไม่เชื่อว่ามีสิ่งนี้  (Jean-Paul 

Sartre, 1991) ซาร์ตเห็นว่าตัวตนที่เร้นลับนี้เป็นสิ่งที่ไม่ปรากฏชัดเจนขนาดว่าเราจะต้องยอมรับว่ามีอยู่
จริง กล่าวเพ่ือให้เข้าใจง่ายขึ้นคือ ในทัศนะของซาร์ต ที่เรารู้สึกว่ามีเราที่เป็นเจ้าของกริยาที่เรียกว่า
การคิดและการรับรู้เป็นเพียงมายาภาพ ไม่มีอะไรในตัวเราที่เป็น “ตัวการ” ที่ทำหน้าที่คิดและรับรู้สิ่ง
ต่างๆ 
 ที่ผู้วิจัยยกเรื่องทัศนะต่างๆของนักปรัชญามาให้พิจารณานี้ก็เพ่ือแสดงว่า แม้แต่เรื่องภายใน
ตัวของเราเอง (อันได้แก่เรื่องความรู้สึกนึกคิด) เราก็รู้ไม่มาก ที่สุดแล้ว ความเชื่อที่ว่า สมองคือผู้คิด 
โซลคือผู้คิด ตัวตนที่เร้นลับคือผู้คิด ตลอดจนความเชื่อที่ว่าไม่มีตัวตนแบบใดทั้งสิ้นที่อยู่เบื้องหลังการ
คิดของเรา ก็เป็นสิ่งที่ไม่สามารถหาข้อสรุปสุดท้ายได้  ผู้วิจัยเชื่อว่า พระพุทธเจ้าทรงเข้าใจเรื่องนี้ดี 
เมื่อถูกถามว่า “เมื่อเรารับรู้สิ่งต่างๆ ใครในตัวเราที่เป็นผู้รับรู้” จึงไม่ทรงยืนยันอะไรทั้งสิ้น  การไม่
ยืนยันของพระพุทธเจ้าคือ ไม่รับ ในขณะเดียวกันก็ไม่ปฏิเสธว่ามีตัวตนในลักษณะใดลักษณะหนึ่ง
ภายในชีวิตของเราหรือไม่ 
 ในทัศนะของพระพุทธเจ้า มีหลายสิ่งในโลกที่ไม่เกี่ยวข้องกับการดับทุกข์ในความหมายว่า 
การรู้หรือไม่รู้สิ่งเหล่านี้ ไม่มีผลต่อการทำความทุกข์ในชีวิตของเราให้น้อยลงหรือหายไปในที่สุด  มีคน
มาถามพระพุทธเจ้าว่า จักรวาลมีที่สุดไหม คนเราตายแล้วเกิดใหม่ไหม เป็นต้น  ทรงเงียบ ไม่ตอบ
คำถามเหล่านี้ ภายหลังทรงอธิบายให้สาวกของพระองค์เข้าใจว่าทำไมจึงไม่ทรงตอบคำถามเหล่านี้  
ทรงอธิบายว่า สมมติเรารู้ว่าจักรวาลมีที่สิ้นสุดหรือไม่ ความรู้นั้นจะช่วยให้เราดับทุกข์ได้ง่ายขึ้นหรือไม่ 
คำตอบคือไม่ช่วย  ในทำนองเดียวกัน การที่เราไม่รู้ว่าจักรวาลมีที่สิ้นสุดหรือไม่ก็ไม่เป็นอุปสรรค
ขัดขวางให้การดับทุกข์ในชีวิตของเราลำบากมากขึ้น เมื่อเป็นเช่นนี้ เราก็ไม่จำเป็นต้องสนใจปัญหา
ประเภทนี้ 



470  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
 ค. กรรมและอนัตตาท่ามกลางการไม่รู้ปัญหาทางเมตาฟิสิกส์ 
 เวลาที่เราอ่านพระไตรปิฎกเรื่องกรรมและเรื่องอนัตตา  หากเป็นพระสูตร  เราจะเห็นว่า
พระพุทธเจ้าทรงสอนสองเรื่องนี้โดยไม่ได้สนใจว่า สาวกของพระองค์จะรู้หรือเข้าใจประเด็นทางเมตา
ฟิสิกส์หรือไม่ ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างประกอบดังนี้ สมมติว่าวันหนึ่ง พระพุทธองค์เสด็จไปบิณฑบาต มี
ชายยากจนคนหนึ่งเอาข้าวเปล่ามาใส่บาตร เขาขออภัยที่เขาไม่มีของที่ดีกว่านี้ใส่บาตร พระพุทธองค์
ตรัสว่า ไม่เป็นไรดอก การถวายทานนั้นสิ่งสำคัญคือเจตนา  หากท่านมีเจตนาดี เจตนาที่ดีนั้นย่อม
อำนวยอานิสงส์ที่ดีแก่ท่าน  อนึ่ง การที่คนยากจนถวายข้าวเปล่าเพราะไม่มีอะไรที่ดีกว่านี้อีกแล้วที่จะ
ถวาย ย่อมถือได้ว่าได้ขวนขวายจนถึงที่สุดแล้ว เมื่อตรัสกับเขาเช่นนั้นแล้วก็ทรงดำเนินต่อไปเพ่ือรับ
บิณฑบาตจากคนอื่นๆ 
 ชายยากจนนั้น เมื่อได้ใส่บาตรและฟังสิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสก็ปลื้มใจ เป็นสุข  แต่ขณะที่เขา
เดินจะเข้าตรอกเพ่ือไปยังกระท่อมของเขาที่อยู่ท้ายตรอก ผู้คนแตกตื่นวิ่งออกมาจากตรอก มีเสียง
ตะโกนว่า “คนที่อยู่ข้างหน้ารีบหนีไป วัวบ้ากำลังไล่ขวิดคน” เขาไม่ทันรู้ตัว ได้เห็นเพียงว่ามีวัวตัวใหญ่
วิ่งรี่เข้ามาหา วัวนั้นขวิดเขาอย่างรุนแรงที่ท้องและหน้าอก ไม่มีใครกล้าเข้าไปช่วยเหลือ ไม่กี่นาที
ต่อมา ชายคนนั้นก็สิ้นใจ 
 เมื่อพระพุทธเจ้ากลับไปถึงวัด ก็มีพระภิกษุที่เห็นเหตุการณ์ที่ชายคนนั้นใส่บาตรให้พระองค์
และเหตุการณ์ตอนที่เขาถูกวัวบ้าขวิดตาย เข้าไปถวายรายงานให้ทรงทราบ พระภิกษุรูปหนึ่งทูลถาม
พระพุทธองค์ว่า “ชายคนนี้ตอนนี้อยู่ ณ ที่ใดหนอ”  พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ด้วยอำนาจของทานที่เขา
ทำก่อนสิ้นชีวิต ตอนนี้เขาไปเกิดเป็นเทพบุตร มีวิมานอยู่ในสวรรค์ชั้นยามา” 
 เรื่องราวทำนองนี้มีอยู่มากมายในพระไตรปิฎก จากเรื่องราวที่เล่าง่ายๆ เราจะเห็นว่าคำสอน
เรื่องกรรมและอนัตตาในสมัยพุทธกาลนั้นมีเนื้อหาที่ตรงไปตรงมาคือ (ก) ยอมรับว่าคนเราเกิดมาเป็น
บุคคล แต่ละคนจะมีอัตลักษณ์เป็นของตนเอง (แนวคิดนี้คล้ายกับกฎว่าด้วยความเป็นอัตลักษณ์ของอา
ริสโตเติล) (ข) เมื่อคนเราทำกรรม คนทำก็คือตัวเขา และผู้ได้รับผลกรรมก็คือตัวเขา เราไม่จำเป็นต้อง
รู้หรือหาทางอธิบายว่า อะไรคือตัวตนของบุคคลที่ทำให้คนที่ทำกรรมและรับผลของกรรมเป็นคนคน
เดียวกัน แนวคิดเรื่องอนัตตาในยุคนี้มีความหมายเพียงว่า ขันธ์ห้าไม่ใช่อัตตาของเรา และทัศนะเรื่อง
อนัตตานี้ก็เป็นทัศนะทางจริยศาสตร์  ชายยากจนนั้น ก่อนสิ้นใจ เขาคิดไปว่า เขากำลังจะตาย แต่เขา
ยอมรับสิ่งนี้ได้ เพราะขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวตนของเขา ดังนั้นเมื่อเขา (ขันธ์ห้า) จะสลายไปจากโลกนี้ ก็เป็น
เรื่องธรรมดา  เขาไม่มีใจโกรธแค้นวัวบ้านั้น เพราะไม่คิดว่าวัวตัวนี้กำลังทำสิ่งที่ไม่ดีแก่ตัวตนของเขา  
นี่คือตัวอย่างการทำงานของกรรมและอนัตตาที่ไม่ได้ขัดแย้งกัน 
 เราได้พิจารณาไปข้างบนนั้นว่า ในชีวิตจริงของคนเรา มีอะไรเป็นจำนวนมากที่เราไม่มีทางรู้
หรือเข้าใจ บางคนอาจสงสัยว่า คนที่ใส่บาตรพระพุทธองค์กับเทพบุตรองค์นั้นเป็นคนเดียวกันหรือไม่  
ความสงสัยนี้ผู้วิจัยเชื่อว่าหากมีคนไปทูลถามพระพุทธองค์ เขาก็จะได้คำตอบเหมือนที่ปรากฏในพระ
ไตรปิฏกว่า “คำถามนี้ตั้งผิด” ที่ผิดเพราะเป็นคำถามที่ตั้งอยู่บนสมมติฐานของการอยากรู้คำตอบของ
ปัญหาทางเมตาฟิสิกส์ที่ว่า ภายในตัวคน มีสิ่งที่เรียกว่าอัตตาหรือตัวตนของเขาหรือไม่  ในการปฏิบัติ
เพ่ือดับทุกข์นั้น สิ่งที่เราจะพึงปฏิบัติก็คือการใช้ชีวิตตามธรรมชาติ ปล่อยให้สิ่งต่างๆปรากฏแก่การรับรู้
ของเราตามธรรมชาติ  พระพุทธเจ้าทรงเชื่อว่า โลกที่ปรากฏตามธรรมชาตินั้นคือโลกที่ธรรมชาติได้
เลือกสรรแล้วว่าเหมาะแก่การที่เราจะใช้ชีวิตอยู่อย่างเป็นปกติสุข  ทำไมธรรมชาติจึงสร้างดวงตาของ



471 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เราให้มองเห็นสิ่งต่างๆ ตามที่ปรากฏแก่เรา ณ เวลานี้  ทำไมธรรมชาติไม่สร้างดวงตาของเราให้มี
กำลังขยายมากๆเหมือนกล้องจุลทรรศน์เพ่ือว่าเราจะได้เห็นโลกตามที่เป็นจริง (เช่นเห็นเชื้อโรคตัว
เล็กๆ ที่ตาเปล่าของเรา ณ เวลานี้มองไม่เห็น) คำตอบคือ เพราะการมีสายตาที่มีกำลังขยายมากๆ
เช่นนั้นไม่ใช่สายตาตามปกติของเรา  ความเป็นปกตินี้เราไม่ได้เลือก แต่ธรรมชาติเป็นผู้เลือกให้เรา ใน
แง่หนึ่ง การตั้งคำถามเกี่ยวกับสิ่งต่างๆ ที่เรารวมแล้วเรียกว่าคำถามทางเมตาฟิสิกส์นั้นก็เหมือนการที่
เราจินตนาการอยากมีดวงตาที่มีกำลังขยายมากๆ  การที่ธรรมชาติสร้างดวงตาของเราให้มองเห็นสิ่ง
ต่างๆตามที่เป็นอยู่เวลานี้มีเหตุผลบางอย่าง  เช่นเดียวกัน  การที่ธรรมชาติไม่อนุญาตให้ความรู้ทางเม
ตาฟิสิกส์ปรากฏแก่เรานั้นก็ย่อมต้องมีเหตุผลบางอย่าง 
 
กรรมและอนัตตาหลังสมัยพุทธกาล 
 พุทธศาสนานั้นก็เหมือนศาสนาอ่ืนๆในโลก คือมีพัฒนาการเกิดขึ้นเมื่อพระศาสดาในศาสนา
ท่านล่วงลับไปแล้ว  พัฒนาการที่ว่านี้ผู้วิจัยเสนอว่าให้เรามองในแง่ที่เป็นข้อเท็จจริง  อย่าได้มองใน
ทำนองให้คุณค่าว่าดีหรือเลว นอกเหนือจากเรื่องกรรมและอนัตตา  ผู้วิจัยคิดว่าเราสมควรพิจารณา
พัฒนาการที่เกิดกับแนวคิดบางอย่างที่สำคัญเช่นแนวคิดเรื่องจิตที่มาแทนที่แนวคิดเรื่องวิญญาณ  เมื่อ
พิจารณาเรื่องพวกนี้เข้ากับแนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตา จะช่วยให้เราเข้าใจความแตกต่างระหว่าง
แนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตาในสมัยพุทธกาลกับหลังสมัยพุทธกาลได้ดียิ่งขึ้น 
 ก. แนวคิดเรื่องจิตเข้ามาแทนท่ีแนวคิดเรื่องวิญญาณ 
 ในคำสอนเรื่องขันธ์ห้า พระพุทธเจ้าทรงอธิบายว่าวิญญาณขันธ์หมายถึงการรับรู้หกทาง อัน
ได้แก่ การรับรู้ทางตา การรับรู้ทางหู การรับรู้ทางจมูก การรับรู้ทางลิ้น การรับรู้ทางกาย และการรับรู้
ทางใจ พระพุทธ-เจ้าทรงยกตัวอย่างว่า เมื่อรูป (สิ่งที่ปรากฎแก่การรับรู้ทางตาของเรา) กระทบกับตา 
ก็เกิดการรับรู้ทางตา เช่น เรานั่งอยู่หน้าบ้าน ข้างหน้าบ้านเราคือถนน มีคนสัญจรไปมาทั้งวัน ภาพ
และเสียงการที่คนสัญจรไปมานั้นคือการรับรู้ทางตาและหู พระพุทธเจ้าตรัสถึง “การรับรู้” แล้วก็หยุด
เพียงเท่านั้น ไม่ได้ตรัสว่า “ใครคือผู้รับรู้” ที่เป็นเช่นนั้นผู้วิจัยตีความว่าเพราะพระพุทธเจ้าไม่ได้ทรง
เป็นนักเมตาฟิสิกส์ แต่ทรงเป็นนักสังเกตความจริงของโลกและชีวิตผ่านทางอายตนะและการไตร่ตรอง
ให้ลึกที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้ (คือทรงเป็นนักปรากฏการณ์วิทยา) เมื่อจะตรัสถึงการรับรู้ของมนุษย์ ก็
ตรัสถึงเพียงสิ่งที่เราสามารถรับรู้ได้ด้วยอายตนะ เราเห็นเก้าอ้ี ภาพเก้าอ้ีที่ปรากฏในการรับรู้ของเรา
คือการรับรู้ทางตา (จักขุวิญญาณ) ถามว่า การรับรู้ทางตานี้เกิดได้อย่างไร  ทรงตอบว่าเกิดได้เพราะมี
ดวงตากับเก้าอ้ีเป็นเหตุปัจจัย แต่ถ้ามีคนมาทูลถามว่า “เมื่อเราเห็นเก้าอ้ี ใครคือผู้เห็น” จะทรงตอบ
กลับว่า “ถามเช่นนี้ผิดตั้งแต่แรกแล้ว”  ที่ทรงเห็นว่าผิดตั้งแต่แรกก็เพราะว่า คนถามตั้งสมมติฐานที่ยัง
ไม่ได้ตรวจสอบเลยว่าจริงหรือไม่ว่า “เมื่อมีการเห็น ต้องมีผู้เห็น” ที่จริง เราควรถามว่า “การเห็นเก้าอ้ี
เกิดได้อย่างไร” ถ้าถามอย่างนี้จะมีคำตอบว่า “เพราะมีตากับเก้าอ้ีเป็นเหตุปัจจัย การเห็นเก้าอ้ีก็
เกิดขึ้น” เราพูดได้เพียงเท่านี้ ส่วนจะมีใครคิดไปว่า เมื่อมีการเห็น ก็ต้องมีคนเห็น เป็นเรื่องทางเมตา
ฟิสิกส์ที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงสนใจ 
 หลังสมัยพุทธกาล นักคิดในพุทธศาสนาจำนวนหนึ่ง (โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มนักคิดที่พัฒนา
พระอภิธรรมขึ้นในพุทธศาสนา พระอภิธรรมนี้ผู้วิจัยตีความว่าก็คือทัศนะทางเมตาฟิสิกส์เกี่ยวกับสิ่ง
ต่างๆ ในจักรวาล) เห็นว่า ทัศนะที่ว่า “เมื่อมีการคิด ก็ต้องมีสิ่งที่ทำหน้าที่คิด” เป็นทัศนะที่ฟังได้ 



472  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
อย่างน้อยที่สุด ทัศนะนี้ก็สอดคล้องกับการใช้ภาษาธรรมชาติของมนุษย์เราในโลกที่เห็นว่า “เมื่อมี
กริยาในประโยค จะต้องมีอะไรสักอย่างที่ทำหน้าที่เป็นผู้แสดงกริยานั้น  เราเรียกสิ่งนี้ว่าประธานของ
ประโยค” 
 ด้วยความคิดตามที่กล่าวข้างต้น ในยุคนี้ เวลาที่เราจะอธิบายเรื่องขันธ์ห้า การอธิบายจะ
ออกมาในทำนองว่า ขันธ์ตัวสุดท้ายคือวิญญาณขันธ์นั้นคือจิต  และนิยามของจิตตามที่ปรากฏใน
คัมภีร์ฝ่ายอภิธรรมคือ “สิ่งที่คิด” คำนิยามนี้ปรากฏในภาษาบาลีชัดเจนมาก คือ จินฺเตตีติ จิตฺตํ ที่
แปลว่า “สิ่งใดคิด สิ่งนั้นเรียกว่าจิต” (whatever thinks, that thing is called the mind) แม้คำ
ว่าวิญญาณซึ่งเป็นคำเดิมที่พระพุทธเจ้าทรงใช้เพ่ือบรรยายขันธ์ตัวสุดท้าย (ซึ่งพระพุทธองค์ทรงนิยาม
ว่าหมายถึง “การรับรู้”) ก็ได้รับการเปลี่ยนแปลงความ หมายเป็น “สิ่งที่รับรู้” ด้วยเช่นกัน 
 อะไรคือความสำคัญของการที่พุทธศาสนาในยุคนี้เปลี่ยนคำอธิบายวิญญาณขันธ์จากเดิมมา
เป็นแบบใหม่เช่นนี้  ในทัศนะของผู้วิจัย เรื่องนี้สำคัญมาก เพราะเป็นการเปลี่ยนระบบความคิด (ที่
เรียกว่าปรัชญา) ของพุทธศาสนาจากเดิมที่มีลักษณะเป็นปรากฏการณ์นิยม (phenomenalism) มา
เป็นพุทธศาสนาอย่างใหม่ที่มีลักษณะเป็น จิตนิยม (idealism) หรือ ทวินิยม (dualism)  ในวงการ
ปรัชญา เราทราบกันดีว่า แนวคิดแบบจิตนิยมหรือทวินิยมนี้เป็นแนวคิดทางด้านเมตาฟิสิกส์  ดังนั้น ที่
เราเชื่อว่าพระพุทธเจ้าไม่ทรงมีทัศนะแบบ     เมตาฟิสิกส์นั้น ความเชื่อนี้ต้องอธิบายเพ่ิมเติมว่า เรา
กำลังหมายถึงทัศนะของพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมในสมัยของพระพุทธเจ้า หลังสมัยของพระพุทธเจ้า
มาแล้ว พุทธศาสนาที่เกิดใหม่ ไม่ว่าจะเป็นเถรวาทหรือมหายาน มิได้มีทัศนะแบบนั้นอีกแล้ว  พุทธ
ศาสนาสมัยหลังพุทธกาลมีแนวคิดทางด้านอภิปรัชญาของตนเองที่เป็นระบบและโดดเด่นมาก ดังจะ
เห็นได้จากเนื้อหาของพระอภิธรรมปิฎก เป็นต้น 
 ข. พัฒนาการของแนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตาหลังสมัยพุทธกาล 
 ในสมัยพุทธกาล กรรมหมายถึงการกระทำอันประกอบด้วยเจตนาและมีค่าทางจริยธรรม  แต่
เมื่อผ่านเข้ามาสู่ยุคหลังสมัยพุทธกาล แนวคิดเรื่องกรรมก็มีพัฒนาการไปอีกขั้นตอนหนึ่ง กล่าวเพ่ือให้
เข้าใจง่ายคือ ในสมัยพุทธกาลนั้น พระพุทธเจ้าทรงสอนเรื่องกรรม (รวมทั้งเรื่องอนัตตา) ในฐานะที่
เป็นคำสอนอันจะนำไปสู่การดับทุกข์  แต่หลังสมัยพุทธกาล แนวคิดเรื่องกรรมเน้นการแสดงให้เห็นว่า 
มีกฎธรรมชาติหนึ่งในจำนวนห้ากฎที่ทำหน้าที่กำกับดูแลการกระทำของมนุษย์  กฎที่ว่านี้ภาษาบาลี
เรียกว่ากรรมนิยาม ซึ่งพุทธศาสนาในไทยมักเรียกว่ากฎแห่งกรรม  กฎแห่งกรรมนี้มีลักษณะคล้ายพระ
เจ้าในศาสนาที่นับถือพระเจ้า คือรู้หมดว่าใครทำอะไรไว้ที่ไหน และเมื่อใครทำอะไรลงไปแล้ว กฏแห่ง
กรรมก็จะบันทึกไว้เพ่ือรอให้ผลเมื่อถึงเวลาที่สมควร   
 มีข้อที่น่าสังเกตว่า ภาษาที่ใช้บรรยายกรรมและการให้ผลของกรรมในยุคนี้ก็เหมือนสมัย
พุทธกาลคือ เป็นภาษาที่บรรยายว่ามี “คน” ทำกรรมและ “คน” ที่รับผลของกรรม แต่ใน
ขณะเดียวกัน คัมภีร์ฝ่ายอภิธรรมของพุทธศาสนาในยุคนี้ก็เน้นแนวคิดเรื่องอนัตตาในความหมายว่า 
“ไม่มีคน” ที่ทำกรรมและได้รับผลของกรรม การจำแนกสิ่งต่างๆในจักรวาลลงเป็นปรมัตถธรรมสี่ (จิต 
เจตสิก รูป และนิพพาน) ทำให้เกิดความกังขาว่า กรรมเป็นปรมัตถธรรมหรือไม่ ในอรรถกถา กล่าวถึง
กรรมในแง่ที่เป็นพลังอำนาจตามธรรมชาติที่จะคอยดูแลกำกับการกระทำของบุคคลไม่ว่าเขาจะอยู่ที่
ไหน  กรรมในแง่นี้เป็นกฎธรรมชาติอย่างหนึ่ง  น่าคิดว่ากฎธรรมชาติที่เรียกว่ากฎแห่งกรรม (ตลอดจน
กฎธรรมชาติอีกสี่อย่างที่เหลือคือ อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตนิยาม และธรรมนิยาม) ควรจัดว่าเป็น



473 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ปรมัตถธรรมแบบไหนในสี่แบบ (จิต เจตสิก รูป และนิพพาน)  ดูเหมือนกฎแห่งกรรมไม่ใช่จิต ไม่ใช่
เจตสิก ไม่ใช่รูป และไม่ใช่นิพพาน  แต่กฎแห่งกรรมก็เป็นสิ่งที่มีอยู่  ท่านพุทธทาสเชื่อว่ากฎธรรมชาติ
ในพุทธศาสนาเช่นกฎอิทัปปัจจยตาเป็นปรมัตถธรรมประเภทหนึ่ง ท่านเชื่อด้วยว่ากฎธรรมชาติเป็น
อสังขตธรรม แต่ท่านพุทธทาสก็ไม่เชื่อในระบบการจำแนกสิ่งต่างๆ ออกเป็นปรมัตถธรรมสี่ตามที่
ปรากฏในพระอภิธรรมว่าเป็นประโยชน์แก่การทำความเข้าใจแนวคิดต่างๆ ในพุทธศาสนา ปัญหาว่า
กรรมควรจัดว่าเป็นปรมัตถธรรมแบบไหนในพุทธศาสนายุคนี้จึงยังถูกทิ้งไว้เป็นปริศนาอยู่จนกระทั่งถึง
วันนี้ 
 อนัตตาในสมัยพุทธกาลเดิมนั้นแปลว่า “ไม่ใช่ตัวตน”  แต่พอตกมายังสมัยนี้ อนัตตาแปลว่า 
“ไม่มีตัวตน” จะอย่างไรก็ตาม ความหมายเดิมของอนัตตาที่ว่าหมายถึงความไม่ใช่ตัวตนก็ยังถูกเก็บไว้
ในพุทธศาสนาสมัยนี้อยู่  พัฒนาการเกี่ยวกับคำสอนเรื่องอนัตตาที่น่าสนใจอีกประการหนึ่งคือ เดิมนั้น
อนัตตา (รวมอนิจจังและทุกขังด้วย) เป็นคำสอนที่ให้เราใช้พิจารณาชีวิต เพ่ือที่จะไม่เป็นทุกข์  แต่
อนัตตา (รวมอนิจจังและทุกขังด้วยเช่นกัน) ในยุคนี้ได้รับการอธิบายให้กว้างออกไปครอบคลุมสรรพสิ่ง
ในจักรวาล  เรื่องนี้เราพอเข้าใจได้  พุทธศาสนาในยุคพระพุทธเจ้านั้นยังไม่เป็นสถาบัน  ดังนั้นเราจึง
ไม่มีความคิดในเชิงการแข่งขันกับศาสนาหรือระบบปรัชญาอ่ืนๆ ในอินเดียสมัยนั้น  แต่หลังสมัย
พุทธกาล พุทธศาสนากลายมาเป็นสถาบัน ความรู้สึกว่ามีศาสนาและระบบปรัชญาอ่ืนๆ ที่เป็นคู่แข่ง
ของพุทธศาสนาเริ่มปรากฏและมีมากข้ึน  มีคำอธิบายในคัมภีร์ถึงบทบาทและหน้าที่ของนักคิดในพุทธ
ศาสนาว่า นอกจากจะมีภาระในการแสวงหาความหลุดพ้นจากทุกข์แก่ตนเอง ยังมีภาระในการปกป้อง
คำสอนของพุทธศาสนาเมื่อถูกวิพากษ์วิจารณ์ในทางลบจากคนนอกพุทธศาสนาด้วย 
 ในอินเดีย มีศาสนาอย่างน้อยหนึ่งศาสนาคือศาสนาฮินดูที่มีคำสอนเกี่ยวข้องกับจักรวาล
ทั้งหมด อาจเป็นไปได้ว่า การวิพากษ์วิจารณ์พุทธศาสนาโดยนักคิดในศาสนาฮินดูจะรวมเรื่องที่พุทธ
ศาสนาไม่มีทัศนะทาง เมตาฟิสิกส์เป็นของตนเอง น่าจะเพราะคำวิพากษ์วิจารณ์เหล่านี้ นักคิดในพุทธ
ศาสนาในยุคนี้จึงปรับปรุงคำสอนเดิมที่มีอยู่ในพุทธศาสนาให้มีลักษณะเป็นความคิดทางปรัชญาที่มี
เนื้อหาลึกกว่าเดิม เมื่อทำให้แนวคิดนี้ลึกกว่าเดิม ก็เลี่ยงไม่ได้ที่คำสอนนั้นจะกลายมาเป็นทัศนะทางเม
ตาฟิสิกส์ ยกตัวอย่างเช่น คำสอนเรื่องอนัตตา คำสอนนี้มีความหมายเพียงว่าขันธ์ห้าที่ประกอบกันเข้า
เป็นตัวเราไม่ใช่ตัวตนของเรา พระพุทธเจ้าทรงสอนเพียงเท่านี้ ส่วนปัญหาว่า ในจักรวาลนี้มีตัวตนใน
รูปแบบใดบ้างหรือไม่ เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธที่จะร่วมถกเถียงด้วย เรื่องนี้ก็เหมือนทัศนะของ
พระพุทธเจ้าที่มีต่อความมีอยู่ของพระเจ้า พระองค์ไม่ปฏิเสธว่าพระเจ้าไม่มีอยู่ แต่ในขณะเดียวกันก็ไม่
ทรงรับรองว่าพระเจ้ามีอยู่  ที่เป็นอย่างนั้นก็เพราะเมื่อใดก็ตามที่เรากระโจนเข้าไปร่วมถกเถียงเรื่องนี้  
สิ่งที่เราต้องยอมรับคือ เราจะต้องมีทัศนะทางเมตาฟิสิกส์อย่างใดอย่างหนึ่ง จะหลีก เลี่ยงไม่ได้เลย 
 พัฒนาการของแนวคิดเรื่องอนัตตาในยุคหลังสมัยพุทธกาลนี้ที่สำคัญอีกประการหนึ่งคือ เดิม
นั้น แนวคิด (concept) สามอย่างคือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา มีความหมายเท่ากันทุกประการ  
แต่ในยุคหลังสมัยพุทธกาล สามแนวคิดนี้มีความหมายไม่เท่ากัน อนัตตามีความหมายกว้างกว่าสอง
แนวคิดข้างต้น โปรดพิจารณาข้อความต่อไปนี้ 
 สังขารทั้งหลายทั้งปวงไม่เที่ยง (สพฺเพ สงฺขารา อนิจฺจา) 
 สังขารทั้งหลายทั้งปวงเป็นทุกข์ (สพฺเพ สงฺขารา ทุกฺขา) 



474  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
 สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา (ธรรมทั้งหลายทั้งปวงเป็นอนัตตา) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 
ข้อที่ 576, มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2523) 
 นักคิดทางด้านพุทธศาสนาที่มีชื่อเสียงในเมืองไทยท่านหนึ่งคือสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต) อธิบายเอาไว้ในหนังสือ “พุทธธรรม” (พระพรหมคุณาภรณ์, 2552) ของท่านว่า 
เฉพาะสิ่งที่นับว่าเป็นสังขารหรือสังขตธรรมเท่านั้นที่ไม่เที่ยงและเป็นทุกข์ สิ่งที่เป็นวิสังขารหรืออสังขต
ธรรมเช่นนิพพานเที่ยงและเป็นสุข  แต่ทั้งสังขตธรรมและอสังขตธรรมต่างก็เป็นอนัตตา ความเห็น
ต่างกันในเรื่องพระนิพพานเป็นอัตตาหรืออนัตตาในบ้านเราระหว่างสำนักธรรมกายและคณะสงฆ์
กระแสหลัก ที่นำโดยพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) นั้นลึกๆ แล้วคือความเห็นต่างในเรื่อง
ความหมายของคำว่าอนัตตาตามที่ปรากฏในพุทธศาสนายุคพระพุทธเจ้ากับยุคหลังสมัยพุทธกาล  
ชาวธรรมกายใช้คำว่าอนัตตาในความหมายแบบพุทธศาสนายุคเดิมที่เห็นว่า คำสามคำ คืออนิจจัง ทุก
ขัง และอนัตตา มีความหมายเท่ากันทุกประการ ส่วนสมเด็จฯใช้คำว่าอนัตตาในความหมายว่า อนัตตา
มีความหมายกว้างกว่าอนิจจังและทุกขัง อันเป็นความหมายที่พัฒนาขึ้นในพุทธศาสนาหลังสมัย
พุทธกาล  ความเห็นต่างนี้ ผู้วิจัยมองในเชิงสร้างสรรค์ว่าเป็นผลดีแก่พุทธศาสนาในประเทศไทย  
เพราะจะทำให้เราตื่นตัว ค้นคว้าศึกษา แนวคิดต่างๆ ในพุทธศาสนาเราให้รอบคอบและลึกซึ้งยิ่งๆ ขึ้น
ไป  ความเห็นต่างเป็นเรื่องปกติธรรมดา นักปรัชญาตะวันตกเช่นเฮเกลคิดว่า การที่สังคมเรามี
ความคิดเห็นที่แตกต่างกันที่สุดจะนำไปสู่พัฒนาการที่ดีขึ้นของสังคม  เราควรเปิดโอกาสให้ทุกฝ่ายได้
เสนอความเห็นที่มาจากใจที่สุจริตของตน 
 ค. คำอธิบายเรื่องกรรมกับอนัตตาไม่ขัดแย้งกันของ ป.อ. ปยุตฺโต 
 ในหนังสือ “พุทธธรรม” ท่านผู้แต่งคือ ป.อ. ปยุตฺโต (ผู้วิจัยขอใช้นามนี้ในฐานะผู้แต่งหนังสือ
เล่มสำคัญในประวัติศาสตร์พุทธศาสนาอย่างเถรวาทเล่มนี้ เพราะนามสมณศักดิ์ของท่านมีหลายนาม 
ยากแก่การระบุถึง) ได้ใช้เนื้อที่ในหนังสือ 4 หน้า เพ่ือแก้ข้อสงสัยว่า “กรรมกับอนัตตาขัดแย้งกัน
หรือไม่” (พระพรหมคุณาภรณ์, 2552) ผู้วิจัยขอสรุปสาระสำคัญของข้อเสนอของท่านดังนี้ 
 ในตอนแรก ท่านผู้แต่งยกตัวอย่างแม่น้ำสายหนึ่งที่ท่านสมมติชื่อว่าแม่น้ำท่าวัง ท่านอธิบาย
ลักษณะของแม่น้ำโดยทั่วไป แล้วสรุปว่าที่แม่น้ำมีลักษณะเป็นอยางนั้นเพราะเหตุปัจจัย เช่นเมื่อแม่น้ำ
ไหลผ่านบริเวณที่ดินมีสีแดง แม้น้ำก็พลอยมีสีแดงไปด้วย ท่านสรุปความตอนนี้ว่า คำว่า “แม่น้ำท่า
วัง” เป็นคำสมมติ ตัวแม่น้ำท่าวังไม่มี มีแต่กระแสน้ำที่ไหลเรื่อยไปไม่หยุด ผ่านบริเวณที่แน่นอน
จำนวนหนึ่ง ชาวบ้านเมื่อพูดถึงกระแสน้ำที่ไหลผ่านบริเวณเหล่านี้เพ่ือให้สะดวกปากก็เลยสมมติชื่อให้
ว่าแม่น้ำท่าวัง “ตัวแม่น้ำท่าวัง” ที่แยกออกมาต่างหากจาก “กระบวนการคือสายน้ำที่ไหลผ่านบริเวณ
ตามท่ีกล่าวมานั้น” ไม่มี 
 เรื่องแม่น้ำท่าวังนี้เราเข้าใจได้ ผู้วิจัยนึกถึงข้อเขียนของไรล์ (Gilbert Ryle) นักปรัชญาชาว
อังกฤษที่แต่งหนังสือมีชื่อเสียงเล่มหนึ่งคือ “The Concept of Mind” (Gilbert Ryle, 1949)  ใน
หนังสือเล่มนี้ ท่านผู้แต่งกล่าวเอาไว้ในหน้า 16-17 ว่า มีคนไปเที่ยวเยี่ยมชมมหาวิทยาลัยออกซฟอร์ด
ที่ท่านสอนหนังสืออยู่ หลังจากที่เขาเท่ียวชมมาพอสมควรแล้ว เขาได้ถามผู้พาเที่ยวชมว่า “ท่านพาผม
ไปดูอาคารเรียน หอสมุด บ้านพักคณาจารย์ สำนักงานอธิการบดี เป็นต้น ขอบคุณครับ ว่าแต่ว่า ตัว
มหาวิทยาลัยออกซฟอร์ดอยู่ที่ไหนหรือครับ ผมอยากไปเยี่ยมชมตัวมหาวิทยาลัย” ผู้แต่งหนังสือกล่าว
ว่า นี่คือความเข้าใจผิด ตัวมหาวิทยาลัยไม่มี คำว่ามหาวิทยาลัยเป็นชื่อที่เราสมมติเรียกทุกอย่างที่



475 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ประกอบกันเข้าเป็นมหาวิทยาลัย  คำว่า “มหาวิทยาลัยออกซฟอร์ด” ในตัวอย่างนี้ก็เหมือนคำว่า “แม่
น้ำท่าวัง” ในงานเขียนของ ป.อ. ปยุตฺโต 
 จุดประสงค์ของไรล์ในการยกตัวอย่างเรื่องมหาวิทยาลัยออกซฟอร์ดก็เพ่ือเปรียบเทียบว่า คน
ไม่น้อยในโลกเชื่อว่ามีอัตตา (หรือจะเรียกชื่อว่าอะไรก็ตามแต่) แยกออกมาต่างหากจากตัวคน อัตตา
นั่นเองเป็นผู้กระทำนั่นกระทำนี่ โดยมีร่างกายเป็นบ่าวรับใช้ ความเชื่อว่ามีอัตตาในตัวคนนี้ไรล์
เปรียบเทียบว่าเหมือนความเชื่อของคนป่าที่เห็นรถยนต์วิ่งได้ว่าจะต้องมีผีอยู่ในเครื่องยนต์ (ghost in 
the machine) แน่ๆ เลย  ความแตกต่างระหว่างไรล์กับป.อ. ปยุตฺโต อยู่ที่ ไรล์เปรียบเทียบชีวิตคนว่า
เหมือนกับรถ คือสองสิ่งนี้สามารถทำนั่นทำนี่ได้ แล้วก็มีคนอย่างเดการ์ต (ตลอดจนชาวบ้านทั่วไป
จำนวนหนึ่ง) ที่เชื่อว่า ที่คนเราสามารถทำนั่นทำนี่ คือคิด พูด ทำ ได้ ก็เพราะในกายที่เป็นสสารนั้นมี
วิญญาณหรืออัตตาที่เป็นอสสารสิงอยู่ ความคิดแบบเดการ์ตนี้ก็ไม่ต่างจากความคิดของคนป่าที่เชื่อว่า
ต้องมีผีสิงอยู่ในรถยนต์แน่เลย ไม่อย่างนั้นรถยนต์จะวิ่งไปไหนมาไหนได้กระไร  ไรล์เป็นนักคิดสาย
สสารนิยม คือเชื่อว่ามนุษย์ประกอบขึ้นจากสสารเท่านั้น  แต่ ป.อ. ปยุตฺโต เป็นพระภิกษุใน พุทธ
ศาสนาที่ย่อมเชื่อว่าองค์ประกอบของชีวิตมนุษย์บางส่วนเป็นสสาร (รูป) แต่บางส่วนเป็นนามคือไม่ใช่
สสาร (เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ) 
 ในตอนถัดมาในหนังสือ “พุทธธรรม” ท่านผู้แต่งกล่าวว่า สิ่งที่เรียกว่าคนก็เปรียบได้กับแม่
น้ำท่าวังที่ท่านยกมาเป็นตัวอย่างเปรียบเทียบ ตรงนี้ท่านเขียนว่า 
 

 ที่สมมติเรียกกันว่าคน ว่านาย ก. นาย ข. เรา เขา นั้น โดยสภาวะที่แท้จริงแล้วก็คือ
กระบวนธรรมที่ไหลเนื่องเป็นกระแสต่อกันไปไม่ขาดสาย มีองค์ประกอบต่างๆ เข้า
มาร่วมสัมพันธ์กันอยู่มากมาย มีความเป็นไปปรากฏให้เห็นได้นานาประการ สุดแต่เหตุ
ปัจจัยทั้งหลายที่เกี่ยวข้อง ทั้งภายในกระบวนธรรมนั้นเอง และทั้งที่เนื่องด้วยภายนอก  
เมื่อมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์อย่างหนึ่งเกิดเป็นเหตุขึ้นแล้ว ก็ย่อมก่อให้เกิดผลเป็นความ
เปลี่ยนแปลงขึ้นในกระบวนธรรมนั้น สิ่งที่เรียกว่ากรรมและวิบากนั้นก็คือความเป็นไป
ตามทางแห่งเหตุและผลที่เกิดขึ้นในกระบวนธรรมที่กล่าวนี้ มีความสำเร็จพร้อมอยู่ในตัว
กระบวนธรรมนั้นเอง โดยไม่ต้องอาศัยตัวสมมติ มีนาย ก. นาย ข. เรา เขา นายสิบ นาย
พัน มารับสมอ้างเป็นเจ้าของ เป็นผู้ทำ หรือเป็นผู้รับผลแต่ประการใด (พระพรหมคุณา
ภรณ์, 2552)  
 

ข้อเขียนของท่าน ป.อ. ปยุตฺโต ข้างต้น ชัดเจน เข้าใจได้ง่าย แต่ปัญหาในทางตรรกวิทยาของ
การใช้ตัวอย่างเปรียบเทียบ (analogy) นั้น พวกเราที่เรียนมาทางปรัชญาจะพบว่ามีมาก ดังนั้น เวลา
จะใช้ตัวอย่างเปรียบเทียบให้เข้าใจง่าย  เราจะต้องพินิจพิจารณาให้รอบคอบว่า สิ่งที่ยกมาเปรียบ (แม่
น้ำท่าวัง) กับสิ่งที่เราต้องการเปรียบ (ชีวิตคน) จัดเป็นของประเภทเดียวกันหรือใกล้เคียงกันหรือไม่  
ยกตัวอย่างเช่น มีคนพูดว่า “การเมืองก็เหมือนน้ำตาล ทหารก็เหมือนมด ดังนั้นอย่าให้ทหารอยู่ใกล้
การเมือง อยู่ใกล้เมื่อใดก็จะเข้ามาแทรกแซงการเมือง เหมือนมดอยู่ใกล้น้ำตาล” คำถามมีว่า จริงหรือ
ที่ทหารเปรียบเหมือนกับมด และการเมืองเปรียบเหมือนน้ำตาล มดนั้นเป็นสัตว์ที่ดำเนินชีวิตตาม
สัญชาตญาณ แต่ทหารที่เป็นมนุษย์ไม่ได้ดำเนินชีวิตบนพ้ืนฐานของสัญชาตญาณเท่านั้น  มนุษย์มี
ปัญญา ทหารในฐานะมนุษย์ก็ต้องปัญญา มีปัญญาแปลว่าไม่จำเป็นต้องกระทำการตามที่ถูกยั่วยุ 



476  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
 ความแตกต่างที่สำคัญระหว่างมนุษย์กับแม่น้ำ (หรืออะไรก็ตามแต่ที่ในคัมภีร์มักยกมาเป็น
ตัวอย่างเปรียบเทียบกับชีวิตของคนเช่นรถ) คือ มนุษย์นั้นมีเจตจำนง (will) ส่วนสิ่งที่ยกมาเปรียบเช่น
แม่น้ำไม่มีเจตจำนง  คำว่าเจตจำนงในทางปรัชญาหมายถึงความสามารถที่จะดำริกระทำการอย่างใด
อย่างหนึ่งด้วยตัวของตัวเอง (in philosophy, the concept of the will refers to the capacity 
or power of rational agents to make choices and decisions )  แม่น้ำท่าวังนั้นไหลไปโดย
ปราศจากเจตจำนง เมื่อผ่านบริเวณท่ีเป็นขยะ ก็ไม่มีความคิดว่าขยะจะทำให้เราสกปรก กล่าวได้ว่าแม่
น้ำท่าวังนั้นถูกกำหนดโดยปัจจัยภายนอกร้อยเปอร์เซ็นต์ ดังนั้นจะเอามาเทียบว่าชีวิตมนุษย์ก็เป็นเช่น
แม่น้ำท่าวังนี้แหละไม่ได้ เพราะสองสิ่งนี้เป็นของคนละประเภท (belong to the totally different 
categories)  
 เพ่ือให้เข้าใจมากขึ้นว่าทำไมผู้วิจัยจึงเห็นว่า การยกแม่น้ำท่าวังมาเปรียบเทียบกับชีวิตคนเป็น
การใช้เหตุผลที่ไม่หนักแน่น  ผู้วิจัยขอกล่าวถึงแนวคิดท่ีสำคัญประการหนึ่งในทางจริยศาสตร์  แนวคิด
ที่ว่านี้คือแนวคิดว่าด้วย “ตัวกระทำการทางจริยธรรม” (the moral agent)  ในทางจริยศาสตร์ (อัน
เป็นแขนงหนึ่งที่สำคัญของปรัชญา) เราถือกันว่า ก่อนที่เราถกกันว่าสิ่งนี้สิ่งนั้นสมควรได้รับการ
ประณามหรือว่าสรรเสริญหรือไม่ในทางจริยธรรม  เราต้องถามกันก่อนว่า สิ่งนั้นมีสถานะเป็นตัว
กระทำการทางจริยธรรมหรือไม่ ยกตัวอย่างเช่น สมมติว่าเวลานี้มีรถยนต์ที่ขับเคลื่อนด้วยตนเอง
ให้บริการ รถแบบนี้ไม่มีคนขับ เมื่อเราขึ้นไป เราก็เพียงแต่สั่งว่า “ไปสีลม ซอยแปด” เป็นต้น รถก็จะ
ขับเคลื่อนพาเราไปที่หมายเอง  ระหว่างทาง ก่อนจะถึงไฟแดง (ตอนนั้นยังไฟเขียว) มีเด็กคนหนึ่งวิ่ง
ตัดผ่านหน้ารถกะทันหัน รถหักหลบลงข้างทางในตำแหน่งที่สามารถหลบได้ มีหมาตัวหนึ่งอยู่ตรงนั้น 
ผลคือรถทับมันตาย ที่รถหักหลบไปชนหมาแทนที่จะชนเด็กก็เพราะมันถูกตั้งโปรแกรมไว้แล้วว่า หาก
จำเป็นต้องเลือกที่จะก่ออันตรายระหว่างคนกับสัตว์ ให้เลือกที่จะก่ออันตรายแก่สัตว์ ถามว่า การที่
รถยนต์ชนหมาตายแบบนี้ มันสมควรถูกประณามหรือไม่ 
 ในทางจริยศาสตร์ คำตอบในเรื่องนี้ขึ้นอยู่กับการตีความว่า รถยนต์แบบขับเคลื่อนด้วยตนเอง
นั้นมีสถานะเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรมหรือไม่  นิยามของ “ตัวกระทำการทางจริยธรรม” คือ  
“สิ่งที่สามารถรู้ว่าอะไรผิดอะไรถูก และเลือกได้ว่าในสถานการณ์หนึ่งๆ ตนควรเลือกอะไร และเมื่อ
เลือกแล้วก็ต้องเป็นผู้รับผิดชอบต่อสิ่งที่ตนเลือกนั้น ไม่ว่าดีหรือเลว” (in philosophy, a moral 
agent refers to an individual who is capable of making moral judgments and is 
considered responsible for their actions) ด้วยเกณฑ์ที่ ว่านี้  หากเราคิดว่ารถยนต์นั้ นไม่มี
ความสามารถที่จะคิดและตัดสินใจเอง การกระทำทั้งหมดของมันถูกกำหนดโดยโปรแกรม เราก็
ประณามรถที่ว่านั้นไม่ได้ เรื่องนี้ก็เหมือนกับที่สมมติว่าเรามีหุ่นยนต์คอมพิวเตอร์ที่สร้างมาเพ่ือช่วย
ตำรวจจับผู้ร้าย  คราวหนึ่งตำรวจนายหนึ่งพร้อมหุ่นยนต์ผู้ช่วยไล่ติดตามชายคนหนึ่งที่เพ่ิงเข้าไปปล้น
ธนาคาร ตำรวจตะโกนให้ชายคนนั้นหยุด  แต่แทนที่จะหยุด ชายคนนั้นกลับหมุนตัวกลับอย่างรวดเร็ว
แล้วสาดกระสุนใส่ตำรวจ หุ่นยนต์ผู้ช่วยเห็นดังนั้น (เห็นไวกว่ามนุษย์เพราะเป็นเครื่องจักรที่ออกแบบ
มาให้มีประสิทธิภาพมาก) ก็ทะยานมาข้างหน้านายตำรวจ แล้วเอาตัวเองบังกระสุน ผลคือตำรวจ
ปลอดภัย แต่หุ่นยนต์นั้นตาย (คือทำงานไม่ได้ ต้องเอาไปซ่อมจึงสามารถทำงานได้เป็นปกติ)   ถามว่า 
เราควรสรรเสริญหุ่น ยนต์ที่กระทำการอย่างนั้นหรือไม่ คำตอบก็ขึ้นกับว่า พัฒนาการของหุ่นยนต์
คอมพิวเตอร์ ณ เวลานั้นเป็นอย่างไร  หากหุ่นยนต์พัฒนามาถึงขั้นตัดสินใจเลือกได้ด้วยตัวเอง ก็แปล



477 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ความว่า มันไม่จำเป็นต้องเลือกทะยานมาบังกระสุน มันอาจหมอบลงก็ได้ ถ้ามันจะเลือกทางนั้น การที่
มันเลือกที่จะตายแทนตำรวจก็แปลว่ามันมีสถานะเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรม เราสรรเสริญมันได้ 
 ที่ผู้วิจัยชวนอภิปรายด้วยเรื่อง “เจตจำนง” และ “ตัวกระทำการทางจริยธรรม” ก็เพ่ือแสดง
ความ เห็นว่า หากเราอยากจะเอาระบบจริยธรรมไปตัดสินการกระทำของใครหรืออะไร เราต้องมั่นใจ
ว่า สิ่งนั้นสามารถมีเจตจำนง และมีสถานะเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรม ปัญหาการอธิบายความ
เป็นอนัตตาของชีวิตมนุษย์ในพุทธศาสนายุคหลังสมัยพุทธกาล (โดยผู้วิจัยได้ยกเอาข้อเขียนของ ป.อ. 
ปยุตฺโต มาเป็นตัวอย่างประกอบการอภิปราย) คือ การทอนชีวิตมนุษย์ลงไปเป็นขันธ์ห้า และขันธ์ห้า
ที่ว่านั้น ได้สูญเสียเจตจำนงกับความเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรมไปโดยสิ้นเชิง  ผู้วิจัยอยากเรียก
อนัตตาแบบนี้ว่าอนัตตาที่เกินเลยไปกว่าที่พระพุทธเจ้าประสงค์  ในระบบจริยธรรมของพระพุทธเจ้า 
คนทำกรรมยังมีสถานะเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรมและมีเจตจำนงสมบูรณ์ครบถ้วน 
 สมมติว่า ท่าน ป.อ. ปยุตฺโต จะแย้งว่า ท่านไม่เคยทอนชีวิตมนุษย์ลงเป็นขันธ์ห้าที่ปราศจาก
เจตจำนงและไม่มีความเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรมเลย ท่านก็จะพบปัญหาที่สำคัญอีกอย่างหนึ่ง
ในทางจริยศาสตร์ ปัญหาที่ว่านั้นคือ หากเราอธิบายว่า ก ยังมีเจตจำนง และมีสถานะเป็นตัวกระทำ
การทางจริยธรรม ก็แปลว่า เรายอมรับว่า ก มีตัวตน    ในทางปรัชญา หากเราพัฒนาหุ่นยนต์
คอมพิวเตอร์ถึงขั้นว่ามันรู้ด้วยตัวมันเองว่าอะไรผิดอะไรถูก และสามารถเลือกได้ว่ามันจะเลือกอะไร
ระหว่างผิดและถูก และพร้อมจะรับผิดชอบการเลือกของตนนั้น วันนั้น หุ่นยนต์ที่ว่านี้ก็จะมีสถานะ
เกินไปกว่าการเป็นเครื่องจักรธรรมดาๆ คือมันจะมีสถานะเป็นบุคคล (person) ที่มีตัวตน (self) ของ
มันเอง เมื่อเป็นบุคคลที่มีตัวตนของมันเอง มันก็จะเป็นสิ่งที่มีเจตจำนงและมีสถานะเป็นตัวกระทำการ
ทางจริยธรรมไม่ต่างจากมนุษย์เรา  โปรดสังเกตว่า คำว่า “ตัวตน” ในทางปรัชญามีความหมาย
ละเอียดกว่าที่เข้าใจกันในวงการศึกษาพุทธศาสนา คือเรามักเข้าใจว่าตัวตนจะต้องเป็นแบบที่ศาสนา
ฮินดูหรือเชนเชื่อถืออยู่ ตัวตนแบบนั้นเราในวงการปรัชญาเรียกว่าตัวตนทางเมตาฟิสิกส์  ยังมีตัวตน
แบบอ่ืนอีกมากมาย เช่นตัวตนที่ฮุสเซิร์ลเรียกว่า transcendental ego ที่ผู้วิจัยขอแปลว่า ตัวตนที่
เร้นลับ  ตัวตนแบบนี้ไม่จำเป็นต้องรองรับด้วยความคิดแบบจิตนิยม ฝ่ายสสารนิยมก็สามารถรับได้ว่า 
ถ้าหุ่นยนต์มีพัฒนาการมาถึงขั้นที่รู้ผิดชอบชั่วดีและสามารถเลือกได้ว่าตนเองจะทำดีหรือชั่ว (เหมือน
มนุษย์) สิ่งนี้ย่อมมีลักษณะเป็นบุคคล และมีตัวตนเป็นของตนเอง 
 ความท่อนสุดท้ายในงานเขียนของท่าน ป.อ. ปยุตฺโต ที่ผู้วิจัยขอยกมาเพ่ือการอภิปรายนั้นมี
ว่า 
 

 หลักอนัตตากับกรรมไม่ขัดกันเลย  ตรงข้าม อนัตตากลับสนับสนุนกรรม เพราะสิ่ง
ทั้งหลายเป็นอนัตตา กรรมจึงมีได้ กรรมจึงเป็นไปได้ เมื่อกระบวนธรรมดำเนินไป 
องค์ประกอบทุกอย่างต้องเกิดดับเข้าสัมพันธ์เป็นเหตุปัจจัยต่อเนื่องกันไป กระแส
สัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยจึงจะดำเนินไปได้  ไม่ใช่มีอะไรมาเป็นตัวเที่ยง คงที่ ลอยทื่อกั้น
ขวางอยู่กลางกระแส จะไปไหนก็ไม่ไป จะเป็นอย่างไรก็ไม่เป็น ถ้ามีอัตตา กรรมก็ไม่มี 
เพราะอัตตาไม่เป็นไปตามเหตุปัจจัย ไม่มีอะไรเข้าถึงเนื้อตัวมัน อะไรจะเกิดขึ้นก็ไม่มีผล
ให้เนื้อตัวอัตตาเปลี่ยนแปลงไป ในที่สุดก็ต้องแยกคนออกเป็นสองชั้น อย่างลัทธิสัส
สตทิฏฐิบางพวก ที่ว่าคนทำกรรมรับผลกรรมกันไป แต่อยู่ชั้นนอก  ส่วนแก่นแท้หรือ



478  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
อัตตาอยู่ ภ ายใน เที่ ย งคงที่  ถึ งอะไรจะเป็ น ไปอย่ างไร อัตตาก็คงเดิ ม  ไม่ ถู ก
กระทบกระเทือน (พระพรหมคุณาภรณ์, 2552)  
 

 จากข้อความข้างบน ท่านผู้เขียนเห็นว่า อนัตตากับกรรมนอกจากไม่ขัดแย้งกันแล้ว ยัง
สนับสนุนกันและกันด้วย  และท่านยืนยันว่า หากมีอัตตา ก็ไม่มีกรรม สิ่งแรกที่สุดที่ผู้วิจัยอยากยกมา
กล่าวถึงก็คือ ศาสนาส่วนใหญ่ในโลกเช่นศาสนาคริสต์ อิสลาม ยูดาย ฮินดู และเชน ล้วนแล้วแต่เป็น
ศาสนาที่เชื่อในเรื่องอัตตาที่อยู่ในตัวคน และศาสนาเหล่านี้ก็สอนเรื่องกรรมด้วย  การที่ท่าน ป.อ. 
ปยุตฺโต เสนอความคิดว่า หากมีอัตตาก็ไม่มีกรรม จึงเป็นเรื่องที่น่าสนใจ ดูเหมือนว่า ท่าน ป.อ. ปยุตฺ
โต จะได้รับอิทธิพลจากสิ่งที่ท่านยกมาเปรียบเทียบชีวิตคนเพ่ือให้เห็นความเป็นอนัตตา สิ่งนี้คือภาพ
ของแม่น้ำ เราจินตนาการตามท่านไปด้วยก็ได้ว่า สมมติเราล่องเรือไปตามแม่น้ำท่าวัง แม่น้ำนั้นไม่มี
ตัวตนของมัน  ไม่มีสิ่งที่ เรียกว่าแม่น้ำท่าวังแยกต่างหากจากตัวกระแสน้ำที่ไหลไปข้างหน้าอยู่
ตลอดเวลา  เพราะไม่มีตัวตนของมันเอง เมื่อไหลผ่านตรงที่ดินมีสีแดง เหตุปัจจัยอันนี้ก็ทำให้แม่น้ำท่า
วัง ณ บริเวณนั้นเป็นสีแดง  ผ่านไปหลายกิโลเมตร สมมติมีโรงงานอุตสาหกรรมตั้งอยู่จำนวนหนึ่งที่ริม
แม่น้ำ และถ่ายเทของเสียจากโรงงานลงสู่แม่น้ำ แม่น้ำท่าวัง ณ บริเวณนั้นที่ปรากฏแก่เราก็คือสกปรก 
มีกลิ่นเหม็นจากน้ำเน่าและสารเคมีที่โรงงานเหล่านั้นถ่ายเทลงมาท่ีแม่น้ำ 
 ผู้วิจัยเข้าใจว่า ความเปรียบข้างต้นท่านผู้เขียนต้องการเทียบกับกรรมที่เราทำและกรรมนั้น
ให้ผลแก่ชีวิต เมื่อเราทำกรรมชั่ว ผลที่ชั่วก็เกิดแก่เราภายในกระบวนธรรมที่เรียกว่าตัวเรา เหมือนการ
ที่แม้น้ำไหลผ่านบริเวณที่เป็นโรงงานอุตสาหกรรมที่ย่อมพลอยได้รับผลของความเน่าเสียที่ถูกถ่ายเท
ออกมาจากโรงงาน ผู้วิจัยคิดว่าความเปรียบเรื่องแม่น้ำนี้มีปัญหาตรงที่ท่านเอากระแสของธรรมที่
ปราศจากเจตจำนงและไม่มีความเป็นตัวผู้กระทำการทางจริยธรรม (แม่น้ำท่าวัง) มาเป็นกรอบในการ
คิด แล้วก็จินตนาการว่ากระบวนการให้ผลของกรรมในชีวิตของคนเราก็คล้ายกับแม่น้ำนี้แหละ โดย
ท่านอาจไม่นึกว่า กระแสธรรมที่เรียกว่าคนนั้นเป็นสิ่งที่ประกอบด้วยเจตจำนงและมีลักษณะเป็นตัว
กระทำการทางจริยธรรม ลักษณะอันนี้ทำให้กระแสธรรมคือชีวิตมนุษย์ไม่สักแต่ว่าไหลไปเท่านั้น  แต่
กระแสธรรมนี้มีความคิด รู้ว่าอะไรผิดอะไรถูก สามารถตัดสินใจได้ว่าตนเองจะเลือกเอาอะไรระหว่าง
กรรมดี (การกระทำที่ดี) กับ กรรมชั่ว (การกระทำที่ชั่ว) คำถามจากผู้วิจัยคือ ในเมื่อมนุษย์เราสามารถ
เลือกได้เช่นนี้แล้ว (Jean-Paul Sartre, 1980) เราไม่สงสัยหรือว่า ควรจะมี “ตัวตน” ในบางลักษณะ
ภายในชีวิตของเรานี้  ในทางปรัชญา การที่สิ่งใดเลือกได้ แปลว่าสิ่งนั้นมีตัวตน 
 สรุปความคือ ท่าน ป.อ. ปยุตฺโต ล้มเหลวในการอธิบายว่า อนัตตากับกรรมไม่ขัดแย้งกัน  
ความล้ม เหลวนี้มาจากการที่ท่านใช้ความเปรียบเรื่องแม่น้ำมาทำให้มนุษย์ที่เคยมีเจตจำนงและเป็น
ตัวกระทำการทางจริยธรรมกลายเป็นสิ่งที่ไร้คุณสมบัติเหล่านี้ ท่านประสบความสำเร็จในการอธิบาย
ความเป็นอนัตตาของแม่น้ำ แต่ไม่ประสบความสำเร็จในการอธิบายว่าชีวิตมนุษย์เป็นอนัตตา ใน
ขณะเดียวกัน มนุษย์ที่เป็นอนัตตานั้นก็สามารถเป็นสิ่งที่ทำกรรมและได้รับผลกรรมในเวลาเดียวกัน
ด้วย 
  
กรรมและอนัตตาหลังสมัยพุทธกาลขัดแย้งกัน 



479 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 จากที่เราอภิปรายกันมาในหัวข้อข้างต้น  เราจะเห็นว่า ทัศนะเรื่องอนัตตาและกรรมหลังสมัย
พุทธกาลเป็นแนวคิดที่ขัดแย้งกัน  เพ่ือให้เข้าใจยิ่งขึ้นว่าสองแนวคิดนี้ขัดแย้งกันอย่างไร ผู้วิจัยขอ
อภิปรายภาพรวมทั้งหมดของเรื่องนี้ ดังต่อไปนี้ 
 (ก) ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจ้าตรัสว่า ขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวเรา กระนั้นก็ตาม เวลาที่ขันธ์ห้าทำ
กรรมไม่ว่าดีหรือชั่ว ก็จะเกิดวิบากคือผลของกรรมแก่ผู้กระทำ อนัตตาและกรรมในสมัยนั้นไม่ได้
ขัดแย้งกัน เพราะอนัตตาแปลความเพียงว่าขันธ์ห้าไม่ใช่ตัวตนของเรา  เมื่อตกมาถึงหลังสมัยพุทธกาล 
คำว่าอนัตตามีความหมายใหม่ คือแทนที่จะหมายความว่า “ไม่ใช่อัตตา” ก็หมายความเสียใหม่ว่า “ไม่
มีอัตตา” การยืนยันว่าไม่มีอัตตานี้ทำให้เกิดภาระในการอธิบายสภาพชีวิตที่เรียกว่าอนัตตาว่า
หมายความว่าอย่างไร และคำอธิบายที่เป็นหลักไม่ว่าจะอยู่ในคัมภีร์โบราณหรือในงานเขียนของผู้รู้
ทางด้านพุทธศาสนาสมัยนี้ มักใช้ความเปรียบ เช่นเปรียบว่า เมื่อมีองค์ประกอบต่างๆ คุมกันเข้า สิ่งที่
เรียกว่ารถก็เกิดขึ้น ฉันใด  เมื่อมีขันธ์ห้าอย่างประชุมกันเข้า สิ่งที่เรียกว่าคนก็เกิดมีฉันนั้น ความ
เปรียบนี้มีจุดอ่อนคือ เอาสิ่งที่ไม่มีชีวิต ไม่มีความคิด มาเปรียบเทียบกับคนที่เป็นสิ่งที่มีชีวิตและมี
ความคิด  
 (ข) การมีชีวิตและมีความคิดนี้ในทางปรัชญาถือว่าเป็นสิ่งจำแนกคนเราออกจากสิ่งที่ไม่มีชีวิต
เช่นรถยนต์หรือแม่น้ำ คนเรามีเจตจำนงอันได้แก่ความสามารถที่จะเข้าใจสิ่งต่างๆว่าอะไรเป็นอะไร 
และสามารถที่จะตัดสินใจเลือกได้ว่า ระหว่างทางเดินที่หลากหลายของชีวิตนั้น เราจะเลือกทางไหน 
นอกจากมีเจตจำนง มนุษย์ยังมีสถานะเป็นสิ่งที่วงการปรัชญาเรียกว่า ตัวกระทำการทางจริยธรรม อัน
หมายถึงสิ่งที่รู้ว่าอะไรผิดอะไรถูก และรู้ว่าที่ตนกำลังเลือกนั้นผิดหรือถูก และเมื่อรู้เช่นนั้นแล้วก็รู้ต่อไป
ว่าตนเองจะต้องรับผิดชอบต่อการที่ตนเลือกสิ่งนั้น  ยกตัวอย่างเช่น ชาวนายากจนไม่มีเงินซื้อหา
อาหารในแต่ละวัน เขาใช้วิธีจับปลาจากทุ่งนาด้วยเบ็ดมาปรุงเป็นอาหารสำหรับเลี้ยงคนในครอบครัว  
เขารู้ว่าการฆ่าปลาเป็นสิ่งที่ผิด แต่เขาก็เลือกที่จะทำเพราะความจำเป็นบังคับ ชาวนาคนนี้เป็นมนุษย์ที่
มีเจตจำนงและมีสถานะเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรม ตามทัศนะเรื่องกรรมสี่แบบที่พระพุทธเจ้า
ทรงสอน กรรมที่ชายคนนี้ทำจัดเป็นกรรมดำและขาว มีวิบากทั้งดำและขาว  การฆ่าปลาเป็นกรรมดำ 
แต่การเอาปลาที่ตนฆ่านั้นมาปรุงเป็นอาหารเพ่ือเลี้ยงคนในครอบครัวเป็นกรรมขาว พระพุทธเจ้าทรง
มองมนุษย์เหมือนที่ปรัชญาสมัยใหม่มองว่า เขาย่อมเป็นเขา แม้ว่าขันธ์ห้าจะไม่ใช่ตัวตนของเขา  แต่
ต้องมีอะไรสักอย่างที่เราไม่จำเป็นต้องรู้ว่าคืออะไรที่ทำหน้าที่เป็น ตัวกระทำการทางจริยธรรม ที่เป็น
ผู้ทำกรรมและต้องรับผลของกรรม การรับผลของกรรมนี้ไม่เกี่ยวกับการที่ขันธ์ห้าของเขาเป็นอนัตตา  
แต่เกี่ยวกับการที่ตัวเขามีสถานะเป็น ตัวกระทำการทางจริยธรรม อันเป็นสภาวะที่เร้นลับ เรา
สังเกตเห็นสิ่งนี้ โดยตรงไม่ได้   แต่สามารถสังเกตและไตร่ตรองทางอ้อมว่าสิ่ งนี้คืออะไรจาก
ประสบการณ์ของเราเอง เช่น เวลาที่เราทำความดีสักอย่าง เช่นสามารถเลิกอาฆาตพยาบาทคนบาง
คนที่ก่อกรรมชั่วแก่เรามามากได้ เราจะรู้สึกว่าตัวตนของเราทั้งหมดเบาสบายขึ้น มีความสุขท่ีประณีต
เกิดขึ้นอันเป็นผลจากการกระทำนั้น  นี่ก็แปลว่า กรรมมีจริง ผู้กระทำกรรมและผู้รับผลของกรรมมี
จริง  
 (ค) หลังสมัยพุทธกาล นักคิดในทางพุทธศาสนาได้คิดเรื่องสัจจะสองประการขึ้นคือ ความจริง
โดยสมมติ (สมมติสัจจะ) กับความจริงโดยปรมัตถ์ (ปรมัตถสัจจะ) เวลาที่พูดถึงความจริงสองอย่างนี้ก็
กำหนดว่ามีภาษาสองแบบเพ่ือการสื่อสารความจริงสองแบบนี้ คือภาษาสมมติเพ่ือสื่อสารความจริง



480  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิจัย 

 

 
โดยสมมติ และภาษาปรมัตถ์เพ่ือสื่อสารความจริงอย่างปรมัตถ์ นักคิดหลังสมัยพุทธกาลไปกำหนดว่า 
แนวคิดเรื่องกรรมวางอยู่บนพ้ืนฐานของภาษาอย่างสมมติ และแนวคิดเรื่องอนัตตาวางอยู่บนพ้ืนฐาน
ของภาษาอย่างปรมัตถ์ จากนั้นก็อธิบายว่าที่เราเห็นว่าการทำกรรมมีผู้กระทำนั้นก็เพราะเรามองเรื่อง
นี้จากสายตาอย่างสมมติ ในความเป็นจริง มีแต่การกระทำ โดยไม่มีผู้กระทำ นี่คือตัวอย่างการเอา
แนวคิดเรื่องอนัตตาที่แปลว่าไม่มีตัวตนมามองเรื่องการทำกรรม 
 (ง) ในทางปรัชญา การทำกรรม (doing moral actions) มีข้อเรียกร้องว่า จะต้องมีตัว
กระทำการทางจริยธรรม ซึ่งจะเป็นอะไรก็ได้ที่มีคุณสมบัติคือรู้ว่าอะไรดีอะไรชั่ว และสามารถเลือกได้
ว่าตนเองจะทำอะไรระหว่างดีและชั่ว การบอกว่า “มีแต่กรรม แต่ไม่มีผู้กระทำ” เป็นข้อความที่ฟัง
แล้วไม่รู้เรื่อง หากตีความตามตัวอักษร เราอาจพอเข้าใจได้ว่าข้อความนี้ผู้พูดต้องการหมายความว่า 
“เวลาที่เห็นคนคนหนึ่งทำกรรมเช่นให้ทานแก่ขอทาน อย่าได้เข้าใจว่าในตัวของชายคนนั้นมีอัตตาหรือ
ตัวตนของเขาอยู่ ชีวิตเขาเป็นอนัตตา ดังนั้นเราพูดได้เพียงว่ามีการกระทำกรรม แต่ไม่มีผู้กระทำ” แต่
การกล่าวเช่นนี้แม้จะช่วยขยายความพอให้เข้าใจก็จะประสบปัญหาอีกอย่างหนึ่งคือ โดยมาตรฐาน
ทั่วไปในทางจริยศาสตร์ วงการปรัชญายอมรับกันว่า เมื่อมีการกระทำที่ดีหรือชั่ว การกระทำนั้นจะมี
ผลต่อผู้กระทำก็ต่อเมื่อสิ่งนั้นมีเจตจำนง และมีสถานะเป็นตัวกระทำการทางจริยธรรม ศาสนา
ทั้งหลายเช่นฮินดู คริสต์ อิสลาม ยูดาย ก็เข้าใจอย่างนั้น เมื่อเราให้เงินแก่ขอทาน ศาสนาคริสต์อธิบาย
ว่าการกระทำนี้เป็นความดี เพราะเรามีฐานะเป็นตัวกระทำการในทางจริยธรรม พระเจ้าทรงมองเห็น 
และบันทึกการกระทำดีของเราไว้แล้ว  พุทธศาสนาในยุคพุทธกาลก็พูดอย่างเดียวกันนั้น ต่างเพียงผู้
บันทึกการกระทำดีของเราในทัศนะของพุทธศาสนาไม่ใช่พระเจ้า หากแต่คือกรรม 
 (จ) กล่าวโดยสรุป  ความขัดแย้งระหว่างกรรมและอนัตตา หลังสมัยพุทธกาล แยกวิเคราะห์
ได้ดังนี้คือ เมื่อสอนเรื่องกรรม จำเป็นที่เราจะต้องรับว่ามีผู้กระทำกรรม ในฐานะตัวกระทำการทาง
จริยธรรม  สิ่งนี้ไม่จำเป็นจะต้องเป็นอัตตาแบบที่สอนกันในศาสนาฮินดู เชน อิสลาม ยูดาย หรือคริสต์ 
นักปรัชญาสสารนิยมที่ไม่เชื่อเรื่องอัตตาก็ยอมรับเรื่องผู้กระทำการทางจริยธรรมได้ สรุปว่า การสอน
กรรมหมายความว่ายืนยันว่ามีตัวตนในฐานะผู้กระทำการทางจริยธรรม แต่พอสอนเรื่องอนัตตากลับ
ปฏิเสธสิ่งนี้ 
 
บทสรุป 

การแก้ไขปัญหาความขัดแย้งระหว่างแนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตาอย่างไร ผู้วิจัยคิดว่า หาก
เราย้อนกลับไปใช้ความหมายของกรรมและอนัตตาแบบที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงเอาไว้ในพุทธศาสนา
สมัยพุทธกาล เราก็จะไม่พบปัญหาในการอธิบายว่ากรรมและอนัตตาไม่ได้ขัดแย้งกัน  แต่ข้อเสนอนี้
ผู้วิจัยไม่แน่ใจว่าเราจะทำได้หรือไม่ เพราะพุทธศาสนาที่พัฒนามาหลังสมัยพุทธกาลมีเนื้อหาใหญ่โต
และสลับซับซ้อนมาก  ยาก (หรืออาจเป็นไปไม่ได้เลย) ที่จะกลับไปแก้ไขอะไรได้ง่ายๆ  สิ่งเดียวที่
เหลืออยู่ก็คือ เราชาวพุทธควรหันมาเน้นการอธิบายเรื่องกรรมและอนัตตาแบบสมัยพุทธกาลมากขึ้น 
ส่วนความขัดแย้งระหว่างแนวคิดเรื่องกรรมและอนัตตาที่ปรากฏในพุทธศาสนายุคหลังก็ปล่อยเอาไว้
ตามนั้น ถือว่าเป็นเหตุการณ์หนึ่งที่สำคัญที่ปรากฏในประวัติศาสตร์พุทธศาสนา 
 
 



481 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2523). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ. 45 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์. (2552). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552. 
Edmund Husserl. (2012). Ideas: General Introduction to Pure Phenomenology. 
London: Routledge Classic. 
Gethin, Rupert. (1988). The Foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University 

Press. 
Jean-Paul Sartre. (1980). Being and Nothingness: An Essay on Phenomenological 
Ontology. London: Methuen & CO LTD. 
Jean-Paul Sartre. (1991). The Transcendence of the Ego: An Existentialist Theory of 
Consciousness. New York: Hill and Wang. 
René Descartes. (2008). A Discourse on the Method. Oxford: Oxford World’s Classic. 

 
 


