
347 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
การคบคนตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 

Making Friends according to Buddhist principles 
 

1แม่ชี บุญช่วย ศรีเปรม 2โยตะ ชัยวรมันกุล 
1Mae Chee Boonchuay Sriprem 2Yota Chaiworamankul 

1คณะศาสนาและปรัชญา, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
1Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University   

2สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี 
 2Faculty of Buddhism, Buddhapanya Sri Thawarawadee 

1Corresponding Author, E-mail: Yota.chai.1339@gmail.com 
 

Received May 23, 2024; Revised June 25, 2024; Accepted: June 30, 2024 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการคบคนตามคำสอนของพระพุทธเจ้านั้น ผู้คบ
จำเป็นต้องใช้ปัญญาสังเกตดูพฤติกรรมของคนที่เราคบ ถ้าคนที่เราคบเป็นปาปมิตร ย่อมชักชวนคนให้
ทำกรรมไม่ดี ซึ่งคิดแต่เรื่องที่ไม่ดี พูดแต่คำที่ไม่ดี ทำแต่สิ่งที่ไม่ดี ลักษณะเช่นนี้ เป็นคนพาล ในขณะที่
คนดีเป็นเหมือนกัลยาณมิตร ประกอบด้วยการกระทำที่ดี คือ ย่อมคิดแต่เรื่องที่ดี พูดแต่คำดี ทำแต่สิ่ง
ที่ดี ลักษณะเช่นนี้ เป็นบัณฑิต ผลที่เกิดจากการคบคนดีและไม่ดี คือ การคบคนไม่ดีย่อมตัดประโยชน์
ทั้ง 2 คือประโยชน์ในปัจจุบันและสัมปรายภพ การคบคนดีเป็นมงคล การคบคนดีย่อมนำความสุขมา
ให้ทั้งในภพนี้ ภพหน้า และประโยชน์สูงสุดคือพระนิพพาน จึงเป็นมงคลสูงสุดในพระพุทธศาสนา 
คำสำคัญ: การคบ; มงคล; พระนิพพาน 
 
Abstract  

This article aims to study associating with people according to the Buddha's 
teachings, the persons who you are with must use wisdom to observe the behavior 
of the persons who you are with. If the persons we are with are a friend encourage 
one to do the bad action, which is to think only of bad things, saying only bad words 
and doing only bad things. This is characteristic of a bad person. While a good person 
likes to be a good friend. It consists of the meritorious actions:  he thinks only good 
things, speaks only good words, and does good things. This is the characteristic of a 
wise man. The result of associating with good and bad people is that associating with 
bad people cancels out both benefits: the present benefits and benefits in the next 
world. Associating with good people is auspicious. Because associating with good 



348  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
people brings happiness in this world and the next, and the highest benefit is 
nirvana. Therefore, it is the most auspicious thing in Buddhism. 
Keywords: Association; Auspice; Nirvana 
 
บทนำ  

คำว่า การคบคน นั้นมาจากคำสอนที่สำคัญในทางพระพุทธศาสนาหลายเรื่องด้วยกัน เช่น
เรื่องความสำคัญของกัลยาณมิตรที่ปรากฎในคำสอนว่า หลักธรรมสำคัญว่า “เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้
อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น หรือเป็นเหตุให้อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อม
ไปเหมือนความมีกัลยาณมิตร (มิตรดี)นี้ เมื่อมีกัลยาณมิตร กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น และ
อกุศลธรรมที่ เกิดขึ้นแล้วก็เสื่อมไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่  20 ข้อที่  71 หน้าที่  13, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

เมื่อกล่าวถึงความเป็นมิตรจึงเป็นการกล่าวถึงการที่มนุษย์ไม่อาจอยู่ลำพังคนเดียวได้
จำเป็นต้องอาศัยผู้อ่ืนในการดำเนินชีวิตดังปรากฎในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้ยกตัวอย่างเช่น พระพุทธเจ้า 
พระอรหันตสาวก ครูอาจารย์ และท่านผู้เป็นพหูสูตทรงปัญญา สามารถสั่งสอนแนะนำ เป็นที่ปรึกษา
ได้ แม้จะอ่อนวัยกว่า ในแง่การศึกษาและพัฒนาปัญญานั้น กัลยาณมิตรจัดเป็นระดับความเจริญ
ปัญญาในขั้นศรัทธา และยังเป็นทั้งผู้อบรมสั่งสอน เช่น พ่อแม่ ครูอาจารย์ ทั้งคุณสมบัติของผู้สอน ทั้ง
หลักการ วิธีการ อุปกรณ์ อุบายต่างๆ ในการสอน และการจัดดำเนินการต่างๆ ทุกอย่างที่ผู้มีหน้าที่ให้
การศึกษาจะพึงจัดทำ เพ่ือให้การศึกษาอบรมได้ผลดีตลอดจนหนังสือ สื่อมวลชน บุคคลตัวอย่าง เช่น 
มหาบุรุษ หรือผู้ประสบความสำเร็จโดยธรรมและสิ่งแวดล้อมทางสังคมทั้งหลายที่ดีงาม เป็นประโยชน์
เท่าที่จะเป็นองค์ประกอบภายนอกในกระบวนการพัฒนาปัญญานั้นได้  (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2564)  

ในแง่คำอธิบายทางพระพุทธศาสนาจึงพิจารณาบุคคลที่ชื่อว่าเป็นบุคคลที่ถูกกล่าวไว้ยัง
รวมถึงการจัดแบ่งบุคคลที่จะคบกันได้นั้นเป็นกลุ่มเป็นพวกตามระดับสติปัญญา รวมถึงการแบ่งคนไป
ตามลักษณะโดยจะแยกว่าบุคคลต่างๆ นั้นมีลักษณะที่ต่างกันไปกล่าวคือ บุคคล 4 จำพวกไว้ว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย บุคคล 4 จำพวก มีปรากฏอยู่ในโลก คือ 1) อุคฆฏิตัญญู ผู้เข้าใจได้ฉับพลัน 2) วิปจิตัญญู ผู้
เข้าใจต่อเมื่อขยายความ 3 เนยยะ ผู้ที่พอจะแนะนำได้ 4) ปทปรมะ ผู้ที่สอนให้รู้ได้เพียงตัวบทคือ
พยัญชนะ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 133 หน้าที่ 95, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) มีคำอธิบายเพ่ิมเติมในคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎกว่า 1) อุคฆฏิตัญญู คือ บุคคลที่
บรรลุธรรมพร้อมกับเวลาที่ท่านยกหัวข้อขึ้นแสดง  2) วิปจิตัญญู คือบุคคลที่ฟังอธิบายเนื้อความแห่ง
ภาษิตโดยย่อให้พิสดารจึงบรรลุธรรม 3) เนยยะ คือบุคคลที่บรรลุธรรมตามลำดับ คือ โดยการแสดง 
ถาม มนสิการ โดยแยบคาย มีการเสพ การคบ การเข้าไปนั่งใกล้กัลยาณมิตร 4) ปทปรมะ คือบุคคลที่
ต้องฟังมาก กล่าวก็มาก ทรงจำมาก บอกสอนก็มาก แต่ไม่ได้บรรลุธรรมในชาตินั้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 36 ข้อที่ 148-151 หน้าที่ 92, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
จะพบว่าในพระพุทธศาสนายกยอ่งการคบคนในพระพุทธศาสนา ควรเลือกบุคคล 3 จำพวก คือ 1) 
อุคฆฏิตัญญู ได้ฟังหัวข้อธรรมที่บัณฑิตมีพระพุทธเจ้า เป็นต้นแสดง ก็บรรลุพระอรหันต์  2) วิปจิตัญญู 
ได้ฟังหัวข้อธรรมที่บัณฑิตนำมาอธิบายก็บรรลุพระอรหันต์ได้ 3) เนยยะ ได้ฟังธรรมที่ท่านสอนแล้ว



349 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
นำไปคิดพิจารณา สอบถาม จดจำและปฏิบัติตาม ก็สามารถบรรลุธรรมได้ ส่วนปทปรมะ เป็นบุคคล
ไม่ควรคบ เพราะการคบคนที่ถูกเลือกแล้วจะนำไปสู่การได้รับผลที่ดีหรือไม่ดีตามมาด้วย ดังข้อความ
ว่า “บัณฑิตรู้การคบของตน เหมือนกับใบไม้ห่อสิ่งของแล้ว ไม่พึงเข้าไปคบหาอสัตบุรุษ พึงคบหาแต่
สัตบุรุษ เพราะอสัตบุรุษย่อมนำไปสู่นรก ส่วนสัตบุรุษย่อมช่วยให้ไปถึงสุคติ  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 27 ข้อที่ 185 หน้าที่ 501, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จึงปรากฎว่ามี
การแยกคนควรคบได้ และไม่ได้ไว้โดยละเอียดในทางพระพุทธศาสนา 
 ในบทความนี้จะได้กล่าวถึงการเลือกคบคนในมงคลสูตร บนฐานของการเลือกคบอันมาจาก
คำสอนที่พระพุทธเจ้าทรงสอนไม่ให้คบคนพาล ให้คบบัณฑิต เพราะคนพาลหมกมุ่นอยู่ ใน
อกุศลกรรมบถ 10 ไม่มีเป้าหมายในการดำเนินชีวิต เนื่องจากขาดปัญญา ส่วนบัณฑิตควรคบ เพราะ
ดำเนินชีวิตด้วยปัญญาคือ ดำเนินชีวิตตามหลักกุศลกรรมบถ 10 เพ่ือบรรลุอริยมรรคมีองค์ 8 สรุปโดย
ย่อคือศีล สมาธิ ปัญญาด้วยเหตุนี้ การคบคนเช่นไรก็จะเป็นเช่นนั้น การคบบัณฑิตจึงเป็นอุดมมงคล 
แต่ขณะเดียวกันจะพบว่าวิธีการอธิบายถึงคนพาลนั้นมีการแจกรายละเอียดให้เห็นลักษณะท่าทีต่างๆ 
ของคนพาลอย่างละเอียดที่ชี้ให้เห็นถึงความแตกต่างจากบัณฑิตอันเป็นการช่วยย้ำให้เห็นข้อยืนยันว่า
คนพาลนั้นมีการคิด พูดและทำที่ต่างจากบัณฑิตอย่างชัดเจน จึงควรนำมาขยายและอธิบายให้เห็น
ลักษณะดังกล่าวและเสนอวิธีการวิเคราะห์คัมภีร์นี้ตามลำดับ  
 
ลักษณะของคนในมงคลสูตร 

คนในมงคลสูตรนั้นแบ่งออกเปน็จำพวกใหญ่ๆ 2 ประเภทคือ 
1. คนพาล ในพาลบัณฑิตสูตร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์  ว่า " ภิกษุ

ทั้งหลาย คนพาลในโลกนี้มี 3 อย่าง คือ  
 ก.ทุจฺจินฺติตจินฺตี ชอบคิดเรื่องที่ชั่ว  
 ข.ทุพฺภาสิตภาสี  ชอบพูดแต่เรื่องที่ชั่ว  
 8.ทุกฺกฏกมฺมการี ชอบทำแต่กรรมที่ชั่ว  
 ปกติของคนพาล มีลักษณะเป็นเครื่องกำหนดหรือเป็นเครื่องหมายให้รู้ได้ว่าคนเช่นนี้เป็นคน
พาล คือคนพาลเมื่อคิดย่อมคิดแต่เรื่องไม่ดีด้วยอำนาจอภิชฌา (ความโลภ) พยาบาท (ความโกรธ) 
และมิจฉาทิฏฐิ (ความเห็นผิด) เมื่อพูดก็พูดแต่วจีทุจริตคำชั่วๆ มีมุสาวาทเป็นต้น เมื่อทำก็ทำจำเพาะ
แต่กรรมชั่วๆ ด้วยสามารถแห่งกายทุจริตมีปาณาติบาต เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ คนพาลย่อมประสบทุกข์ 
เพราะประพฤติตนไม่ดี  
  ยกตัวอย่างที่ 1 ในครั้งพุทธกาล พวกโจรมักไปตัดช่อง ย่องเบาลักขโมยสิ่งของต่างๆ ในบ้าน
ของคนอ่ืน  หรือเป็นชู้กับภรรยาคนอ่ืน เที่ยวดักปล้นฆ่าชิงทรัพย์  เมื่อคนของพระราชา (ราชบุรุษ) 
จับโจรที่เป็นคนพาลได้ พระราชาจึงรับสั่งให้ลงโทษด้วยวิธีการต่างๆ  เช่น ทำผิดเล็กน้อยมีการเฆี่ยนตี
ด้วยแส้ หวาย ตะบอง เป็นต้น หรือทำผิดมากกว่าเดิมอีกอาจถูกตัดอวัยวะมีมือ เท้า หู จมูก เป็นต้น 
ถ้าทำผิดขั้นรุนแรงจะถูกราดด้วยน้ำมันเดือดๆ หรือโทษหนักมากก็จะถูกประหารชีวิตด้วยการตัด
ศีรษะ นี้เป็นโทษในปัจจุบัน เมื่อโจรนั้นตายแล้ว ย่อมได้รับผลกรรมอย่างหนักในปรโลก คือต้องไปเกิด
ในอบายภูมิ ทุคติ วินิบาต นรก ซึ่งเป็นสถานที่ไม่น่าปรารถนา ไม่น่าพอใจ ด้วยเหตุนี้ การคบคนพาล
คือการเก่ียวข้องกับคนที่ไม่ดีจึงมีแต่ความพินาศอย่างเดียว  



350  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
    ยกตัวอย่างที่ 2 พระเจ้าอชาตศัตรูผู้เป็นพระราชโอรสของพระเจ้าพิมพิสารไปคบกับพระ
เทวทัตซึ่งเป็นคนพาล จึงถูกพระเทวทัตยุยงให้ปลงพระชนม์พระบิดา เพ่ือต้องการครองราชย์สมบัติ
โดยเร็ว ไม่ต้องรอจนชราภาพหรือสวรรคต  พระเจ้าอชาตศัตรูหลงเชื่อจึงหาวิธีทำปิตุฆาต (ฆ่าพระ
บิดา) จนสำเร็จ ไม่ใช่เพียงเท่านี้ พระเทวทัตยังทำกรรมชั่วที่เป็นครุกรรมเพ่ิมขึ้นอีก คือกลิ้งศิลาเพ่ือ
ปลงพระชนม์พระพุทธเจ้า แต่ไม่สามารถปลงพระชนม์ได้ มีเพียงสะเก็ดศิลาที่กระเด็นไปถูกพระบาท
ของพระพุทธเจ้าทำให้ห้อพระโลหิตเท่านั้น  ถึงกระนั้นพระเทวทัตได้ทำกรรมหนักโดยปล่อยช้างนาฬา
คิรีซึ่งเป็นช้างที่ดุร้ายมากไปทำร้ายพระพุทธเจ้าอีก แต่ช้างไม่อาจปลงพระชนม์ได้ สุดท้ายพระเทวทัต
ได้ทำการยุยงสงฆ์ให้แตกจากกัน จนไม่สามารถทำสังฆกรรมได้ ภายหลัง พระเทวทัตได้สำนึกผิดและ
เดินทางไปขอขมาพระพุทธเจ้า แต่ด้วยผลแห่งครุกรรม จึงถูกธรณีสูบลงสู่อเวจีนรก เป็นที่ของของ
ข้อความว่า บุคคลไม่ควรคบพวกบาปมิตร ไม่ควรคบบุรุษตํ่าทรามควรคบกัลยาณมิตร  ควรคบบุรุษผู้
สูงสุด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 16 หน้า 25, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 
 2 บัณฑิต ในปัณฑิตวรรคที่ 6 อธิบายว่า คนที่ยินดีในอกุศลกรรม มีกายทุจริตเป็นต้น ชื่อว่า
ปาปมิตร ส่วนคนที่ชักนำในเหตุอันไม่สมควร มีการตัดช่อง เป็นต้น ชื่อว่าบุรุษต่ำช้า บุคคลไม่ควรคบ
คือไม่ควรเข้าใกล้คนเหล่านั้น ส่วนคนที่ยินดีในกุศลกรรม ชื่อว่าเป็นทั้งกัลยาณมิตรและเป็นสัตบุรุษ 
บุคคลควรคบคือควรนั่งใกล้ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2565) 

การคบบัณฑิตการคบบัณฑิตในมงคลสูตร มีพระพุทธเจ้า พระปจเจกพุทธเจ้า พระอรหันต
สาวก ชื่อวบัณฑิต เมื่อไม่คบคนพาลก็ชื่อว่าคบบัณฑิต คำว่า “บัณฑิต” แปลว่า ผู้ดำเนินชีวิตอยู่ด้วย
ปัญญา เช่น พระสงฆ์ สามเณรผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ เป็นแบบอย่างและให้คำแนะนำพุทธศาสนิกชน
ให้ทำความดีละเว้นความชั่ว ครู อาจารย์ที่อบรมสั่งสอนให้ศิษย์เป็นคนดี เพ่ือนที่แนะนำเพื่อนให้ทำดี  
  ลักษณะบัณฑิตจึงตรงข้ามกับคนพาลเสมอคือ บัณฑิตมีลักษณะ 3 อย่าง คือ  
  ก. สุจินฺติตจินฺตี บัณฑิตมีปกติคิดแต่เรื่องดี ชอบคิดดี ได้แก่ มโนสุจริต 3 อย่าง  1) ไม่คิด
อยากได้สิ่งของคนอ่ืน 2) ไม่คิดพยาบาลปองร้ายคนอ่ืน 3) มีความเห็นถูกต้องตามหลักธรรม ด้วยเหตุ
นี้ บัณฑิตจึงเป็นกัลยาณมิตร   
  ข. สุภาสิตภาสี พูดแต่คำพูดที่ดี ชอบพูดดี ได้แก่ วจีสุจริต 4 อย่าง 1) ไม่พูดเท็จ 2) ไม่พูด
หยาบ 3) ไม่พูดส่อเสียด 4) ไม่พูดพ้อเจ้อ 
  ค. สุกตกมฺมการี กระทำแต่สิ่งที่ดี ชอบทำดี ได้แก่ กายสุจริต 3 อย่าง 1) ไม่ทำปาณาติบาต 
2) ไม่ลักทรัพย์ 3) ไม่ประพฤติผิดในกาม 
   ในพระไตรปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค พระอานนท์เถระกราบทูลพระพุทธเจ้าถึงเรื่อง
กัลยาณมิตรดังปรากฏในอุปัฑฒสูตรว่า ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพ่ือนดีเป็นกึ่งหนึ่งแห่ง
พรหมจรรย์ 
  พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า กัลยาณมิตรเป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์ (สํ.มหา.14/4) แม้พุทธองค์
ก็ทรงเป็นกัลยาณมิตรของชาวโลก ส่วนพระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะก็เป็นกัลยาณมิตรของภิกษุ
ทั้งหลาย เพราะผู้ไปหาบัณฑิตหรือกัลยาณมิตรอยู่เสมอ  ย่อมถูกชักนำไปในทางท่ีดีและทำแต่สิ่งที่เป็น
ประโยชน์ สามารถเข้าถึงธรรมรส คือศีล สมาธิ ปัญญาได้  



351 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 ตัวอย่างเช่น   พระฉันนเถระชอบด่าเสียดสีพระอัครสาวก  พระพุทธเจ้าทรงทราบข่าวนั้น
จากภิกษุ จึงรับสั่งให้เรียกพระฉันนเถระมา ตรัสเตือนถึง 3 ครั้งว่า "ฉันนะ ชื่อว่าอัครสาวกทั้งสองเป็น
กัลยาณมิตร เป็นบุรุษสูงสุด เธอจงเสพ จงคบกัลยาณมิตรเห็นปานนี้” พระฉันนเถระรับฟังโอวาทของ
พระพุทธเจ้าแล้วนิ่งฟังเพียงชั่วขณะ หลังจากนั้นก็ด่าภิกษุเหมือนเดิม พระอานนท์ทูลถามพระพุทธเจ้า
ว่าจะทำอย่างไรกับพระฉันนะเถระ  พระพุทธเจ้าทรงตอบว่า หลังจากพุทธปรินิพพานแล้ว ให้ภิกษุลง
พรหมทัณฑ์ พระฉันนเถระถูกภิกษุลงพรหมทัณฑ์ จึงได้รับความทุกข์และเสียใจอย่างหนักถึงกับเป็น
ลมสลบไป  ภายหลังเมื่อถูกคณะสงฆ์ลงโทษให้อยู่คนเดียว จึงสำนึกผิดได้และได้ตั้งใจบำเพ็ญเพียรใน
ข้อวัตร สัมมาปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ในที่สุดท่านได้บรรลุพระอรหันต์พร้อมด้วยปฏิสัมภิทา (มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2565) 
   จากเรื่องพระฉันนเถระดังกล่าวมานี้ ย่อมสะท้อนให้เห็นว่า พระฉันนเถระแม้จะมีนิสัยเป็นคน
พาล ดื้อรั้น เมื่อถูกเรียกให้มาพบพระพุทธเจ้าผู้ทรงมีพระสัพพัญญุตญาณ จึงทรงแนะนำสั่งสอน
ตักเตือนด้วยเมตตาธรรมให้เลิกด่าพระอัครสาวกถึง 3 ครั้ง เสมือนกับชี้ขุมทรัพย์ให้  แม้พระองค์จะ
เป็นกัลยาณมิตรสอนดีเท่าไร แต่นิสัยคนพาลของพระฉันนเถระก็ไม่ยอมเชื่อฟังโดยง่าย สุดท้ายจึงทรง
รับสั่งให้ลงพรหมทัณฑ์ (โทษอย่างสูง) คือ ประชุมสงฆ์ลงโทษพระฉันนะเถระ โดยไม่ให้พูด หรือกล่าว
ตักเตือน สั่งสอน เนื่องจากพระฉันนเถระเป็นภิกษุหัวดื้อ ถือตัวว่าเป็นคนเก่า (นายฉันนอำมาตย์) เป็น
สหชาติกับพระพุทธเจ้า ภายหลังพุทธปรินิพพานพระฉันนะเถระถูกสงฆ์ลงพรหมทัณฑ์ถึงกับเป็นลม 
สลบไป แต่ยังกลับใจเป็นคนดีได้ หันมาปฏิบัติธรรมเป็นประจำมิได้ขาด จนกระทั่งพ้นจากกองทุกข์ทั้ง
ปวง เข้าถึงนิพพานได้  ดังนั้น “หลักคำสอนของพระพุทธเจ้าโดยเฉพาะมงคลสูตร สามารถนำไป
พัฒนาชีวิตได้ทุกเพศทุกวัย ให้มีคุณภาพชีวิตที่ดียิ่งขึ้นได”้ (พระมหาพิเชษฏ์ จตฺตมโล, 2559)  
 พระพุทธเจ้าเป็นต้นย่อมทำตนและผู้ เกี่ยวข้องให้เจริญ คือพระพุธเจ้าทรงบรรลุพระ
สัพพัญญุตญาณ เพราะทรงบำเพ็ญคุณความดีมาโดยตลอด พระอัครสาวกมีพระสารีบุตรเถระ เป็นต้น 
ได้บรรลุสาวกบารมีญาณก็ต้องสั่งสมความดีไว้มากเช่นกัน ดังจะเห็นได้ว่า ทวยเทพและมนุษย์เป็นอัน
มากได้สมาคม สนิทสนมกับพระพุทธเจ้า พระอสีติมหาสาวก พระสาวก เป็นต้นผู้เป็นบัณฑิตหรือ
สัตบุรุษ ย่อมรู้ธรรมของสัตบุรุษ ย่อมทำแต่ความดีและได้บรรลุคุณธรรมต่างๆ มีโสดาปัตติผล เป็นต้น 
(วศิน อินทสระ, 2556) 
 
ลักษณะการคบคนในมงคลสูตร 
 การคบคนปรากฎในพระไตรปิฎกในแง่ของการเลือกในการเข้าหาคนที่ ถือว่าเป็น
องค์ประกอบหนึ่งของความเป็นมนุษย์ที่จะเลือกรับความรู้หรืออยู่ร่วมกับผู้อ่ืน ในแง่ของความจำเป็น
ทางสังคมปรากฎว่าในในมงคลสูตรเป็นการอ้างถึงการคบคนที่มีความหลากหลายแต่ไม่อาจเลือกได้
กล่าวคือ 
 1. การเลือกคบตามสิ่งที่เห็น เนื่องจากมนุษย์ในสมัยโบราณเชื่อว่าสิ่งภายนอกทำให้เกิดมงคล 
คือพวกทิฏฐมังคลิกะ เชื่อว่า สิ่งที่มองเห็นเป็นมงคล เช่น เห็นนกแอ่นลม ผลมะตูมอ่อน  หญิงมีครรภ์ 
เป็นต้นถือกันว่าเป็นมงคล แต่ถ้าเห็น หม้อเปล่า คนตาบอด คนตาย ถือว่าเป็นอัปมงคล  

https://84000.org/tipitaka/dic/v_seek.php?text=%A9%D1%B9%B9%D0
https://84000.org/tipitaka/pitaka_item/sutta_name.php?book=1&bookZ=45&name=%C5%A7%BE%C3%CB%C1%B7%D1%B3%B1%EC&bookZ=7
https://84000.org/tipitaka/pitaka_item/sutta_name.php?book=1&bookZ=45&name=%C5%A7%BE%C3%CB%C1%B7%D1%B3%B1%EC&bookZ=7


352  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 2. การเลือกคบคนตามสิ่งที่ได้ฟัง พวกสุตมังคลิกะเชื่อว่า เสียงที่ได้ยินเป็นมงคล เช่นได้ยินว่า 
เจริญแล้ว เต็มแล้ว  ฤกษ์ดี ถือว่าเป็นมงคลชีวิต แต่หากได้ยินว่า ตาบอด ง่อย เปลี้ย แก่ เจ็บ ตาย ถือ
เป็นอัปมงคล  
 3. การเลือกคบคนตามสิ่งที่ได้รู้ พวกมุตมังคลิกะ เชื่อว่า อารมณ์ที่รับรู้เป็นมงคล เช่นตื่นเช้า
ได้เคี้ยวไม้สีฟัน อาบน้ำ ทาดินสอพอง นุ่งผ้าขาว ได้จับแผ่นดิน จับพืชสีเขียว จับมูลโค ถือว่าเป็น
มงคล (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, 2560) มงคล หมายถึง สิ่งที่ทำให้มีโขคดี ตามหลักพระพุทธศาสนา จึง
หมายถึง ธรรมที่นำมาซึ่งความสุขความเจริญหรือเรียกว่า อุดมมงคล (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2561). มงคลจึงเป็นเหตุนำความสุขความเจริญมาให้ คือนำความโชคดี ความสวัสดีและ
ความสุขมาให้ ตามที่ตนปรารถนา มงคลมี 2 อย่างคือ 1.มงคลทางโลกหรือมงคลภายนอก คือสิ่งที่
เป็นวัตถุซึ่งชาวโลกถือว่าเป็นมงคล ได้แก่สิ่งของ สัตว์ และต้นไม้บางชนิด เช่น มงคลแฝด  ของ
ขลัง ช้างเผือก ใบเงินใบทอง รวมถึงชื่อ อักษร กาลเวลาหรือฤกษ์ยามเป็นต้น 2.มงคลทางธรรมหรือ
มงคลภายใน คือมงคลที่เป็นข้อปฏิบัติ ต้องทำให้ได้จริงจึงจะเป็นมงคล มี 38 ประการ เช่นไม่คบคน
พาล คบแต่บัณฑิต การให้ทาน การประพฤติธรรม ความกตัญญู เป็นต้น จัดเป็นมงคลชีวิต (พระธรรม
กิตติวงศ ์(ทองดี สุรเตโช), 2548) 
 จะพบว่าลักษณะของมงคลนำไปสู่การเลือกคบคน แต่หากพิจารณาในรายละเอียดจะพบกับ
การไม่เลือกคบคนพาลก่อน โดยการไม่คบในที่นี้ หมายถึง การไม่ไปมาหาสู่ การไม่เป็นเพ่ือน การไม่
ปฏิบัติตาม การไม่ทำกิจกรรมร่วมกัน การไม่ช่วยเหลือกัน เป็นต้น คนพาล คือคนชั่ว คนไม่ดี เพราะ
ไม่รู้จักบาปบุญคุณโทษ ไม่รู้จักสิ่งที่เป็นประโยชน์และไม่เป็นประโยชน์ แมค้นที่มีการศึกษาดี เรียนจบ
ปริญญาชั้นสูง แต่มีความประพฤติไม่ดี ก็เรียกว่า “คนพาล” ได้เช่นกัน เพราะบุคคลที่ประกอบด้วย
อกุศลกรรมบถ  10 อย่าง คือ กายทุจริต 3 วจีทุจริต 4 มโนทุจริต 3 (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556: 
1363) ชื่อว่าคนพาล สาเหตุที่เรียกวา "คนพาล" นั้นเพราะไมดำรงชีวิตดวยปญญา  มีชีวิตอยู่เพียงลม
หายใจ  
 ขณะที่การเลือกคบบัณฑิตในมงคลยกพระพุทธเจ้าเป็นต้นแบบเนื่องจากลักษณะสำคัญของผู้
เป็นบัณฑิตมีลักษณะที่ช่วยให้เกิดความแตกต่างทั้งในแง่วิธีคิด วิธีพูดและการกระทำ บนฐานของ
หลักการที่ปรากฎเริ่มต้นจากสัปปุริสูปสังเสวะ เสวนากับสัตบุรุษเป็นการคบหาท่านผู้ทรงธรรมทรง
ปัญญาเป็นกัลยาณมิตร ต่อแต่นั้นจึงรับฟังหลักธรรม อันนำไปสู่การเล่าเรียนฟังหาความรู้ได้หลักการ
นั้นที่ถ่องแท้ ต่อมาก็เป็นโยนิโสมนสิการ ทำในใจให้แคบคายด้วยการคิดพิจารณาอย่างเป็นเหตุเป็นผล 
ถูกต้องตามหลักการ สุดท้ายจึงเป็นธัมมานุธัมมปฏิบัติ คือการนำเอาหลักการเหล่านั้นไปปฏิบัติตาม
สมควรแก่ธรรม ปฏิบัติให้ถูกหลัก ไม่ผิดหรือขัดกันทั้งหลักการใหญ่และหลักการย่อย รวมถึงสร้าง
ความชอบธรรมที่ดีงามในการดำเนินชีวิต (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 1634 หน้าที่ 516-
517, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 การเลือกคบบัณฑิตจึงปรากฎในแง่ของการคิด พูดและทำที่ครบถ้วนทั้งนี้ในแง่ของบุคคลที่
เกี่ยวข้องจะพบว่า บุคคลนั้นจะต้องมีหลักการที่ชัดเจนและตรงกับข้อปฏิบัติที่ถูกต้องเช่นเดียวกับ
หลักการที่เป็นมงคลนั้นไม่ใช่ข้อปฏิบัติที่ยึดกันมาโดยปราศจากการตรวจสอบ หรือทำให้ผู้ปฏิบัติได้พบ
เป้าหมายที่ถูกต้องและชอบธรรม จะพบว่าข้อปฎิบัติในมงคลสูตรนั้นไม่ได้เลือกที่จะเข้าไปหาและเข้า
ไปฟังและคิดตามแต่อย่างใด แต่เป็นการคิดแล้วมองถึงการปฏิบัติที่จะนำมาซึ่ งข้อเสียหายไม่ได้

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%82%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%82%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%8A%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%87%E0%B9%80%E0%B8%9C%E0%B8%B7%E0%B8%AD%E0%B8%81
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%83%E0%B8%9A%E0%B9%80%E0%B8%87%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B9%83%E0%B8%9A%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%A3
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A4%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B9%8C%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%95%E0%B8%B1%E0%B8%8D%E0%B8%8D%E0%B8%B9
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B8%A5%E0%B8%8A%E0%B8%B5%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%95
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B9%8C


353 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.1 (January-June 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประโยชน์ เพราะจะพบว่า การที่พระเทวทัตคบพระพุทธเจ้าเป็นการคบที่ถูกต้อง แต่การที่พระ        
เทวทัตกลายเป็นคนพาล เพราะพระเทวทัตเลือกจะไม่ปฏิบัติตาม ขณะเดียวกันหากพระภิกษุที่คบ
พระเทวทัตหากไม่ปฏิบัติตามก็ไม่ถือว่าคบคนพาลเช่นเดียวกัน ข้อพิจารณานี้จึงเป็นลักษณะสำคัญ
ของการคบคนในมงคลสูตร 
 
บทสรุป 
 ลักษณะของคนในพระพุทธศาสนาแบ่งเป็น 2 กลุ่มคือ 1. คนพาล คือคนไม่ดี ย่อมทำตนให้
เสื่อมเสียจากประโยชน์ 2 อย่างคือ ประโยชน์สุขในภพนี้และประโยชน์สุขในภพหน้า  ลักษณะของคน
ดีหรือไม่ดีนั้นจะพึงรู้ได้เมื่อคบกันไปนานๆ ถึงรู้ถึงนิสัยใจคอ คือคนพาลมักชอบคิด ชอบพูด ชอบทำ
แต่เรื่องที่ไม่ดี เพราะความหลงผิดย่อมไม่รู้ว่าสิ่งใดถูกหรือผิด จึงกล้าทำความชั่วด้วยความเคยชิน 
ดังนั้น การคบคนพาลจึงเป็นอัปมงคล  เพราะย่อมนำความเดือดร้อน ความทุกข์มาให้ 2. บัณฑิตหรือ
สัตบุรุษผู้เป็นกัลยาณมิตร มีนิสัยตรงข้ามกับคนพาลคือชอบ คิด พูด ทำในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม ตามกุศล
กรรมบถ 10 มักทำแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์สุขแก่ตนเองและมีจิตอาสาบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ต่อผู้อื่น 
รู้จักแยกแยะสิ่งที่ดีและไม่ดี เป็นคนมีเหตุผล รู้ว่าการทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เพราะฉะนั้น การคบบัณฑิต 
การเข้าใกล้บัณฑิต ไปมาหาสู่เป็นประจำ ย่อมได้ข้อคิดที่ดีๆ เป็นประโยชน์ ทั้งสามารถนำมาปรับใช้ใน
การดำรงชีวิตให้เป็นชีวิตที่ดีงาม จนกระท่ังประสบความสำเร็จและความสุขที่แท้จริง 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช, ป.ธ.9 ราชบัณฑิต). ( 2548). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธ

ศาสน์ ชุดคำวัด, กรุงเทพฯ: วัดราชโอรสาราม. 
พระมหาพิเชษฏ์ จตฺตมโล. (2559). การศึกษาเชิงวิเคราะห์การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักคำสอนใน

มงคลสูตร, วารสารพุทธมัคค์. 1(2), หน้า 19-24. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2565). พระธัมมปทัฏฐกถาแปลภาค 4. พิมพ์ครั้งที่ 22. กรุงเทพฯ: มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน . (2556). พจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. เฉลิมพระเกียรติ

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา 7 
รอบ 5 ธันวาคม 2554. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 

วศิน อินทสระ. (2556). สาระสำคัญแห่งมงคล 38, พิมพ์ครั้งที่ 3, กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมดา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2564). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 55. 

กรงุเทพมหานคร: มูลนิธิบรรจงสนิท. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์

ครั้งที่ 31,  กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
สมิทธิพล เนตรนิมิตร, รศ.ดร. (2560). มังคลัตถทีปนี : แนวทางการดำรงอยู่แห่งชีวิตทียั่งยืน , สาร

นิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%91%E0%B8%B4%E0%B8%95
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B9%82%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1

