
51 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การวิเคราะห์การทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสงัฆกรรม 

ในทรรศนะพุทธปรัชญา 
An Analysis of Function of Language Used in 

Sanghakamma in Buddhist Philosophical Perspective   
 

พระมหาขุนพล สมจิตฺโต (กลายสุวรรณ) 
Phramaha Khunpon Samacitto (Klaysuwan)  

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: phramahakhunpon@gmail.com 

 
Received November 17, 2024; Revised January 26, 2025; Accepted: January 30, 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องวัจนกรรม 2) เพ่ือศึกษา
การทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรม 3) เพ่ือวิเคราะห์เชิงวิพากษ์การทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้
ในสังฆกรรมในทรรศนะพุทธปรัชญา การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการศึกษาเอกสาร 
วิเคราะห์เนื้อหา ประเมินเหตุผลแล้วสรุปเป็นงานวิจัย ผลการวิจัยพบว่า 1) แนวคิดวัจนกรรมของ
ออสตินไม่ได้มองภาษาว่ามีเพียงค่าความจริงกับเท็จเท่านั้น แต่ภาษาสามารถกระทำการบางสิ่ง
บางอย่างได้ ส่วนแนวคิดของเซิร์ลมองการสื่อสารด้วยภาษาของมนุษย์ว่าจะต้องมีเจตนาในการสื่อสาร 
2) ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมเมื่อมองผ่านแนวคิดของออสตินจะมีลักษณะเป็นวัจนกรรมที่ทำหน้าที่สืบต่อ
กันไปบนเงื่อนไขที่จำเป็นของสังฆกรรม แต่เมื่อมองผ่านแนวคิดของเซิร์ลที่เห็นว่าวัจนกรรมย่อมต้อง
เกิดขึ้นมาจากสภาวะทางจิตวิทยาที่เป็นตัวผลักดัน ดังนั้น ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมจะมีวัจนกรรมที่เป็น
การตอบสนองจากผู้ฟังที่นำไปสู่ความเป็นอิสระในการตัดสินใจ อย่างไรก็ตาม แนวคิดเหล่านี้ไม่
สามารถใช้อธิบายการใช้ภาษาในสังฆกรรมของผู้ที่ไม่มีความเข้าใจความหมายของภาษาได้ 3) การทำ
หน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมในทรรศนะพุทธปรัชญานั้น ไม่ได้มีเพียงองค์ประกอบที่อนุญาต
ให้สังฆกรรมดำเนินการได้เท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่ในการแสดงวัจนกรรมแก่ผู้ที่มีความเชื่อในภาษาบาลี
ซึ่งเป็นภาษาดั้งเดิมที่ใช้ในสังฆกรรมนั้นด้วย อย่างไรก็ตาม วัจนกรรมที่เกิดขึ้นในสังฆกรรมของผู้ที่รู้
ความหมายของภาษากับผู้ที่ไม่รู้จะมีความแตกต่างกัน อย่างแรก วัจนกรรมจะมีบทบาทที่เกี่ยวข้องกับ
เจตนา ส่วนอย่างหลังจะเน้นไปท่ีการใช้ความรู้สึก 
คำสำคัญ: ภาษา; วัจนกรรม; สังฆกรรม 
 
Abstract  

In this research, three objectives were purposely made: 1 )  to study the 
concept of speech act, 2) to study the function of language used in Sanghagamma, 



52  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
and 3 )  to critically analyze the function of language used in Sanghagamma in 
Buddhist philosophical perspective. This research employed the documentary 
research methodology done by studying documents and then analyzing reasons and 
thereby evaluating reasons and then making conclusion accordingly. In the research, 
it was clearly found that: 1 )  in the concept of speech act of Austin, he viewed 
language as not only containing the true and false value but also performing 
something. As regards Searle’s idea, he viewed language used by man while 
communicating as illocutionary act. 2 )  When applied these concepts to examine 
language used in Sanghagamma they showed that the used language has the 
characteristic of speech act that continually functions on the necessary condition of 
Sanghagamma, therefore, the successfulness of Sanghagamma could be actualized 
by these functions according to Austin’s viewpoint, but Searle is of the view that 
such a speech act is clearly caused by psychological state that precipitates the 
speech act, so does the language in Sanghagamma; there will be speech act 
responded by a listener leading to the independent making certain decision. All is 
the study of the case where language is used by one who understands its meaning. 
Therefore, these concepts could not be used to explain language used in 
Sanghagamma where the user cannot understand the meaning of such language. 
Thus, the concept of language given by Austin and Searle could not be used to 
explain the language used in the present Sanghagamma. 3 )  In this research, it 
critically analyzes the problem caused by the case of one whose understanding of 
language is not present and then argues that the function of language used in 
Sanghagamma in Buddhist philosophical viewpoint does not only contain the 
condition that certify such Sanghagamma but also perform speech act to those who 
have faith in Pali regarded as the original language used in the mentioned 
Sanghagamma. However, the speech act arising in Sanghagamma of those who 
understand the meaning of language and of those who do not will vary.  While in the 
former the function of speech act involves the utilization of intention the latter 
focuses on the usage of emotion.  
Keywords: Language; Speech act; Sanghakamma 

 
บทนำ 
 ในการทำสังฆกรรมของพระภิกษุสงฆ์จะต้องคำนึงถึงองค์ประกอบที่หมายถึงคุณสมบัติที่ทำ
ให้สังฆกรรมไม่บกพร่อง ได้แก่ วัตถุ ญัตติ อนุสาวนา สีมา และ บริษัท (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
8 ข้อที่ 482 หน้าที่ 701 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) องค์ประกอบแต่ละอย่างนั้นต่างก็
เรียกร้องความไม่บกพร่องในการดำเนินการ เมื่อองค์ประกอบทุกอย่างไม่มีความบกพร่อง การทำสังฆ



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
กรรมในครั้งนั้นก็จะถือว่าสำเร็จ อย่างไรก็ตาม สองในห้าอย่างที่กล่าวมาคือญัตติกับอนุสาวนานั้น เป็น
เรื่องที่เกี่ยวข้องกับการใช้ภาษาเพ่ือที่จะสื่อสารระหว่างการทำสังฆกรรม สิ่งหนึ่งที่เห็นได้จากตรงนี้คือ 
การที่สังฆกรรมจะสำเร็จได้นั้นก็ต้องอาศัยการสื่อสารจากภาษา ดังนั้น ภาษาที่ใช้จึงต้องมีความหมาย 
ฟังรู้เรื่องและสามารถเข้าใจกันได้จนนำไปสู่ความสำเร็จของสังฆกรรม ความสำเร็จของสังฆกรรมใน
ที่นี้หมายความว่า หากเป็นสังฆกรรมการอุปสมบท ก็จะมีผลทำให้ผู้ที่ขอบวชกลายเป็นพระภิกษุ หรือ
สังฆกรรมที่ใช้ทำการผูกสีมา เมื่อสำเร็จแล้วก็จะมีผลทำให้พ้ืนที่ที่กำหนดไว้เป็นเขตทำพระภิกษุ
สามารถทำสังฆกรรมอย่างถูกต้องได้เป็นต้น จากท่ีกล่าวมานี้จะเห็นได้ว่าภาษาไม่ได้เป็นเพียงเรื่องของ
ความหมายของคำหรือประโยคเพียงอย่างเดียว แต่ภาษาดูเหมือนว่าจะสามารถกระทำการบางอย่าง
ได ้

ในทางปรัชญาภาษามีแนวคิดวัจนกรรม (speech act) ที่ให้ความสำคัญกับการใช้ภาษาของผู้
พูดในสถานการณ์จริงมากกว่าเรื่องความหมายตามตัวอักษรของคำหรือประโยค ในการวิจัยนี้ได้นำ
แนวคิดของนักปรัชญาสองท่านคือ จอห์น แอล ออสติน (John L. Austin) และ จอห์น เซิร์ล (John 
Searle) มาศึกษา ท่านแรกมองภาษาว่าไม่ได้เป็นเพียงการพูดอย่างเดียวแต่มองว่าภาษาเป็นการ
กระทำอีกด้วย กล่าวอีกอย่างคือการพูดบางอย่างก็คือการกระทำบางอย่าง เขาได้แบ่งวัจนกรรม
ออกเป็น 3 ประเภท ได้แก่ (1) locutionary acts หมายถึงการกล่าวถ้อยคำที่มีความหมาย (2) 
Illocutionary acts คือ การแสดงเจตนาด้วยถ้อยคำ (3) Perlocutionary acts คือ วัจนผล ซึ่ง
หมายถึงถ้อยคำที่พูดแล้วก่อให้เกิดผลต่อความรู้สึกนึกคิดหรือการกระทำของผู้ฟัง แนวคิดนี้ศึกษา
ภาษาที่ใช้จริง (practical language) มากกว่าศึกษาในเชิงอรรถศาสตร์ (Semantics) ที่มักจะศึกษา
ภาษาโดยมองว่าเป็นเรื่องของความหมายของคำซึ่งโดยส่วนใหญ่ก็มักจะผูกติดกับค่าความจริงและค่า
ความเท็จ (true and false) (Martinich, 1996) จากตรงนี้จะเห็นว่าลักษณะการศึกษาในแนวทางนี้
จะมีลักษณะที่เข้ากันได้กับการใช้ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรม ส่วนเซิร์ลมองว่าภาษาได้แยกความแตกต่าง
ระหว่างประโยคกับการยืนยันประโยคเพ่ือที่จะบอกว่าตัวบ่งชี้ทางข้อความ (propositional 
indicator) และตัวบ่งชี้พลังทางวัจนกรรม (indicator of illocutionary force) นั้นเป็นคนละอย่าง
กัน และการจะเกิด 

วัจนกรรมได้นั้นก็ต้องมีเงื่อนไขต่างๆ (Searle, 1965) จากแนวคิดนี้ทำให้เห็นว่าเนื้อความ
ของประโยคไม่ได้เป็นตัวกระทำการแต่เป็นพลังทางวัจนกรรม ในเรื่องภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมก็
เช่นเดียวกัน หากพิจารณาตามแนวคิดนี้ ตัวภาษาที่มีเนื้อความทางอรรถศาสตร์ก็ไม่ได้เป็นตัวกระทำ
การให้สังฆกรรมสำเร็จ แต่เป็นพลังทางวัจนกรรมที่ทำ จากตรงนี้อย่างน้อยก็ทำให้เห็นว่าพลังทางวัจ
นกรรมก็เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้สังฆกรรมสำเร็จเหมือนกันแม้จะไม่ได้ถูกระบุไว้ในพระวินัย เพราะหาก
ว่าไม่มีพลังทางวัจนกรรมแล้ว ก็หมายถึงว่าไม่มีการกระทำที่ถูกต้องในประโยคนั้นๆ เมื่อเป็นเช่นนี้ 
การดำเนินการของสังฆกรรมก็อาจจะมีปัญหาได้ 

ปัญหาในที่นี้  คือเมื่อพระพุทธศาสนาแพร่หลายออกไปในสถานที่ต่างๆ โดยเฉพาะ
พระพุทธศาสนาในฝ่ายเถรวาทที่ใช้ภาษาบาลีซึ่งเป็นภาษาดั้งเดิมในการทำสังฆกรรมซึ่งอาจจะทำให้มี
ข้อจำกัดในเรื่องการเข้าใจความหมายของภาษาที่ใช้ได้ การทำสังฆกรรมในปัจจุบันจึงเป็นไปได้ว่า
พระภิกษุที่เข้าร่วมสังฆกรรมจะไม่สามารถเข้าใจการสื่อสารได้ เมื่อเป็นเช่นนี้ ปัญหาจะต้องเกิดขึ้นมา
อย่างแน่นอน เนื่องจากการสื่อสารกันด้วยภาษาบาลีนั้นไม่ได้มีความเข้าใจกันเหมือนในสมัยที่



54  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ผู้เข้าร่วมยังสามารถเข้าใจความหมายได้ในทันที และเมื่อดูจากการกำหนดผู้เข้าร่วมสังฆกรรมแล้ว 
ในสังฆกรรมนั้นๆ จะมีการกำหนดจำนวนอย่างต่ำของพระภิกษุไว้ นั่นก็มีนัยที่แสดงให้เห็นว่าจะต้องมี
การผ่านความเห็นชอบจากพระภิกษุตามจำนวนที่กำหนดไว้อย่างต่ำในสังฆกรรม และความเห็นชอบ
นั้นก็จะต้องก่อเกิดมาจากความเข้าใจในการสื่อสารด้วยภาษาท่ีใช้ในสังฆกรรมในขณะนั้นด้วย เมื่อเป็น
เช่นนั้น ในการทำสังฆกรรมก็จะต้องมีภิกษุบางรูปรู้ภาษาและจะต้องมีภิกษุบางรูปไม่รู้ภาษาอยู่ในที่
เดียวกัน ในกรณีอย่างนี้จะอธิบายอย่างไรในกรณีของผู้ที่ไม่รู้ภาษา  

ในการวิจัยจะเริ่มจากการศึกษาแนวคิดเรื่องภาษาโดยเน้นไปที่แนวคิดวัจนกรรม จากนั้นจึง
จะศึกษาการทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรม เมื่อทราบแล้วจึงศึกษาและวิเคราะห์การทำหน้าที่
ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมในปัจจุบันที่กระทำโดยผู้ที่ไม่เข้าใจภาษาว่าเป็นอย่างไร 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องวัจนกรรม 
2. เพ่ือศึกษาการทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรม 
3. เพ่ือวิเคราะห์เชิงวิพากษ์การทำหน้าที่ของภาษาท่ีใช้ในสังฆกรรมในทรรศนะพุทธปรัชญา 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมีข้ันตอนการดำเนินการ

วิจัยดังนี้ 
1. รวบรวมข้อมูลเรื่องภาษาโดยเฉพาะภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมจากพระไตรปิฎก อรรถกถา 

และแนวคิดเรื่องภาษาและแนวคิดเรื่องวัจนกรรมของจอห์น ออสติน และจอห์น เซิร์ล จากเอกสารที่
เกี่ยวข้องกับเรื่องการทำหน้าที่ของภาษา 

2. ศึกษาค้นคว้าเนื้อหาในประเด็นการทำหน้าที่ของภาษาที่เก่ียวข้องกับงานวิจัย 
3. ทำการวิเคราะห์เชิงวิพากษ์เนื้อหา (Content Analysis) ในเรื่องการทำหน้าที่ของภาษาที่

ใช้ในสังฆกรรมผ่านแนวคิดวัจนกรรมของนักปรัชญาทั้งสองท่านและประเมินเหตุผลเรื่องการทำหน้าที่
ของภาษาในทรรศนะของพุทธปรัชญา 

4. สรุปและนำเสนอการวิจัยต่อไป 
 
ผลการศึกษา  

วัตถุประสงค์ที่ 1. ผลการวิจัยพบว่าแนวคิดวัจนกรรมของออสตินเห็นว่าเมื่อใครก็ตามกล่าว
ถ้อยคำขึ้นมา นั่นกำลังมีความหมายว่าเขาคนนั้นกำลังทำสิ่งหนึ่ง ไม่ใช่เป็นเพียงการพูดสิ่งหนึ่ง เขา
เรียกสิ่งนี้ว่า performative utterances (Austin, 1797) โดยที่  performative utterances นั้น
จะต้องมีเงื่อนไขที่เรียกว่า felicity จึงจะทำให้เกิดประโยคนั้นขึ้นมาได้ เงื่อนไขที่ว่านั้นประกอบด้วย 
A1 คือ ธรรมเนียมการปฏิบัติที่เป็นที่ยอมรับกัน A2 คือ บุคคลมีความเหมาะสมแก่การกระทำใน
สถานการณ์นั้นๆ B1 คือ ขั้นตอนจะต้องดำเนินการโดยผู้เข้าร่วมทั้งหมดและมีความถูกต้อง B2 คือ มี
ความสมบูรณ์ T1 คือการมีความรู้สึกร่วมและตั้งใจทำ T2 คือ จะต้องปฏิบัติตนตามผลที่ได้เช่นนั้น
จริงๆ (Austin, 1962) ส่วนแนวคิดวัจนกรรมของเซิร์ลเห็นว่า เวลาที่ใครก็ตามพูดหรือเขียนสิ่งใดกับ



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผู้ อ่ืน นั่นมีความหมายว่าเขากำลังแสดง illocutionary act (Searle, 1999) เขาได้ทำการแยก
ประโยคที่เป็นวัจนกรรมหรือประโยคที่มีพลังทางวัจนกรรมกับเนื้อหาของประโยคออกจากกัน โดยให้
โครงสร้างดังนี้ F(p) โดยที่ “F” หมายถึง illocutionary force ส่วน “p” หมายถึง propositional 
content (Searle, 1999) อย่างไรก็ตาม การจะหาว่าประโยคนั้นเป็นวัจนกรรมอะไร ก็ให้ดูที่  
illocutionary point ซึ่งสิ่งนี้เองจะมาพร้อมกันกับสภาวะพ้ืนฐานทางจิตวิทยาและเงื่อนไขความ
จริงใจ (Searle, 1999) และในแต่ละวัจนกรรมก็ยังมีทิศทางความสัมพันธ์ที่เข้ากันได้ระหว่างคำกับ
โลกนั้นจะมีอยู่ 2 ลักษณะ คือ ถ้อยคำสัมพันธ์กับโลก (word to world direction of fit) ประโยคใน
ที่นี้ได้แก่ ประโยคที่เป็นข้อความ การบรรยาย การยืนยัน การอธิบาย ส่วนลักษณะที่สองคือแบบโลก
สัมพันธ์กับถ้อยคำ (world to word direction of fit) ซึ่งได้แก่ การขอร้อง การบังคับ การสาบาน 
การปฏิญาณ เซิร์ลยังเห็นว่าในเรื่องทิศทางระหว่างคำกับโลกนั้นจะต้องเป็นผลสืบเนื่องมาจาก 
illocutionary point อีกด้วย (Searle, 1979)  

วัตถุประสงค์ที่ 2. ผลการวิจัยพบว่าการทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรม เมื่อพิจารณา
ผ่านแนวคิดของออสตินแล้วมีลักษณะเป็นวัจนกรรมที่ทำหน้าที่ส่งต่อสืบกันไปจนเกิดผลเป็น
ความสำเร็จของสังฆกรรม โดยที่ทั้งหมดต้องอยู่บนเงื่อนไข A B และ T อย่างไรก็ตาม หากเงื่อนไข A 
กับ B มีความสมบูรณ์แต่เงื่อนไข T ซึ่งหมายถึงความจริงใจไม่สมบูรณ์ ออสตินก็ยังเห็นว่าสังฆกรรมยัง
ถือว่ากระทำสำเร็จได้แต่ก็จะถือว่ากลวงไร้สาระ (Austin, 1962) ส่วนการทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้
ในสังฆกรรม เมื่อมองผ่านแนวคิดของเซิร์ล พบว่ามีลักษณะเป็นการส่งต่อกันของวัจนกรรมหลาย
ประเภท โดยที่ในแต่ละวัจนกรรมนั้นได้สะท้อนให้เห็นถึง illocutionary point ซึ่งถือว่าเป็นตัวบ่งชี้ว่า
ในแต่ละประโยคต้องการทำจะอะไร และยังสะท้อนให้เห็นถึงสภาวะพ้ืนฐานทางจิตวิทยาที่เป็นตัว
ผลักดันอีกด้วย (Searle, 1979) เมื่อเป็นเช่นนี้จึงทำให้เห็นถึงจุดประสงค์ของกรรมวาจาในแต่ละช่วง
ได้อย่างชัดเจน อย่างไรก็ตาม สังฆกรรมตามแนวคิดนี้จะสำเร็จได้ก็ด้วยวัจนกรรมที่เป็นการปฏิญาณที่
เป็นผลจากการตอบสนองของผู้ฟังต่อวัจนกรรมของผู้ที่กล่าวกรรมวาจา 

วัตถุประสงค์ที่ 3. ผลการวิจัยพบว่าผลการวิเคราะห์การทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรม
ในทรรศนะพุทธปรัชญานั้นนอกจากจะมีลักษณะเป็นหนึ่งในองค์ประกอบของสังฆกรรมที่เมื่อครบถ้วน
แล้วจะทำให้สังฆกรรมดำเนินต่อไปได้ตามหลักฐานที่มาในพระวินัยปิฎกแล้ว ภาษายังมีหน้าที่แสดงวัจ
นกรรมอีกด้วย การทำหน้าที่ของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมยุคต้นที่ผู้เข้าร่วมมีความสามารถในการเข้าใจ
ภาษาได้นั้นสามารถก่อให้เกิดความรู้สึกนึกคิดที่นำไปสู่ความเป็นอิสระของผู้เข้าร่วมสังฆกรรมที่
สามารถจะเลือกหรือปฏิเสธผู้ที่เข้ามาขอบวชก็ได้ ส่วนการทำหน้าที่ของภาษาในสังฆกรรมยุคหลังที่
ถึงแม้จะมีลักษณะเป็นการใช้ภาษาโดยที่ไม่มีความเข้าใจเรื่องความหมาย แต่ก็สามารถวิเคราะห์โดย
จัดเข้าเป็นวัจนกรรมประเภทการกล่าวแสดงออกตามแนวคิดของเซิร์ลได้ (Searle, 1979) คือเป็นวัจ
นกรรมที่อาศัยความเชื่อที่เชื่อว่ากรรมวาจานั้นเป็นส่วนหนึ่งขององค์ประกอบที่เป็นเงื่อนไขที่สามารถ
อนุญาตให้ทำสังฆกรรมได้ โดยที่เมื่อกล่าวเสร็จแล้วก็จะทำให้ผู้ที่เข้ามาขอบวชกลายเป็นพระภิกษุได้
จริงในการกล่าวออกมา 
 
 
 



56  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

อภิปรายผลการวิจัย  
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่าแนวคิดของออสตินและเซิร์ลต่างก็มุ่งศึกษาภาษาใน

ส่วนที่เป็นด้านวัจนปฏิบัติศาสตร์ (Pragmatics) ที่ไปดูว่าอะไรคือสิ่งที่ผู้พูดกระทำด้วยภาษา ทั้งนี้ก็
อาจเป็นเพราะว่าการศึกษาภาษาที่เป็นการศึกษาเรื่องคำและความสัมพันธ์ของคำหรือประโยค โดย
เป็นการอธิบายเกี่ยวกับกฎว่าประโยคที่ดีหรือประโยคที่ถูกต้องในเชิงไวยากรณ์เป็นอย่างไร หรือ
การศึกษาภาษาในเชิงอรรถศาสตร์ ที่ให้สนใจโดยการพยายามจะอธิบายว่าความหมายของคำนั้นคือ
อะไร ยังไม่เพียงพอต่อการทำความเข้าใจภาษาที่ใช้ในสถานการณ์จริงของมนุษย์ในสังคม แต่เมื่อได้
ศึกษาภาษาในส่วนที่เป็นวัจนปฏิบัติศาสตร์นี้จะทำให้สามารถมองเห็นภาษาในมิติที่แตกต่างออกไป
จากเดิม จะเห็นว่าภาษาที่ใช้จริงในชีวิตประจำวันของมนุษย์ไม่ได้ผูกติดอยู่กับค่าความจริงหรือเท็จ
เท่านั้น แต่ยังมีคำหรือประโยคที่ยังสามารถกระทำการบางอย่างได้ เช่น สัญญา สาบาน ขอโทษ 
ขอร้อง ให้อภัย อีกมากมาย ความสำคัญของประโยคเหล่านี้ก็คือ ประโยคไม่ได้เป็นเรื่องของ
ความหมายแต่เพียงอย่างเดียว แต่ความหมายของประโยคเหล่านั้นผูกติดอยู่กับผู้ใช้ซึ่งก็คือมนุษย์
นั่นเอง ในจุดประสงค์ข้อนี้มีความสอดคล้องกับการแขนงของการศึกษาเรื่องภาษาของนักปรัชญา
โดยทั่วไปที่สนใจใน 3 ประเด็นหลัก คือ วากยสัมพันธ์ อรรถศาสตร์ และวัจนปฏิบัติศาสตร์ 
(Martinich, 1996) อย่างไรก็ตาม ในงานวิจัยนี้มีความเห็นว่าการมีความเข้าใจในแนวคิดเรื่องวัจนกร
รมที่อยู่ในส่วนการศึกษาภาษาในทางวัจนปฏิบัติศาสตร์เป็นสิ่งที่มีความสำคัญและจำเป็น เพราะเมื่อ
ชัดเจนแล้วก็จะสามารถสร้างพ้ืนที่ให้แก่การวิเคราะห์การใช้ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมที่มีลักษณะเป็นทั้ง
ภาษาท่ีมีความหมายและเป็นภาษาท่ีมีการกระทำบางอย่าง  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่าเมื่อมองการใช้ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมผ่านแนวคิดวัจ
นกรรมของออสตินแล้ว จะเห็นว่าการกระทำทุกอย่างจำเป็นต้องอยู่บนเงื่อนไข แต่ก็ยังเปิดช่องใน
เรื่องเงื่อนไขความจริงใจของผู้เข้าร่วมในสังฆกรรมอยู่ หมายความว่าต่อให้ไม่มีเงื่อนไข T ซึ่งเป็นเรื่อง
ความจริงใจในการทำของผู้กล่าววาจาออกไป แต่สังฆกรรมก็ยังถือว่าทำได้สำเร็จแต่อาจจะมีความ
กลวงไร้สาระอยู่ แต่อย่างไรก็ตาม มีข้อสังเกตว่า T จะมีมาจากทั้ง 2 ฝ่าย คือ ผู้พูดกับผู้ฟัง ในฝ่ายของ
ผู้พูดนั้น การจะมี T หรือไม่มีก็ตาม ก็ไม่น่าจะเป็นตัวที่บอกว่าสังฆกรรมจะไร้สาระได้ เพราะว่าสังฆ
กรรมจะสำเร็จได้จริงก็ต้องอาศัย T ของฝ่ายผู้ฟัง หมายความว่าในเรื่องความจริงใจนี้อาจจะเป็นไปได้
ที่ฝ่ายผู้พูดไม่มีความจริงใจในการพูด แต่ถึงกระนั้นการไม่มีความจริงใจนั้น ก็ยังสามารถสร้างผลคือ
ความรู้สึกนึกคิดให้เกิดการปฏิบัติจริงต่อผู้ฟังได้เหมือนกัน ดังนั้น ความจริงใจที่เป็นสิ่งที่จะให้สำเร็จ
สังฆกรรมได้จึงควรมองไปที่ปฏิกิริยาที่ตอบโต้มาจากฝ่ายของผู้ฟัง เมื่อเป็นเช่นนี้ การพิจารณาเรื่อง
ความจริงใจที่เป็นตัวที่ทำให้สังฆกรรมไม่เกิดความไร้สาระจึงอยู่ที่ T คือความจริงใจของผู้ฟังซึ่งก็คือ
พระภิกษุทุกรูปที่เข้าร่วมในสังฆกรรมที่ต่างก็มีความเข้าใจในการสื่อสารนั้นนั่นเอง ส่วนในแนวคิดของ
เซิร์ล จะเห็นว่ากรรมวาจาในสังฆกรรมการอุปสมบทเป็นวัจนกรรมที่มาความสืบเนื่องส่งต่อกันมา โดย
ที่ในวัจนกรรรมในแต่ละประโยคนั้นก็ได้สะท้อนให้เห็น illocutionary point ซึ่งถือว่าเป็นตัวสำคัญที่
บอกว่าแต่ละประโยคต้องการทำอะไรและยังต้องประกอบกับสภาวะพ้ืนฐานทางจิตวิทยาที่เป็นตัว
ผลักดันให้เกิดการกระทำ สังฆกรรมตามแนวคิดนี้จึงต้องเกิดจากการตระหนักรู้ในสิ่งที่ทำเท่านั้น 
นอกจากนั้นยังทำให้เห็นถึงทิศทางที่คำกับโลกมีความสัมพันธ์ต่อกัน อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณา
กรรมวาจาในส่วนที่มีทิศทางความสัมพันธ์แบบโลกกับคำแล้ว ก็จะเห็นได้ว่าเป็นขั้นตอนที่เป็นวัจนกร



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
รมการขอร้องหรือคำสั่งโดยการเรียกให้สงฆ์ฟังตน แล้วนำไปสู่วัจนกรรมข้อผูกพันที่ส่งต่อกันไปสู่การ
ขอร้องหรือสั่งให้สงฆ์ร่วมกันทำการบวช ซึ่งตรงนี้ถือว่าเป็นขั้นตอนที่ให้สงฆ์เกิดการตัดสินใจและมี
อิสระที่จะเลือกรับหรือปฏิเสธผู้ที่เข้ามาขอบวช จากนั้นก็ต้องมีการตอบสนองกลับไปจากสงฆ์ ซึ่งการ
ตอบสนองนี้ก็ถือว่าเป็นวัจนกรรมข้อผูกพันที่มีทิศทางความสัมพันธ์แบบโลกต่อคำเหมือนกัน จะเห็น
ได้ว่าการที่สังฆกรรมดำเนินไปได้นั้นจะมีลักษณะทิศทางความสัมพันธ์แบบโลกกับคำอยู่ไม่น้อย สิ่งนี้
อาจจะชี้ให้เห็นว่าตัวบุคคลที่ร่วมกันทำสังฆกรรมมีความสำคัญในฐานะที่เป็นผู้ออกคำสั่ง เป็นผู้ขอร้อง 
เป็นผู้ชักชวนกันทำข้อตกลง เป็นผู้ปฏิญาณตอบรับด้วยตัวของเขาเอง เมื่อเป็นเช่นนี้ จึงอาจมองได้ว่า
ทิศทางความสัมพันธ์แบบนี้ทำให้กรรมวาจาในสังฆกรรมมีเรียกร้องให้มนุษย์มีจิตสำนึก ร่วมรับรู้ มี
ความเข้าใจในการกระทำการในขั้นตอนต่างๆ และหากไม่เกิดมีกระบวนการเช่นนี้ก็ไม่ควรเรียกว่าสังฆ
กรรม อย่างไรก็ตาม ในจุดประสงค์ข้อนี้พบว่าแนวคิดของออสตินกับแนวคิดของเซิร์ลมีความยืดหยุ่น
ต่างกัน โดยอย่างแรกยังเปิดโอกาสให้เงื่อนไขความจริงใจจากผู้ที่กล่าวกรรมวาจาเป็นสิ่งที่ไม่ได้ทำ
ให้สังฆกรรมเสียหาย แต่ในแนวคิดของเซิร์ลถือว่าในการกล่าวแต่ละครั้งจะต้องประกอบไปด้วยเจตนา
หรือมีความตระหนักรู้ ในงานวิจัยนี้มีความเห็นว่าทั้งสองแนวคิดมีลักษณะที่ใกล้เคียงกับกรณีการใช้
ภาษาที่กำลังพิจารณากันอยู่ คือสังฆกรรมในสงฆ์ที่เข้าใจความหมายของภาษากับสังฆกรรมของสงฆ์ที่
ไม่เข้าใจความหมาย 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่าการทำสังฆกรรมในสงฆ์ที่เข้าใจความหมายของภาษา
กับสงฆ์ที่ไม่มีเข้าใจความหมายของภาษามีความแตกต่างกันแม้จะใช้ภาษาบาลีในการทำสังฆกรรม
เหมือนกัน ในสงฆ์ที่สามารถเข้าใจความหมายของภาษาแล้วกระทำสังฆกรรมนั้น อาจกล่าวได้ว่าการ
ทำสังฆกรรมในครั้งนั้น ที่ทำสำเร็จได้ก็เนื่องมาจากการมีอิสระในการตัดสินใจที่มาจากเจตนาของตัว
บุคคลว่าจะรับหรือไม่รับผู้ที่เข้ามาขอบวชในครั้งนี้ ส่วนสังฆกรรมของผู้ที่ไม่เข้าใจภาษา จะสำเร็จมา
จากการมีความเชื่อในภาษาบาลีที่เชื่อว่าเป็นภาษาดั้งเดิมที่สืบต่อกันมา อย่างไรก็ตาม เมื่อดูท่าทีของ
การรู้ความหมายของภาษาในการทำสังฆกรรมนั้นก็เป็นสิ่งที่ตรงกับหลักการในเรื่องเจตนาที่รับรองไว้
ในพุทธศาสนา โดยพระพุทธพจน์นั้นคือ “เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้ว จึงกระทำ
กรรมด้วยกาย วาจา ใจ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 63 หน้าที่ 577 มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ในที่นี้เจตนาจะเป็นตัวกำหนดค่าทางจริยธรรมให้เกิดขึ้นแก่พระภิกษุผู้เข้าร่วม
ในสังฆกรรม นอกจากนี้ แลดี้สยาดอ (Ledi Sayadaw) ยังได้อธิบายให้เห็นถึงตัวเจตนาซึ่งเป็นหนึ่งใน
เจตสิกสำคัญที่เป็นตัวกำหนดกิจกรรมในการทำงานร่วมกันทางจิต และยังกล่าวได้ว่าเจตนาเป็นตัว
ผู้กระทำ (doer) ซึ่งก็ตรงกันกับพระพุทธพจน์ข้างต้นโดยเจตนานี้มีหน้าที่กำกับการกระทำทางกาย 
วาจา และใจ (Maha Thera Ledi Sayadaw, 2004) จะเห็นว่าในพุทธศาสนานั้นเจตนาเป็นสิ่งที่
สำคัญที่จะละเลยไม่ได้ เพราะหากไม่มีเจตนาจากภายในก่อนแล้ว การคิดหรือการตัดสินใจในสังฆ
กรรมก็จะไม่เป็นไปในทางที่ตรงกันกับหลักการของพุทธศาสนา ทั้งเรื่องการพิจารณาบุคคลที่เข้ามาขอ
บวชรวมทั้งการปฏิบัติต่อเขาในภายหลังจากที่บวชเสร็จในฐานะภิกษุที่มีสังวาสเสมอกันกับตน ก็ย่อม
จะต้องมาจากตัวเจตนาที่ก่อให้เกิดการตัดสินใจในเวลาที่เลือกรับผู้ขอบวชเข้ามาเป็นพระภิกษุด้วยกัน 
ดังนั้นในเรื่องเจตนาที่มาจากความเข้าใจความหมายของภาษานั้นย่อมแสดงให้เห็นถึงตัวปัญญาที่มา
จากเจตนาที่มีอิสระที่จะตัดสินใจเลือกส่วนบุคคลของพระภิกษุท่ีเข้าร่วมในสังฆกรรมอีกด้วย นี้จึงเป็น



58  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ประโยชน์ของการรู้ความหมายในการทำสังฆกรรมซึ่งมีความแตกต่างจากการทำสังฆกรรมที่ไม่รู้
ความหมาย 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

1. วัจนกรรมในสังฆกรรมในสมัยต้นกับสมัยหลังมีความแตกต่างกัน คือวัจนกรรมแบบที่
เกิดขึ้นในสังฆกรรมของผู้ที่รู้และเข้าใจความหมายของภาษาบาลีจะไม่เกิดขึ้นกับผู้ที่ไม่รู้ภาษาบาลี 
และการที่สังฆกรรมมีวัจนกรรมที่แตกต่างกันก็ย่อมมีความหมายว่าจะมีสภาวะพ้ืนฐานทางจิตวิทยาที่
แตกต่างกัน  

2. ความเป็นอิสระในการตัดสินใจเป็นสิ่งสำคัญในการทำสังฆกรรมในยุคต้น และสิ่งนี้จะ
เกิดขึ้นได้ก็ด้วยความเข้าใจภาษา ซึ่งแตกต่างจากการทำสังฆกรรมในยุคหลังที่ไม่เน้นการเข้าใจ
ความหมายของภาษา และการสำเร็จของสังฆกรรมในยุคนี้มีพ้ืนฐานมาจากความเชื่อบางอย่างที่คณะ
สงฆ์มีผ่านภาษาบาลี 

 
สรุป 

การใช้ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมนั้นเป็นการใช้ภาษาในเชิงปฏิบัติที่เป็นการกระทำด้วยภาษา 
และเมื่อศึกษาภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมผ่านแนวคิดวัจนกรรมของนักปรัชญาแล้ว ออสตินเห็นว่าแม้การ
ทำสังฆกรรมจะขาดเงื่อนไขความจริงใจของผู้พูดแต่สังฆกรรมจะสำเร็จได้ก็ด้วยการตอบสนองจากสงฆ์
ผู้เข้าร่วม ส่วนเซิร์ลเห็นว่าในการทำสังฆกรรมจะมีวัจนกรรมที่จะสะท้อนให้เห็น illocutionary point 
ซึ่งสามารถบอกได้ถึงตัวเจตนาของผู้พูดแล้วต้องการการตอบสนองที่เป็นวัจนกรรมเช่นเดียวกัน
กลับมาจากผู้ฟัง อย่างไรก็ตาม ทั้งหมดนี้ยังต้องอาศัยการรู้ความหมายของภาษา แต่ในงานวิจัยนี้เห็น
ว่าเมื่อมองจากทรรศนะพุทธปรัชญาแล้ว ภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมอยู่ในฐานะเป็นองค์ประกอบจำเป็น
ของสังฆกรรมที่ขาดไม่ได้และยังทำหน้าที่แสดงวัจนกรรมที่เปิดโอกาสให้ผู้เข้าร่วมมีความอิสระในการ
ตัดสินใจเลือกซึ่งสอดคล้องกับพระพุทธพจน์ ส่วนในสังฆกรรมที่ไม่มีความเข้าใจความหมายนั้น ภาษา
ที่ใช้จะแสดงวัจนกรรมประเภทการกล่าวแสดงออกโดยเป็นการใช้ความเชื่อในตัวภาษาบาลีเป็น
พ้ืนฐานซึ่งมีลักษณะไม่ตรงกับสังฆกรรมที่รู้ความหมาย 

 
ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

งานวิจัยนี้ทำให้เห็นถึงการทำงานของภาษาที่ใช้ในสังฆกรรมที่ เป็นมากกว่าเป็นเพียง
องค์ประกอบหนึ่งของสังฆกรรม คณะสงฆ์โดยเฉพาะสายเถรวาทควรนำเรื่องนี้ขึ้นมาพิจารณาว่า
ลักษณะการทำสังฆกรรมที่ปรากฏในปัจจุบันนี้ยังสามารถรักษาสาระสำคัญคือความเข้าใจได้อยู่หรือไม่ 
หากมีลักษณะที่คณะสงฆ์ทำด้วยความเข้าใจในความหมายแล้ว นั่นก็แสดงให้เห็นว่าเป็นการ
ดำเนินการในความหมายดั้งเดิมหรือใกล้เคียงที่สุดที่สืบต่อมาจากสมัยพุทธกาล ซึ่งลักษณะแบบนี้เป็น
สิ่งที่สามารถอธิบายได้และยังเข้ากันได้กับพระพุทธพจน์ในเรื่องเจตนาอีกด้วย แต่หากว่ามีลักษณะการ
ทำสังฆกรรมที่ภาษาเป็นเพียงแค่องค์ประกอบและถูกใช้โดยที่ผู้พูดและผู้เข้าร่วมที่ไม่รู้ความหมาย การ



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ทำสังฆกรรมนั้นก็จะเป็นการกระทำที่ไม่ได้กระทำในความหมายดั้งเดิมที่ควรจะเป็น จากที่กล่าวมานี้ 
เมื่อการทำสังฆกรรมมีการคำนึงถึงเรื่องเหล่านี้ เช่นให้ความสำคัญกับความรู้ความเข้าใจความหมายก็
จะทำให้สังฆกรรมมีประสิทธิภาพมากขึ้น ไม่ได้เป็นเพียงสักแต่ว่าเป็นการกระทำของผู้ที่ไม่รู้ซึ่งมี
แนวโน้มที่จะทำให้การกระทำนั้นมีความเสี่ยงจนไม่อาจจะเรียกว่าสังฆกรรมในความหมายดั้งเดิมได้ 
อย่างไรก็ตาม ผลการศึกษาวิเคราะห์นี้ยังตั้งใจที่จะให้เกิดความตระหนักถึงสิ่งที่เรียกว่าความเข้าใจ
และความเป็นอิสระในการตัดสินใจยอมรับในเรื่องที่ทำในสังฆกรรม เนื่องจากเมื่อทำสังฆกรรมแล้วก็
ย่อมมีผลต่อไปภายหลัง การตัดสินใจที่เกิดจากความเข้าใจและยอมรับจึงเป็นสิ่งที่สำคัญ อีกประการ
หนึ่งก็คือเรื่องนี้สามารถนำไปประเมินและตรวจสอบการทำสังฆกรรมของพระสงฆ์ในทุกนิกายโดยไม่
จำกัดว่าต้องเป็นเถรวาทได้อีกด้วย  

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบ (องค์ความรู้) เรื่องวัจนกรรมในการใช้ภาษาในสังฆกรรมที่สำคัญอย่าง

ที่ได้กล่าวไปแล้ว ซึ่งสามารถนำไปประยุกต์ใช้กับการทำสังฆกรรมของคณะสงฆ์ในทุกนิกายโดยไม่
จำเพาะนิกายเถรวาทอย่างที่ได้กล่าวไปแล้ว อย่างไรก็ตาม ในการวิจัยครั้งนี้ยังเป็นการวิเคราะห์
เฉพาะในกรณีการอุปสมบทซึ่งยังไม่ครอบคลุมทั้งหมด ผู้วิจัยจึงเห็นว่าควรมีการศึกษาวิจัยในประเด็น
ที่เก่ียวข้องดังต่อไปนี้ 

1. การวิพากษ์ภาษากับพิธีกรรม 
2. การวิพากษ์ภาษากับความศักดิ์สิทธิ์ในทางศาสนา 
3. การวิพากษ์ภาษากับอำนาจทางกฎหมายและการเมือง 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
A.P. Martinich (1996). The Philosophy of Language. New York: Oxford University Press, 

Inc. 
J.L. Austin (1962). How to do Things with Words. London: Oxford University Press. 
J.L. Austin. (1979) Performative Utterances. In A.P. Martinich (Ed.), The Philosophy of 

Language (pp. 120-129). New York: Oxford University Press, Inc. 
John R. Searle. (1965). What Is a Speech Act. In A.P. Martinich (Ed.), The Philosophy of 

Language (pp. 130-140). New York: Oxford University Press, Inc. 
John R. Searle (1999). Mind, language and Society philosophy in the real world. New 

York: Basic books. 
John R. Searle. (1979). A Taxonomy of Illocutionary Acts. In A.P. Martinich (Ed.), The 

Philosophy of Language (pp. 141-155). New York: Oxford University Press, Inc. 
Maha Thera Ledi Sayadaw (2004). The manuals of Buddhism (The expositions of the 

Buddha – Dhamma). Yangon: Mother Ayeyarwaddy Publishing House. 
 


