
192  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

แนวคิดเรื่องบุญ : การวิเคราะห์เชิงพุทธญาณวิทยา 
A Concept of Puñña: A Buddhist Epistemological Analysis 

 
พระมหากานต์ กนฺตสีโล (สมุทรโคตา) 

Phramaha Kan Kantasĩlo (Samutakota) 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: phramahakan@gmail.com 

 
Received November 17, 2024; Revised December 28, 2024; Accepted: December 31, 2024 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องบุญในพุทธปรัชญาเถร
วาท 2) เพ่ือศึกษาแนวคิดญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) เพ่ือวิเคราะห์ญาณวิทยาในการ
ตรวจสอบแนวคิดเรื่องบุญในพุทธปรัชญาเถรวาทการวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยวิจัยเชิงเอกสาร
ผลการวิจัยพบว่า 1) แนวคิดเรื่องบุญในพุทธศาสนาเถรวาทมี 2 ลักษณะ คือ (1) บุญในส่วนของ 
"เหตุ" ได้แก่ ความดีที่กระทำผ่านการให้ การรักษาศีล และการภาวนา (2) บุญในส่วนที่เป็นผล ได้แก่
สิ่ งที่ เกิดจากการทำความดี  2) บ่อเกิดของความรู้ ในพุทธศาสนาเถรวาทมี  3 แบบ คือ (1) 
ประสบการณ์นิยมแนวพุทธ (2) เหตุผลนิยมแนวพุทธ และ (3) อัชฌัตติกญาณนิยม 3) การตรวจสอบ
แนวคิดเรื่องบุญ ด้วยประสบการณ์นิยมพบว่า บุญในระดับทานและศีลนั้นสามารถประสบการณ์ที่
ตรวจสอบได้ด้วยอายตนะนั้นเป็นเรื่องที่เห็นได้ชัด การตรวจสอบแนวคิดเรื่องบุญด้วยเหตุผลนิยม 
พบว่า เมื่อสิ่งทั้งหลายเป็นไปตามเหตุตามปัจจัย การสร้างเหตุที่ดี เช่น การให้การแบ่งปัน และ การไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน ก็ย่อมส่งผลให้เกิดสิ่งที่ดี โดยเทียบเคียงกันกับว่าเมื่อตนรักตนเอง ก็ไม่อยากให้ผู้อ่ืน
มาทำร้ายตน เมื่อเราไม่ทำร้ายผู้อ่ืน แต่ช่วยผู้เหลือเกื้อกูลผู้อ่ืน ผู้อ่ืนก็ต้องมีความสุข เมื่อผู้อ่ืนอยาก
รักษาความสุขนั้นไว้ ก็ต้องรักษาเหตุแห่งความสุข ด้วยการช่วยเหลือเกื้อกูลแก่กันและกันสนองตอบ
มา ส่วนการตรวจสอบแนวคิดเรื่องบุญด้วยอัชฌัตติกญาณจะมีทัศนะที่ระบุว่า ความรู้เรื่องบุญเป็นสิ่งที่
ผุดขึ้นภายในบุคคลและสามารถตรวจสอบได้ด้วยตนเอง อัชฌัติกญาณแบบพุทธนี้ สามารถยืนยัน
ระหว่างกันได้หากบุคคลระนาบความรู้ที่เสมอกัน จากการศึกษาวิจัย ผู้วิจัยเห็นว่า เราไม่ควรพิสูจน์
แนวคิดเรื่องบุญด้วยญาณวิทยาแบบใดแบบหนึ่งเท่านั้น แต่ควรพิสูจน์ทั้ง ประสบการณ์นิยม เหตุผล
นิยม และอัชฌัตติกญาณ 
คำสำคัญ: บุญ; ญาณวิทยา; การวิเคราะห์เชิงพุทธญาณวิทยา 
 
Abstract 

This Article aimed to study three objectives: 1) to study the concept of Puñña 
in Theravada Buddhist philosophy, 2) to study the epistemological theory in 



193 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Theravada Buddhist philosophy, and 3) to analyze the epistemological theory in 
examining the concept of Puñña in Theravada Buddhist philosophy. This thesis 
employed the documentary research methodology. In the study of the first 
objective, it was clearly found that the concept of Puñña can be divided into two 
categories: 1) the casual Puñña; it basically means the good deed done through 
three kinds of meritorious action, merit acquired by giving, observing the precepts, 
and mental development, and 2) resultant Puñña; the effect or consequence caused 
by such good deed. To have proper understanding of both kinds of Puñña, it can 
help one examines the mentioned concept clearly. In the second objective, it clearly 
showed that there appears the origin of three kinds of knowledge; empiricism holds 
that knowledge can be obtained by means of experience, rationalism holds that 
knowledge can be obtained by means of reasoning and intuitionism holding that 
knowledge is what is intuited. In the third objective, while examining the concept of 
Puñña through empirical experience, it is found that Puñña at the level of giving and 
observing precepts can be verified through the six senses. When verifying the 
concept of Puñña through rationalism, it is evident that when things happen 
according to cause and conditions, creating good causes, such as giving, sharing, and 
refraining from harming others, will naturally lead to good outcomes. This can be 
likened to the idea that when we love ourselves, we do not want others to harm us. 
By not harming others and helping them, others will also experience happiness, and 
to maintain this happiness, they must continue to help and support one another. 
Finally, when verifying the concept of Puñña through intuitionism, it is understood 
that knowledge of merit arises from within the person and can be self-verified. This 
type of knowledge can be mutually confirmed when individuals have the same level 
of understanding. From this study, the researcher concludes that we should not 
validate the concept of Puñña using just one type of epistemology. Instead, we 
should use a tripartite approach, verifying it through empiricism, rationalism, and 
intuitionism. 
Keywords: Puñña; Epistemology; A Buddhist Epistemological Analysis 
 
บทนำ 
 มีการกล่าวถึงบุญในทุกศาสนา มีข้อสังเกตว่า ความเข้าใจเรื่องบุญของชาวไทยพุทธ มักเน้น
การให้ (ทาน) เป็นหลัก โดยลืมอีกสองส่วนคือ ศีลและภาวนา โดยเฉพาะภาวนาเป็นเป็นสิ่งสำคัญยิ่ง
สำหรับบุญชั้นสูง จึงควรทบทวนแนวคิดเรื่องบุญว่าตีกรอบกว้างแคบ ลึกตื้น เพียงใด 
 คำว่า “บุญ” ถือเป็นหนึ่งในคำสำคัญในพุทธปรัชญา มีพระพุทธพจน์แสดงไว้ว่า “...คำว่า 
‘บุญ’ นี้ เป็นชื่อของความสุขที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่ารัก น่าพอใจ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 



194  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ข้อ 22 หน้า 366) และว่า “การสั่งสมบุญนำสุขมาให้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 118 หน้า 
68) ผู้วิจัยจึงเห็นว่าควรศึกษาแนวคิดเรื่องบุญเพ่ือให้เข้าใจถึงธรรมชาติของบุญให้เข้าใจในมิติต่างๆ 
เพราะหลักการปฏิบัติเกี่ยวกับบุญที่เรียกว่า บุญกิริยาวัตถุ เป็นหลักปฏิบัติสำหรับคฤหัสถ์ที่สามารถ
เทียบคู่ได้กับชุดไตรสิกขาของพระสงฆ์ แต่คำถามที่น่าสนใจก็คือเราจะรู้อย่างไรว่าการกระทำนั้นเป็น
บุญ ปัญหานี้เกี่ยวข้องกับญาณวิทยา ในการตอบปัญหานี้จึงจำเป็นต้องพิจารณาแนวคิดด้านญาณ
วิทยา ซึ่งเป็นแนวคิดที่ว่าด้วยความรู้ที่ศึกษาใน 4 ประเด็นสำคัญ คือ ธรรมชาติของความรู้ ต้นกำเนิด
ของความรู้ ขอบเขตของความรู้ และความสมเหตุสมผลของความรู้  (G.T.W. Patrick, 1935) เพ่ือหา
มาตรฐานว่าอะไรเป็นความรู้จริง อะไรเป็นความรู้ไม่จริง 
 พุทธปรัชญามีรากฐานมาจากคำสอนของพระพุทธเจ้าซึ่งเกี่ยวเนื่องกับชีวิตของมนุษย์ อย่าง
คำถามเกี่ยวกับชีวิตที่ว่า ชีวิตคืออะไร? เป็นอย่างไร? เป็นไปอย่างไร? ควรให้เป็นอย่างไร? และควร
เป็นอยู่อย่างไร? (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) การศึกษาทำความเข้าใจสิ่งใดก็ตาม 
จำเป็นต้องทำความเข้าใจผ่านคำหรือข้อความ แต่ทว่าคำหรือข้อความเหล่านั้นแม้จะดูเป็นคำพ้ืนๆ 
หรือใช้กันอยู่ทั่วไป บางทีก็เกิดมีการเข้าใจความหมายคลาดเคลื่อนทั้งในแง่ขอบเขตของความหมาย
หรือตัวความหมายเอง ดังนั้นการศึกษาพุทธปรัชญาจึงควรเริ่มทำความเข้าใจคำหรือความหมายของ
เรื่องที่จะศึกษาเสียก่อนเพ่ือให้เกิดการนำไปปฏิบัติที่ถูกต้องต่อไป  การที่จะมองว่าสิ่งใดจริงก็ต่อเมื่อ
ผ่านการตรวจสอบได้ว่าไม่เท็จและ/หรือจริง แนวคิดเรื่องบุญในพุทธศาสนาเป็นสิ่งท้าทายต่อการ
ตรวจสอบ จะพบว่าในปรัชญามีการตรวจสอบที่น่าเชื่อถือสามแบบคือ   
 1. ประสบการณ์นิยม (Empiricism) แนวคิดนี้เชื่อว่าความรู้ที่แท้เกิดขึ้นมาจากประสบการณ์ 
(experience) จึงให้ความสำคัญแก่ความรู้ที่เกิดขึ้นได้โดยอาศัยประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย และไม่ยอมรับว่ามีความรู้ก่อนประสบการณ์ มีแต่ความรู้หลังประสบการณ์ (a posteriori 
knowledge) เท่านั้น 2. เหตุผลนิยม (Rationalism) แนวคิดนี้เชื่อว่าลักษณะพิเศษของมนุษย์คือมี
ความสามารถและสติปัญญาสำหรับใช้แสวงหาความรู้ จึงให้ความสำคัญกับการคิดใคร่ครวญด้วย
เหตุผล ถ้าปราศจากเหตุผลเสียแล้วความรู้ก็เกิดขึ้นมาไม่ได้ แนวคิดนี้มองผัสสะทั้ง 5 เป็นเพียงวัตถุดิบ
ที่ยังเชื่อถือไม่ได้เพราะเป็นเพียงช่องทางที่นำความรู้เข้าไปสู่จิตเท่านั้นและจิตใจที่มีเหตุผลเท่านั้นจึงจะ
เข้าถึงความรู้ได้ ความรู้ที่มาจากเหตุผลนี้ ไม่ต้องผ่านประสบการณ์ มีชื่อเรียกว่า ความรู้ก่อน
ประสบการณ์ (a priori knowledge) และ 3. อัชฌัตติกญาณนิยม (Intuitionism) แนวคิดนี้เชื่อว่า
ความรู้เกิดขึ้นได้โดยไม่ต้องอาศัยประสบการณ์และการอนุมาน แต่เกิดขึ้นมาจากสิ่งที่มีอยู่แล้วในตัว
บุคคลนั้นๆ เหมือนความหวานของน้ำผึ้งก็อยู่ในน้ำผึ้งเอง เป็นต้น และที่ผ่านมายังไม่มีการตรวจสอบ
แนวคิดเรื่องบุญ ทั้งที่เป็นเรื่องทั่วไป จึงน่าศึกษาว่า พุทธศาสนามีวิธีการตรวจสอบแบบนี้หรือไม่ หาก
มี จะสามารถนำมาตรวจสอบทัศนะเรื่องบุญได้อย่างไร 
 จากการศึกษาเบื้องต้นพบว่า บุญมีหลายระดับ หากใช้เครื่องมือทางปรัชญาในการตรวจสอบ
ที่เหมาะสมจะช่วยให้เอ้ือต่อการตรวจสอบและเกิดการไม่คลาดเคลื่อนจากความเข้าใจและนำสู่การ
ปฏิบัติที่แท้จริงได้ เราไม่ควรพิสูจน์แนวคิดเรื่องบุญด้วยญาณวิทยาแบบใดแบบหนึ่งเท่านั้น แต่ควร
พิสูจน์แบบ 3 เส้า ยืนยันต่อกันทั้ง ประสบการณ์นิยม เหตุผลนิยม และอัชฌัตติกญาณ ทั้งนี้เพ่ือความ
เข้าใจบุญและการปฏิบัติต่อบุญโดยมีเหตุผลรองรับที่คลาดเคลื่อนน้อยที่สุด 
 



195 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องบุญในพุทธปรัชญาเถรวาท 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาท 
3. เพ่ือวิเคราะห์ญาณวิทยาในการตรวจสอบแนวคิดเรื่องบุญในพุทธปรัชญาเถรวาท 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษา แนวคิดเรื่อง
บุญในพุทธปรัชญาเถรวาทในพระไตรปิฎก ตลอดถึงการอ้างอิงเฉพาะข้อมูลที่เกี่ยวข้อง โดยมี
วิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้  

1) ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลแนวคิดเรื่องบุญและแนวคิดเรื่องความรู้ (ญาณวิทยา) จาก
เอกสารต่างๆ ตำราภาษาไทย และภาษาอังกฤษ เกี่ยวข้องกับหัวข้อที่จะวิจัย 

2) ศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลเชิงญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาทเพ่ือตรวจสอบแนวคิดเรื่องบุญ 
3) สรุปผลของการศึกษาเสนอเป็นงานวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยใช้เนื้อหาใน

พระไตรปิฎกเป็นหลัก มีลำดับการดำเนินการวิจัยดังนี้ 
1) ศึกษาค้นคว้า ทบทวน และรวบรวมข้อมูล เกี่ยวกับแนวคิดเรื่องบุญในพุทธศาสนา 
2) ศึกษาญาณวิทยาในปรัชญาทั่วไปและวิเคราะห์ญาณวิทยาในพุทธศาสนาเถรวาท 
3) ประเมินแนวคิดเรื่องบุญด้วยญาณวิทยาในพุทธศาสนาเถรวาท  
4) สรุปผลของวิจัย 
5) นำเสนอผลการวิจัย 

 
ผลการศึกษา 

ผลการวิจัยพบว่า 
1. แนวคิดเรื่องบุญเป็นหลักในการบำเพ็ญความดีของพุทธปรัชญา แบ่งออกเป็น 3 ประเภท 

คือ ทาน ศีล และภาวนา เรียกว่า “บุญกิริยาวัตถุ” บุญหมายถึงผลบุญหรือผลของความดีที่ได้
สมาทานกุศลธรรมเป็นเหตุก็ได้ หมายถึงความประพฤติสุจริตก็ได้ หมายถึงภพที่เกิดซึ่งเป็นสุคติพิเศษ
ดังคำที่ว่า “วิญญาณท่ีเข้าถึงบุญ” ก็ได้ และหมายถึงกุศลเจตนาก็ได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2557) แนวคิดเรื่องบุญมี 2 ระดับ คือ 1) บุญที่ยังเป็นไปเพ่ือเวียนว่ายในสังสารวัฏ 2) บุญที่
เป็นไปเพ่ือการหลุดพ้นจากการเวียนว่ายในสังสารวัฏ และแบ่งเป็น 2 ประเภทตามส่วนของบุญ ดังนี้ 
คือ 1) บุญในส่วนเหตุคือความดีท่ีกระทำ 2) บุญในส่วนผลคือความสุขที่ได้รับ 

2. ญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นเมื่อเปรียบเทียบกับญาณวิทยาทั่วไปแล้วมีทั้งรูปแบบ
ที่เป็นประสบการณ์นิยม เหตุผลนิยม และอัชฌัตติกญาณนิยม แต่จะมีข้อแตกต่างกันที่หลักญาณ
วิทยาของพุทธปรัชญานั้นจะไม่แยกออกจากการปฏิบัติทางศีลธรรม ดังจะเห็นได้จากหลักกาลามสูตร
สรุปลงใน 3 กลุ่มหลักๆ คือ 1) กลุ่มที่เชื่อกันตามๆ กันมาตามเสียงของมหาชน 2) กลุ่มที่เป็นการใช้
เหตุผลล้วนๆ จะโดยตนเองหรือผู้อ่ืนก็ตาม และ 3) กลุ่มที่เป็นสิ่งที่น่าเชื่อถือในสายตาคนทั่วไป ไม่ว่า
จะเป็นตำรา คัมภีร์ศาสนา ตลอดจนผู้รู้หรือครูของเราที่ดูน่าเชื่อถือมากๆ (สมภาร พรมทา, 2560) 



196  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เป็นหลักการที่ต้องใช้ปัญญาของผู้ตรวจสอบประกอบไปด้วย โดยมีข้อสำคัญที่ต้องรู้คือการไม่รีบด่วน
ตัดสินในกรณีต่างๆ และปักใจเชื่อหรือรับเอาเร็วเกินไป แต่ต่อเมื่อรู้ เข้าใจ และเห็นว่าสิ่งนั้นเป็นกุศล
จึงเลือกประพฤติปฏิบัติ นอกจากนั้นพุทธปรัชญามีหลักที่อาจเรียกว่าพุทธญาณวิทยาได้ก็คือก็หลัก
ญาณ 3 ได้แก่ 1) สัจญาณ ความหยั่งรู้ความจริง 2) กิจญาณ ความหยั่งรู้หน้าที่ และ 3) กตญาณ 
ความหยั่งรู้ว่ากระทำตามหน้าที่แล้ว ซึ่งเป็นหลักที่พระพุทธเจ้าใช้ตรวจสอบตนเองว่าได้ตรัสรู้อนุตตร
สัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว ดังนั้น จึงกล่าวว่าพุทธญาณวิทยานั้นเป็นหลักที่
ความรู้ไม่ได้แยกต่างหากจากการกระทำ และมีท่าทีว่าเป็นญาณวิทยาที่ใช้ความรู้ (ปริยัติ) เป็นพ้ืนฐาน
นำไปสู่การปฏิบัติ (ปฏิบัติ) ที่ให้ผลเป็นความรู้ที่แท้จริง (ปฏิเวธ) ด้วยตนเองต่อไป และมีกระบวนการ
ในการพัฒนาความรู้ที่วางไว้เป็นหลักปัญญา 3 ประการคือ 1) สุตมยปัญญา ปัญญาที่สำเร็จมาจาก
การสดับการเล่าเรียน 2) จินตมยปัญญา ปัญญาที่สำเร็จมาจากการคิดพิจารณาเหตุผล และ 3) 
ภาวนามยปัญญา ปัญญาที่สำเร็จมาจากการฝึกอบรมลงมือปฏิบัติ แต่การรู้หลักญาณวิทยาของฝ่าย
ตะวันตกที่แจกแจงเป็นย่อยๆ เช่น บ่อเกิดของความรู้ 12 ประการ คือ 1) ตรรกะ (Logic) เหตุผล
ประเภทที่คำนึงให้ความถูกต้องจากรูปแบบ (form) โดยไม่คำนึงถึงเนื้อหา (content) 2) การพิสูจน์ 
(Proof) การใช้หลักฐานต่างๆ มายืนยันหาความสมเหตุสมผล 3) เหตุผลในฐานะคณะ (Reason as a 
faculty) เช่น การให้เหตุผลทางวิทยาศาสตร์ 4) กฎทางความคิด (The “Law of Thought”) การใช้
ตรรกะที่เริ่มจากข้อเสนอหนึ่งไปสู่อีกเรื่องซึ่งเป็นเรื่องที่เห็นได้ชัดเจนในตัวเอง (self-evidence) เช่น 
การรู้ว่า “ฉันอยู่ที่นี่” หรือ “หิมะสีขาว”เป็นต้น 5) ขีดจำกัดของการพิสูจน์ (The limits of proof) 
เช่น ที่ว่ารู้สิ่งใด ก็ต้องอธิบายพิสูจน์สิ่งนั้นได้ ถ้าพิสูจน์ไม่ได้ก็คือไม่รู้สิ่งนั้น 6) สัญชาน (Sense-
perception) การรับรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัส 7) การพินิจภายใน ( Introspection) การรับรู้หรือ
รู้สึกถึงสภาวะภายในจิตใจ 8) ความรู้สึกมันบอก (“Felling that”) การใช้ความรู้สึกเป็นเหตุผล 9) 
ความทรงจำ (Memory) การระลึกข้อมูลที่ได้ผ่านประสาทสัมผัสแล้วได้ 10) ศรัทธา (Faith) ความ
เชื่อ ความมั่นใจทั้งแบบที่ไม่มีและไม่มีเหตุผลประกอบ 11) หลักฐานที่น่าเชื่อถือ (Testimony) 
ความรู้ที่ไม่ผ่านประสบการณ์โดยตรงแต่อาศัยหลักฐาน เช่น หนังสือ ตำรา เป็นต้น 12) อัชฌัตติก
ญาณ (Intuition) ความรู้แจ่มแจ้งที่เกิดขึ้นโดยตรงไม่ต้องอาศัยการอ้างเหตุผลหรือความรู้เป็นตัวกลาง 
(Harold H. Titus, 1968) เหล่านี้ก็ทำให้มีข้อสำหรับพิจารณาได้มากขึ้น 

3. บุญกิริยาทั้ง 3 ประเภทนั้นมีความแตกต่างกันในเรื่องการประพฤติปฏิบัติ จึงไม่ควรใช้
วิธีการตัดสินความรู้วิธีเดียวกันทั้งหมด การตรวจสอบแนวคิดเรื่องบุญนั้นมีปัญหาอยู่ว่าฝ่าย
ประสบการณ์นิยมก็จะใช้แต่วิธีประสบการณ์ ส่วนฝ่ายเหตุผลก็มักยกหลักการเหตุผลขึ้นมาแสดง และ
ฝ่ายอัชฌัตติกญาณก็ละเลยและไม่ได้ความสนใจกับอีก 2 ฝ่ายข้างต้นเท่าที่ควรเพราะเชื่อว่าความรู้
เป็นแบบผุดขึ้นเอง จึงอาจส่งผลให้เกิดความเข้าใจเรื่องบุญไม่ถูกต้องตามหลักพุทธปรัชญา (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2557) 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ท่ี 1 พบว่า ความหมายของ “บุญ” ที่ประชาชนทั่วไปเข้าใจหรือ
มักใช้สื่อสารกันมักไปจำกัดอยู่ที่เรื่องของ “ทาน” จนเกิดการเข้าใจขอบเขตของบุญผิดไป ทั้งนี้อาจ
เป็นเพราะทานเป็นสิ่งเห็นได้ง่ายและมีประจักษ์พยานเป็นบุคคลชัดเจน โดยเฉพาะการให้วัตถุที่เห็นได้



197 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เป็นรูปธรรม จึงเกิดการเข้าใจบุญในขอบเขตที่แคบเข้ามา และหลักฐานทางพระไตรปิฎกก็มีแสดงไว้ 
เช่นตัวอย่างในเรื่องบุญของโชติกะเศรษฐีที่อดีตชาติได้ถวายลำอ้อยตัดแด่พระปัจเจกพุทธเจ้า คัมภีร์
กล่าวว่าจากผลของการกระทำนั้นส่งผลให้ท่านไปเกิดในเทวโลกสิ้นพุทธันดรหนึ่ง ต่อมาได้มาเกิดเป็น
มนุษย์ในสมัยพระพุทธเจ้าวิปัสสีเป็นผู้มีศรัทธาได้สร้างพระคันธกุฎีน้อมถวายพระพุทธเจ้าพร้อมทั้ง
โปรยรัตนะรอบพระคันธกุฎีไว้ จากผลบุญที่สืบๆ ต่อกันมานั้น ส่งผลให้ชาติสุดท้ายได้มาเกิดเป็นโชติ
กะเศรษฐี เป็นผู้มีทรัพย์สินสมบูรณ์ขนาดที่ว่าแม้จะให้เปิดปากขุมทรัพย์แล้วสั่งให้ผู้คนถือเอาทรัพย์ให้
เพียงพอต่อการเลี้ยงตัวไป ปากแห่งขุมทรัพย์ยังไม่ได้พร่องลงไปแม้เพียงนิ้วมือเดียว ท่านอธิบายว่านั่น
เป็นผลแห่งรัตนะที่ได้โปรยทำให้เป็นทรายในบริเวณพระคันธกุฎี กล่าวคือผลบุญเหล่านั้นเกิดมาจาก
ทาน และในเรื่องทานนี้มีข้อน่าสังเกตคือ การให้นั้นไม่ว่าจะเป็นวัตถุทานหรือธรรมทาน สิ่งที่ปรากฎ
เป็นผลบุญที่เห็นได้ชัดก็คือเรื่องความถึงพร้อมของวัตถุ เช่น กรณีที่พระอานนท์แสดงธรรมชี้แจงให้
เห็นชัด ชวนให้อยากรับไปปฏิบัติเป็นต้นแก่พระมเหสีของพระเจ้าอุเทน และพระนางได้มีศรัทธาถวาย
จีวร 500 ผืน การถวายนั้นทีแรกพระเจ้าอุเทนไม่ทรงเห็นด้วยจึงเดินทางไปสอบถามพระอานนท์ว่า
เอาทำอะไรมากมาย พระอานนท์ได้ชี้แจงและให้ความรู้เรื่องการใช้จีวรซึ่งก็ถือได้ว่าเป็นแสดงธรรม
หรือการให้ธรรมแก่พระเจ้าอุเทน หลังจากได้เข้าใจแล้วก็ก็ทรงเกิดมีศรัทธาจึงได้ถวายเพิ่มอีก 500 ผืน 
รวมทั้งหมดเป็น 1,000 ผืน (พระไตรปิฎกภาษไทย เล่ม 7 ข้อ 445 หน้า 386-389) ที่กล่าวมาข้างต้น
จะเห็นได้ว่าวัตถุที่ได้รับก็เป็นประดุจรูปธรรมของผลแห่งบุญจากการแสดงธรรม และเป็นสิ่งที่แสดงว่า
การให้และการรับนั้นเป็นเหตุเป็นผลมีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกัน เรื่องบุญจึงออกมาให้เห็นในรูปวัตถุ
เสียมาก ซึ่งสอดคล้องกับที่สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า ในชุดบุญสิกขา หรือ
บุญกิริยา เป็นหลักท่ีเน้นให้เหมาะกับชีวิตของชาวบ้าน คือบรรดาชาวโลกท้ังหลาย จึงไปเน้นด้านนอก 
แยกเป็น 2 ข้อ คือ ทาน และศีล อยู่กับเรื่องวัตถุ และสังคม แค่จัดสรรแบ่งปันผลประโยชน์กัน ก็เต็ม
เวลาแล้ว ส่วนด้านใน สมาธิและปัญญาไม่มีเวลาพอที่จะจริงจังลงลึกได้เต็มที่ ก็รวมเข้าไปเป็นภาวนา
ข้อเดียว (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2567) ความเข้าใจหรือรู้จักบุญโดยส่วนมากจึง
อยู่แค่ข้ันของทานเพียงเท่านั้น 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่  2 พบว่า ญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นเมื่อ
เปรียบเทียบกับญาณวิทยาทั่วไปแล้วมีทั้งรูปแบบที่เป็นประสบการณ์นิยม เหตุผลนิยม และอัชฌัตติก
ญาณนิยม ทั้งนี้อาจเป็นเพราะพุทธปรัชญาไม่ได้ยึดถือในตัววิธีการได้มาซึ่งความรู้ว่าจะเป็น
ประสบการณ์นิยม เหตุผลนิยม หรืออัชฌัตติกญาณนิยมอย่างใดอย่างหนึ่ง แต่มุ่งผลไปที่ว่าก่อให้เกิด
ประโยชน์แก่ตนและผู้อ่ืนหรือไม่ เป็นกุศลและนำไปสู่ความพ้นทุกข์ได้ไหม ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัย
ของลักษณ์วัต ปาละรัตน์ ที่ได้ให้ความหมายของประสบการณ์ไว้ใน 2 แง่ คือในแง่ที่จำกัดอยู่ เฉพาะ
ระบบประสาทสัมผัสและในแง่ที่รวมประสบการณ์ที่อยู่เหนือระบบประสาทสัมผัสขึ้นไปด้วย โดยกล่าว
ว่าพุทธปรัชญาได้ให้ความสำคัญแก่ประสบการณ์และไม่ได้ละเลยหรือปฏิเสธฝ่ายเหตุผลว่ามีบทบาท
ในการทำให้เข้าถึงความรู้ได้ โดยถือว่าถ้ามองญาณวิทยาของพุทธปรัชญาในประสบการณ์แง่ที่ 2 นี้ ซึ่ง
เธอเรียกว่าประสบการณ์นิยมตามความหมายอย่างอ่อน ก็ถือว่าญาณวิทยาของพุทธปรัชญาเป็น
ประสบการณ์นิยม แต่หากถือเอาอย่างสุดโต่งเฉพาะแง่ที่เป็นประสาทสัมผัสที่เรียกว่าประสบการณ์
นิยมตามความหมายอย่างเคร่งครัด ญาณวิทยาของพุทธปรัชญาก็ไม่อาจจัดได้ว่าเป็นประสบการณ์
นิยม (ลักษณ์วัต ปาละรัตน์ , 2535) ซึ่งการแสดงทัศนะข้างต้นนั้นผู้วิจัยเห็นด้วย แต่มีความเห็น



198  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เพ่ิมเติมว่าการจัดญาณวิทยาของพุทธปรัชญาในขอบเขตของญาณวิทยาตะวันตกนั้นมีข้อจำกัดอยู่ใน
กรอบความหมายดังที่เห็นได้จากข้างต้น ซึ่งแม้จะสามารถนำมาตรวจสอบหลักการทางพุทธปรัชญาได้ 
แต่ก็ยังไม่สามารถครอบคลุมถึงกับกล่าวได้ว่าญาณวิทยาของพุทธปรัชญาเป็นแบบนั้นๆ อาจจะพอ
กล่าวได้ในแง่ว่ามีความคล้ายคลึงกันกับญาณวิทยาแบบใดเท่านั้นเอง แต่ว่าหลักการเข้าไปเกี่ยวข้อง
กับความรู้หรือกระบานการทางญาณวิทยานั้นอาจจะถือเอาหลักกาลามสูตรที่ว่ายังไม่ปักใจเชื่อหรือ
ยึดถือความเห็นใดความเห็นหนึ่งแม้จะดูน่าเชื่อถือเพียงใดก็ตาม แต่เมื่อรู้เข้าใจด้วยตนเองว่าเป็นคุณ
เป็นโทษต่อตนหรือผู้อื่นอย่างไรแล้วจึงเลือกยึดถือหรือละเว้นไป ซึ่งคล้ายกับว่าเป็นการบูรณาการ คือ 
ใช้ทุกวิธีที่สามารถตรวจสอบได้ในการเข้าถึงความรู้นั้นๆ ที่สำคัญก็ไม่ได้จบแค่การรู้แต่ยังต่อไปถึงการ
ปฏิบัติหรือการกระทำอีกด้วย ดังนั้น การจะจัดญาณวิทยาของพุทธปรัชญาก็ควรจัดขึ้นมาเป็นพุทธ
ญาณวิทยาหรือญาณวิทยาแบบพุทธว่าเป็นแบบใดจะเหมาะสมกว่าซึ่งสอดคล้องกับที่สมภาร พรมทา
กล่าวว่า ความยากประการหนึ่งในการศึกษาพุทธปรัชญาก็คือ พุทธศาส นานั้นมีเนื้อหามาก 
นอกจากนั้นก็ยังมีคนที่เกี่ยวข้องในแง่ที่เสนอความเห็นในนามพุทธศาสนาอีกมาก และให้ข้อสังเกตไว้
ว่าทฤษฎีความรู้ของพระพุทธเจ้ามีลักษณะเฉพาะมากในทางปรัชญาและเห็นว่าการจะจัดแนวคิดของ
พระองค์ว่าเป็นประสบการณ์นิยมนั้นมีรายละเอียดหรือเงื่อนไขที่ต้องสะสางอยู่ไม่น้อยเพ่ือให้เห็นว่า
แนวคิดบางอย่างของพระองค์ไม่เหมือนกับนักประสบการณ์นิยมที่เด่นๆ บางคน เช่น John Locke 
David Hume George Berkeley (สมภาร พรมทา, 2560) 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า ญาณวิทยาที่เหมาะสมในการตรวจสอบแนวคิดเรื่อง
บุญนั้นควรพิจารณาเป็นกรณีๆ ไป ทั้งนี้อาจเป็นเพราะบุญมีหลายระดับ ดังนั้น การตรวจสอบก็ควร
แตกต่างกันไป สมมติว่านาย ก ได้ทำบุญถวายสังฆทานแล้วอธิษฐานขอให้มีลาภก้อนโต จากนั้นเขาได้
ไปซื้อลอตเตอรี่ที่กำลังจะออกในวันนั้น และเมื่อประกาศผลปรากฏว่าเขาถูกรางวัล การจะวัด
ความสัมพันธ์ในเรื่องนี้เป็นสิ่งที่ทำไม่ได้ง่าย ใช้หลักเหตุผลก็ตรวจสอบได้ยาก เพราะมีสิ่งที่ต้องนำมา
พิจารณาหลายประการ เพราะก็อาจมีคนอ่ืนที่มีความเชื่อแบบเดียวกันและทำวิธีการเดียว กันแต่
ปรากฎว่าไม่ถูกรางวัลเช่นเดียวกับนาย ก และการจะวัดด้วยประสาทสัมผัสก็ทำได้ยากเช่นกัน ถ้า
กล่าวตามหลักพุทธปรัชญาก็ไม่พ้นแนวคิดเรื่องกรรม แต่เรื่องกรรมนั้นเองแม้จะแสดงเป็นเหตุเป็นผล
เป็นต้นว่าทำดีได้ดีทำชั่วได้ชั่ว แต่ความรู้เรื่องกรรมนั้นก็ยังถูกจัดว่าเป็นอจินไตย คือเป็นสิ่งที่บุคคลไม่
ควรคิด ใครคิดพึงมีส่วนแห่งความเป็นบ้า ความเดือดร้อน และกรรมเองก็ยังมีทั้งที่ส่งผลในชาติ
ปัจจุบัน และชาติถัดๆ ไป จึงไม่ใช่เรื่องง่านของคนทั่วไปที่จะรู้ชัดในเรื่องนี้ ถ้าพูดถึงผลคือตัววัตถุที่
ได้รับวิธีทางประสบการณ์ก็ตรวจสอบไม่ได้ เพราะการถวายสังฆทานไม่ได้เป็นผลให้เกิดการถูกรางวัล
เช่นนั้นทุกครั้งหรือทุกคน ซึ่งกรณีนี้ก็อาจมีกลุ่มที่ยึดถือพระพุทธพจน์ที่ว่า “การสั่งสมบุญนำความสุข
มาให้” และให้เหตุผลว่าต้องสั่งสมเสียก่อน เมื่อบุญเต็มเปี่ยมด้วยก็จะผลิดอกออกผลให้ตามต้องการ 
ซึ่งหากทำทานโดยหวังผลแบบนี้ผู้วิจัยเห็นว่าไม่ควรจัดเป็นทานตามพุทธปรัชญา เพราะทานนั้นให้
ความสำคัญกับเจตนาหรือความมุ่งใจหมายจะทำมาก ทั้งนี้เพราะเจตนาเป็นตัวนำในเรื่องต่างๆ ดัง
ที่ว่า เจตนานั่นเองคือการกระทำ ดังนั้น การตรวจสอบเรื่องทานนี้จึงควรนำความรู้เรื่องเจตนา 3 เข้า
มาตรวจสอบผ่านประสบการณ์ตรงด้วย คือ 1) ตรวจสอบความตั้งใจในเบื้องต้น หรือเจตนาก่อนจะทำ 
2) ตรวจสอบเจตนาในขณะทำ คือขณะกำลังให้สิ่งของจากตนแก่ผู้อ่ืน 3) ตรวจสอบเจตนาที่สืบเนื่อง
ต่อมาจากการกระทำนั้น เป็นความตั้งใจต่อมาหรือความรู้สึกที่เกิดขึ้นหลังจากได้ทำสำเร็จแล้วซึ่งไม่



199 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จำกัดกาลว่าสิ้นสุดลงตรงไหน แม้หลักการนี้จะเน้นเรื่องของบุญที่เกิดจากทานเป็นหลักเพราะเป็นเรื่อง
ที่เกี่ยวของกับสิ่งของของตนที่จะให้แก่ผู้อ่ืน ซึ่งในแง่ของศีลและภาวนานั้นไม่ได้มีสิ่งของอะไรเช่นนี้ที่
ต้องสละออกไปจากตน แต่ก็สามารถตีความได้โดยถือเจตนาปล่อย “บางสิ่ง” ออกจากตนเพ่ือให้
ประโยชน์แก่ผู้อ่ืน ดังนั้น ศีลและภาวนาก็สามารถใช้หลักการเดียวกันนี้ได้ โดยศีลก็คือการปล่อยสิ่ง
เศร้าหมองทางกายและวาจาหรือสละพฤติกรรมที่เบียดเบียนผู้อ่ืนออกไป เป็นการให้ความปลอดภัย
แก่ผู้ อ่ืน และภาวนาก็คือการปล่อยสิ่งเศร้าหมองทางจิตใจ ซึ่งถือว่าเป็นการพัฒนาตนเองให้ดีจาก
ภายใน เป็นการทำตนให้เป็นกัลยาณมิตรแก่ผู้อ่ืน ซึ่งอย่างนี้เป็นสิ่งที่สามารถรับรู้และเข้าใจได้เลย 
สอดคล้องกับที่สมภาร พรมทา กล่าวว่า พระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมของพระพุทธเจ้าง่ายและ
ตรงไปตรงมา เพราะอาศัยธรรมชาติของมนุษย์เรานี่แหละเป็นอุปกรณ์สำหรับถ่ายทอดความคิดของ
พระพุทธเจ้าไปยังผู้ฟัง การฟังและพยายามทำสิ่งที่พระพุทธองค์ทรงสอนและค่อยๆน้อมนำสาระของ
ธรรมเหล่านั้นให้กลายมาเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต (สมภาร พรมทา, 2560)  

หลักเจตนา 3 นี้ มีทั้งก่อนให้ กำลังให้ และหลังให้ก็จริง แต่เมื่อพิจารณาประเภทญาณวิทยา
สำหรับตรวจสอบที่ดูสอดคล้องกันก็ถือว่าเป็นความรู้ประเภทหลังประสบการณ์ (a posteriori 
knowledge) เพราะจะตรวจสอบได้ก็ต้องอาศัยความรู้ที่เกิดขึ้นจากทวารทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น 
กาย และใจเสียก่อนจึงจะเกิดความรู้ขึ้นมาได้ 

การ พิ จ ารณ าเรื่ อ งท าน ผ่ าน ความรู้  3  ป ระ เภ ท  คื อ  รู้ ท ำ  ( knowing how) รู้ จั ก 
(acquaintance) และรู้ว่า (knowing that) (John Hospers, 1997) ก็จะเห็นว่าเจตนาทั้ง 3 กาลมี
ความสัมพันธ์กับความรู้ทั้ง 3 ประเภท และอาจกล่าวได้ว่าผู้บำเพ็ญทานจำเป็นต้องมีความรู้ครบทั้ง 3 
ประเภทด้วยการให้ทานจึงจะครบสมบูรณ์ได้ คือ การจะให้ได้ ต้องมีความรู้จักก่อนว่าทานคืออะไร 
ใครเกี่ยวข้องบ้าง หมายถึงว่าต้องทราบก่อนว่าทานจะสำเร็จได้ด้วยตนเพียงคนเดียวไม่ได้ เพราะต้อง
ประกอบด้วยผู้ให้ ผู้รับ ตลอดถึงวัตถุสิ่งของที่จะให้ แม้จะยังไม่รู้ถึงขนาดว่าจะต้องทำตนเป็นผู้ให้แบบ
ไหน หรือจะให้แก่ผู้รับแบบใดจึงจะเกิดมีอานิสงส์มาก ก็ยังสามารถจะทำบุญได้อยู่ นี้เป็นความรู้
ประเภทรู้จัก ส่วนรู้ทำนั้นก็คือรู้กิริยาอาการที่เรียกว่า “การให้” นั่นเองว่าจะให้อะไร แก่ใคร อย่างไร 
เวลาไหน และประเภทสุดท้ายคือรู้ว่าก็คือความรู้ที่ตรวจสอบภาวะเจตนาของตนในทั้ง 3 กาลว่าเป็น
อย่างไร เข้ากันกับหลักที่แสดงไว้หรือไม่ว่า ก่อนแต่จะให้มีใจยินดี ขณะให้ทำใจให้ผ่องใส ครั้นให้แล้วก็
มีใจชื่นบาน สำหรับผลทางจิตใจที่เกิดขึ้นจากการให้ทานก็เป็นความรู้สำหรับใช้ตรวจสอบว่าบุญได้
เกิดขึ้นแล้วหรือไม่ แต่หากจะกล่าวไปถึงอานิสงส์ที่ให้ผลเป็นสมบัติหรือโภคทรัพย์ต่างๆ นั้น พุทธ
ปรัชญามองว่าเมื่อยังไม่มีความรู้ขั้นสูงในระดับญาณหยั่งรู้เหตุผลที่บุคคลเกิดมาแตกต่างกัน ก็
จำเป็นต้องให้ความไว้วางใจแก่ข้อมูลเชิงเหตุผลที่มีมาในคัมภีร์กล่าวคือพระพุทธพจน์ต่างๆ ก่อน ซึ่ง
การมอบความไว้วางใจในแง่นี้ก็คล้ายกับว่าการให้เป็นสิ่งที่ไม่ขึ้นอยู่กับประสบการณ์ ไม่อาศัย
ประสบการณ์ คือเป็นความรู้ก่อนประสบการณ์ (a priori knowledge) นั่นเอง 

ในเรื่องนี้ผู้วิจัยมีความเห็นว่าพุทธปรัชญานั้นเกิดมาจากทั้งจากการพิจารณาด้วยเหตุผลและ
การค้นหาจากประสบการณ์ตรงของพระพุทธเจ้าจนเกิดความรู้ความเข้าใจขั้นตรัสรู้ที่เรียกว่าสัมมา
สัมโพธิญาณขึ้นมา หลักพุทธปรัชญาที่ฝ่ายเหตุผลนิยมเห็นด้วยน่าจะเป็นข้อที่ทรงแสดงว่าไม่ว่า
พระพุทธเจ้าจะบังเกิดหรือไม่บังเกิดขึ้นมาก็ตาม ความจริงก็ดำรงอยู่ตามธรรมดาของมัน พระพุทธเจ้า
เพียงตรัสรู้ คือ ทรงค้นพบความจริงนั้นแล้วนำมาเปิดเผยไว้ สาระของความจริงก็คือ ธรรมดาแห่งเหตุ



200  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ปัจจัย ในเรื่องทานมัยบุญกิริยาวัตถุนี้ หากพิจารณาในแง่ของเหตุผลแล้ว ก็อาจพิจารณาจากการที่เรา
เป็นส่วนหนึ่งของกันและกันได้ ดังนั้น การช่วยเหลือกันหรือการแบ่งปันสิ่งที่มีให้แก่ผู้อ่ืนนั้นก็ไม่ใช่เรื่อง
ไกลตัวอะไร เพราะเป็นการสร้างสิ่งแวดล้อมที่ดีและเกื้อกูลให้แก่ตนเอง เมื่อไม่ยึดถืออานิสงส์ตาม
ตำรา เราก็ยังสามารถพิจารณานึกคิดในแง่นี้ ซึ่งแม้ว่าเราจะยังไม่ได้มีประสบการณ์การให้การแบ่งปัน
ออกไปก็ยังสามารถคิดตามและเข้าใจได้ว่าตัวเราและผู้อ่ืนมีความเกี่ยวเนื่องกัน จึงถือได้ว่ามีเหตุผลที่
สมควรให้ ส่วนเรื่องอานิสงส์ของทานตามคัมภีร์ที่มีข้อความแสดงความแตกต่างแห่งผลบุญอัน
เนื่องมาจากเหตุปัจจัยที่แตกต่างกัน ซึ่งถือว่าเป็นความรู้ที่ไม่ได้ผ่านประสบการณ์ตรง ก็ยังคงต้อง
อาศัยหลักฐานอันได้แก่พระสัพพัญญุตญาณของพระพุทธเจ้าที่ได้แสดงทรงไว้ และอาจใช้หลักวิธีการ
อุปนัยทางปรัชญามาเทียบเคียงได้ว่าในส่วนของข้อความอ่ืนๆ ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกซึ่งสามารถ
พิสูจน์ผ่านประสบการณ์ได้มีความจริงเท็จอย่างไร เมื่อเห็นว่าจริงตามนั้น ก็ให้ถือเอาไว้ก่อนว่าอาจจะ
เป็นจริงตามนั้นและทำการพิสูจน์ด้วยการทำต่อไป เพราะแม้จะไม่ใช่ข้อยืนยันว่าต้องเป็นเช่นนั้นแต่ก็
ถือว่าทำให้เข้าใกล้ความรู้ที่แท้จริงเข้าไปอีก สอดคล้องกับที่สมภาร พรมทา กล่าวว่า ถึงไม่รู้ความจริง
ที่สุด เราก็รู้มากขึ้นกว่าเดิม ถือเป็นความรู้ขั้นต่ำบางอย่างที่มีประโยชน์กว่าการเชื่อเพียงอย่างเดียว 
(สมภาร พรมทา, 2560) 

เรื่องทานนี้ผู้วิจัยเห็นว่า มีข้อจำกัดของการใช้เหตุผลหรือความคิดในการตรวจสอบแต่หากใช้
กรอบของประสบการณ์มาร่วมพิจารณาจะสามารถตรวจสอบได้ว่าขณะที่ตาเห็นรูปเป็นต้นจนเกิดการ
ให้ที่สมบูรณ์นั้นขณะจิตใจของตนเป็นอย่างไร และผลที่เกิดจากการให้อย่างรูปธรรมเป็นไปอย่างไร ผู้
ที่รับมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีขึ้นไหม เพราะถ้าเรามองว่าเพียงแต่การให้เป็นเรื่องที่ดี และเข้าใจว่าสิ่งนี้
คือทานเสียแล้ว เราอาจไม่ได้คำนึงเลยว่าการให้นั้นๆ จริงๆแล้วก่อให้เกิดผลดีหรือผลเสียมากกว่ากัน 
เช่นว่า การให้ทานเพียงอามิสภายนอกอาจเป็นเหตุให้ผู้รับไม่คิดที่จะลงมือจะทำอะไรด้วยตนเอง และ
ทำให้เขาต้องตั้งหน้าตั้งตารอเป็นผู้รับอยู่ร่ำไป การอาศัยประสบการณ์จึงเป็นสิ่งจำเป็นในการให้อามิส 
เรียกว่าต้องพิจารณาก่อนจึงจะเหมาะสม เหมือนที่ท่านแสดงว่าทานที่บุคคลเลือกให้ พระสุคตทรง
สรรเสริญแล้ว  ไม่เพียงแต่อามิสเท่านั้นการให้ธรรมที่ชื่อว่าเป็นเลิศก็ไม่ใช่ว่าสามารถให้เวลาใดก็ได้
และจะดีไปหมด ในข้อนี้จะเห็นได้จากกรณีที่พระพุทธเจ้าได้บัญญัติหลักเสขิยวัตรในหมวดที่เกี่ยวกับ
การแสดงธรรม กล่าวคือ ทรงสอนให้ภิกษุทำการศึกษาว่าเราจะไม่แสดงธรรมแก่ผู้ที่ไม่เป็นไข้ท่ีมีร่มใน
มือ เป็นต้น ซึ่งก็จะเห็นว่าข้อบัญญัติคือสิกขาบททั้งหลายเหล่านั้นเป็นความรู้มาจากประสบการณ์คือ
ข้อผิดพลาดที่พระภิกษุทั้งหลายได้ทำลงไปทั้งสิ้น 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความเห็นว่าหลักญาณวิทยาที่น่าจะใช้ตรวจสอบเรื่องทานได้ดีที่สุดก็คือใช้
ความรู้จากประสาทสัมผัสต่างๆ หรือความรู้ทางประสบการณ์จะเหมาะสมกว่าทางด้านเหตุผล 
ตัวอย่างเช่นแม้จะมีพุทธพจน์ที่ว่าผู้ให้ย่อมเป็นที่รัก แต่สิ่งที่ควรทำก็คือต้องดูบริบทแวดล้อมด้วยว่า
การให้นั้นจะทำให้เกิดเป็นที่รักได้จริงไหม เพราะถ้าเจตนาดีแต่ให้ไม่ถูกท่ีถูกเวลาก็อาจเป็นเหมือนกับ
กรณีที่พระโพธิสัตว์เมื่อครั้งเป็นสาเกตุดาบสที่พร่ำสอนพระราชาอยู่ทุกวันเรื่องอย่าพิโรธแล้วพระราชา
ได้พระราชทานบ้านส่วยแต่ก็ด้วยอนุสาสนีบทเดียวกันนั่นเองที่ได้กล่าวแล้วคนแจวเรือจ้างได้ตบปาก  
กรณีเช่นนี้ผู้วิจัยมองว่าไม่ควรนำเรื่องจำนวนวัตถุมาเป็นเกี่ยวข้องกับบุญที่ได้รับเพราะจะทำให้การให้
เป็นเพียงเครื่องมือไปสู่ผลคือวัตถุ ผู้วิจัยเห็นว่าการให้นั้นเป็นสิ่งที่จบแล้วในตัว กล่าวคือให้ผลใน
ขณะนั้นๆที่ทำนั้นเอง คือ ชำระสิ่งเศร้าหมองมีความตระหนี่เป็นต้นออกจากใจ เมื่อให้และตรวจสอบ



201 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
แล้วรู้ว่าจิตใจปลอดโปร่งขึ้นมีความสุขจากการให้นั่นเป็นผลบุญที่รู้ได้ ดังนั้น บุญที่ถูกรู้ในแง่นี้จึง
สามารถตรวจสอบได้ด้วยญาณวิทยาเชิงประสบการณ์นิยมดังกล่าวมา จริงอยู่ว่าการยกเรื่องดาบสกับ
คนแจวเรือขึ้นมาพิจารณานั้นอาจเห็นว่าดาบสให้ธรรมทานคือบอกเหตุให้โภคะเจริญให้แทนการให้
ค่าจ้างเรือซึ่งเมื่อผู้รับไม่เข้าใจและไม่รู้ว่าตนได้อะไรการให้ธรรมนั้นจึงไม่เกิดประโยชน์แก่ผู้ให้และผู้รับ 
จึงมองว่าจะรู้ว่าเป็นบุญได้ก็คือเห็นว่าสิ่งที่ให้ไปแล้วกระทบกับชีวิตของทั้ง 2 ฝ่าย ให้ผลเป็นความสุข 
และทำให้ดำเนินชีวิตได้ง่ายขึ้น 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 
ภาพที่ 1 ผลจากการวิจัยได้องค์ความรู้สำหรับดำเนินชีวิตประจำวัน 

 
ผลจากการวิจัยได้องค์ความรู้สำหรับดำเนินชีวิตประจำวัน (โลกิยะ) ที่สัมพันธ์กับการปฏิบัติที่

นำไปสู่ความหลุดพ้นจากความทุกข์ (โลกุตรตะ) ด้วยการนำธรรมชาติของความรู้ 3 ประเภท คือ รู้ทำ 
(Knowing how) รู้จัก (Acquaintance) และรู้ว่า (Knowing that) มาทำงานประสานกันกับหลัก
ญาณ 3 ประเภทในพุทธปรัชญาเถรวาท คือ สัจญาณ (หยังรู้สัจจะ) กิจญาณ (หยั่งรู้กิจ) และกตญาณ 
(หยั่งรู้ว่ากระทำแล้ว) ดังนี้ 

1. เมื่อต้องเข้าไปเกี่ยวข้องกับสิ่งใด จำเป็นต้องรู้จัก (acquaintance) สิ่งนั้นก่อน แม้ทางฝ่าย
ตะวันตกจะบอกว่าความรู้แบบรู้จักนี้เป็นความรู้ที่ไม่ได้ลงลึก ไม่เหมือนการรู้ข้อเท็จจริง (fact) แต่ว่า
ในการดำเนินชีวิตนั้น ถ้าเราสามารถเพ่ิมพูนความรู้ประเภทรู้จักนี้ให้เพ่ิมข้ึนมาด้วยการพัฒนาปัญญา
ในวิธีต่างๆ เช่นจากการฟัง จากการคิด และจากการภาวนา ก็จะทำให้ความรู้จักที่ว่านั้นมีความ
ละเอียดลึกซึ้งข้ึนไป และเม่ือพัฒนาถึงขั้นที่สมบูรณ์ก็อาจกล่าวได้ว่าเป็นสัจญาณ คือ เกิดเป็นความ
หยั่งรู้ความจริงขึ้นมาว่าอะไรเป็นอะไร 

2. ชีวิตของมนุษย์นั้นสัมพันธ์กับโลก ดังนั้น เมื่อเกิดความรู้จักสิ่งนั้นๆ ขึ้นมาแล้ว สิ่งต่อไปที่
ต้องรู้ก็คือ แล้วเราควรจะทำอย่างไรกับสิ่งนั้น ความรู้ประเภทนี้เรียกว่าความรู้ทำ (knowing how) 



202  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เมื่อกล่าวถึงความรู้เราไม่ควรจบลงตรงที่รู้จักเฉยๆ เพราะว่าเมื่อเราไม่ทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งประโยชน์ที่พึง
หวังย่อมไม่เกิดขึ้นมาได้ เช่น การเห็นไฟกำลังลุกไหม้บ้านของเพ่ือนบ้านเราอยู่ แล้วรู้จักว่านี้เรียกว่าไฟ
ไหม้นั้นย่อมไม่ทำให้ไฟดับลงไปได้ ในกรณีนี้เราสามารถเลือกสิ่งที่เราจะทำได้หลากหลายอย่าง เป็นต้น
ว่า โทรศัพท์แจ้งสถานีดับเพลิง ตะโกนเรียกเพ่ือนบ้านให้มาช่วยกัน เปิดน้ำแล้วนำไปฉีดรดไฟที่กำลัง
ลุกไหม้ เป็นต้น เมื่อเรารู้สิ่งที่ควรทำต่อสถานการณ์ท่ีเกิดขึ้นจึงเรียกว่าเริ่มมองเห็นทางออกของปัญหา 
ความรู้ทำเช่นนี้เมื่อพัฒนาให้สมบูรณ์จนเกิดเป็นความหยั่งรู้ทางพุทธปรัชญาเรียกว่า กิจญาณ คือรู้
หน้าที่ที่ต้องทำต่อความจริงที่ปรากฏ 

3. ความรู้ทางพุทธปรัชญาไม่ได้แยกต่างหากจากการกระทำ ทางฝ่ายตะวันตกอาจแสดงเพียง
ธรรมชาติของความรู้คือ รู้ทำ รู้จัก ที่ได้กล่าวไปข้างต้น และรู้ว่า (knowing that) ซึ่งเป็นความหมาย
ทั่วไปเวลาที่หมายถึงความรู้ประเภทนี้ เช่น การที่เรารู้ว่ากำลังอ่านบทความวิจัยอยู่ในขณะนี้ และเรา
ได้อ่านประโยคที่แล้วจบไปแล้ว เป็นต้น ซึ่งความรู้ประเภทนี้คือความรู้ว่าสถานการณ์หรือสภาวะ
บางอย่างเกิดข้ึนและมีอยู่จริง แต่พุทธปรัชญาไปไกลกว่านั้นคือไม่ได้แยกความรู้เป็นอย่างๆ ออกจาก
กันแต่ว่าความรู้ทั้ง 3 ประเภทนั้นเป็นกระบวนการที่เกี่ยวเนื่องกันและไม่แยกต่างหากจากการกระทำ 
ดังจะเห็นว่าไม่ใช่เพียงรู้กิจหรือหน้าที่ที่จะต้องทำต่อสิ่งนั้นๆ เป็นต้นว่า ละให้หมด หรือเจริญให้มาก 
แล้วก็รู้ว่าในหน้าที่ที่ควรทำต่อสิ่งนั้นๆ เราได้ทำเรียบร้อยแล้วหรือยัง ซึ่งถือว่าเป็นการตรวจสอบผลว่า
ความรู้ของเราเป็นความรู้ที่ก่อให้เกิดประโยชน์ไหม หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือเรารู้จริงหรือไม่ ถ้ารู้จริง
ก็ต้องเกิดประโยชน์จากความรู้นั้น 
 
สรุป 

การทำบุญไม่ว่าจะเป็นระดับทาน ศีล หรือภาวนา ก็ให้ผลเป็นความสุข และในขณะเดียวกัน
การกระทำดังกล่าวก็เป็นการพัฒนาความรู้ที่ถูกต้องในระดับที่สูงขึ้นยิ่งๆ ขึ้นไป ความรู้ทั้งหมดของ
พุทธปรัชญาอาจประมวลลงได้ในปัญญา 3 แบบคือ 1) สุตมยปัญญา ซึ่ งก็ เทียบได้กับฝ่าย
ประสบการณ์นิยม ในเรื่องการให้ทานผู้วิจัยเห็นว่าเหมาะสมที่จะใช้วิธีนี้ตรวจสอบทานที่สุด 2) จิน
ตามยปัญญา ซึ่งเทียบได้กับฝ่ายเหตุผลนั้น ผู้วิจัยเห็นว่าเหมาะสมสำหรับใช้ตรวจสอบเรื่องศีล และ 3) 
ภาวนามยปัญญา ซึ่งเป็นความรู้ที่ได้จากการฝึกอบรม ซึ่งอาจเทียบได้กับอัชฌัตติกญาณ ก็เหมาะสมที่
จะตรวจสอบเรื่องภาวนาเพ่ือดูว่าทั้งส่วนกาย ศีล จิต และปัญญาของตนเป็นบุญคือพัฒนาสมบูรณ์
แล้วหรือยัง และตรวจสอบความรู้เรื่องบุญด้วยหลักญาณ 3 เช่นเดียวกับที่พระพุทธเจ้าตรวจสอบและ
กล้าปฏิญญาตนว่าตรัสรู้แล้ว 

 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะเพื่อนำผลการวิจัยไปใช้ 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า แนวคิดเรื่องบุญถูกเข้าใจในความหมายที่ผิดเพ้ียน
หรือคับแคบไป ดังนั้น หน่วยงานที่เกี่ยวข้องมีเป็นต้นว่ากรมศาสนา คณะสงฆ์ หรือพระที่ไปสอน
ศีลธรรมตามโรงเรียนหรือหน่วยงานต่างๆ เมื่อจะสอนศีลธรรมในภาคปฏิบัติควรให้ความรู้ความเข้าใจ



203 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ว่าทั้งทาน ศีล และภาวนาก็ชื่อว่าเป็นบุญเช่นกัน และพยายามส่งเสริมให้เกิดการประพฤติปฏิบัติใน
ทุกระดับ  
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่  2 พบว่า ญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาทครอบคลุมทั้งฝ่าย
ประสบการณ์นิยม เหตุผลนิยม และอัชฌัตติกญาณนิยม ดังนั้น เมื่อประชาชนทั่วไปผู้ทำบุญต้องการ
จะตรวจสอบความรู้ใดๆ ก็ตามโดยอิงหลักพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ควรยึดถือวิธีการใดวิธีการหนึ่งเป็น
หลักเพียงอย่างเดียว แต่ต้องพิจารณาให้รอบครอบว่าเรื่องนั้นๆ เหมาะสมกับญาณวิทยาแบบไหน 
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ท่ี 3 พบว่า ไม่ควรพิสูจน์แนวคิดเรื่องบุญที่มาจากทาน ศีลและภาวนาโดย
อาศัยญาณวิทยาประเภทใดประเภทหนึ่งเพียงอย่างเดียว เพราะจะทำให้เข้าใจบุญผิดและทำให้เกิด
การปฏิบัติผิดตามไปด้วย ดังนั้น เมื่อประชาชนทั่วไปผู้ทำบุญต้องการพิสูจน์แนวคิดเรื่องบุญแต่ละ
ระดับก็ควรอาศัยญาณวิทยาที่สัมพันธ์กัน ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าทานเหมาะกับวิธีประสบการณ์นิยม ศีล
เหมาะกับวิธีเหตุผลนิยม และภาวนาเหมาะกับอัชฌัติกญาณ แต่ทั้งนี้ก็ไม่ได้หมายความว่าจะใช้เพียง
วิธีการนั้นๆ ในการตรวจสอบเท่านั้น 
 2. ข้อเสนอแนะสำหรับการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป 

งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบองค์ความรู้ที่สำคัญคือ ความสัมพันธ์ที่เก่ียวเนื่องกันของหลักญาณ 3 
ทางพุทธปรัชญากับหลักธรรมชาติของความรู้ 3 ประเภท ซึ่งสามารถนำไปประยุกต์ใช้กับการ
ตรวจสอบความรู้ในการดำเนินชีวิตประจำวันให้สอดคล้องกับหลักพุทธปรัชญาได้ โดยควรให้
ความสำคัญกับหลักกาลามสูตรซึ่งเป็นเกณฑ์ตัดสินความรู้ที่สำคัญทางพุทธปรัชญาอีกหลักด้วยเพื่อให้
เกิดความรู้ที่ความถูกต้องก่อนเบือกทำอะไรลงไป สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยใน
ประเด็นเก่ียวกับ  

1) การศึกษาวิเคราะห์เชิงญาณวิทยาเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 
2) แนวคิดเรื่องกรรมกับแนวคิดญาณวิทยาในพุทธปรัชญาเถรวาท: การวิเคราะห์/การวิพากษ์

เชิงเปรียบเทียบ 
3) การศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาการศึกษาการเรียนการสอนแนวคิดเรื่องบุญในสังคมไทย 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺ โต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย . พิมพ์ครั้งที่  39. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2560). พุทธปรัชญากับญาณวิทยา. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2560) แก่นเดิมของพุทธปรัชญา เล่มที่ ๑. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บีพีเค พริ้น  

ติ้ง. 
สมเด็จพระพุทธโฆษจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2567). ตามพระใหม่ ไปเรียนธรรม . พิมพ์ครั้งที่ 2. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ สหธรรมิก จำกัด. 



204  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
G.T.W. Patrick. (1935). Introduction to Philosophy. Revised Edition, Cambridge 

Massachusetts: The Riverside Press. 
Harold H. Titus. (1968). Living Issues in Philosophy. 8th Edition, New Delhi:  Eurasia 

Publishing House Ltd. 
John Hospers. (1997). An Introduction to Philosophical Analysis. 4th Edition, London: 

Routledge. 
 


