
405 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
แนวคิดเรื่องพระโพธสิตัว์ในฐานะเป็นรากฐานทางจริยธรรม 

ในพุทธปรัชญามหายาน 
THE CONCEPT OF BODHISATTVA AS AN ETHICAL FOUNDATION 

IN MAHAYANA BUDDHIST PHILOSOPHY 
 

พระวิเชียร เถี่ยนอี๊ (กาญจนไตรภพ) 
Phra Wichien Tien Ee (Kanjanatraipop)  

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: wattham57@gmail.com 
 

Received May 22, 2024; Revised December 30, 2024; Accepted: December 31, 2024 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้เป็นการศึกษา แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในฐานะเป็นรากฐานทางจริยธรรมใน
พุทธปรัชญามหายาน โดยมีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ใน
พุทธปรัชญามหายาน 2) เพ่ือศึกษาแนวคิดทางจริยธรรมในพุทธปรัชญามหายาน 3) เพ่ือวิเคราะห์หา
ความสัมพันธ์กันระหว่างแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์กับแนวทางปฏิบัติทางจริยธรรมของพุทธปรัชญา
มหายาน การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาเอกสาร ตำรา และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ใน
เชิงวิพากษ์ จากการศึกษาพบว่า แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในพุทธปรัชญามหายาน เป็นแนวคิดหลัก
ของการปฏิบัติในเรื่องพระโพธิสัตว์ ตามหลักธรรมที่พระโพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญในช่วงแห่งการตั้ง
ปณิธาน เพ่ือเข้าถึงความเป็นพุทธะ ด้วยหลักแนวคิดทางจริยธรรมของพุทธปรัชญามหายาน มี
ความสำคัญกับหลักธรรมพ้ืนฐานทั้งสองประการของอุดมการณ์โพธิสัตว์ คือ เรื่องความกรุณา และ
ปัญญา ซึ่งความกรุณาและปัญญานั้นถูกพัฒนาขึ้นมาเพ่ือให้ความสำคัญแก่การต่อสู้กับปัญหาที่
ซับซ้อน โดยการใช้ปัญญาเพ่ือหาทางแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นและการกระทำอย่างมีสติ จะเห็นว่า
อุดมการณ์ของพระโพธิสัตว์ที่เป็นเป้าหมายสำคัญของแนวคิดทางจริยธรรมของพุทธปรัชญามหายาน 
ซึ่งเป็นการนำมาปฏิบัติให้เกิดผลในทางศีลธรรม พระโพธิสัตว์ เป็นผู้ดำเนินชีวิตตามวิถีทางตามหลัก
แนวคิดทางจริยธรรมของพุทธปรัชญามหายาน ตามแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในฐานะเป็นรากฐานทาง
จริยธรรมในพุทธปรัชญามหายานมาตลอดจนถึงปัจจุบัน 
คำสำคัญ: พุทธปรัชญามหายาน; พระโพธิสัตว์; พ้ืนฐานทางจริยธรรม 
 
Abstract 

This research article is a study. The concept of the Bodhisattva as an ethical 
foundation in Mahayana Buddhist philosophy. It has three objectives: 1) to study the 
concept of the Bodhisattva in Mahayana Buddhist philosophy 2) to study the ethical 

mailto:wattham57@gmail.com


406  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
concepts in Mahayana Buddhist philosophy 3) to analyze the relationship between 
the concept of the Bodhisattva and the ethical practices of Mahayana Buddhist 
philosophy. This research employed the qualitative research methodology done by 
critically studying documents, texts and related research works. From the study it 
was found that the concept of a bodhisattva in Mahayana Buddhist philosophy It is 
the main concept of the Bodhisattva practice. According to the principles that 
Bodhisattvas must practice during the period of determination. To reach 
Buddhahood with the ethical concepts of Mahayana Buddhist philosophy There is 
emphasis on the two basic principles of Bodhisattva ideology: compassion and 
wisdom. Compassion and wisdom were developed to be important in grappling with 
complex problems. By using intelligence to find solutions to problems that arise and 
acting consciously. It can be seen that the ideology of the Bodhisattva is an 
important goal of the ethical concept of Mahayana Buddhist philosophy. Which is a 
practice that produces moral results. A Bodhisattva is a person who lives according 
to the ethical principles of Mahayana Buddhist philosophy. According to the concept 
of the Bodhisattva as the ethical foundation of Mahayana Buddhist philosophy 
throughout the present. 
Keywords: Mahayana buddhist Philosophy; Bodhisattva; An ethical foundation 
 
บทนำ 
 ความสำคัญของปัญหาของแนวคิดหลักทางพุทธปรัชญามหายานที่เชื่อว่า สรรพสัตว์ทั้งหลาย
ต่างล้วนมีพุทธภาวะเป็นพ้ืนฐานแห่งชีวิต พุทธภาวะจึงเป็นศักยภาพหรือความสามารถของสรรพสัตว์
ที่จะพัฒนาตนเองให้เจริญขึ้น จนสูงสุดถือเป็นความสามารถของสรรพสัตว์ในการเดินทางเข้าถึงความ
เป็นพระพุทธเจ้าหรือภาวะแห่งพุทธะซึ่งประกอบด้วยคุณธรรมอันประเสริฐที่หลากหลาย ศักยภาพ
หรือความสามารถนี้ถือเป็นมิติหนึ่งของชีวิตมนุษย์ ที่พร้อมจะก่อให้เกิดความเข้าใจต่อความจริงอัน
เป็นอมตะ (เสถียร โพธินันทะ, 2548) พุทธภาวะจึงเป็นเงื่อนไข ที่ทำให้การตระหนักรู้ในสัจธรรมทาง
ศาสนาหรือในทางปรัชญาไม่สูญหายไปจากโลก  และเชื่อว่าศักยภาพดังกล่าวมีอยู่อย่างเสมอภาคเท่า
เทียมกันทุกคน เพียงแต่สรรพสัตว์บางส่วนที่ยังมีอวิชชาปิดบังทำให้ไม่อาจที่จะเข้าถึงธรรมชาติแห่ง
พุทธะท่ีมีอยู่ภายในได้เท่านั้น หากผู้ใดทำลายอวิชชาที่เป็นเสมือนความมืดที่ปิดบังธรรมชาติแห่งพุทธะ
นี้ออกไปด้วยปัญญาหยั่งรู้ธรรมชาติแห่งพุทธะแล้วก็จะได้พบกับความบริสุทธิ์แห่งจิตนี้เข้าถึงความเป็น
พุทธะอย่างเท่าเทียมกัน 
 พุทธศาสนามหายานที่เชื่อว่าสรรพสัตว์ทั้งหลายต่างล้วนมีพุทธภาวะเป็นพ้ืนฐานแห่งชีวิตนี้  
จึงทำให้ทุกชีวิตต่างก็โอกาสที่จะพัฒนาตนให้เจริญขึ้นเป็นพุทธะได้  เพราะสรรพชีวิตล้วนมุ่งสู่ภาวะ
นิพพานอาจจะช้าบ้าง หรือเร็วบ้างแตกต่างกันไปก็นับเป็นเรื่องธรรมดา แต่ถึงกระนั้นทุกชีวิตจะมีจุด
สุดท้ายที่ต้องดำเนินไปสู่ภาวะอันเป็นเป้าหมายสูงสุดแห่งชีวิตเช่นเดียวกันนั่นก็คือความเป็นพุทธะ 
จากหลักการนี้ก่อให้เกิดแนวคิดเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์ที่ถูกนับเป็นแนวคิดเบื้องต้นที่สำคัญของการที่



407 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
นำไปสู่ความเป็นพุทธะดังกล่าว จึงทำให้มีจำนวนของพระโพธิสัตว์ที่จะเป็นผู้ที่จะตรัสรู้เป็น
พระพุทธเจ้าในอนาคตมากมายจนท่านเปรียบเทียบว่ามีจำนวนมากกว่าเม็ดทรายในท้องทะเล   และ
การที่จะเป็นพระโพธิสัตว์ได้นั้นจะต้องเริ่มต้นจากการตั้งปณิธานเพ่ือที่จะบำเพ็ญบารมีมุ่งเน้นในการ
ช่วยเหลือรื้อขนสรรพสัตว์ให้พ้นจากวัฏฏะสงสารที่เต็มไปด้วยความทุกข์อย่างไม่สิ้นสุด  ซึ่งการตั้ง
ปณิธานดังกล่าวจะต้องแน่วแน่ว่า “ตราบใดที่สรรพสัตว์ยังไม่หลุดพ้น พระโพธิสัตว์ก็จะไม่เห็นแก่ตัว
ในการบรรลุพุทธภูมิแต่เพียงผู้เดียว จะยังคงช่วยเหลือและรอจนกว่าจะให้สรรพสัตว์ทั้งหลายบรรลุ
พุทธธรรมทั้งหมดเสียก่อนตนจึงจะบรรลุในภายหลัง”  (ประทุม อังกูรโรหิต, 2553) เพราะมนุษย์ทุก
คนมีศักยภาพและความสามารถในการตรัสรู้ ซึ่งต่างก็มีธาตุพุทธะอยู่ในตัวของมนุษย์ก่อนแล้ว จึงควร
ถือเอาการบรรลุพุทธภูมิเป็นอุดมการณ์สูงสุด การบรรลุพุทธภูมินั้นจะไม่จำกัดเพศ ไม่จำกัดวัย ไม่
จำเป็นต้องถือบวช แม้เป็นฆราวาสผู้ครองเรือนก็สามารถที่จะปรารถนาและบำเพ็ญเป็นพระโพธิสัตว์
ได้เช่นกันนับเป็นทางเลือกหนึ่งสำหรับสรรพสัตว์แทนการเป็นพระอรหันต์  
 ด้วยเหตุนี้ การที่จะบำเพ็ญตนเพ่ือพระโพธิสัตว์ได้นั้นนอกจากที่ยึดมั่นกับปณิธานที่ตั้งไว้แล้ว
จะต้องประกอบด้วยโพธิสัตวมรรคายึดถือในจริยธรรมที่มุ่ งเน้นในเรื่องความเมตตากรุณา 
(Compassion) ต่อสรรพสัตว์เป็นสำคัญ  และจะต้องเป็นการกระทำที่ประกอบไปด้วยปัญญา 
(Wisdom) จากแนวคิดของจริยธรรมดังกล่าวได้ทำให้เกิดเป็นทฤษฎีเชิงปฏิบัติ  อาทิเช่น การงดเว้น
บริโภคเนื้อสัตว์ การช่วยเหลือสังคมที่มีความเดือนร้อนด้านต่างๆ เช่น การศึกษา การดำรงชีวิตเมื่อ
คราวที่ประสพภัยพิบัติต่างๆ เป็นต้น หรือหลักการเรื่องความเท่าเทียมกันของสรรพสัตว์จะเห็นได้จาก
การยอมรับว่าสรรพสัตว์ล้วนมีธาตุพุทธะอยู่ตัวซึ่งต่างก็มีความสามารถในการตรัสรู้ไม่ต่างกันสิ่งเหล่านี้
ล้วนมีส่วนทำให้แนวคิดของโพธิสัตว์นำเสนอออกมาให้เห็นชัดได้อย่างเป็นรูปธรรมโดยผ่านหลักการ
จริยธรรมของฝ่ายพุทธปรัชญามหายาน จึงทำให้ถูกมองว่าการที่พระโพธิสัตว์เป็นผู้ที่ใช้ความเมตตา
กรุณาและปัญญาเป็นแกนหลักท่ีสำคัญในการช่วยเหลือสรรพสัตว์กลายเป็นจริยธรรมที่พระโพธิสัตว์ใช้
เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต แม้จะมีหลักการอ่ืนนอกจากนี้อยู่อีกมากก็อาจถูกบดบังด้วยจริยธรรม
ที่ว่าด้วยความเมตตากรุณาและปัญญาจนกลายเป็นหลักจริยธรรมของฝ่ายมหายานในเชิงปฏิบัติไปใน
ที่สุด 
 เมื่อมองอีกแง่มุมหนึ่งพุทธปรัชญามหายาน จะมีท่าทีต่อการให้ความสำคัญต่อแนวคิดเรื่อง
จริยธรรมโดยมุ่งที่ความเมตตากรุณาที่ประกอบด้วยปัญญาต่อสรรพสัตว์เป็นสำคัญมากว่าจริยธรรมอื่น
อาจเป็นเพราะพุทธปรัชญามหายานมองว่า การช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้ได้เข้าถึงปัญญาแห่งการบรรลุ
ถึงความเป็นพระพุทธเจ้าหรือพุทธภาวะนั้น  ก็ไม่แตกต่างกับการช่วยเหลือสรรพสัตว์ด้วยจิตอัน
ประกอบไปด้วยความเมตตากรุณา ด้วยเหตุนี้ ทำให้เกิดปัญหาเป็นประเด็นข้อสงสัยได้ว่า ระหว่าง
ปัญญากับกรุณานั้นสิ่งใดเป็นสิ่งที่มีสถานะความสำคัญที่สูงกว่ากัน หรือสิ่งใดที่พระโพธิสัตว์จะต้องยึด
มั่นให้มากที่สุดในระหว่างที่บำเพ็ญตนเพ่ือช่วยขนย้ายสรรพสัตว์ให้พ้นจากสังสารวัฏที่เต็มไปด้วย กอง
ทุกข์นี ้ 
 เมื่อพิจารณาจากเนื้อหาเบื้องต้นเกี่ยวกับโพธิสัตวมรรคายึดถือในจริยธรรมที่มุ่งเน้นในเรื่อง
ความเมตตากรุณาต่อสรรพสัตว์เป็นสำคัญพร้อมกันนี้การกระทำดังกล่าวจะต้องประกอบไปด้วย
ปัญญาจนได้กลายมาเป็นแนวคิดของจริยธรรมเชิงปฏิบัติที่สำคัญของฝ่ายมหายาน ผู้วิจัยจึงต้องการ



408  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พิสูจน์ว่า “การบำเพ็ญตนเป็นพระโพธิสัตว์นั้นจะต้องยึดถือหลักจริยธรรมอะไรมากกว่ากันระหว่าง
ความเมตตากรุณากับปัญญา” (ประทุม อังกูรโรหิต, 2553) 
 ประเด็นพระโพธิสัตว์เสียสละความสุขตนเอง เพ่ือผู้อ่ืน กรณีพระเวสสันดร (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 28 บรรทัด 6511-8340 หน้า 248-318, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) แสดงถึงการมี เมตตาต่อสังคม การไม่สนใจว่าสังคมจะพิจารณาเรื่องดังกล่าวว่าเหมาะสม
หรือไม่ แต่อรรถกถามองว่า การที่ทำอย่างนั้นเป็นภูมิปัญญาของท่านมากกว่าจะพิจารณาเรื่องเมตตา
อย่างเดียวเพราะสุดท้ายแล้ว ทิ้งลูกและภริยาก็กลับสู่เมืองและมีความสุขอยู่ดี 
 ดังนั้น งานวิจัยนี้จะวิเคราะห์เพ่ือหาคำตอบว่า แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในฐานะเป็นรากฐาน
ทางจริยธรรมในพุทธปรัชญามหายานในประเด็นหลักจริยธรรมว่าด้วยความเมตตากรุณาและปัญญา
ว่าอะไรมีความสำคัญมากกว่ากัน เมื่อได้วิเคราะห์ในประเด็นที่ต้องการแล้ว ก็จะสรุปและอภิปรายผล
เพ่ือสร้างความเข้าใจในเรื่องดังกล่าวต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในพุทธปรัชญามหายาน 
  2. เพ่ือศึกษาแนวคิดทางจริยธรรมในพุทธปรัชญามหายาน 
  3. เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในฐานะเป็นรากฐานทางจริยธรรมในพุทธปรัชญา
มหายาน 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) วิธีดำเนินการวิจัยมีดังนี้ 
  1. ศึกษาค้นคว้ารวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ (Primary Source) คือ วิมลเกียรตินิเทสสูตร, 
สัทธรรมปุณฑริกสูตร, วัชรปรัชญาปารมิตาสูตร การัณฑวสูตร, กาลามาสุตตะ: เป็นหลัก และเอกสาร
ทุติยภูมิที่มาจากการวิเคราะห์ วิจัย และหนังสือที่เกี่ยวข้อง 
  2. ศึกษาและวิเคราะห์แยกแยะประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการบำเพ็ญกรุณาและปัญญาว่าพระ
โพธิสัตว์นั้นใช้หลักการกรุณาเป็นใหญ่อย่างเดียว หรือมีหลักปัญญาร่วมพิจารณาไปพร้อมกันด้วย เพ่ือ
ใช้อธิบายแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์และแนวทางการปฏิบัติทางจริยธรรมในพุทธปรัชญามหายาน  
  3. สรุป และวิจารณ์เพ่ือตรวจสอบและประเมินเหตุผลที่ใช้อธิบายแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์
และแนวทางการปฏิบัติทางจริยธรรมในพุทธปรัชญามหายาน 
 
ผลการศึกษา 

วัตถุประสงค์ที่ 1. ผลการวิจัยพบว่า การบำเป็นบารมีของพระโพธิสัตว์ จะมีลักษณะการ
บำเพ็ญธรรมเป็นระยะเวลานานมาก มุ่งเน้นเพ่ือประโยชน์ตนและผู้อื่น โดยใช้ทาน ศีล กษานติเป็น
อุปกรณ์เพ่ือทำให้เกิด บุญกุศลและเพ่ือความสุขของตนเองและของชาวโลก อาศัยธยาน ปรัชญา เพ่ือ
เป็นการแสวงหาความหลุดพ้นและวีรยะ เพ่ือเป็นกำลังในการบำเพ็ญธรรมะอ่ืนๆ อีกด้วยและท่ีสำคัญ
จะต้องเริ่มบำเพ็ญไปตามลำดับตั้งแต่ต้นจนถึงปลายสุดจะมีลักษณะเริ่มจากธรรมที่ง่ายที่สุดไปหาธรรม
ที่ยากที่สุด 



409 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ข้างต้นนั้น เพ่ือจะแสดงให้เห็นวิธีการและขั้นตอนการที่

ผู้ใดผู้หนึ่งจะปรารถนาที่จะเป็นพระโพธิสัตว์ตามแนวทางของพุทธปรัชญามหายานนั้นเป็นเช่นไร 
ประเด็นเรื่องการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์นี้ อาจจะมีข้อคำถามเกิดขึ้นได้ว่า “เหตุใด? การ
บำเพ็ญบารมีจึงมีความสำคัญต่อการตั้งความปรารถนาในการเป็น พระโพธิสัตว์” จากข้อคำถามนี้ 
(ประพจน์ อัศววิรุฬหการ, 2557) ได้ตั้งข้อสังเกตไว้อย่างน่าสนใจว่า “ชีวิตของพระโพธิสัตว์ คือ ผู้จะ
มาตรัสรู้นั้นเป็นเรื่องชีวิตทางศีลธรรม จริยธรรม ดังนั้น การเน้นเรื่องการบำเพ็ญความดีเพ่ือบรรลุ
สถานภาพที่สูงสุดนี้เองเป็นเหตุให้ประวัติในส่วนอดีตของพระพุทธเจ้าสำคัญกว่าประวัติในชาติปัจจุบัน 
อาจกล่าวได้ว่าศีลธรรมกำหนดประวัติมากกว่าที่แสดงประวัติจริงๆ ที่แฝงศีลธรรม ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้
เกิดการวางระบบของการบำเพ็ญธรรมเพ่ือเป็นพระพุทธเจ้าซึ่งมีศูนย์กลางอยู่ที่ธรรมะหมวดหนึ่งที่
เรียกว่า บารมีหรือปรามิตา เมื่อบำเพ็ญบารมีเต็มบริบูรณ์แล้วบุคคลนั้นก็จะได้บรรลุโพธิญาณได้เป็น
พระพุทธเจ้า”(ประพจน์ อัศววิรุฬหการ, 2557)จากข้อสังเกตดังกล่าวนี้ เป็นการตอบคำถามดังกล่าว
ข้างต้นนั้นได้เป็นอย่างดีและทำให้เห็นถึงความสำคัญของการบำเพ็ญบารมีเพ่ือจะบรรลุเป้าหมายที่สำคัญ
สูงสุด คือ การเป็นพุทธเจ้าตามทัศนะของพุทธปรัชญามหายาน อาจจะกล่าวได้ว่าการบรรลุความเป็น
พุทธเจ้าได้นั้นจะเกิดมีขึ้นได้ก็เพราะต้องอาศัยการบำเพ็ญบารมีเหล่านี้เท่านั้น 

ลักษณะพระโพธิสัตว์ เป็นผู้ได้รับอภิเษกเทียบเท่ากับพระพุทธเจ้า สมบูรณ์ด้วยคุณสมบัติและ
คุณลักษณะทั้งปวง เป็นผู้ได้รับชญาณความรู้ทั้งปวง ได้โพธิสัตว์วิโมกข์ 10 ประการ ได้สมาธิ อารมณ์ 
อภิญญาทั้งหมด มีรูปกายงดงาม มีรัศมีรุ่งเรือง ล่วงเขตแดนโลกทั้งปวง ล่วงเทวดาทั้งปวง เป็นผู้นำ
สัตว์ทั้งหลายให้เข้าไปสู่การบำเพ็ญปารมิตาของพระโพธิสัตว์ พระสาวก และพระปัจเจกพุทธเจ้า (Har 
Dayal, 1970) จากข้อความข้างต้นนี้จะเห็นได้ว่า คัมภีร์ทศภูมิกสูตรนั้นนับเป็นคัมภีร์ที่แสดงความ
คิดเห็นเรื่องภูมิได้ครบถ้วนและเป็นระบบที่สุดในบรรดาคัมภีร์ที่กล่าวถึงเรื่องนี้ ภูมิของพระโพธิสัตว์
สามารถแสดงการพัฒนาของพระโพธิสัตว์ได้ครบทุกแง่ทุกมุม ทั้งในด้านการบำเพ็ญธรรม ผลของการ
บำเพ็ญธรรมอันได้แก่อำนาจและหน้าที่ในแต่ละภูมิ  เมื่อพระโพธิสัตว์ผู้บำเพ็ญภูมิธรรมทั้ง 10  
ประการครบบริบูรณ์แล้ว ก็จะเป็นผู้มีคุณธรรมเทียบเท่ากับพระพุทธเจ้าและเหลือเพียงอีกชาติเดียวก็
จะมาอุบัติตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าโปรดสรรพสัตว์ต่อไป 

สรุปจากเนื้อหา จึงทำให้ทราบได้ว่าพุทธปรัชญามหายานนั้นมีจุดมุ่งหมายที่สำคัญอยู่ที่พุทธ
ภูมิด้วยการบำเพ็ญบารมียึดตามหลักของโพธิจริยาหรือโพธิสัตวธรรม ด้วยเหตุนี้จึงมองได้ว่าอาจเป็น
เหตุผลประการหนึ่งที่ทำให้แนวคิดการบำเพ็ญตนเป็นพระโพธิสัตว์มีความโดดเด่นและเป็นที่นิยม
ของศาสนิกชนส่วนใหญ่ในบางประเทศ เพราะหลักการสำคัญของการบำเพ็ญบารมีก็คือการช่วยเหลือผู้อ่ืน 
การบำเพ็ญจะเกิดขึ้นไม่ได้ถ้าไม่มีผู้ให้ถูกช่วย เป็นเรื่องธรรมดาที่ผู้คนส่วนมากชอบเพราะมีคนค่อย
ช่วยเหลือในยามที่ตกทุกข์ได้ยาก มีคนค่อยให้ความหวังในยามที่หมดสิ้นทุกอย่าง เป็นเสมือนที่พ่ึงของ
สรรพสัตว์ทั้งหลาย สิ่งเหล่านี้อาจจะเป็นเหตุผลหนึ่งที่ทำให้ความเป็นพระโพธิสัตว์นั้นสูงกว่าความเป็น
พระอรหันต์ในมุมมองของพุทธปรัชญามหายา 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า พ้ืนฐานแนวคิดทางจริยธรรมของพุทธปรัชญามหายาน
นั้นล้วนแล้วจะต้องอิงอาศัยปัญญาและเมตตากรุณา ถ้าขาดสิ่งเหล่านี้ก็อาจทำให้การปฏิบัติตาม
แนวทางจริยธรรมดังกล่าวอาจจะไม่มีสิ่งใดที่สำคัญมาเป็นแกนกลางได้ เมื่อพิจารณาอย่างถี่ถ้วนแล้ว
จะพบว่า หลักธรรมของฝ่ายมหายานส่วนมากจะสามารถจัดลงให้อยู่ในหมวดของปัญญาหรือไม่ก็



410  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
กรุณาได้ทั้งสิ้น จึงทำให้หลักปัญญาและกรุณานั้นเป็นแกนกลางที่สำคัญของหลักธรรมทั้งหมดที่
ปรากฏในพุทธปรัชญามหายานซึ่งต่างก็มีลักษณะของอิงอาศัยซึ่งกันและกันที่จะสามารถผสานและ
เกื้อกูลซึ่งกันและกันไป ดังคำกล่าวที่ว่า “ จุดศูนย์กลางเรื่องทฤษฏีนั้นแสดงออกมาในหลักการเรื่อง
ปัญญา ในขณะที่ท่าทีเชิงปฏิบัตินั้นแสดงออกมาทางความคิดเรื่องกรุณา (compassion) มีการพูดกัน
เสมอว่า ปัญญาและกรุณานั้นเป็นสองเสาหลักค้ำยันในระบบพุทธปรัชญาเปรียบเสมือนปีกทั้งสองของ
นก หรือล้อทั้งสองของรถ และการขาดหายสิ่งใดสิ่งหนึ่งในสองสิ่งนี้ไปจะก่อให้เกิดการเสื่อมลงของจิต
วิญญาณแห่งพระพุทธศาสนา (Nagao, 2000) 

พระโพธิสัตว์ย่อมมีจิตไม่ห่างจากมหาเมตตา ไม่เว้นจากมหากรุณา มีจิตปณิธานมุ่งต่อ
สัพพัญญุตาญาณอย่างลึกซึ้งเสถียรภาพ ไม่รู้เบื่อหน่าย จักไม่ได้หลงลืมคืนคลาย อนึ่งพระโพธิสัตว์ย่อม
มุ่งแสดงธรรมสั่งสอนสรรพสัตว์ โดยมิบังเกิดความเบื่อหน่ายเอือมระอาใดๆ ย่อมปฏิบัติตนในสังคห
วัตถุธรรมเป็นนิรันดร์ ย่อมอภิบาลรักษาพระสัทธรรมให้โรจนาภาคโดยจิรายุกาล มิเสียดายแม้กระทั่ง
ชีวิตของตน (เสถียร โพธินันทะ, 2544) นอกจากนี้จะเห็นได้จากพระมหาปณิธานของพระโพธิสัตว์ข้อ
ที่ 18 ในมหาสุขาวตีวยูหสูตร กล่าวว่า ณ เพลาที่ข้าพระองค์ได้บรรลุพุทธภาวะ หากว่าสรรพสัตว์ใน
โลกธาตุทั้งทั่วทิศที่มีจิตใจเลื่อมใสศรัทธาระลึกในข้าพระองค์อย่างแน่วแน่ ปรารถนาจะไปอุบัติ ณ 
แดนของข้าพระองค์ และได้สวดนามของข้าพระองค์แม้สิบครั้งถ้ายังมิได้อุบัติ ณ แดนนั้นแล้วไซร้ ข้า
พระองค์จักไม่ขอบรรลุอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เว้นแต่ผู้ที่ประกอบอนันตริยกรรมห้าและกล่าวร้าย
ทำลายพระธรรมอันประเสริฐ (ประทุม อังกูรโรหิต, 2553) จากทัศนะของนักวิชาการที่ผู้วิจัยได้นำมา
เสนอนี้ เมื่อพิจารณาแล้วจะเห็นว่า ความหมายหลักของอุดมการณ์โพธิสัตว์ที่ปรากฏในฝ่ายพุทธ
ปรัชญามหายานก็คืออุดมการณ์ที่กล่าวถึงผู้ที่ดำเนินอยู่บนหนทางแห่งการบรรลุธรรม ซึ่งจะเป็นผู้มี
หน้าที่ในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ด้วยความเมตตากรุณาพร้อมกับพัฒนาปัญญาของตนให้เจริญอย่าง
สมบูรณ์ และโพธิสัตว์ ก็คือบุคคลที่ตั้งปณิธานจะบรรลุพระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระพุทธเจ้า 
เพ่ือจะได้มีความสามารถเต็มที่ในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ ส่วนเป้าหมายปลายทางของโพธิสัตว์นั้นก็
คือการเดินทางเข้าสู่พุทธภาวะที่เป็นพระนิพพานบั้นปลายของชีวิต แต่ด้วยจิตที่ประกอบด้วยความ
กรุณาเป็นพ้ืนฐานทำให้พระโพธิสัตว์นั้นมีหนทางปฏิบัติในการยุติการเข้าสู่พระนิพพานไว้แค่นั้นก่อน 
เพ่ือหันกลับมามุ่งช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้ออกจากสังสารวัฏให้หมดเสียก่อนแล้วตนเองจึงค่อยบรรลุ
พระนิพพานตามไปในภายหลัง ซึ่งการกระทำเช่นนี้จะต้องเกิดจากมหากุศลจิตที่ปรารถนาให้ผู้อ่ืนมี
ความสุขตลอดไป 

วัตถุประสงค์ที่ 3 พระโพธิสัตว์นั้นจำเป็นจะต้องมีแนวทางในการปฏิบัติ ในการเดินตามทาง
ของการกำจัดกิเลสในใจของตนเองให้ได้เสียก่อน ซึ่งการกำจัดกิเลสนี้ก็ได้แก่เส้นทางของเถรวาทหรือ
ของ พระอรหันต์นั้นเอง ถ้าถือเอาตามทัศนะนี้อาจทำให้เข้าใจได้ว่า ผู้ที่ปรารถนาบำเพ็ญเป็นพระ
โพธิสัตว์นั้น จำเป็นจะต้องบำเพ็ญตนเพ่ือกำจัดกิเลสในใจของตนเองให้ได้เสียก่อน แนวคิดเช่นนี้ย่อม
ขัดแย้งกับแนวคิดของการบำเพ็ญโพธิสัตว์ที่เข้าใจกันว่า ต้องมุ่งเน้นเสียสละช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้น
ทุกข์ คอยช่วยขจัดปัดเป่าความทุกข์โศกในโลกนี้จะไม่สนใจต่อการกำจัดกิเลสเพ่ือที่จะบรรลุนิพพาน 
ด้วยเหตุนี้ ช่วงเวลาของการเป็นพระโพธิสัตว์จึงยาวนาน เพราะหากมองจากแนวทางการปฏิบัติ มี
จุดประสงค์หลักของการบำเพ็ญ พระโพธิสัตว์ก็เพ่ือต้องการที่จะบรรลุเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าองค์
ใดองค์หนึ่งในอนาคตแล้วสามารถช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากกองทุกข์ได้ ซึ่งต่างก็เชื่อกันว่าผู้ที่



411 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
สามารถทำการช่วยขนสรรพสัตว์ออกจากสังสารวัฏนี้ (เสถียร โพธินันทะ, 2544) ได้อย่างเต็มที่นั้นมี
เพียงผู้เดียวนั้นก็คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ด้วยเหตุนี้ อาจจะเป็นสาเหตุที่ทำให้มีการพัฒนาแนวคิด
ของพุทธปรัชญามหายานจากยุคแรกๆ ที่ต้องมุ่งทำตนให้บรรลุเสียก่อน ปรับเปลี่ยนมาเป็นการมุ่งเน้น
ในเรื่องของการเผยแผ่คำสั่งสอนไปสู่ประชาชนหมู่มาก เน้นการทำงานเพ่ือสังคมเป็นสำคัญ ทำให้
แนวคิดการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ปรับเปลี่ยนให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมอันเป็นความ
ต้องการของศาสนิกชนส่วนใหญ่ 

ตามหลักอุดมการณ์ โพธิสัตว์ การบำเพ็ญปรัชญาปารมิตา หรือปัญญาบารมีนั้นจะมี
วัตถุประสงค์เพ่ือที่จะให้โพธิสัตว์ผู้บำเพ็ญบารมีได้รับปัญญาที่รู้แจ้งเห็นจริงตามสภาวธรรมแห่งสรรพ
สิ่งกล่าวคือ กล่าวคือรู้แจ้งใน ปฏิจจสมุปปบาท ซึ่งเป็นการเข้าใจถึงภาวะการอิงอาศัยของสรรพสิ่งเพื่อ
เกิดขึ้นและดำรงอยู่ ฝ่ายมหายานเรียกภาวะการเข้าใจเช่นนี้ว่า การตระหนักในศูนยตากล่าวให้ง่ายก็
คือ การรู้ตรงตามความเป็นจริง หรือรู้เห็นตามที่เป็น ตลอดจนรู้แจ้งความจริงที่เป็นสากลของสิ่งทั้ง
ปวง พระโพธิสัตว์ที่เจริญด้วยปัญญาเช่นนี้ ย่อมที่จะมองสรรพชีวิตด้วยความเท่าเทียม เข้าใจแท้ถึง
สภาวะธรรมที่แท้จริงของสรรพสัตว์ที่เวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ ผู้ดิ้นรนพ้นทุกข์ โพธิสัตว์ตะหนักได้ว่า
สรรพสัตว์ทั้งหลายประกอบอยู่ด้วยศักยภาพทางปัญญาในการนำพาตนเองพ้นทุกข์พุทธปรัชญา
มหายานก็ไม่อาจที่จะแยกหลักการเรื่องปัญญาและความกรุณาออกจากกันได้ เพราะปัญญาเองก็ถูก
นับเนื่องอยู่ในอุดมการณ์พระโพธิวัตว์ ตัวอย่างเช่น ในการบำเพ็ญบารมีที่ถือเป็นหลักจรรยาที่สำคัญ
ของพระโพธิสัตว์ที่จะมุ่งสู่พุทธภูมิเป็นสิ่งที่พระโพธิสัตว์จะต้องบำเพ็ญให้บริบูรณ์จึงจะตรัสรู้เป็น
พระพุทธเจ้าได้  

โพธิสัตว์มีพ้ืนฐานอยู่ที่หลักการทางจริยธรรมอันสำคัญของฝ่ายมหายาน คือ แนวคิดเรื่อง
ความกรุณา จึงทำให้การตีความสูญญตาจึงสามารถที่จะสอดรับกับคุณค่าเชิงจริยธรรมได้ แม้จะมอง
ว่าในความเป็นจริงชีวิตปราศจากแก่นสารที่เที่ยงแท้ ไม่มีรากฐานถาวร เพราะตกอยู่ภายในกฎไตร
ลักษณ์ แต่ในมิติของจริยธรรมจะมองว่า เพราะชีวิตนั้นเป็นสิ่งที่ปราศจากแก่นสารถาวร จึงจะต้องทำ
ให้ชีวิตมีศักยภาพ สร้างการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาไปได้เรื่อยๆ และด้วยความที่ชีวิตของสรรพสัตว์
เป็นเช่นนั้น จึงทำให้ชีวิตของสรรพสัตว์รวมถึงพระโพธิสัตว์มีความสามารถที่จะพัฒนาไปในทางที่ดีได้ 
และด้วยความว่างของชีวิตจึงเปิดช่องให้เกิดการพัฒนา พระโพธิสัตว์เมื่อเดินทางมาถึงขั้นนี้ย่อมหยั่ง
เห็นสูญญตาทั้งในกรอบของความเป็นจริงและมิติทางจริยธรรมดังกล่าว และอีกส่วนหนึ่ง ความสำคัญ
ของหลักการทางเจริญธรรมในฐานะที่เป็นหลักการเรื่องความเมตตากรุณายังส่งผลให้โพธิสัตว์ทั้งหลาย
ภายหลังได้บรรลุในปัญญาบารมีแล้วกลับปฏิเสธการเดินทางเข้าสู่นิพพาน เนื่องด้วยจิตกรุณาที่มีต่อ
สรรพสัตว์ จึงทำให้พระโพธิสัตว์หันหลังให้พระนิพพาน (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2546) และเดินทาง
กลับมาสู่โลกแห่งอวิชชาอีกรอบเพ่ือช่วยเหลือขนย้ายสรรพสัตว์ทั้งมวล ถึงแม้โพธิสัตว์จะคลุกคลีอยู่กับ
โลกที่ถูกมองว่าปกคลุมไปด้วยกิเลสทั้งหลาย แต่สิ่งเหล่านี้กลับไม่สามารถครอบงำจิตของพระโพธิสัตว์
ได้อีกต่อไป นั้นก็เป็นเพราะพระโพธิสัตว์ได้ผ่านการฝึกฝนจิตจนสามารถที่จะสร้างเกราะกำบังทาง
ปัญญาที่มากพอที่จะป้องกันจิตของตนได้นั่นเอง ด้วยการเก้ือหนุนแห่งหลักการแห่งจริยธรรมของพุทธ
ปรัชญามหายานเช่นนี้ มีผลทำให้ปณิธานของโพธิสัตว์ในการช่วยเหลือสรรพสัตว์จะดำเนินไปได้ด้วย
ตัวเองและเป็นไปตามเหตุปัจจัยแห่งโลก ด้วยการตระหนักรู้ด้วยปัญญาและโอบอุ้มด้วยกรุณา 
อุดมการณ์ของพระโพธิสัตว์ก็จักดำเนินไปได้อย่างสมบูรณ์ตามปณิธานของโพธิสัตว์ที่ตั้งไว้ 



412  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

อภิปรายผลการวิจัย 
อภิปรายผลวัตถุประสงค์ที่ 1 การบำเป็นบารมีของพระโพธิสัตว์ จะมีลักษณะการบำเพ็ญธรรม

เป็นระยะเวลานานมาก มุ่งเน้นเพ่ือประโยชน์ตนและผู้อ่ืน โดยใช้ทาน ศีล กษานติเป็นอุปกรณ์เพ่ือทำ
ให้เกิด บุญกุศลและเพ่ือความสุขของตนเองและของชาวโลก อาศัยธยาน ปรัชญา  เพ่ือเป็นการ
แสวงหาความหลุดพ้นและวีรยะ เพ่ือเป็นกำลังในการบำเพ็ญธรรมะอ่ืนๆ อีกด้วยและที่สำคัญจะต้อง
เริ่มบำเพ็ญไปตามลำดับตั้งแต่ต้นจนถึงปลายสุดจะมีลักษณะเริ่มจากธรรมที่ง่ายที่สุดไปหาธรรมที่ยาก
ที่สุด จากท่ีผู้วิจัยได้อภิปรายเนื้อหาเกี่ยวกับการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ข้างต้นนั้น เพ่ือจะแสดง
ให้เห็นวิธีการและขั้นตอนการที่ผู้ใดผู้หนึ่งจะปรารถนาที่จะเป็นพระโพธิสัตว์ตามแนวทางของพุทธ
ปรัชญามหายานนั้นเป็นเช่นไร ประเด็นเรื่องการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์นี้ อาจจะมีข้อคำถาม
เกิดขึ้นได้ว่า “เหตุใด? การบำเพ็ญบารมีจึงมีความสำคัญต่อการตั้งความปรารถนาในการเป็น พระ
โพธิสัตว์” จากข้อคำถามนี้ ประพจน์ อัศววิวุฬการ ได้ตั้งข้อสังเกตไว้อย่างน่าสนใจว่า “ชีวิตของพระ
โพธิสัตว์ คือ ผู้จะมาตรัสรู้นั้นเป็นเรื่องชีวิตทางศีลธรรม จริยธรรม ดังนั้น การเน้นเรื่องการบำเพ็ญ
ความดีเพ่ือบรรลุสถานภาพที่สูงสุดนี้เองเป็นเหตุให้ประวัติในส่วนอดีตของพระพุทธเจ้าสำคัญกว่า
ประวัติในชาติปัจจุบัน อาจกล่าวได้ว่าศีลธรรมกำหนดประวัติมากกว่าที่แสดงประวัติจริงๆ ที่แฝงศีลธรรม 
ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้เกิดการวางระบบของการบำเพ็ญธรรมเพ่ือเป็นพระพุทธเจ้าซึ่งมีศูนย์กลางอยู่ที่
ธรรมะหมวดหนึ่งที่เรียกว่า บารมีหรือปรามิตา เมื่อบำเพ็ญบารมีเต็มบริบูรณ์แล้วบุคคลนั้นก็จะได้
บรรลุโพธิญาณได้เป็นพระพุทธเจ้า (ประพจน์ อัศววิรุฬหการ, 2557) จากข้อสังเกตดังกล่าวนี้ เป็นการ
ตอบคำถามดังกล่าวข้างต้นนั้นได้เป็นอย่างดีและทำให้เห็นถึงความสำคัญของการบำเพ็ญบารมีเพ่ือจะ
บรรลุเป้าหมายที่สำคัญสูงสุด คือ การเป็นพุทธเจ้าตามทัศนะของพุทธปรัชญามหายาน อาจจะกล่าวได้
ว่าการบรรลุความเป็นพุทธเจ้าได้นั้นจะเกิดมีข้ึนได้ก็เพราะต้องอาศัยการบำเพ็ญบารมีเหล่านี้เท่านั้น 

อภิปรายผลวัตถุประสงค์ที่ 2 พ้ืนฐานแนวคิดทางจริยธรรมของพุทธปรัชญามหายานนั้นล้วน
แล้วจะต้องอิงอาศัยปัญญาและเมตตากรุณา ถ้าขาดสิ่งเหล่านี้ก็อาจทำให้การปฏิบัติตามแนวทาง
จริยธรรมดังกล่าวอาจจะไม่มีสิ่งใดที่สำคัญมาเป็นแกนกลางได้ เมื่อพิจารณาอย่างถี่ถ้วนแล้วจะพบว่า 
หลักธรรมของฝ่ายมหายานส่วนมากจะสามารถจัดลงให้อยู่ในหมวดของปัญญาหรือไม่ก็กรุณาได้ทั้งสิ้น 
จึงทำให้หลักปัญญาและกรุณานั้นเป็นแกนกลางที่สำคัญของหลักธรรมทั้งหมดที่ปรากฏในพุทธปรัชญา
มหายานซึ่งต่างก็มีลักษณะของอิงอาศัยซึ่งกันและกันที่จะสามารถผสานและเกื้อกูลซึ่งกันและกันไป 
ดังคำกล่าวที่ว่า “ จุดศูนย์กลางเรื่องทฤษฏีนั้นแสดงออกมาในหลักการเรื่องปัญญา ในขณะที่ท่าทีเชิง
ปฏิบัตินั้นแสดงออกมาทางความคิดเรื่องกรุณา (compassion) มีการพูดกันเสมอว่า ปัญญาและ
กรุณานั้นเป็นสองเสาหลักค้ำยันในระบบพุทธปรัชญาเปรียบเสมือนปีกทั้งสองของนก หรือล้อทั้งสอง
ของรถ และการขาดหายสิ่งใดสิ่งหนึ่งในสองสิ่งนี้ไปจะก่อให้เกิดการเสื่อมลงของจิตวิญญาณแห่ง
พระพุทธศาสนา นอกจากนี้จะเห็นได้จากพระมหาปณิธานของพระโพธิสัตว์ข้อที่ 18 ในมหาสุขาวตีว
ยูหสูตร กล่าวว่า ณ เพลาที่ข้าพระองค์ได้บรรลุพุทธภาวะ หากว่าสรรพสัตว์ในโลกธาตุทั้งทั่วทิศที่มี
จิตใจเลื่อมใสศรัทธาระลึกในข้าพระองค์อย่างแน่วแน่ ปรารถนาจะไปอุบัติ ณ แดนของข้าพระองค์ 
และได้สวดนามของข้าพระองค์แม้สิบครั้งถ้ายังมิได้อุบัติ ณ แดนนั้นแล้วไซร้ ข้าพระองค์จักไม่ขอบรรลุ
อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เว้นแต่ผู้ที่ประกอบอนันตริยกรรมห้าและกล่าวร้ายทำลายพระธรรมอัน
ประเสริฐ (ประทุม อังกูรโรหิต, 2553) จากทัศนะของนักวิชาการที่ผู้วิจัยได้นำมาเสนอนี้ เมื่อพิจารณา



413 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
แล้วจะเห็นว่า ความหมายหลักของอุดมการณ์โพธิสัตว์ที่ปรากฏในฝ่ายพุทธปรัชญามหายานก็คือ
อุดมการณ์ที่กล่าวถึงผู้ที่ดำเนินอยู่บนหนทางแห่งการบรรลุธรรม ซึ่งจะเป็นผู้มีหน้าที่ในการช่วยเหลือ
สรรพสัตว์ด้วยความเมตตากรุณาพร้อมกับพัฒนาปัญญาของตนให้เจริญอย่างสมบูรณ์ และโพธิสัตว์ ก็
คือบุคคลที่ตั้ งปณิธานจะบรรลุพระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระพุทธเจ้า เพ่ือจะได้มี
ความสามารถเต็มที่ในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ ส่วนเป้าหมายปลายทางของโพธิสัตว์นั้นก็คือการเดิน
ทางเข้าสู่พุทธภาวะที่เป็นพระนิพพานบั้นปลายของชีวิต แต่ด้วยจิตที่ประกอบด้วยความกรุณาเป็น
พ้ืนฐานทำให้พระโพธิสัตว์นั้นมีหนทางปฏิบัติในการยุติการเข้าสู่พระนิพพานไว้แค่นั้นก่อน เพ่ือหัน
กลับมามุ่งช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้ออกจากสังสารวัฏให้หมดเสียก่อนแล้วตนเองจึงค่อยบรรลุพระ
นิพพานตามไปในภายหลัง ซึ่งการกระทำเช่นนี้จะต้องเกิดจากมหากุศลจิตที่ปรารถนาให้ผู้ อ่ืนมี
ความสุขตลอดไป 

อภิปรายผลการวิจัยที่ 3 เมื่อกล่าวถึงประเด็นเรื่องปัญหาและความกรุณาในระบบคิดของ
พุทธปรัชญามหายานแล้ว จะพบเห็นได้ในเนื้อหาของพระสูตรที่สำคัญ ๆ ของฝ่ายมหายาน ซึ่งแต่ละ
พระสูตรนั้นก็จะให้สำคัญระหว่างปัญญาและความกรุณาที่เท่ากันแม้จะกล่าวถึงควบคู่กันก็ตาม เช่น 
วัชระปรัชญาปารมิตาสูตร จะกล่าวถึงหลักปัญญามากกว่าความกรุณา ส่วนวิมลเกียรตินิทเทศสูตร
กลับให้คำคัญของความกรุณามากกว่าปัญญา ดังจะเห็นได้จากพระราชดำรัสที่พระพุทธองค์ตรัสแก่
เหล่าพระโพธิสัตว์ที่เข้าเฝ้าว่า พระโพธิสัตว์ย่อมมีจิตไม่ห่างจากมหาเมตตา ไม่เว้นจากมหากรุณา มีจิต
ปณิธานมุ่งต่อสัพพัญญุตญาณอย่างลึกซึ้งเสถียรภาพ ไม่รู้จักได้หลงลืมคืนคลาย อนึ่งพระโพธิสัตว์ย่อม
มุ่งแสดงธรรมสั่งสอนสรรพสัตว์ โดยมิบังเกิดความเบื่อหน่ายเอือมระอาใดๆ ย่อมปฏิบัติตนในสังคห
วัตถุธรรมเป็นนิรันดร์ ย่อมอภิบาลรักษาพระสัทธรรมให้โรจนาภาคโดยจิรายุกาล มิเสียดายแม้กระทั่ง
ชีวิตของตน (เสถียร โพธินันทะ, 2544) การกล่าวถึงแนวคิดเรื่องความกรุณาในระบบคิดของพุทธ
ปรัชญามหายานนั้นมิใช่เป็นเพียงทำให้เป็นภาพลักษณ์ที่สำคัญที่ดูโดดเด่นเท่านั้น แต่ได้นำมาเป็น
องค์ประกอบที่สำคัญต่อแนวคิดจริยธรรมของฝ่ายพุทธปรัชญามหายาน จนอาจกล่าวได้ว่าเป็น
แกนกลางที่สำคัญต่อระบบคิดทั้งหมดของฝ่ายพุทธปรัชญามหายานเองเลยทีเดียว นั่นก็อาจเป็น
เพราะผลสืบเนื่องที่เกิดจากการที่ฝ่ายพุทธปรัชญามหายานเองที่นำเอาหลักการเรื่องความกรุณานี้มา
เป็นพ้ืนฐานสำคัญให้กับแนวคิดด้านอ่ืนๆ เช่น แนวคิดเกี่ยวกับการบรรลุธรรม หรือแนวคิดเกี่ยวกับ
วัตรปฏิบัติที่เป็นหนทางไปสู่เป้าหมายของอุดมการณ์สูงสุด  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



414  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 

 
ภาพประกอบ 1 อัตลักษณ์พระโพธสัตว์ในฐานะเป็นรากฐานจริยธรรม 

 
พระโพธิสัตว์ในฐานะเป็นรากฐานจริยธรรมประกอบด้วย 1. พระโพธิสัตว์ประกอบด้วย

ปัญญามีลักษณะคือ ก. การตระหนักในศูนยตา ข. สรรพชีวิตด้วยความเท่าเทียม  2. พระโพธิสัตว์
ประกอบด้วยกรุณามีลักษณะคือ ก. ช่วยเหลือขนย้ายสรรพสัตว์ทั้งมวล ข. กิเลสไม่สามารถครอบงำ
จิต 3. พระโพธิสัตว์ประกอบด้วยปัญญาและกรุณา มีลักษณะคือ ก. ปัญญาเป็นรากฐานของการตรัสรู้ 
ข. กรุณาเป็นรากฐานของการช่วยเหลือสรรพสัตว์ ค. การชว่ยเหลือสรรพสัตว์ต้องการทั้งปัญญาและ
กรุณา 
 
สรุป 

จากประเด็นการเกิดขึ้นของแนวคิดพระโพธิสัตว์นี้  มีการอธิบายขยายความเป็นการแสดง
ทัศนะไว้ ถึงแนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์จะโดดเด่นมากและเป็นที่ยอมรับกันอย่างกว้างขวางในพุทธ
ปรัชญามหายาน ในสมัยต่อมาเชื่อกันว่าต้นกำเนิดเรื่องพระโพธิสัตว์ เรื่องบารมีธรรมและสัจธรรมอ่ืน 
ๆ อันเป็นอุดมการณ์ของพระโพธิสัตว์นั้น พุทธปรัชญามหายานได้รับมาจากหลักคำสอนของนิกายสร
วาสติวาทและมหาสังฆิกะ และยังส่งผลเป็นแนวทางในการปฏิบัติตนเป็นพระโพธิสัตว์ตามแนวทาง
พุทธปรัชญามหายาน แนวคิดทางจริยธรรมในพุทธปรัชญามหายาน เป็นอุดมการณ์โพธิสัตว์ในทาง



415 Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จริยธรรมมีการให้ความสำคัญมากกับแนวคิดเรื่องความกรุณานั้น สามารถพิจารณาได้จากหัวข้อของ
หลักธรรมที่พระโพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญไปเพ่ือความเป็นพระพุทธเจ้านับตั้งแต่แรกเริ่มในการเดินทางเข้า
สู่เส้นทางสายธรรมเรื่อยไปถึงการปฏิบัติบำเพ็ญเพ่ือมุ่งสู่พุทธภาวะ หากนับตามลำดับขั้นของการ
พัฒนาคุณธรรมของโพธิสัตว์ การตั้งโพธิจิต และจตุรปณิธาน 4 ประการของโพธิสัตว์ ถือว่าเป็นธรรม
ที่มาเป็นลำดับแรกเพราะเป็นการตั้งมั่นในจิตที่จะบรรลุเป็นพระพุทธเจ้าเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์
ต่อจากนั้นจึงตามมาด้วยเนื้อหาและวิธีแห่งการปฏิบัติตนของโพธิสัตว์ 

 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะสำหรับการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป 
 1.1 พระโพธิสัตว์กับการการุณยฆาตในพุทธปรัชญามหายาน 
 1.2 ความเป็นพระโพธิสัตว์กับการกินมังสวิรัติในพุทธปรัชญามหายาน 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. (2557). โพธิสัตวจรรยา: มรรคาเพ่ือมหาชน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: โรง 
  พิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2557. 
เสถียร โพธินันทะ. (2544). วิมลเกียรตินิทเทศสูตร. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหามกุฏราช 
 วิทยาลัย. 
เสถียร โพธินันทะ.(2548).  ปรัชญามหายาน. พิมพ์ครั้งที ่5. (กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราช 

วิทยาลัย.  
ประทุม อังกูรโรหิต.(2553). พระมหาปณิธานของพระโพธิสัตว์ ข้อโต้แย้งทางปรัชญาของฌินรัน. 

กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2553 
เสถียร พันธรังสี.(2549). ศาสนาเปรียบเทียบ. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย.(2546). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ศยาม.  
Har Dayal. (1970). The Bodhisattva Doctrine in Buddhist Sanskrit Literature. Delhi:  
 Sundarlal Jain. 
Nagao, G.M. (2000). The Bodhisattava’s compassion Described in the Mahayana-

sutralamkara. Honolulu: University of Hawai’I press. 
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (2547). อารยธรรมพระพุทธศาสนาในทิเบต. กรุงเทพมหานคร:  

สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
 
 
 


