
527 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ลมปราณกับการดับทุกข์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

Pana and the Enlightenment in Theravada Buddhism 

 
อำไพ ชัยชลทรัพย์ 

Amphai Chaichonlasub  
คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya university 
Corresponding author, e-mail: ampai7643@gmail.com 

 
Received July 18, 2024; Revised December 30, 2024; Accepted: December 31, 2024 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือแสดงความสัมพันธ์ระหว่างลมปราณกับการดับทุกข์ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท ด้วยวิธีการศึกษาจากเอกสาร หนังสือและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษา
พบว่า ความสัมพันธ์กันระหว่างลมปราณกับการดับทุกข์ปรากฎในด้านที่ลมปราณเป็นเครื่องมือ ส่วน
การดับทุกข์เป็นผลที่เกิดตามมา ผ่านการมองว่าลมปราณและการดับทุกข์เกี่ยวข้องกันในแง่ธรรมชาติ
อันเป็นกฎสากลในแง่ของการมองว่า การเกิดทุกข์และดับทุกข์มาจากการสร้างเงื่อนไขที่ต่างกัน หาก
ใช้ลมปราณเป็นเครื่องมือจะพบว่าการเกิดเกิดทุกข์นั้นมาจากการไม่ได้พิจารณาลมหายใจที่เข้าออกว่า
สัมพันธ์กับการเกิดและดับ คือลมหายใจเข้าเป็นการเกิดและออกเป็นการดับ แต่หากมีสติพิจารณาทัน
ก็จะเข้าใจหลักการนี้ได้ ขณะที่ความสัมพันธ์เชิงการปฏิบัติ เป็นการลมปราณไปปฏิบัติเพ่ือสร้างสติใน
การรับรู้ลมหายใจเข้าออกอันเป็นวิธีการดับความทุกข์ทางกาย และดับอารมณ์คือความโกรธที่มาจาก
ฐานของอารมณ์ท่ีสั่งสมไว้ในอดีตได้ 
คำสำคัญ: ลมปราณ; การดับทุกข;์ พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract 

This article has objective to show the relationship between Pana and the 
Enlightenment in Theravada Buddhism. This article employed the documentary 
research methodology. In the research, it was found that the relationship between 
Pana and the Enlightenment that appears in the sense that breath is the mean and 
the cessation of suffering is the end through the view that breath and the cessation 
of suffering are related in terms of nature, which is a universal law. In terms of 
looking at the creation of suffering and the cessation of suffering come from the 
creation of different conditions. If you use breath as a tool, you will find that the 
birth of suffering comes from not considering the breath that goes in and out as 
related to birth and death. That is, breathing in is birth and breathing out is death. 

mailto:ampai7643@gmail.com


528  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
But if you consciously consider it in time, you will be able to understand this 
principle. while the practical relationship It is a practice of breathing in order to 
create mindfulness in awareness of breathing in and out, which is a method of 
extinguishing physical suffering. And to extinguish the emotion is anger that comes 
from the base of emotions that have been accumulated in the past. 
Keywords: Pana; the Enlightenment; Theravada Buddhism 
 
บทนำ 
 ลมปราณมาจากคำว่า ปาณะ หมายถึงลม จะพบการกล่าวคำนี้ไว้เกี่ยวข้องกับการหายใจเข้า
และออก อันเป็นหลักการฝึกลมหายใจที่เรียกว่า ปาณะ ดังปรากฏในข้อความว่า “ภิกษุในธรรมวินัยนี้
ไปสู่ป่าก็ดี ไปสู่โคนไม้ก็ดี ไปสู่เรือนว่างก็ดี นั่งคู้บัลลังก์ตั้งกายตรง ดำรงสติไว้เฉพาะหน้ามีสติหายใจ
เข้า มีสติหายใจออก” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่มที่ 24 ข้อที่ 60 หน้าที่ 131, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ลมปราณจึงวิธีการที่พระภิกษุที่อยู่ป่าจะต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดลม
หายใจเข้าและออกเป็นอารมณ์ผ่านวิธีการที่เรียกว่า อานาปานสติที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะเหตุนั้น 
หากภิกษุในธรรมวินัยนี้พึงหวังว่า ‘แม้กายของเราไม่พึงลำบาก จักษุของเราไม่พึงลำบาก และจิตของ
เราพึงหลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลาย เพราะไม่ถือมั่น’ ก็พึงมนสิการอานาปานสติสมาธินี้แลให้ดี”  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 984 หน้าที่ 461, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ทั้งนี้ยังเนื่องด้วยการมองว่าลมหายใจนั้นเป็นพื้นฐานของการมีชีวิต จึงปรากฎว่าข้อพิจารณาว่า
การจามเป็นการนำชีวะหรือชีวิตออกไปจากตัวเอง หากใครจามก็จะมีการอวยพร ดังความตอนหนึ่ง
เล่าว่า 

 พระพุทธเจ้ากำลังทรงแสดงธรรมได้ทรงจามขึ้น ภิกษุทั้งหลายได้ถวายพระพรเสียงดังว่า 
“ขอพระผู้มีพระภาคจงทรงพระเจริญพระชนมายุเถิด ขอพระสุคตจงทรงพระเจริญ
พระชนมายุเถิดพระพุทธเจ้าข้า” การแสดงธรรมต้องหยุดลง เพราะเสียงถวายพระพรนั้น 
พระพุทธองค์จึงรับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีการจาม ผู้ที่ได้รับพรว่า ‘ขอ
จงมีอายุยืน’ จะมีชีวิตหรือต้องตายเพราะสาเหตุนั้นละหรือ” ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า “ไม่
เลย พระพุทธเจ้าข้า” พระผู้มีพระภาครับสั่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีการจาม ภิกษุไม่พึงให้
พรว่า ‘ขอจงมีอายุยืน’ รูปใดให้ ต้องอาบัติทุกกฏ” ต่อมาพวกภิกษุจาม คนทั้งหลายก็ให้พร
ว่า “ขอท่านทั้งหลายจงมีอายุยืน” ภิกษุยำเกรงอยู่จึงไม่ยอมให้พรตอบ  คนทั้งหลายตำหนิ 
ประณาม โพนทะนาว่า “ไฉนพวกพระสมณะเชื้อสายศากยบุตร  เมื่อเขาให้พรว่า ‘จงมีอายุ
ยืน’ จึงไม่ให้พรตอบเล่า” ภิกษุท้ังหลายจึงนำเรื่องนี้ไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคให้ทรงทราบ 
พระผู้มีพระภาครับสั่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย คนทั้งหลายต้องการความเป็นสิริมงคล  ภิกษุ
ทั้งหลาย เมื่อพวกคฤหัสถ์ให้พรว่า ‘จงมีอายุยืน’ เราอนุญาตให้ภิกษุให้พรตอบว่า ‘ท่านก็จงมี
อายุยืน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 7 ข้อที่ 288 หน้าที่ 73 , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 การเข้าใจลมปราณในลักษณะนี้เป็นการเข้าใจวิธีการเข้าใจที่เกี่ยวข้องกับการดำเนินชีวิตของ
พระภิกษุ ซึ่งวิธีการดังกล่าวจะพบว่า มีปรากฏในทางพระพุทธศาสนาที่สอนไว้สำหรับพระภิกษุท่ีบวช



529 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จำเป็นต้องมีปัจจัย ๔ คือ จีวร อาหาร ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค จึงไม่น่าแปลกใจว่าการที่พระมี
ความรู้เรื่องการแพทย์และการรักษานั้นเป็นด้วยต้องเรียนรู้ถึงการเยียวยาตนเองเพ่ือให้มีการเป็นอยู่ที่
ดี รวมถึงการปฏิบัติได้ถูกต้องเมื่อต้องเผชิญต่อโรค ขณะเดียวกันการเจ็บป่วยนั้นก็อาจเป็นเหตุต้องทำ
ให้จิตใจอ่อนแอตามไปด้วย จึงจำเป็นที่จะต้องเข้าใจถึงการดูแลสุขภาพและป้องกันตัวเองเพ่ือไม่ได้
เป็นเหตุให้สูญเสียสุขภาพและเป็นอุปสรรคต่อการบรรลุธรรม (Damien Keown, 1995)   

ลมปราณในความหมายนี้จึงเป็นการอ้างถึงหลักการสัมพันธ์กับการดับทุกข์ ไม่ว่าจะทุกข์ทาง
กายที่สัมพันธ์กับการดำเนินชีวิต และดับทุกข์ทางใจ ดังจะพบได้ในแง่ของการกำหนดลมและการ
เยียวยา โดยในแง่ของร่างกายนั้นสัมพันธ์กับข้อความที่ว่า ““ก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผัน
เป็นธรรมดา ควรหรือที่จะเห็นสิ่งนั้นว่า นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 21 หน้าที่ 28, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การเข้าใจ
นี้เป็นข้อพิจารณาถึงลมปราณนั้นไม่ใช่สิ่งที่กำหนดได้ว่าเที่ยงหรือบังคับได้ แต่เป็นไปตามธรรมชาติ ใน
แง่นี้จึงเป็นการกำหนดว่า ลมปราณที่จะช่วยปรับสมดุลให้กับกายและใจ ดังข้อความที่ปรากฎในอานา
ปานสติสูตรว่า  

 “สมัยใด ภิกษุเมื่อหายใจเข้ายาวก็รู้ชัดว่า ‘เราหายใจเข้ายาว’ เมื่อหายใจออกยาวก็รู้ชัดว่า 
‘เราหายใจออกยาว’ เมื่อหายใจเข้าสั้นก็รู้ชัดว่า ‘เราหายใจเข้าสั้น’ เมื่อหายใจออกสั้นก็รู้ชัด
ว่า ‘เราหายใจออกสั้น’ สำเหนียกว่า ‘เรากำหนดรู้กองลมทั้งปวง หายใจเข้า’สำเหนียกว่า 
‘เรากำหนดรู้กองลมทั้งปวง หายใจออก’ สำเหนียกว่า ‘เราระงับกายสังขาร หายใจเข้า’ 
สำเหนียกว่า ‘เราระงับกายสังขาร หายใจออก’...สมัยใด ภิกษุสำเหนียกว่า ‘เรากำหนดรู้จิต 
หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เรากำหนดรู้จิต หายใจออก’ สำเหนียกว่า ‘เราทำจิตให้บันเทิง 
หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เราทำจิตให้บันเทิง หายใจออก’ สำเหนียกว่า ‘เราตั้งจิตมั่น 
หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เราตั้งจิตมั่น หายใจออก’ สำเหนียกว่า ‘เราเปลื้องจิต หายใจเข้า’ 
สำเหนียกว่า ‘เราเปลื้องจิต หายใจออก’ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 21 หน้าที่ 
28, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 ต่อข้อเสนอดังกล่าวจึงสะท้อนให้เห็นว่า ลมปราณในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถดับ
ทุกข์ได้ทั้งทางกายและทางใจ บทความนี้ จึงมุ่งอธิบายหลักการดังกล่าวระหว่างลมปราณกับการดับ
ทุกข์ว่ามีความสัมพันธ์กันอย่างไร จึงนำไปสู่ข้อปฏิบัติที่สามารถช่วยดับทุกข์ได้ทั้งกายและใจด้วย
การศึกษาวิเคราะห์ทางคัมภีร์และเอกสารที่เก่ียวข้อง และเสนอหลักการที่เป็นวิชาการต่อไป 
 
แนวคิดเรื่องลมปราณในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 ลมปราณในพระพุทธศาสนาเถรวาทอ้างถึงลมหายใจที่เป็นองค์ประกอบหลักในการดำเนิน
ชีวิต เมื่อพิจารณาจากแนวคิดดังกล่าวนี้จะพบว่า ชีวิตจำเป็นต้องมีองค์ประกอบสำคัญ 2 ด้านคือด้าน
กายและใจ ในที่นี้จะได้พิจารณาลมปราณในพระพุทธศาสนาเถรวาท 2 ด้าน คือ 

1. ลมปราณในฐานะการมีชีวิต เป็นการอ้างถึงลมปราณในฐานะองค์ประกอบของสรรพสัตว์ที่
มีลมหายใจ  เป็นข้อกำหนดด้วยสภาวะการมีลมหายใจเป็นหลัก การกำหนดชีวิตนี้มีชีวิตหรือไม่มีจึง
อยู่ภายใต้ข้อกำหนดของการมีปาณะหรือไม่มีปาณะ ในข้อพิจารณานี้จะพบว่าการพิจารณาความเป็น
มนุษย์นั้นเป็นการพิจารณาจากการมีชีวิตที่มีปาณะอยู่ด้วย การกำหนดว่าปาณะคือชีวิตจึงหมายรวม



530  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เอาทางกายภาพเป็นหลัก โดยโครงสร้างของสัตว์ที่ประกอบด้วยธาตุ 4  คือธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม 
และธาตุไฟ และขันธ์ 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ หากพิจารณาในแง่ของลมปราณนั้น
จะพบว่า ลมหายใจนั้นอยู่ในวาโยธาตุที่อยู่ในส่วนของรูป และส่วนที่ประกอบอยู่ในนามคือส่วนที่เป็น
วิญญาณขันธ์ จะพบได้ตามความเชื่อว่า หากเราจามแรงๆ อาจทำให้ชีวิตตายได้ ดังข้อความตอนหนึ่ง
ในพระไตรปิฎกว่า  

สมัยนั้น พระผู้มีพระภาคห้อมล้อมด้วยบริษัทหมู่ใหญ่ ประทับนั่งแสดงธรรม ได้ทรงจามขึ้น 
ภิกษุทั้งหลายได้ถวายพระพรเสียงดังว่า “ขอพระผู้มีพระภาคจงทรงพระเจริญพระชนมายุ
เถิด ขอพระสุคตจงทรงพระเจริญพระชนมายุเถิดพระพุทธเจ้าข้า” การแสดงธรรมต้องหยุด
ลง เพราะเสียงถวายพระพรนั้น พระผู้มีพระภาครับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เมื่อมีการจาม ผู้ที่ได้รับพรว่า ‘ขอจงมีอายุยืน’ จะมีชีวิตหรือต้องตายเพราะสาเหตุนั้นละ
หรือ” ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า “ไม่เลย พระพุทธเจ้าข้า”  พระผู้มีพระภาครับสั่งว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เมื่อมีการจาม ภิกษุไม่พึงให้พรว่า ‘ขอจงมีอายุยืน’ รูปใดให้ ต้องอาบัติทุกกฏ” 
สมัยนั้น ในคราวที่ภิกษุทั้งหลายจาม คนทั้งหลายให้พรว่า “ขอท่านทั้งหลาย จงมีอายุยืน” 
ภิกษุยำเกรงอยู่จึงไม่ยอมให้พรตอบ คนทั้งหลายตำหนิ ประณาม โพนทะนาว่า “ไฉนพวก
พระสมณะเชื้อสายศากยบุตร เมื่อเขาให้พรว่า ‘จงมีอายุยืน’ จึงไม่ให้พรตอบเล่า”  ภิกษุ
ทั้งหลายจึงนำเรื่องนี้ไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคให้ทรงทราบ  พระผู้มีพระภาครับสั่งว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย คนทั้งหลายต้องการความเป็นสิริมงคล  ภิกษุทั้งหลาย เมื่อพวกคฤหัสถ์ให้พร
ว่า ‘จงมีอายุยืน’ เราอนุญาตให้ภิกษุให้พรตอบว่า ‘ท่านก็จงมีอายุยืน” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที ่7 ข้อที ่288 หน้าที่ 73, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
การจามที่ทำให้ลมหายใจออกไปจากร่างกายจึงเป็นเหมือนการทำให้ชีวิตหายไปด้วย  จึง

ปรากฏว่าชีวิตอยู่ที่ลมหายใจ หากการจามนำชีวิตออกไปจึงต้องมีการให้คำอวยพร แต่ข้อคิดดังกล่าวนี้
ถูกมองว่าเป็นแนวคิดที่มีมาก่อนพระพุทธศาสนา และพระพุทธองค์ก็ไม่ได้ให้ความสำคัญ แต่ลักษณะ
ของลมปราณดังกล่าวอาจสะท้อนให้เห็นว่า การมีชีวิตนั้นอ้างถึงการหายใจเป็นสำคัญ หากคนไม่มีชีวิต
จะไม่ปรากฎว่ามีลมปราณ การมองว่าลมปราณคือชีวิตจึงเป็นพ้ืนฐานของการมีชีวิตในแบบโบราณ แต่
พระพุทธศาสนาถรวาทมองว่า ลมปราณนั้นมีความหมายในระดับเดียวกับคำว่าชีวิต คือมีการพัฒนา
ตนเองได้ หากพิจารณาอย่างนั้จึงมีการกล่าวถึงโมฆบุรุษว่าเป็นบุคคลที่มีอยู่แค่เพียงลมหายใจเข้าออก
เท่านั้น ไม่เป็นคนที่สามารถพัฒนาได้ แต่ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมองว่า คนที่มีชีวิตคือมีลมหายใจ
นั้นต้องพัฒนาได้ด้วย จึงพบหลักการพัฒนาลมปราณในอานาปานสติสูตรเป็นตัวอย่าง  
 2. ลมปราณะในฐานะธาตุ เป็นการกล่าวถึงลมปราณในฐานะของธรรมชาติที่ปรากฎในใน
สรรพสิ่งที่ไหวได้ มีลักษณะคือพัดไปมา มีความพัดไปมา ได้แก่ ลมที่พัดขึ้นเบื้องบน ลมที่พัดลงเบื้อง
ต่ำ ลมในท้อง    ลมในลำไส้ ลมที่แล่นไปตามอวัยวะน้อยใหญ่ ลมหายใจเข้า ลมหายใจออก หรืออุปา
ทินนกรูปภายในอ่ืนใดที่เป็นของเฉพาะตน เป็นของพัดไปมา มีความพัดไปมา นี้เรียกว่าวาโยธาตุ
ภายใน วาโยธาตุภายในและวาโยธาตุภายนอกนี้ก็เป็นวาโยธาตุนั่นเอง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
12 ข้อที่ 345 หน้าที่ 335, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จะพบว่าลมปราณใน
ฐานของลมคือมีลักษณะเคลื่อนไหวได้ จึงทำให้เกิดผลต่อร่างกายคือการแปรปรวน และนำไปสู่การ
เป็นโรคได้ในที่สุด กล่าวคือ โรคลม เป็นการกล่าวถึงโรคที่เกิดจากลม ดังที่ภิกษุปิลินทวัจฉะอาพาธ



531 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ด้วยโรคลม (วาตาพาธ) แพทย์แนะนำให้ปรุงยาน้ำมันกับน้ำเมาอย่างอ่อน ท่านฉัน หากน้ำเมาแรง
เกินไป ให้นวดด้วยน้ำมันโดยใช้ภาชนะที่ทำด้วยทองแดง ไม้ หรือผลไม้สำหรับเก็บน้ำมันที่ต้ม แล้วๆ 
โดยข้อมูลในคัมภีร์บาลีที่มีอยู่น้อยมากทำให้สามารถกล่าวได้เพียงกว้างๆ เกี่ยวกับความเชื่อมโยงกับ
วัฒนธรรมการแพทย์ในยุคแรก คัมภีร์จรกะ และสุศรุตกล่าวถึงความผิดปกติเก่ียวกับลม (วาตะวิการะ) 
หรือ โรค (วาตะโรค, วาตพยาธิ) ไว้เป็นจำนวนมากบนพ้ืนฐาน แนวคิดเรื่องตรีโทษในแง่ของความ
ผิดปกติของลม (วาตะ, วายุ) เพียงอย่างเดียว หรือผสมผสานกับดีและเสมหะ และไปสถิตอยู่ตามส่วน
ต่างๆ ของร่างกาย ขณะที่ผู้เรียบเรียงคัมภีร์ทั้งสองเล่มกล่าวถึงวิธีการรักษาโรคลมไว้หลายวิธี  โดยที่
เกือบทุกวิธีต้องใช้น้ำมัน (เตละ) ต้มเคี่ยวร่วมกับตัวยาอ่ืนๆ เพ่ือให้ คนไข้กิน ใช้ทาภายนอกหรือ
สำหรับสวนทวาร นอกจากนี้ยังมีการกล่าว ถึงยาขี้ผึ้งในบางวิธีเช่นกัน จรกะเน้นย้ำถึงความสำคัญของ
ยาน้ำมันโดย กล่าวว่า “ไม่มีสิ่งใดดียิ่งกว่าน้ำมัน (เตละ) อีกแล้ว... หลังจากผ่านการปรุง แล้ว น้ำมัน
จะยิ่งมีพลังมากขึ้น เพราะฉะนั้นน้ำมันที่ปรุงร่วมกับกลุ่ม (ของ ตัวยา) ขจัดลม (วาตะ) โดยผ่านการ
เคี่ยวหนึ่งร้อยหรือหนึ่งพันครั้ง จะ สามารถกำจัดพิษที่สถิตอยู่ในช่องทางที่เล็กที่สุดได้อย่างรวดเร็ว”
ยา น้ำมันซึ่งมีประสิทธิภาพวิเศษสุดที่เรียกว่า “เคี่ยวหนึ่งพันครั้ง” ซึ่งหลังจากปรุงเสร็จแล้วจะต้อง
เก็บในภาชนะทำด้วยทอง เงิน หรือดิน อย่างไรก็ตาม คัมภีร์แพทย์ยุคแรก ไม่ได้ระบุตำรับยาที่ใช้
รักษา อาการอาพาธของภิกษุปิลินทวัจฉะอย่างชัดเจน แม้ว่าส่วนผสมชั้นต้นของน้ำมันที่อยู่ในคัมภีร์
ทั้งสองเล่ม จะบ่งชี้ถึงที่มาเดียวกันก็ตาม การรักษาโรคลมอยู่บนพื้นฐานของหลักการแพทย์ที่ชาวพุทธ
นำไปใช้และถูกประมวลไว้ในคัมภีร์แพทย์ยุคแรก (เค็นเน็ธ จ ีซิศค์, 2552)  
 การกำหนดลมปราณท่ีปรากฎในทางพระพุทธศาสนานั้นจึงเป็นกำหนดทั้งลมที่เป็นลมหายใจ
และลมที่เป็นทางภายในภายนอกประกอบกัน แต่ลมเหล่านั้นต้องสัมพันธ์กับร่างกายไม่ทางใดก็ทาง
หนึ่ง หากไม่เก่ียวข้องกับร่างกายเลย นั่นก็ไม่ใช่ลมปราณที่อธิบายในบทความชิ้นนี้แต่อย่างใด 
 
แนวคิดเรื่องการดับทุกข์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 หลักการที่พระพุทธศาสนาได้วางไว้นั้นเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตคือการดับทุกข์อันเป็นความทุกข์ที่
เป็นทั้งทุกข์ประจำสังขาร คือ เกิด แก่ เจ็บและตาย หรือทุกข์จร คือ ความร้อน ความหนาว และ
ความหิว โดยทุกข์ทั้ง 2 นั้นนำไปสู่ความตั้งอยู่ได้ยากของสังขาร อีกทั้งยังนำไปสู่การเปลี่ยนแปลง
ตลอดเวลาของสังขารอันเป็นที่มาของการอธิบายเรื่องความดับทุกข์ไว้ ดังนี้ 

1. การดับทุกข์ทางกาย ร่างกายเป็นกองทุกข์นั้นเป็นการอธิบายบนฐานของหลักความจริง
ที่ว่า “ก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะเห็นสิ่งนั้นว่า นั่นของเรา เรา
เป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 21 หน้าที่ 28, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การที่ร่างกายเป็นทุกข์จึงป็นเรื่องปกติ โดยคัมภีร์พุทธศาสนา
มองว่าต้นกำเนิดของความทุกข์มาจากความไม่สมดุลของธาตุทั้งสี่  (มหาภูต หรือธาตุ) ซึ่งเป็น
องค์ประกอบของร่างกายมนุษย์รวมทั้งสรรพสิ่ง อัน ได้แก่ แข็ง-ธาตุดิน ชุ่มชื้น-ธาตุน้ำ ร้อน-ธาตุไฟ 
แต่ละธาตุของธาตุทั้งสี่ มีหลักฐานเกี่ยวกับการจำแนกสาเหตุของโรคที่เกิดจากตรีโทษ ลม ดี และ
เสลด (เค็นเน็ธ จ ีซิศค์, 2552) ในแง่ของการทุกข์ทางกายนี้จึงเกิดการปรับสมดุลทางกายให้มีความสัป
ปายะหรือเป็นที่สบายแต่ผู้มีความทุกข์แต่ละด้าน เช่นหากยืนนานไปแล้วทุกข์ก็นั่ง หรือนั่งนานไปแล้ว
ทุกข์ก็ให้ยืนบ้าง วิธีการดังกล่าวนี้ปรากฏในการอธิบายให้เห็นผ่านการปรับสมดุลทางกาย ดังคำสอน



532  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ในการกำหนดด้วยจริต ตามรูปแบบที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรคเป็นการระบุถึงการวินิจฉัยจริตของ
มนุษย์ผ่านการกำหนดด้วยธาตุลม โดยพิจารณาจากองค์ประกอบด้วยคนราคจริต โทสจริต โมหจิตมา
จากธาตุที่แตกต่างกัน กล่าวคือ ๑. บุคคลที่เป็นคนโมหจริต เพราะมีธาตุทั้ง ๒ คือธาตุดินและธาตุลม
มาก จึงทำให้เป็นบุคคลที่มีลมมากหรือบางครั้งก็มีเสมหะมาก ๒. บุคคลที่เป็นคนโทสจริต เพราะมีธาตุ
ทั้ง ๒ คือธาตุไฟและธาตุลมมาก ๓. บุคคลที่เป็นราคจริต เพราะมีธาตุทั้ง ๔ คือ ดิน น้ำ ลมและไฟ
เสมอกัน จึงทำให้บุคคลนี้คือผู้มีเสมหะมากหรือบางครั้งก็มีลมมาก (พระพุทธโฆสเถระ, 2551) 

 การดับทุกข์ทางกายด้วยวิธีการปรับสมดุลของร่างกายนั้นเป็นข้อปฏิบัติเบื้องต้นในการปรับ
สมดุลของธาตุ แต่อาจไม่ได้มั่นคง ถาวร เช่นเดียวกับวิธีการกินอาหารที่เป็นแก้ทุกข์ชั่วครั้งคราว แต่
ทุกข์ก็เป็นการเบาเทาไปเท่านั้น พระพุทธศาสนาเถรวาทจึงพิจารณาถึงการดับทุกข์ท่ีถาวรมากกว่านั้น 
ดังปรากำในการดับทุกข์ใจ 
 2. การดับทุกข์ทางใจ เป็นการดับทุกข์ท่ีอ้างมาจากการดับทุกข์ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้ว่า  

“ภิกษุทั้งหลาย  มีสภาวะอันหนึ่ง  ซึ่งไม่มีความเกิด  ไม่มีเบื้องต้น  ไม่มีผู้สร้าง  ไม่มีปัจจัย
ปรุงแต่ง....ภิกษุทั้งหลาย  ถ้าหากว่าไม่มีสภาวะอันไม่มีความเกิด  ไม่มีเบื้องต้น  ไม่มีผู้สร้าง  
ไม่มีปัจจัยปรุงแต่งนี้  การออกไปจากสภาวะอันมีความเกิด  มีเบื้องต้น  มีผู้สร้าง  มีปัจจัย
ปรุงแต่งนี้  ก็มีไม่ได้  ภิกษุทั้งหลาย  เนื่องจากมีสภาวะอันไม่มีความเกิด  ไม่มีเบื้องต้น  ไม่มี
ผู้สร้าง  ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง  การออกไปจากสภาวะ  อันมีความเกิด  มีเบื้องต้น  มีผู้สร้าง  มี
ปัจจัยปรุงแต่ งจึ งมี ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่  25 ข้อที่  159  หน้าที่  176, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

 คำนี้เป็นการตรัสถึงคุณสมบัติของการดับทุกข์ใจที่อาจจะไม่มีอยู่ทั้งทุกข์และสุข เพราะทุกข์
และสุขเป็นสภาวะที่เปลี่ยนแปลงได้  แต่กับพุทธพจน์ที่กล่าวว่า   “นิพฺพานํ  ปรมํ  สุขํ”  แปลว่า 
นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง  และข้อความว่า  “เอตํ  ญตฺวา  ยถาภูตํ  สนฺติ  มคฺคํว  พฺรูหเย”  แปลว่า 
เมื่อรู้ความจริงข้อนี้อย่างถูกต้องแล้ว  บุคคลควรพอกพูนหนทางแห่งสันติ  โดยพุทธทาสภิกขุได้แสดง
ทัศนะไว้พอสรุปได้ว่า (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.) คือ 1. สังขารคือรูปนามที่มีอุปาทานเข้าไปยึดมั่นถือมั่น
โดยความเป็นตัวตนจึงเป็นทุกข์  สังขารโดยศัพท์แปลว่า ปรุง  ถ้าไม่ปรุงก็ไม่มีทุกข์  การปรุงนี้เรียกว่า  
สังสารวัฏ  คือวนเวียนอยู่ในลักษณะ ๓ อย่าง  คือ กิเลสเป็นเหตุให้ทำ  ทำแล้วเกิดผลขึ้นมาก็มีกิเลสที่
จะยินดียินร้าย  เพ่ือทำซ้ำหรือทำอย่างอ่ืนต่อไปอีก  วนเวียนอยู่ในกิเลส  กรรมและผลกรรมไม่มีที่
สิ้นสุด 2.  นิพพานเป็นสุขนั้นเป็นภาษาชาวบ้าน  เพ่ือให้รู้สิ่งที่ตรงกันข้ามกับสังขาร  นิพพานคือไม่
ปรุง  ไม่ปรุงเมื่อไรก็เป็นนิพพานเมื่อนั้น  ไม่ปรุงเด็ดขาดก็เป็นนิพพานจริง  ไม่ปรุงชั่วคราวก็เป็น
นิพพานชั่วคราว 3.  การพอกพูนทางแห่งสันติคือนิพพาน  เพราะคนเราเกิดมาเพ่ือพอกพูนทางแห่ง
นิพพานนั่นเอง  แต่ถ้าคนไม่รู้เอาเสียเลยว่ามีนิพพานหรือนิพพานเป็นสิ่งที่ควรปรารถนาอย่างยิ่ง  
เพราะเป็นความดับทุกข์อย่างยิ่งแล้ว  คนก็ไม่ปรารถนานิพพาน  และไม่พอกพูนหนทางแห่งนิพพาน
อยู่นั่นเอง  ต่อเมื่อคนรู้จักว่าการเป็นอยู่ในขณะนี้เป็นทุกข์อย่างยิ่ง  แล้วอยากจะได้สิ่งที่ตรงกันข้าม
เท่านั้นแหละ  คนจึงจะสนใจในเรื่องของนิพพาน  และพอกพูนหนทางไปสู่นิพพาน 

หากพิจารณาในแง่ของความหมายของนิพพานที่แปลว่าดับทุกข์ทางใจ  ตามหลักตรรกะแล้ว
จะพบว่าเมื่อทุกข์หมดไปก็ต้องเกิดสิ่งตรงข้ามตามมานั่นคือความสุข  พระพุทธศาสนาเถรวาทมอง
ความทุกข์เป็นเรื่องของสังขาร  แต่ความสุขนั้นเป็นเรื่องของสภาวะนามธรรมไม่เกี่ยวข้องกับรูปธรรม  



533 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
กล่าวคือเมื่อเรานึกถึงความทุกข์จะต้องคิดถึงรูปธรรม (สพฺเพ  สงฺขารา ทุกฺขา) ตรงข้ามกับการนึกถึง
ความสุขนั้นเป็นนามธรรมจึงเกี่ยวข้องกับหลักของอนัตตา (สพฺเพ  ธมฺมา อนตฺตา)  เมื่อไม่มีตัวตนให้
ยึดติดอีก  ความสุขก็เกิดขึ้น  แต่ความสุขนั้นจึงเป็นผลจากการดับทุกข์   จึงกล่าวได้ว่านิพพาน
เกี่ยวข้องกับทุกข์ในแบบของรูปธรรม  แต่เกี่ยวข้องกับสุขในแบบนามธรรม หรืออธิบายคือจิตใจจะ
รับรู้สุขในแง่ของการปล่อยวางจากทุกข์ที่เกิดจากการยึดมั่นความเปลี่ยนแปลงว่าเป็นสิ่งที่มั่งคง  ไม่
เปลี่ยนแปลง 
  
การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างลมปราณกับการดับทุกข์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 การอธิบายว่าลมปราณกับการดับทุกข์มีความสัมพันธ์มาจากการอ้างถึงหลักการที่ปรากฎใน
พระพุทธศาสนา อันเนื่องมาจากการที่มนุษย์มีลมปราณติดมาตั้งแต่ต้น แต่ไม่ได้มีการดับทุกข์มาด้วย 
แต่เป็นการนำมาอธิบายถึงผลอันเกิดจากการฝึก และการฝึกนี้มาจากการพัฒนาลมปราณนั้นขึ้นมาอีก
ทีหนึ่ง จึงปรากฎความสัมพันธ์ทั้งในลมปราณเป็นเครื่องมือ (mean) ส่วนการดับทุกข์เป็นผลที่เกิด
ตามมา (end) โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 
 1. ความสัมพันธ์เชิงธรรมชาติ ลมปราณกับการดับทุกข์เป็นความสัมพันธ์ทางธรรมชาติ ในแง่
ที่ว่ามนุษย์มีลมเป็นเครื่องประคับประคองชีวิต ขณะที่การดับทุกข์เป็นผลมาจากการเข้าใจว่าลมนั้น
ไม่ใช่สิ่งที่บังคับหรือให้เป็นไปตามต้องการได้ มีแต่เพียงรับรู้ว่ามีอยู่และเข้าใจว่า เป็นการมีอยู่แบบมี
เงื่อนไขที่ธรรมชาติเป็นผู้กำหนดมาให้กับชีวิตตั้งแต่ต้น แต่การกำหนดนี้เป็นไปตามกฎธรรมชาติที่ถูก
พัฒนาขึ้นจากแนวคิดแบบธรรมนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์และอาการที่เป็นเหตุเป็นผล
แก่กันแห่ งสิ่ งทั้ งหลาย (พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ.ปยุตฺ โต) , 2558) การอธิบายนี้ เป็น ไป
หลักปฏิจจสมุปบาทเรียกอีกอย่างว่า ธรรมนิยาม หรือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์และอาการที่
เป็นเหตุเป็นผลแก่กันแห่งสิ่งทั้งหลาย จึงทำให้ลมหายไปเกี่ยวกับร่างกาย หากมีลมหายใจ ร่างกายก็
ดำรงอยู่ได้ หากลมหายใจหมดไป ร่างกายก็จะตายลง แต่การรับรู้นั้นเป็นเรื่องของวิญญาณที่พบว่า 
การเข้าใจลมปราณในแง่ของการดับทุกข์นี้จึงเป็นผลจากการศึกษาภายใต้ประเด็นเหล่านี้  คือการใช้
ลมปราณอันเป็นไปในแนวทางการกำหนดระหว่างการเกิดทุกข์กับดับทุกข์  เป็นเงื่อนไขที่สัมพันธ์กัน
ระหว่างร่างกายคือลมหายใจและจิตใจคือการดับทุกข์ผสมกันจะพบได้ในวิธีการอธิบายว่า   

“เพราะอวิชชาเป็นปัจจัยจึงมีสังขาร เพราะสังขารเป็นปัจจัยจึงมีวิญญาณ เพราะวิญญาณ
เป็นปัจจัยจึงมีนามรูป เพราะนามรูปเป็นปัจจัยจึงมีสฬายตนะ เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัยจึง
มีผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัยจึงมีเวทนา เพราะเวทนาเป็นปัจจัยจึงมีตัณหา เพราะตัณหา
เป็นปัจจัยจึงมีอุปาทาน เพราะอุปาทานเป็นปัจจัยจึงมีภพ เพราะภพเป็นปัจจัยจึงมีชาติ 
เพราะชาติเป็นปัจจัยจึงมีชราและมรณะ ตรัสรู้ว่าเพราะอวิชชาดับสังขารจึงดับ เพราะสังขาร
ดับวิญญาณจึงดับ เพราะวิญญาณดับนามรูปจึงดับ  เพราะนามรูปดับสฬายตนะจึงดับ 
เพราะสฬายตนะดับผัสสะจึงดับ เพราะผัสสะดับเวทนาจึงดับ เพราะเวทนาดับตัณหาจึงดับ
เพราะตัณหาดับอุปาทานจึงดับ เพราะอุปาทานดับภพจึงดับ เพราะภพดับชาติจึงดับ เพราะ
ชาติดับชราและมรณะจึงดับ” และว่า “สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นทั้งมวล
ล้วนมีความดับไปเป็นธรรมดา” (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 6 หน้าที่ 513-516, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) 



534  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 การอธิบายนี้ยังสามารถอธิบายโดยโยงให้เห็นความสัมพันธ์กับวิธีการกำหนดลมปราณในการ
กำหนดความดับทุกข์ทางกายและใจได้ กล่าวคือ  

  สมัยใด ภิกษุสำเหนียกว่า ‘เราพิจารณาเห็นว่าไม่เที่ยง หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เรา
พิจารณาเห็นว่าไม่เที่ยง หายใจออก’ สำเหนียกว่า ‘เราพิจารณาเห็นความคลายออกได้  
หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เราพิจารณาเห็นความคลายออกได้ หายใจออก’ สำเหนียกว่า ‘เรา
พิจารณาเห็นความดับไป หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เราพิจารณาเห็นความดับไป หายใจ
ออก’ สำเหนียกว่า ‘เราพิจารณาเห็นความสละคืน หายใจเข้า’ สำเหนียกว่า ‘เราพิจารณา
เห็นความสละคืน หายใจออก’ สมัยนั้น ภิกษุพิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย มีความ
เพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ เธอเห็นการละอภิชฌาและ
โทมนัสด้วยปัญญาแล้ว ย่อมเป็นผู้วางเฉยได้ดี เพราะเหตุนั้น สมัยนั้น ภิกษุจึงชื่อว่าพิจารณา
เห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลก
อยู่ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อที่ 149 หน้าที่ 191, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 

 ข้อพิจารณาถึงความสัมพันธ์ทางธรรมชาตินั้นเป็นหลักความจริงที่ตั้งอยู่บนฐานของ
ข้อกำหนดดับและเกิดทุกข์อันเป็นเรื่องปกติของสังคม แต่จะเห็นได้ชัดเมื่อกำหนดลมหายใจเข้าว่าเป็น
การเกิด และการออกเป็นการดับ ขณะที่ความทุกข์ทางกายสังขารเป็นการพิจารณาบนฐานของ 
 2. ความสัมพันธ์เชิงการปฏิบัติ ลมปราณที่ถูกนำมาใช้ในการปฏิบัตินั้นได้ผูกพันธ์กับการนำใช้
เพ่ือการรักษาทุกข์ทั้งทางกายและใจ ในแง่หนึ่งนั้นการกำหนดลมหายใจในการรักษาสุขภาพใจ ตาม
รูปแบบของการฝึกปฏิบัติกรรมฐานะมีกรรมฐานที่ชื่อว่าอานาปานสติอันเป็นการพิจารณหรือความ
ระลึก รู้ตัวทั่วพร้อม โดยปรารภลมหายใจเข้าและลมหายใจออก คำนี้จึงเป็นชื่อของสติอันมีนิมิตคือลม
หายใจเข้าและลมหายใจออกเป็นอารมณ์ (พระพุทธโฆสเถระ, 2551) โดยมีอานิสงส์คือทำให้อายุยืน
ยาวนานและสุขภาพร่างกายแข็งแรง ข้อพิจารณานี้มาจากการตรวจสอบชีวิตด้วยหลักของอานาปาน
สติที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะเหตุนั้น หากภิกษุในธรรมวินัยนี้พึงหวังว่า ‘แม้กายของเราไม่พึงลำบาก 
จักษุของเราไม่พึงลำบาก และจิตของเราพึงหลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลาย เพราะไม่ถือมั่น’ ก็พึง
มนสิการอานาปานสติสมาธินี้แลให้ดี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 984 หน้าที่ 461, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) และจากวิธีการรักษาใจไม่ให้ยึดมั่นร่างกาย แต่
พิจารณาจากลมหายใจจึงเป็นการปล่อยวางเวทนาที่เกิดจากการรับรู้อารมณ์ที่ทำให้เกิดสุขและทุกข์ได้ 
โดยเฉพาะการเจ็บป่วยเป็นเรื่องความรับรู้ความทุกข์  แต่หากกำหนดที่ลมหายใจแทนก็จะเกิดการ
ป้องกันความทุกข์นั้นได้ด้วยการใช้สติรับรู้แต่เพียงการมีอยู่ของลมหายใจเท่านั้น  และปล่อยวางจาก
การรับรู้อาการทางกายไปเสียก่อน 

อีกด้านหนึ่งการกำหนดลมหายใจผ่านการฝึกตามหลักไตรสิกขาเป็นการระงับความทุรนทุราย
ทางกายได้ ตามข้อความที่ปรากฎในคัมภีร์มิลินทปัญหาที่กล่าวถึงปัญหาที่พระยามิลินทร์ถามว่า 
“บุคคลสามารถระงับดับลมหายใจเข้าและหายใจออกได้จริงหรือไม่” พระนาคเสนตอบว่า “บุคคล
สามารถจะระงับดับงมหายใจเข้าและออกได้ เหมือนคนบางคนนอนกรน เมื่อเขาพลิกกาย เสียงกรน
นั้นก็ระงับดับได้ และสำหรับคนที่ยังไม่ได้อบรมกกาย  มิได้อบรมศีล มิได้อบรมจิต มิได้อบรมปัญญา 
เมื่อเพียงพลิกกาย เสียงกรนก็ยังระงับไปได้ ลมหายใจเข้าและลมหายใจออกของภิกษุผู้ได้อบรมกาย



535 

 

Journal of MCU Philosophy Review Vol.7 No.2 (July-December 2024): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
แล้ว ได้อบรมศีลแล้ว ได้อบรมจิตแล้ว ได้อบรมปัญญาแล้ว ผู้เข้าฌานที่ ๔ สามารถดับลมหายใจได้” 
(พระมหาธิติพงศ์ อุตฺตมปญฺโญ, 2563) การดับความทุกข์ทางกายอันมาจากลมหายใจเข้าและออกจึง
เป็นการระงับยับยั้งด้วยการฝึกตามหลักศีล สมาธิและปัญญาอันนำไปสู่การระงับความทุกข์ทางกายได้ 

การดับทุกข์ทางกายอันเกิดจากการโกรธอันโยงกับกรรมที่เกิดในปัจจุบันก็อาจมาจากการสั่ง
สมในปัจจุบันได้เช่นเดียวกัน และการสั่งสมดังกล่าวได้ส่งผลต่ออารมณ์ที่แสดงผ่านทางกายและเป็น
การสั่งสมผ่านปราณที่ไหลเวียนในตัวเอง จนเกิดเป็นพิษและก่อเกิดให้เกิดความผิดปกติทางกาย ดัง
กรณีของพระเจ้าปรัทยโชตชอบโมโหร้าย ทรงประชวรด้วยโรคลมชักอันเกิดจากความกริ้วและสั่ง
ประหารผู้คนจำนวนมาก เวลาหายใจไม่ออกและพระวรกายจะรุ่มร้อนราวกับประทับบนกองไฟ หมอ
ชีวกใคร่ครวญว่าควรถวายการรักษาพระองค์หรือไม่  จึงทูลขอคำแนะนำจากพระพุทธเจ้า 
พระพุทธเจ้าทรงตรัสกับหมอชีวกว่า ในอดีตชาติพระพุทธองค์และหมอชีวกเคยตั้งสัตย์ปฏิญาณว่าจะ
รักษาผู้คน โดยพระพุทธเจ้าจะทรงรักษาโรคทางจิตวิญญาณ ส่วนหมอชีวกรักษาโรคทางกาย หลังจาก
ตรวจพระชีพจรของพระราชา และใช้ไม้วิเศษส่องดูพระวรกายของพระองค์ หมอชีวกวินิจฉัยว่ามีพิษงู
เข้าสู่พระวรกายของพระองค์ หมอชีวกวินิจฉัยว่ามีพิษงูเข้าสู่พระวรกายทำให้เส้นพระโลหิตและลม
หายใจทำงานไม่เป็นปกติ หมอชีวกจึงกราบทูลปรึกษากับพระราชมารดาเกี่ยวกับวิธีการถวายการ
รักษาพระราชา ซึ่งจะต้องรักษาเป็นความลับ ในความฝันพระราชมารดาทรงให้ข้อมูลสำคัญแก่หมอชี
วกว่า พระราชาองค์นี้ทรงเป็นโอรสของงู และควรใช้ยาเนยใสรักษา ซึ่งเป็นสิ่งที่พระราชาไม่ทรงโปรด
อย่างยิ่ง หมอชีวกจึงต้มเนยใสเพ่ือกลบเกลื่อนรสชาติของเนยใส และถวายให้พระราชาเสวย จากนั้น
รีบหนีไปก่อนที่พระราชาจะทรงทราบว่าพระองค์ทรงเสวยสิ่งใดไป และหลบหนีจากทหารที่มาจับกุม 
ในที่สุดพระราชาทรงหายจากอาการประชวร และทรงกระทำความดีเพ่ือลบล้างความผิดที่เคยทรง
ปฏิบัติมา (เค็นเน็ธ จี ซิศค์, 2552) การกำหนดลมหายใจจึงวิธีการบำบัดตัวเองด้วยการปฏิบัติเสียใหม่ 

 
สรุป 
 ลมปราณที่ปรากฎในทางพระพุทธศาสนานั้นกำหนดทั้งลมที่เป็นลมหายใจและลมที่เป็นทาง
ภายในภายนอกประกอบกัน แต่ลมเหล่านั้นต้องสัมพันธ์กับร่างกายไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง  หากไม่
เกี่ยวข้องกับร่างกายเลย นั่นก็ไม่ใช่ลมปราณ ส่วนการดับทุกข์ทางกายด้วยวิธีการปรับสมดุลของ
ร่างกายนั้นเป็นข้อปฏิบัติเบื้องต้นในการปรับสมดุลของธาตุ  แต่อาจไม่ได้มั่นคง ถาวร เช่นเดียวกับ
วิธีการกินอาหารที่เป็นแก้ทุกข์ชั่วครั้งคราว แต่ทุกข์ก็เป็นการเบาเทาไปเท่านั้น และการดับทุกข์ทางใจ
อันมาจากการดับความทุกข์ที่ เกิดขึ้นจากการยึดมั่น  เป็นการสร้างสติในทุกอิริยาบถโดยมีลมที่
เคลื่อนไหวตลอดเวลาเป็นเครื่องกำหนด ส่วนความสัมพันธ์กันระหว่างลมปราณกับการดับทุกข์ปรากฎ
ในด้านที่ลมปราณเป็นเครื่องมือ (mean) ส่วนการดับทุกข์เป็นผลที่เกิดตามมา (end) ผ่านการมองว่า
ลมปราณและการดับทุกข์เกี่ยวข้องกันในแง่ธรรมชาติอันเป็นกฎสากลในแง่ของการมองว่า  การเกิด
ทุกข์และดับทุกข์มาจากการสร้างเงื่อนไขที่ต่างกัน หากใช้ลมปราณเป็นเครื่องมือจะพบว่าการเกิดเกิด
ทุกข์นั้นมาจากการไม่ได้พิจารณาลมหายใจที่เข้าออกว่าสัมพันธ์กับการเกิดและดับ  คือลมหายใจเข้า
เป็นการเกิดและออกเป็นการดับ แต่หากมีสติพิจารณาทันก็จะเข้าใจหลักการนี้ได้ ขณะที่ความสัมพันธ์
เชิงการปฏิบัติ เป็นการลมปราณไปปฏิบัติเพ่ือสร้างสติในการรับรู้ลมหายใจเข้าออกอันเป็นวิธีการดับ
ความทุกข์ทางกาย และดับอารมณ์คือความโกรธที่มาจากฐานของอารมณ์ที่สั่งสมไว้ในอดีตได้ 



536  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

เอกสารอ้างอิง 
เค็นเน็ธ จี ซิศค์. (2552). ลัทธินักพรตและการเยียวยาในอินเดียโบราณ : ระบบการแพทย์ในพุทธ

อาราม. แปลโดย ธีรเดช อุทัยวิทยารัตน์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโกมลคีม
ทอง. 

พระมหาธิติพงศ์ อุตฺตมปญฺโญ. (2563). มิลินทปัญหาปกรณ์แปล เล่ม 1. กรุงเทพมหานคร: ประยูร
สาส์นไทย. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2551). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหา
เถระ). พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 
31. กรุงเทพมหานคร ผลิธัมม์. 

พุทธทาสภิกขุ. (ม.ป.ป.). ภาษาคน-ภาษาธรรม. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Damien Keown. (1995). Buddhism & Bioethics, (New York: ST. MARTIN'S PRESS. 
 


