
111 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การศึกษาเปรียบเทียบอิทธิพลความเชื่อเรื่องลมปราณ 
กับการเยียวยาโรคในมุมมองของการแพทย์แผนไทย 
ระหว่างพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ-์ฮินดู    

A Comparative Study of the Influence of Beliefs on Pana to 
Heal the Disease in the view of Thai Traditional Medicine 

between Buddhism and Brahmanism – Hinduism 
 

อำไพ ชัยชลทรัพย์ Ampai Chaichonsarp 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: 6401101011@mcu.ac.th 
 

Received January 8, 2025; Revised January 26, 2025; Accepted: January 30, 2025 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อศึกษาความเชื่อเรื่องลมปราณที่มีต่อการเยียวยา
ในพระพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษาความเชื่อเรื่องลมปราณที่มีต่อการเยียวยาในศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู 
และ 3) เพ่ือเปรียบเทียบอิทธิพลความเชื่อเรื่องลมปราณกับการเยียวยาโรค ในมุมมองของการแพทย์
แผนไทยระหว่างพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู บทความวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ 
โดยศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก คัมภีร์ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู เช่น คัมภีร์พระเวท 
อุปนิษัท ภควัทคีตา และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง การสานเสวนาทางศาสนา และการลงพ้ืนที่สั มภาษณ์
กลุ่มตัวอย่าง เช่น นักวิชาการทางศาสนา นักวิชาการการแพทย์แผนไทย และกลุ่มผู้ป่วย ผลการศึกษา
พบว่า พระพุทธศาสนามองว่าลมปราณ คือลมหายใจ และลมที่พัดไปทั่วร่างกาย ส่วนการใช้ลมปราณ
ในการเยียวยาในพระพุทธศาสนาเป็นการรักษาโรคที่เกิดขึ้นทั้งทางใจและสิ่งที่แสดงออกทาง
พฤติกรรม ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดูคือลมหายใจหรือลมหลัก หรือพลังความรู้สึกที่มีลมแผ่ไปเบื้อง
บนทั่วศีรษะและมีจุดหลักในสมอง เมื่อเคลื่อนต่ำลงมาที่หน้าอกและลมคอ ควบคุมการหายใจเข้าและ
การกลืน ตลอดจนการจาม การถ่มน้ำลาย และการเรอ ควบคุมประสาทสัมผัส จิตใจ หัวใจ และ
จิตสำนึก มีลักษณะของการขับเคลื่อนร่างกายและเป็นพลังงานที่ทำให้ร่างกายเป็นอยู่ได้ เปรียบเทียบ
อิทธิพลความเชื่อเรื่องลมปราณกับการเยียวยาโรค ในมุมมองของการแพทย์แผนไทยระหว่าง
พระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู สรุปได้ดังนี้ พระพุทธศาสนา เข้าใจว่าเมื่อมีเหตุและปัจจัย 
จะเท่ากับผลที่ทำให้เกิดสติ กล่าวคือ สติจะระลึกและสามารถรับรู้ได้  สำหรับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
ลมปราณต้องฝึกการควบคุมลมหายใจ เพ่ือให้ลมหายใจเข้ามาช่วยให้เราสามารถเข้าถึงสมาธิ ดังนั้น 
กายกับจิตต้องสัมพันธ์กันเพราะจิตเป็นสิ่งที่ควบคุมกาย เพราะฉะนั้นการที่เราดูแลร่างกายให้ดี



112  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
อย่างไร ร่างกายเรานั้นก็เสื่อมไปตามกาลเวลา เมื่อใดที่ร่างกายเสื่อมเราก็ต้องดูแลให้ครบทั้งกายและ
จิตให้ดี 
คำสำคัญ: ลมปราณ; การเยียวยาโรค; การแพทย์แผนไทย; พระพุทธศาสนา; ศาสนาพราหมณ-์ฮินดู   
 
Abstract 

This research paper has 3 objectives: 1) to study of the Influence of Beliefs on 
Pana to Heal the disease in Buddhism, 2) to study of an Influence of Beliefs on Pana 
to Heal the disease in Brahmanism – Hinduism, and 3) to compare of the influence 
of beliefs on Pana to heal the disease in the view of Thai traditional medicine 
between Buddhism and Brahmanism – Hinduism. The research is a qualitative study 
by studying and collecting information from the Tipitaka, Hindu religious scriptures 
such as Vedas, Upanishads, Bhagavad Gita, related research, religious dialogue, and 
interview religious scholars, Thai traditional medicine scholars, and patient groups. 
The results of the study were found that: Buddhism sees breath as the breath and 
the wind that flows throughout the body. The use of breath in Buddhism for healing 
is to treat diseases that occur both in the mind and those that are expressed through 
behavior. Brahmanism-Hinduism is the breath or the main wind or the feeling energy 
that has wind spreading above the head and has a main point in the brain. When 
moving down to the chest and throat, it controls inhalation and swallowing, as well 
as sneezing, spitting and burping, controlling the senses, mind, heart and 
consciousness. It is a part of the characteristics of the body's movement and is the 
energy that makes the body survive. Comparing of the influence of beliefs on Pana 
to heal the disease in the view of Thai traditional medicine between Buddhism and 
Brahmanism – Hinduism, it can be summarized as follows: Buddhism understands 
that when there is a cause and a factor, it will be equal to the result that creates 
mindfulness. For Hinduism, breath must be trained to control the breath so that the 
breath can help us reach concentration. Therefore, the body and mind must be 
related because the mind is what controls the body. Therefore, no matter how well 
we take care of our bodies, our bodies will deteriorate over time. When the body 
deteriorates, we must take care of both body and mind. 
Keywords:  Pana; Heal the Disease; Thai Traditional Medicine; Buddhism; Brahmanism 

– Hinduism 
 
 
 



113 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
บทนำ 

การที่แพทย์เจริญขึ้นจนถึงปัจจุบันนั้นต่างมีความเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมในสังคมนั้น 
เช่นเดียวกับการแพทย์แผนไทยนั้นมีการอ้างไปถึงการแพทย์ที่ปรากฏในอินเดีย โดยอ้างถึงการแพทย์
ในพระเวทนั้นแตกต่างไปจากการแพทย์ในอียิปโบราณและเมโสโปเตเมีย การระบุสาเหตุของความ
เจ็บป่วยของคนไข้กระทำโดยการจำแนกและระบุอาการหลักและอาการที่เป็นซ้ำ โดยมีอาการ
หลากหลายถือว่าเกิดจากปีศาจคนละชนิด ทำให้วิธีการที่เป็นเอกลักษณะของการแพทย์แบบพระเวท 
มาจากการให้ความสำคัญของการสังเกต โดยร่างกายที่แข็งแรงนั้นไม่ใช่มาจากสภาวะจิตใจและ
ร่างกายที่ดี แต่เป็นด้วยการขจัดปีศาจในตัวนั้นให้หมดไป การขจัดสภาวะความเจ็บป่วยของร่างกายจึง
ขึ้นกับผู้เยียวยา (หมอ) หรือผู้ประกอบวิชีพที่เชี่ยวชาญพิเศษในการรักษาผู้ป่วยด้วยการขจัดปัดเป่า
ภูตผีปีศาจที่ทำให้เกิดโรค และเป็นการซ่อมแซมส่วนที่บาดเจ็บของร่างกาย (เค็นเน็ธ จี ซิศค์, 2552) 

การรักษาแบบนี้จะพบได้เช่นเดียวกันในพระพุทธศาสนาที่เสนอการรักษาโรคจากภายใน
อันเกิดจากปีศาจที่เรียกว่า กิเลส ที่อยู่ภายในเป็นเครื่องผลักให้มนุษย์ทำอะไรที่ผิด โดยจะพบว่าคนที่
ผิดปกติจะมีความทุกข์ตามมา ขณะที่การรักษานั้นไม่อาจทำได้เนื่องจากโรคนี้เป็นโรคทางใจที่ทำได้แค่
เพียงเยียวยา โดยมีหลักการฝึกลมหายใจที่เรียกว่า ลมปราณ ดังปรากฏในข้อความว่า “ภิกษุในธรรม
วินัยนี้ไปสู่ป่าก็ดี ไปสู่โคนไม้ก็ดี ไปสู่เรือนว่างก็ดี นั่งคู้บัลลังก์ตั้งกายตรง ดำรงสติไว้เฉพาะหน้า มีสติ
หายใจเข้า มีสติหายใจออก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่  13 ข้อที่  215 หน้าที่  253-254 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ลมปราณในอีกความหมายนั้นยังหมายรวมถึงสัตว์ที่มีชีวิตขนาดเล็กที่มี 1 อินทรีย์          
2 อินทรีย์เป็นต้น ไม่ครบถ้วนเหมือนสัตว์ชนิดอ่ืน (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 
168 หน้าที่ 146 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2546) ซึ่งหมายถึงเชื้อโรคหรือสิ่งมีชีวิต
ขนาดเล็กที่ทำให้มนุษย์เจ็บป่วยได้ การเข้าใจลมปราณในลักษณะนี้จึงเป็นการเข้าใจวิธีการเยียวยา
ดูแลสุขภาพ ซึ่งวิธีการดังกล่าวจะพบว่า มีปรากฏในทางพระพุทธศาสนาที่สอนไว้สำหรับพระภิกษุที่
บวช จำเป็นต้องมีปัจจัย 4 คือ จีวร อาหาร ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค จึงไม่น่าแปลกใจว่าการที่พระ
มีความรู้เรื่องการแพทย์และการรักษานั้นเป็นด้วยต้องเรียนรู้ถึงการเยียวยาตนเองเพ่ือให้มีการเป็นอยู่
ที่ดี รวมถึงการปฏิบัติได้ถูกต้องเมื่อต้องเผชิญต่อโรค ขณะเดียวกันการเจ็บป่วยนั้นก็อาจเป็นเหตุต้อง
ทำให้จิตใจอ่อนแอตามไปด้วย จึงจำเป็นที่จะต้องเข้าใจถึงการดูแลสุขภาพและป้องกันตัวเองเพ่ือไม่ได้
เป็นเหตุให้สูญเสียสุขภาพและเป็นอุปสรรคต่อการบรรลุธรรม (Damien Keown, 1995) ขณะที่การ
กำหนดความเข้าใจร่างกายนั้นเป็นวิธีการเคียงคู่กับการฝึกสติคือการฝึกลมหายใจอันเป็นส่วนหนึ่งของ
อานาปานสติ โดยจะพบว่าการชี้ให้เกิดความเข้าใจในด้านกายวิภาคศาสตร์เป็นการสังเกตร่างกาย
โดยตรงและสำรวจลมหายใจติดขัดหรือมีความผิดปกติด้านใดบ้างลมหายใจจะบอกได้ (เค็นเน็ธ        
จีซิศค์, 2552) จากข้อมูลเบื้องต้นทำให้เห็นว่า ลมปราณในศาสนานั้นมีอิทธิพลต่อการรักษาในแพทย์
แผนไทยในแง่ของการฝึกสติและการสำรวจภายในตนเองก่อน 

ในส่วนศาสนาพราหมณ์ฮินดูก็กล่าวถึงลมปราณไว้ว่า คำว่า 'ปราณะ' ยังใช้ในความหมาย
ที่กว้างกว่าเพ่ือระบุลมโดยทั่วไป เนื่องจากลมทั้งหมดในร่างกายมาจากลมนี้  อุดานะ (อุด-อานา) 
แปลว่า ลมพัดขึ้นเบื้องต่ำหรือพลังความรู้สึกที่อยู่ในทรวงอกและอยู่ตรงกลางคอ ควบคุมการหายใจ
ออกและการพูด นอกจากนี้ยังรับผิดชอบต่อความจำ ความแข็งแกร่ง ความตั้งใจ และความพยายาม 



114  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
นอกจากนั้น อุดานะยังกำหนดความปรารถนาในชีวิตของเรา เมื่อตายก็ฟ้ืนขึ้นและนำพาเราไปสู่ภพภูมิ
ต่างๆ ตามกำลังของจิตและกรรมที่เคลื่อนผ่าน เมื่อพัฒนาเต็มที่แล้วจะทำให้เรามีพลังเหนือโลก
ภายนอกตลอดจนสร้างพลังจิตต่าง ๆ โดยการฝึกโยคะเกี่ยวข้องกับการพัฒนาลมอุดานะเป็นหลัก 
นอกจากนั้นอุดานะยังหมายเอาลมที่พัดขึ้น คือพัดพาพลังชีวิตขึ้นไป ทำให้เกิดวิมุตติหรือวิมุตติของ
สติสัมปชัญญะ เป็นอานาปานสติ สมณะ (สมณะ) แปลว่า ลมที่เสมอกัน โดยมีศูนย์กลางอยู่ที่ลำไส้เล็ก
และเป็นพลังประสาทที่อยู่เบื้องหลังระบบย่อยอาหาร วิยานะ (วิ-อานา) แปลว่า ลมที่ฟุ้งกระจายหรือ
ฟุ้งซ่าน มีศูนย์กลางอยู่ที่หัวใจและกระจายไปทั่วร่างกาย ควบคุมการระบบไหลเวียนเลือดและผ่าน
การเคลื่อนไหวของข้อต่อและกล้ามเนื้อและการปลดปล่อยแรงกระตุ้นและการหลั่ง อาปานะ 
(อาปานะ) แปลว่า ลมพัดลงเบื้องต่ำลงหรืออากาศที่เคลื่อนไหวตลอดเวลา มีศูนย์กลางอยู่ในลำไส้ใหญ่
และควบคุมแรงกระตุ้นการขับถ่าย การปัสสาวะ การมีประจำเดือน การคลอดบุตร เป็นลมที่พัดพาลง
มาและนำมาซึ่งการเสื่อมอำนาจหรือข้อจำกัดของจิตวิญญาณ ลมนี้จึงควบคุมความผิดปกติทุกอย่าง
ของลมในร่างกาย ทำให้เกิดการผุพังแตกสลายของร่างกาย ดังนั้น การรักษาอาพาธจึงเป็นการ
พิจารณาอันดับแรกที่ลมอาปานะก่อนอย่างอ่ืน (David Frawley, 1994) 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาความเชื่อเรื่องลมปราณในพระพุทธศาสนาและศาสนา
พราหมณ์-ฮินดูที่มีต่อการเยียวยาที่ปรากฏในการแพทย์แผนไทยว่ามีกระบวนการพิจารณาทั้งเรื่อง
ลมปราณทั้งในส่วนของลมหายใจและเกี่ยวกับสัตว์ชนิดเล็กน้อยที่ทำให้เกิดโรคในเรื่องใดบ้าง อีกทั้งยัง
เป็นแนวทางในการวางรูปแบบการเยียวยาตามแนวทางแพทย์แผนไทยได้มีประสิทธิภาพยิ่งขึ้นต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาความเชื่อเรื่องลมปราณที่มีต่อการเยียวยาในพระพุทธศาสนา 
2. เพ่ือศึกษาความเชื่อเรื่องลมปราณที่มีต่อการเยียวยาในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
3. เพ่ือเปรียบเทียบอิทธิพลความเชื่อเรื่องลมปราณกับการเยียวยาโรค ในมุมมองของ

การแพทย์แผนไทยระหว่างพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research)  โดยใช้วิธีการวิจัย

เอกสาร(Documentary Research)  ซึ่งมีข้ันตอนการดำเนินการวิจัยดังต่อไปนี้ 
1. การรวบรวมข้อมูลทางเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยการค้นคว้าหาหลักฐาน

ต่างๆ จากคัมภีร์สำคัญทางศาสนา และวรรณกรรมที่ เกี่ยวข้องกับเรื่องนี้ โดยใช้ห้องสมุดและ
ศูนย์บริการเอกสารต่าง ๆ  

2. การสำรวจ เป็นการรวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลโดยตรงเพ่ือให้ได้ข้อเท็จจริงตรงตาม
สภาพที่เป็นอยู่ในปัจจุบันโดยได้ใช้การสังเกตการณ์ร่วมปฏิบัติการในสนามไปด้วย  พร้อมกับการ
สัมภาษณ์แบบไม่จำกัดคำตอบซึ่งเป็นการสัมภาษณ์ที่ไม่มีแบบคำตอบตายตัว  เป็นการคุยกันเพ่ือหา
ความรู้และรวบรวมความคิดต่าง ๆ ของบุคคลในชุมชนนั้น เพ่ือประกอบการวิจัยขึ้นต่อไป  

3. การเลือกประชากรกลุ่มตัวอย่าง ผู้วิจัยใช้ศึกษาข้อมูลจากการสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่าง
นักวิชาการ นักวิชาการแพทย์แผนไทย และผู้สนใจหรือเกี่ยวข้องกับหลักโยคะ จำนวน 26 รูป/คน 



115 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ดังนี้  

1) นักวิชาการ    จำนวน 6  รูป/คน 
2) นักวิชาการแพทย์แผนไทย  จำนวน 9  คน 
3) ผู้สนใจหรือเก่ียวข้องกับหลักโยคะ จำนวน 11 คน 

4. การรวบรวมข้อมูลโดยการปฏิบัติการสนาม เมื่อปรับปรุงแบบสอบถามแล้ว ผู้ศึกษาได้
นำแบบสอบถามนั้น ไปปฏิบัติการในสนามด้วยตนเองแต่ผู้เดียว โดยสัมภาษณ์ตามแบบสอบถาม เป็น
การเก็บข้อมูลที่เน้นหนักในการสังเกตและการจัดบันทึกประกอบการซักถาม  เพ่ือให้ได้มาซึ่งข้อมูล
ระดับลึก ตรงกับความเป็นจริงและทราบเหตุผลเบื้องหลังการสอบถามนั้นด้วย  

5. การประมวลผลข้อมูล การวิเคราะห์ และการเสนอผลงานวิจัย 
 
ผลการวิจัย 

1. ความเชื่อเรื่องลมปราณที่ มีต่อการเยียวยารักษาในพระพุทธศาสนาเถรวาท
ลมปราณ หมายรวมถึงสัตว์ที่มีชีวิตขนาดเล็กท่ีมี 1 อินทรีย์ 2 อินทรีย์เป็นต้น ไม่ครบถ้วนเหมือนสัตว์
ชนิดอ่ืน  (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 168 หน้าที่ 146 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2546) ซึ่งหมายถึงเชื้อโรคหรือสิ่งมีชีวิตขนาดเล็กที่ทำให้มนุษย์เจ็บป่วยได้ การ
เข้าใจลมปราณในลักษณะนี้จึงเป็นการเข้าใจวิธีการเยียวยาดูแลสุขภาพ ซึ่งวิธีการดังกล่าวจะพบว่า มี
ปรากฏในทางพระพุทธศาสนาที่สอนไว้สำหรับพระภิกษุที่บวชจำเป็นต้องมีปัจจัย 4 คือ จีวร อาหาร ที่
อยู่อาศัย และยารักษาโรค จึงไม่น่าแปลกใจว่าการที่พระมีความรู้เรื่องการแพทย์และการรักษานั้นเป็น
ด้วยต้องเรียนรู้ถึงการเยียวยาตนเองเพ่ือให้มีการเป็นอยู่ที่ดี รวมถึงการปฏิบัติได้ถูกต้องเมื่อต้องเผชิญ
ต่อโรค ขณะเดียวกันการเจ็บป่วยนั้นก็อาจเป็นเหตุต้องทำให้จิตใจอ่อนแอตามไปด้วย จึงจำเป็นที่
จะต้องเข้าใจถึงการดูแลสุขภาพและป้องกันตัวเองเพ่ือไม่ได้เป็นเหตุให้สูญเสียสุขภาพและเป็น
อุปสรรคต่อการบรรลุธรรม (Damien Keown, 1995) 

ประโยชน์ที่ไม่เกี่ยวกับศาสนาก็ได้ คือไม่เกี่ยวกับธรรมะก็ได้ แต่คำนี้มันพูดยาก คำว่า
ธรรมะนี้มันกว้าง แม้ไม่เกี่ยวกับเรื่องศาสนา ก็ยังเรียกว่าธรรมะได้ ถ้ามันเป็นสิ่งที่มนุษย์รู้จักประพฤติ
กระทำได้รับผล ก็เรียกธรรมะได้ทั้งนั้น จึงเรียกได้ว่ามีประโยชน์อย่างโลก ๆ ก็ได้ อย่างที่เป็นธรรมะ
โดยตรงก็ได้ เช่นว่า ถ้ามีสมาธินี้ดีแล้ว ก็จะมีอนามัยดี มีสุขภาพทั้งทางกายและทั้งทางจิตดี เป็นการ
พูดถึงเรื่องมีความสุขทางกาย ความสุขทางจิต มีสุขภาพอนามัยทางกายและทางจิตก็มีได้ดี เพราะ   
อานาปานสติภาวนาจะทำให้จิตมีความสามารถ มีสมรรถนะมากข้ึน คือ คิดเก่ง จำเก่ง ทำอะไรเก่ง คือ 
จิตสามารถทำหน้าที่ทางจิตได้ดียิ่ง มันเป็นจิตที่นิ่มนวล อ่อนโยนควรแก่การงาน เรียกว่า กัมมนียจิต 
จิตชนิดนี้จะไปทำอะไรก็ดีทั้งนั้น จะคิดจะนึก จะตัดสินใจอะไรก็ได้ แล้วก็จะจำเก่ง  จะจำเก่ง แม้แต่
เรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ จะเรียกความจำกลับมา บางคนจะไม่เคย หรือจะไม่เชื่อก็ได้ว่า เมื่อนึกอะไรไม่
ออก แต่เรื่องนั้นคล้าย ๆ กับมาอยู่ที่ปลายจมูก หรือริมฝีปาก (พุทธทาสภิกขุ, 2564) 

อานาปานสติ กำหนดลมหายใจเข้า-ออก บางทีก็ในเวลาอันเล็กน้อย ความจำนั้นก็ผุด
ขึ้นมาได้ หรือว่าถ้าจะนานไปสักหน่อยก็ว่าหลับไปตื่นขึ้นมันก็อาจจะจำได้และก็นึกขึ้นมาได้ นี่คือ
ประโยชน์แม้แต่เรื่องทางโลกถึงขนาดนี้ ใครนึกเรื่องเก่า ๆ ไม่ค่อยออก ก็ลองทำอานาปานสติ บาง
เรื่องจะนึกออกในทันทีในไม่กี่นาที แต่บางเรื่องอาจจะต้องรอไว้ หรือบางเรื่องอาจจะรอถึงกับว่านอน



116  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
หลับไปพักหนึ่งแล้ว ตื่นขึ้นมา ก็จะนึกได้อย่างนี้ เป็นต้น โดยเหตุผลก็คือว่า มันได้จัดหรือปรับปรุงกัน
เสียใหม่ ในระบบทุกระบบทั้งระบบประสาท ระบบอะไรก็ตาม ให้เข้ารูป เมื่อเข้ารูปแล้วมันก็ทำหน้าที่
ของมันได้ ดังนั้น จึงสามารถเรียกร้องความจำออกมาได้ตามท่ีต้องการ 

ลมปราณ คือสิ่งมีชีวิตประกอบด้วยลักษณะสรรพสัตว์ที่มีลมหายใจ และคือลมที่พัดไปทั่ว
ร่างกาย โดยมีการกล่าวไว้ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาถึงลมดังกล่าวที่เป็นโรค ส่วนการใช้ลมปราณ
ในทางการแพทย์นั้นได้ถูกกล่าวถึงในพระพุทธศาสนาในแง่ของการรักษาโรคท่ีเกิดขึ้นทั้งทางใจและสิ่ง
ที่แสดงออกทางพฤติกรรม ดังจะพบได้จากกระบวนพิจารณาลมหายใจในการรักษาสุขภาพใจและการ
กำหนดการรักษาด้วยจริต ขณะที่การประยุกต์ใช้นั้นเป็นไปตามรูปแบบการวินิจฉัยโรคที่มีทั้งไสย
ศาสตร์ และการรักษาแบบหมอชีวกที่อ้างไว้ในคัมภีร์ของพระพุทธศาสนาเถรวาทและในคัมภีร์จีนที่
อ้างถึงการรักษาโรคด้วยการใช้ลมเป็นพ้ืนฐานในการรักษา 

2. ความเชื่อเรื่องลมปราณที่มีต่อการเยียวยารักษาในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในคัมภีร์
อุปนิษัทได้กล่าวถึงอากาศและปาณะ โดยมีคำอธิบายที่ระบุให้เห็นว่า  พรหมันนั้นแตกต่างวัตถุทาง
กายภาพกล่าวคือ อากาศเป็นพรหมันนั้นเป็นการอ้างถึงพ้ืนที่ว่างที่ยอมรับว่ามีพรหมันแทรกอยู่ โดย
มุ่งที่จะอธิบายถึงข้อความในอุปนิษัทว่า “อะไรคือเป้าหมายของจักรวาลนี้” ซึ่งคำตอบคืออากาศ ทุก
อย่างเริ่มต้นและสิ้นสุดลงที่อากาศ อากาศจึงเป็นสิ่งสูงสุดและเป็นเป้าหมายของทุกสิ่ง ซึ่งคำว่า อา
กาสะหรืออากาศ (akasa) ถูกใช้หมายถึงสถานที่อันว่างเปล่า ซึ่งความว่างเปล่านี้ที่ทำให้อาตมันมีอยู่
ได้ อาตมันจึงถือว่าเป็นสิ่งที่สร้างขึ้นในอากาสะ ตรงนี้เป็นข้อความที่แสดงให้เห็นการการกำเนิด
จักรวาลและเป้าหมายพร้อมข้อสงสัยว่าอากาสะนั้นเป็นพรหมันหรือไม่ แต่การอธิบายอากาสะใน
ฐานะที่เป็นสิ่งสูงสุดและเป็นเป้าหมายของสรรพสิ่งทำให้การอธิบายนี้ไม่ได้มุ่งหมายแค่พ้ืนที่ว่างเปล่า 
เพราะที่สุดแล้วการที่ระบุว่าอากาสะนำไปสู่การมีอยู่ของอาตมันจึงเป็นการมุ่งอธิบายถึงอาตมันผ่าน
การสร้างของพรหมัน ตรงนี้อากาสะจึงเป็นพรหมันในแง่ที่สร้างทุกสิ่งและปรากฎในทุกที่ (S.M. 
SRINIVASA CHARI, 2008) การกล่าวว่าปาณะหรือลมหายใจเป็นพรหมัน ปาณะนั้นเป็นเทพ ทุกสิ่งจะ
มีปาณะนั้นอยู่และปาณะสามารถอยู่แยกออกมาได้ ซึ่งเทพนี้จะถูกอ้างถึงหน้าที่ที่พรหมันสร้างขึ้น ให้
มีอัตลักษณ์ใกล้เคียงกับพรหมัน ขณะที่อากาสะนั้นถูกปฏิเสธในฐานะที่ไม่อาจรู้ได้ว่าเป็นต้นกำหนด
ของสิ่งมีชีวิต ขณะเดียวกันก็ต้องยอมรับว่าปาณะนั้นมีความพิเศษและใกล้เคียงกับพรหมันมากกว่า 
เนื่องจากปาณะนั้นเป็นต้นเหตุของสิ่งมีชีวิตในจักรวาล (S.M. SRINIVASA CHARI, 2008) 

ขณะที่การปฏิบัติโยคะในปัจจุบันเกี่ยวข้องกับการใช้ลมปราณในแง่ของกรรมโยคะที่
ผสมผสานกับท่วงท่าตามแนวทางของโยคะที่นำเสนอของปตัญชลี เป็นการฝึกปราณะคงอยู่ภายใน
ร่างกาย ความตายจะไม่มาเยี่ยมเยือน เมื่อ วายุพักอยู่ภายในร่างกายโดยไม่ฝืนบังคับ โดยฝึกเริ่มฝึกลม
หายใจ ในวันแรกของการฝึก สูดลมหายใจเข้าทางสองรูจมูก หยุดหายใจ กักลมหายใจไว้  ในการ
หายใจเข้าออกนี้ ข้อที่ควรระวังมีอยู่อีกข้อหนึ่ง คือ ลมที่จะเข้าและออกนั้น จำเป็นจักต้องเป็นลมยาว 
และ ละเอียด เนื่องจากปราณายามเป็นวิธีการซึ่งเป็นไปในทางการฝึกโดยตรง และทั้งนับว่าเป็นหัวใจ
แห่งการบำเพ็ญโยคะด้วย จึงขอกล่าวโดยนัยพิสดารไว้อีก เพ่ือจะเปิดเผยวิธีการแห่งการบริกรรม 
ปราณายาม ให้กระจ่างชัดขึ้น โดยไม่ไม้มีช่องทางที่จะหลงเข้าใจผิดได้แต่ประการใดประการหนึ่ง 
ก่อนที่ผู้ใดจะเริ่มบำเพ็ญโยคะ ควรเลือกหาเทศะหรือสถานที่อันเหมาะสมกับการบำเพ็ญโยคะ 
กล่าวคือ ควรเลือกหาสถานที่ซึ่งเป็นที่วิเวกห่างไกลออกไปจากหมู่ประชุมชน อากาศดี  ปราศจาก



117 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
อันตรายซึ่งจะเกิดขึ้นเพราะสัตว์ร้ายเป็นต้นได้ และเป็นสถานที่ที่แสวงหาจตุปัจจัยได้ไม่ยาก สถานที่
ชนิดนี้ ย่อมสมแก่การเริ่มบำเพ็ญโยคะ ไม่ควรเริ่มบำเพ็ญโยคะในเมืองหรือที่ใกล้ประชุมชน เพราะ
สถานที่ชนิดนี้ มีอากาศไม่ดี ยิ่งกว่านั้น เนื่องจากผู้เริ่มบำเพ็ญโยคะอาศัยอยู่ในหมู่ประชุมชน จึงไม่
สามารถที่จะอดคุยหรือปกปิดผลในการบริกรรมของเขาไว้ได้ ซึ่งนับว่าเป็นอันตรายอย่างร้ายแรง
สำหรับผู้เริ่มหัดโยคะใหม่ๆ (สวามี สัตยานันทปุรี, 2554) การฝึกลมหายใจ เรียกว่า ปราณายามะ มี 3 
อย่างคือ 1) ปราณายามะชั้นต้นให้ความอบอุ่น 2) ปราณายามะชั้นกลางให้ความสั่นสะเทือน โดย
เฉพาะที่ตลอดแนวกระดูกสันหลัง 3) ปราณายามะชั้นสูงให้ลอยได้ บ่งบอกความก้าวหน้าจากการ
ฝึกปราณายามะได้ด้วยประสบการณ์ โดยปราณายามะชั้นสูงทำให้สามารถเคลื่อนไปในอากาศทำให้
โรคภัย ไข้เจ็บก็หมดสิ้นไป โดยวิธีการปฏิบัตินั้น ดังนี้ 

ลมปราณคือลมหายใจหรือลมหลัก หรือพลังความรู้สึกท่ีมีลมแผ่ไปเบื้องบนทั่วศีรษะและมี
จุดหลักในสมอง เมื่อเคลื่อนต่ำลงมาท่ีหน้าอกและลมคอ ควบคุมการหายใจเข้าและการกลืน ตลอดจน
การจาม การถ่มน้ำลาย และการเรอ ควบคุมประสาทสัมผัส จิตใจ หัวใจ และจิตสำนึก เป็นส่วนหนึ่ง
ของ มีลักษระของการขับเคลื่อนร่างกายและเป็นพลังงานที่ทำให้ร่างกายเป็นอยู่ได้  ส่วนการที่คนจะ
ยืนยาวต่อไปได้ก้วยการอาศัยหลักการพึ่งพิงกับผู้ให้ลมหายใจ คือพีชะหรือพืชในการรักษา และอาศัย
การใช้ลมปราณในการกำหนดการปฏิบัติทางกายที่สอดคล้องกับการใช้โยคะในการฝึกสมาธิเพ่ือทำให้
ชีวิตกลับไปสู่การเป็นธรรมชาติดั้งเดิมท่ีมีอิสระและไม่อยู่ภายใต้อารมณ์ของมนุษย์ 

3. เปรียบเทียบอิทธิพลความเชื่อเรื่องลมปราณกับการเยียวยาโรคในมุมมอง 
ของการแพทย์แผนไทยระหว่างพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ลมปราณเป็นสิ่งสำคัญ
ของชีวิตทั้งในแง่ปกติ และในการรักษาเยียวยาจึงพบว่าในทางศาสนาได้มีการกำหนดลักษณะไว้ ดังนี้ 

ก. พระพุทธศาสนา มองถึงลมปราณว่ามีลักษณะ ดังนี้ 
1) ความปกติทางกาย เป็นลักษณะของการตรวจสอบคุณภาพชีวิต กล่าวคือ ถ้าลมปกติก็

จะมีร่างกายที่ปกติ หากลมในร่างกายไม่ปกติก็จะทำให้ร่างกายไม่ปกติ ทำให้ธาตุในร่างกาย ดิน น้ำ 
ลม ไฟ ผิดปกติไปด้วย (พระมหาขวัญชัย อคฺคชโย, 25 มิถุนายน 2567) ลักษณะของลมปราณ มีการ
เคลื่อนไหว เคลื่อนที่ได้ สามารถควบคุม หรือกำหนดการทำงานได้ภายในตัวของบุคคลนั้น โดยที่ลม
หายใจทางโยคะจะหายใจกำหนดอยู่ที่ตัณเถียร(ท้องน้อย) โดยมีตักกระทั้ง 7 เป็นตัวกำหนด ส่วน
สมาธิของพุทธ ตัวกำหนดต่างกันตรงที่ จักกระจะไปรวมกันที่เหนือสะดือ 3 นิ้ว ตัวอย่าง หลวงพ่อสด 
วัดปากน้ำ(สำเร็จวิชาธรรมกาย) เพราะตัดเรื่องกามคุณออกไป (อาจารย์ชำมะนาฏแสนยากร ช่วยกัน
จักร, 30 มิถุนายน 2567) การนั่งสมาธิเพ่ือให้จิตเป็นสมาธิ การฝึกสมาธิการเคลื่อนไหวคือฤาษีดัดตน
เป็นสมาธิแบบเคลื่อนไหวควบคู่กับการฝึกลมหายใจเข้าออก และต้องสามารถสัมผัสได้ว่าลมหายใจ
เคลื่อนไปที่บริเวณใด ทั้งนี้จะสัมผัสได้ก็ต่อเมื่อเรามีการฝึกในเรื่องของสมาธิเป็นประจำ (อาจารย์ทิพย์
คนยา ชบาบรบุญสิทธิ, 4 กรกฎาคม 2567) 

2) การพัฒนาชีวิต เป็นลักษณะของการนำลมปราณมาใช้ผ่านการกำหนดจิตของมนุษย์
นั้น จำแนกตามความบริสุทธิ์ไว้ 3 ลักษณะ ได้แก่ 1) สีดำ กลุ่มพ่อมด หมอผี แสวงหาโลกธรรม ขาด
หิริโอตัปปะ 2) สีเทา กลุ่มฤาษีทรงญาณ ติดสุข มีกิเลส 3) สีขาว กลุ่มโพธิสัตว์ พระอริยะ ปราศจาก
กิเลสเบาบาง จิตมุ่งตรงนิพพาน (พท.ภคมน ตันเพ็ญนภา, 4 กรกฎาคม 2567) พระพุทธเจ้าได้ศึกษา
เรื่องลมปราณที่เกี่ยวข้องกับโยคะ เพ่ือให้ได้บรรลุเกี่ยวกับลมปราณในทางพุทธศาสนา ลมปราณ คือ



118  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
การกำหนดลมหายใจเข้าและออก ให้พลังเข้ามาในร่างกายโดยการกำหนดลมหายใจเข้าออก ทางจมูก
ในขณะนั้นกะมีพลังงานลมปราณลมปราณเข้าสู่ร่างกาย เอาสิ่งต่างๆ เข้ามาใช้ในร่างกายเราได้  การ
กำหนดลมหายใจเข้าออกผ่านจมูก กำหนดคำภาวนาว่า พุทโธ  ธัมโม สังโฆ หรือ พอง - ยุบ ส่งลมเข้า
ภายในท้องและหายใจออกตามลมหายใจ ดูลมหายใจจนออกปลายจมูก  เป็นพลังที่ไหลเวียน ไม่
สามารถมองเห็นได้ แต่สามารถสัมผัสได้ รับรู้ได้ว่ามี คือ เรื่องของจิตและวิญญาณ   (นายแพทย์เทวัญ 
ธานีรัตน์, 23 มิถุนายน 2567) 

ลมปราณจึงเป็นสื่อกลางส่งความรู้สึก ที่ส่งสารจากภายนอกเข้าสู่ร่างกายอวัยวะภายใน
จากอวัยวะ จากอวัยวะภายในออกสู่ภายนอก และส่งสารของอวัยวะภายใน   รูปแบบลมปราณ คือ 
ลมปราณของอวัยวะในและลมปราณภายในเส้นลมปราณ และหายใจออกเพ่ือให้เกิดความสงบและ
เกิดสมาธิวิปัสสนา การนั่งสมาธิ นำมาปรับใช้ในเรื่องการดูแลตนเองไม่ให้เจ็บป่วย เพราะการฝึกสมาธิ
เป็นการกำหนดลมหายใจเข้าออกอย่างๆ ช้า เป็นการรับพลังงานดี และนำพลังงานออกผ่านทางลม
หายใจออกเพ่ือรักษาสมดุลในร่างกาย ซึ่งการควบคุมหายใจเข้าออกจะทำให้เรามีจิตใจสงบ จะกระทำ
การสิ่งใดก็จะกระทำด้วยสติปัญญา (พท.รศ.ดร. ฐนโรจน์ โรจนกุลเสฏฐี, 5 กรกฎาคม 2567) 

พระพุทธศาสนา เข้าใจว่าเมื่อมีเหตุและปัจจัย จะเท่ากับผลที่ทำให้เกิดสติ กล่าวคือ สติจะ
ระลึกและสามารถรับรู้ได้ รูปแบบการหายใจ คือ การหายใจลึกยาว หายใจสั้นเพ่ือดักลมหายใจ การ
กลั้นลมหายใจ และการหายใจแบบที่ลมหายใจเข้าไปที่ทรวงอก หรือเข้าไปที่บริเวณช่องท้อง (การ
หายใจด้วยทรวงอกและการหายใจด้วยช่องท้อง (คุณสมเจษฏ์ อินทกาญจน์, 5 กรกฎาคม 2567) 

การใช้ลมปราณในพระพุทธศาสนาได้ถูกนำมาใช้ในการปฏิบัติธรรม รวมถึงการรักษาจริต
นิสัยอันเป็นพ้ืนฐานดั้งเดิมของชีวิต โดยจะพบกระบวนการใช้ลมปราณในการเยียวยารักษา ดังต่อไปนี้ 

1) การใช้ลมปราณในการเยียวยาจิตใจ สิ่งที่สำคัญในทางพระพุทธศาสนา คือ นามเป็น
เรื่องของจิต นามจะเริ่มจากเวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ แต่การที่จะมีเวทนา คือความรู้สึก จะต้อง
มีการรู้ก่อน คือรู้จากสัมผัสรู้ รู้เกิดความรู้สึก ความรู้สึกเกิดการจำได้ เกิดการปรุงแต่งและเกิดการรู้ถึง
ภายใน ให้เกิดการตอบสนองต่อสิ่งที่เรารับรู้ ซึ่งการตอบสนองต่อสิ่งที่เรารับรู้นั่นคือจิต ซึ่งแสดง
ออกมาเป็นพฤติกรรมที่สามารถมองเห็นได้ กับพฤติกรรมบางส่วนที่มองเห็นไม่ได้ คือ  พลังที่อยู่ข้าง
ใน และพลังที่อยู่ข้างในเรามักจะเรียกว่า พลังจิต ปราณ หรือสิ่งที่เป็นพลังชีวิต ซึ่งสิ่งเหล่านี้ล้วน
แล้วแต่เป็นสิ่งที่ควบคุมการดำเนินของชีวิต ให้เป็นไปอย่างอย่างปกติ ถึงแม้เป็นสิ่งที่เราไม่สามารถจับ
ต้องได้ แต่เราจะต้องทำให้เกิดความสมดุล และพลังที่ทำหน้าที่ในการควบคุมจิต คือ มาจากพลังงาน
และการรับรู้ ซึ่งเราจะสามารถรับรู้ว่าพลังงานภายในเกิดความไม่สมดุลได้จากการเต้นของหัวใจและ
การหายใจ ที่เราสามารถรับรู้ได้ และสิ่งที่เราจะสามารถทำให้เกิดความสมดุลได้ จากการหายใจและ
กำหนดจิตใจ นำไปสู่การนั่งสมาธิ สวดมนต์ เพ่ือเป็นการฝึกสมาธิอย่างหนึ่งและควบคู่กับการกำหนด
ลมหายใจเข้าและออก เพราะถ้าเรานั้นกำหนดลมปราณอย่างเดียวไม่ได้ควบคู่กับการกำหนดสมาธิก็
จะทำให้ไม่สมบูรณ์เท่าที่ควร ซึ่งในการฝึกรูปแบบต่างๆ ในทางสมาธิ ก็จะทำให้ลมปราณสามารถ
เคลื่อนที่ได้อย่างมีประสิทธิภาพส่งผลให้มีสุขภาพท่ีดี (นายวีระชัย โกมลจินดากุล, 2 กรกฎาคม 2567) 

การดูแลสุขภาพในการฝึกสมาธิจากวิปัสสนากรรมฐาน เมื่อลมสงบแล้วจิตเราก็จะสงบ 
ตายก็เกิดจากลม ฟุ้งซ่านก็เกิดจากลม เมื่อลมกระทบอารมณ์ไป ทำให้เกิดชอบกับไม่ชอบ จึงทำให้เกิด
ทุกข์ และกิเลสเป็นสิ่งที่จับต้องได้และจับต้องไม่ได้ หากเรานั้นหยุดใจได้ก็จะสามารถระงับกิเลสได้ ก็



119 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จะทำให้จิตเราสงบและกายก็จะสงบไปด้วย ดังนั้น การฝึกสมาธิได้ดีก็จะทำให้ร่างกายเรามีสุขภาพดี
ช่วยลดความเครียด ลดความดันโลหิต ทำให้เกิดการผ่อนคลาย (อาจารย์ศิริชดา เปล่งพาณิช, 25 
มิถุนายน 2567) และการทำสมาธิ การเพ่งกระแสจิตจะสามารถรับรู้สึกปราณได้ และสามารถนำมา
ประยุกต์ใช้ในการตรวจอาการของคนไข้และสามารถนำมาปรับใช้ในรักษาคนไข้ได้  นำมาปรับใช้ใน
เรื่องของลดความดันโลหิต ช่วยในเรื่องของจิตซึมเศร้า อาการแพนิคโดยกิจกรรมการนักสมาธิ การทำ
โยคะ เพ่ือควบคุมหายใจเข้าออก ทำให้จิตสงบ ไม่ฟุ้งซ่าน และการนวด โดยกำหนดลมหายใจเข้าออก
ให้เคลื่อนที่ไปตามลมหายใจออก ตามแนวที่เราเคลื่อนไป (อาจารย์ทิพย์คนยา ชบาบรบุญสิทธิ , 4 
กรกฎาคม 2567) 

การนั่งสมาธิ การฝึกสมาธิที่จะให้การเคลื่อนไหวเข้ามาเกี่ยวข้อง กล่าวคือ การทำท่ากาย
บริหารฤาษีดัดตนเป็นการกำหนดลมหายใจเข้า และกำหนดลมหายใจออกอย่างช้าๆ ควบคู่กับการ
เคลื่อนไหวอย่างช้าๆ ในท่าทางต่างๆ ซึ่งจะทำให้เรามีสติ ผ่อนคลาย และลดความเครียดได้  และยัง
คอยเตือนจิต ส่งเป็นพลังจิตเสมอ ไม่ให้จิตหลงทางเป็นเพียง กาย วาจาใจ ขอให้มีศีล สมาธิจะนำทาง
ไปสู่ที่ถูกท่ีควร 

2) การใช้ลมปราณในการรักษาร่างกาย เป็นการใช้ลมปราณสร้างการตอบสนองทางด้าน
ร่างกาย กล่าวคือ ตอนที่ร่างกายสมดุลดีการเต้นของหัวใจและการไหลเวียนของเวียนเราจะเป็นปกติ 
การหายใจของเราก็จะเป็นปกติ แต่หากร่างกายของเราเสียสมดุล คือการเต้นของหัวใจการไหลเวียน
ของเลือดและการหายใจพอเรารับรู้ว่ามีการเปลี่ยนแปลงไป ทำให้เรากำหนดจิตให้สม่ำเสมอ โดยการ
กำหนดลมหายใจให้ลมหายใจเข้าสู่สภาวะปกติ เป็นการโน้มนำให้การเต้นของหัวใจและการไหลเวียน
เลือดเป็นปกติตามมา (ทางวิทยาศาสตร์) 

การที่เรารับรู้ว่าหัวใจเราเต้นเป็นปกติ การหัวใจและการไหลเวียนเลือดเป็นปกติ มีสิ่งหนึ่ง 
ที่เป้นปกติไปด้วยก็คือ พลังที่ไหลเวียนอยู่ภายในร่างกายเราจะเป็นปกติไปด้วย จึงทำให้เกิดความ
สมดุลของพลังชีวิตที่จะทำให้ชีวิตดำเนินไปได้อย่างปกติ จึงทำให้เกิดความสมดุลระหว่างรูปและนาม 
ทำให้นาม (จิต) ไปควบคุมรูปที่จะแปรปรวนให้กลับเข้าสู่สภาวะปกติ พอรูปที่แปรปรวนทำให้เข้าสู่
สภาวะปกติ จึงทำให้รูปที่จะเกิดโรคเข้าสู่สภาวะปกติ โรคที่เป็นจึงหาย โรคกำลังเป็นจึงชะลอลง รูปที่
กำลังจะแปรปรวนเป็นโรคจึงไม่เกิดโรค (นายแพทย์จักราวุธ เผือกคง, 24 มิถุนายน 2567 

เราจะปรับให้ลมปราณเข้าสู่สภาวะปกติ เพ่ือที่จะทำให้รูปและนามไม่แปรปรวนก็จะไม่
เกิดโรค หรือถ้ามีสิ่งใดที่มากระทบที่จะทำให้รูปและนามแปรปรวน รูปและนามจะไม่แปรปรวนจน
เป็นโรค เราใช้ปราณหรือพลังชีวิตในการควบคุมหรือปรับพลังชีวิตที่แปรปรวนไปให้เข้าสู่สภาวะปกติ 
หรือปรับเข้าสู่สมดุลใหม่ จึงทำให้โรคท่ีกำลังเกิดไม่มีอาการหรือหายไป ดังนั้น ปราณจะใช้ทั้งเรื่องของ
ส่งเสริมป้องกัน เรื่องของการรักษาฟ้ืนฟู จึงขึ้นอยู่กับว่าสภาวะร่างกายของแต่ละบุคคลอยู่ในช่วงไหน 
สิ่งที่ใช้ คือการกำหนดลมหายใจเพ่ือให้จิตเข้าสู่สมาธิ ทำให้ไปปรับพลังงานชีวิตให้อยู่ในสภาวะปกติ 
การกำหนดลมหายใจนั้นคือ อานาปานสติ   

ข. ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มองถึงลมปราณว่ามีลักษณะ ดังนี้ 
1) ความเป็นปกติทางกาย เป็นการกล่าวถึงศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู ก็จะอ้างอิงในทาง

คัมภีร์โยคะศูรตรา ก็จะมีปราณายามะที่ต้องฝึกการควบคุมลมหายใจ เพ่ือให้ลมหายใจเข้ามาช่วยให้
เราสามารถเข้าถึงสมาธิ เพราะเราจะใช้การควบคุมหายใจประสานท่าของโยคะในท่าต่างๆ เพ่ือทำให้



120  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
จิตใจสงบร่างกายอ่อนเบา (อาจารย์ภพ เดชาเบญจรัตน์, 10 กรกฎาคม 2567) ขณะที่การหายใจเข้า
กำหนดให้อยู่ที่บริเวณจุดเดียว ที่ใดที่หนึ่งหรือที่เดียว และการหายใจออก เป็นการฝึกหายใจ ร่วมกับ
การเคลื่อนไหวในการออกกำลังกาย เพราะว่าการหายใจเข้าและหายใจออก ทำให้จิตใจแจ่มใส  

2) การพัฒนาชีวิต เป็นลักษณะและรูปแบบของลมปราณตามศาสตร์โยคะ เป็นขั้นตอน
การฝึกโยคะ 8 มีรูปแบบและลักษณะการฝึกหายใจเข้าลึกและหายใจออกยาว มีการกลั้นลมหายใจ
ร่วมด้วย การใช้ลมปราณเคลื่อนไหวไปกับการทำโยคะในท่าต่างๆ ด้วยสติรู้ตัว รู้ตัวทุกขณะลมหายใจ 
จึงรู้เท่าทันอารมณ์ตัวเอง ช่วยการผ่อนคลาย รู้จักปล่อยวาง (คุณชนมณี ทองขาว, 12 กรกฎาคม 
2567) 

ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูมีการใช้ลมปราณในการปฏิบัติโยคะ โดยจะพบกระบวนการใช้
ลมปราณในการเยียวยารักษา ดังต่อไปนี้ 

1) การใช้ลมปราณในการเยียวยาจิตใจ การใช้ลมปราณในการฝึกโยคะนั้นเป็นการนำมา
เพ่ือกำหนดในการควบคุมความรู้สึกภายใน กล่าวคือ เป็นการนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตใจประจำวัน 
ด้วยการระงับความโกรธ ไม่ทำให้มีอารมณ์ท่ีขุนมัวหมองใจในแต่ละวัน 

2) การใช้ลมปราณในการรักษาร่างกาย เป็นกระบวนการฝึกโยคะ กล่าวคือการทำโยคะ 
คือ กายต้องผสานกับลมหายใจ เพราะเราจะสังเกตเห็นว่า ท่าทางของการทำโยคะที่แสดงออกมา จะ
มีเรื่องของลมหายใจเข้ามากำกับอยู่ตลอด เป็นการทำสมาธิในรูปแบบของสมาธิเคลื่อนไหว การเดิน
จงกรม  คือ จะมีการกำหนดลมหายใจ มีสติในการควบคุมทั้งการเดินและลมหายใจเข้าออกให้สัมพันธ์
กัน เพ่ือให้ปราณไหลเวียนได้ทั่วร่างกายเพ่ือให้เกิดเป็นพลังงานในการดำเนินชีวิต  (อาจารย์สีไพร 
พลอยทรัพย์, 24 มิถุนายน 2567) 

การฝึกโยคะในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูแต่ละสำนักนั้น ก็จะฝึกในท่าทางต่าง ๆ ร่วมกับการ
ฝึกลมหายใจ เพ่ือให้เข้าถึงสุขภาพกายใจที่ดี มีการประยุกต์ใช้ปราณในศาสตร์โยคะ เพ่ือการฝึกทำ
ตามลมหายใจร่วมกับการฝึกเคลื่อนไหวตามลมหายใจ ให้จดจ่อกับการเคลื่อนไหวและระลึกถึงลม
หายใจเข้าและหายใจออก ซึ่งการฝึกโยคะที่เป็นการทำสมาธิแบบเคลื่อนไหว ร่วมกับการกำหนดลม
หายใจเข้าออก จะช่วยให้การหายใจดีขึ้น เข้าใจในเรื่องของการหายใจที่ถูกต้อง และสามารถทำให้เรา
มีสุขภาพที่ดีได้ ทำให้มีสติดี อารมณ์นิ่งขึ้น และร่างกายที่เคยมีปัญหาการเจ็บปวด ก็จะทำให้สามารถ
คลายลงได้ (คุณเพียรดี โกสีย์วัฒนา, 11 กรกฎาคม 2567) 

การทำโยคะ คือ กายต้องผสานกับลมหายใจ เพราะเราจะสังเกตเห็นว่า ท่าทางของการ
ทำโยคะที่แสดงออกมา จะมีเรื่องของลมหายใจเข้ามากำกับอยู่ตลอด เป็นการทำสมาธิในรูปแบบของ
สมาธิเคลื่อนไหว การเดินจงกรม  คือ จะมีการกำหนดลมหายใจ มีสติในการควบคุมทั้งการเดินและลม
หายใจเข้าออกให้สัมพันธ์กัน เพ่ือให้ปราณไหลเวียนได้ท่ัวร่างกายเพ่ือให้เกิดเป็นพลังงานในการดำเนิน
ชีวิต การประยุกต์ใช้ปราณในทางศาสนาพุทธหรือศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู เป็นการหายใจลึกขึ้นให้ลม
หายใจเข้าไปสุดปอด เพ่ือให้ปอดทำงานได้เต็มประสิทธิภาพในการทำงานของปอด คนทั่วไปคิดเป็น 
70% ที่หายใจไม่เต็มปอด สังเกตได้จากคนที่ไปเจริญสติสมาธิ ร่างกายแข็งแรง แต่ป่วยเพราะเป็น
กรรมที่เข้ามาแทรก สามารถควบคู่การใช้ลมปราณกับการเคลื่อนไหว เช่นโยคะ กิจกรรมที่เคลื่อนไหว 
ควรทำให้สอดคล้องกับลมหายใจ และการใช้ลมปราณในเชิงการรักษา เราจะสามารถรู้อาการของ
ผู้ป่วยได้ อีกท้ังยังรับรู้ถึงความรุนแรงของโรคได้อีกด้วย 



121 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การพิจารณาถึงรูปแบบการใช้ลมปราณในทางศาสนาในแพทย์แผนไทย เป็นการนำเอา

หลักลมปราณที่ปรากฎในพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูมาเยียวยารักษาสุขภาพ ทั้งนี้
การนำเอาหลักการเหล่านี้มาใช้ก็เพ่ือมุ่งให้เห็นพัฒนาการในการใช้กระบวนการทางศาสนามาใช้ใน
แพทย์แผนไทย ดังมีปรากฏใน 2 รูปแบบ คือ 
 
อภิปรายผล 

วัตถุประสงค์ที่ 1 คัมภีร์พุทธศาสนาโดยทั่วไปและโดยเฉพาะคัมภีร์มหายานของจีน มอง
ว่าต้นกำเนิดของโรคเกิดจากความไม่สมดุลของธาตุทั้งสี่ (มหาภูต หรือธาตุ) ซึ่งเป็นองค์ประกอบของ
ร่างกายมนุษย์รวมทั้งสรรพสิ่ง อัน ได้แก่ แข็ง-ธาตุดิน ชุ่มชื้น-ธาตุน้ำ ร้อน-ธาตุไฟ และการเคลื่อนไหว 
ธาตุลม, ตามปกติโรคมีจำนวน 404 โรค หรือแยกเป็น 100 โรคตาม แต่ละธาตุของธาตุทั้งสี่ มี
หลักฐานเกี่ยวกับการจำแนกสาเหตุของโรค ออกเป็น 4 อย่างในพระไตรปิฎกภาษาบาลี , ในบรรดา
สาเหตุทั้งแปด มี สาเหตุ 4 ประการที่เกิดจากตรีโทษ (ลม ดี และเสลด) รวมกับสาเหตุที่สี่ คือการ
ผสมผสานกันของตรีโทษ (สันนิบาต) 36 แนวความคิดดั้งเดิม เกี่ยวกับสมุฏฐานวิทยาของจีน ซึ่งอยู่บน
รากฐานของธาตุหลักถูกเพ่ิมเติม เข้าไปในธาตุทั้งสี่นี้  การผสมกลมกลืนของแนวความคิดของ
การแพทย์ สองแผน ทำให้เกิดทฤษฎีการแพทย์ที่เข้าใจได้ง่ายของจีน , พุทธศาสนา นิกายมหายานยัง
ปรับความคิดเกี่ยวกับอริยสัจสี่ และคุณสมบัติทั้งสี่ ของแพทย์ผู้ยิ่งใหญ่เข้าไปในระบบหมวดนี้ ซึ่ง
สอดคล้องกับงานของสันติสุข โสภณสิริ ว่า วัฒนธรรมการแพทย์ธิเบตมีต้นกำเนิดจากฌานพุทธเจ้าที่
ชื่อพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า ซึ่งวัฒนธรรมทางการแพทย์สายมหายานและวัชรยานเชื่อว่าพระศากยมุนี
พุทธเจ้าจะอุบัติ ณ ชมพูทวีปในรูปของพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า องค์พระผู้ให้กำเนิดคัมภีร์แพทย์ดั้งเดิม
ที่เรียกว่า ตันตระสี่ ซึ่งกล่าวว่า มูลเหตุของโรคทั้งปวงเกิดจากอกุศลมูล 3 หรือพิษร้ายสามอย่างคือ
ความโลภ ความโกรธ และความหลง กล่าวคือความโลภทำให้เกิดโรคเกี่ยวกับวาตะกำเริบ ความโกรธ
ทำให้โรคเก่ียวกับปิตตะ (น้ำเหลือง) และโลหิตกำเริบ (สันติสุข โสภณสิริ, 2561) 

วัตถุประสงค์ท่ี 2 ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูจึงอ้างถึงโรคกรรมดังกล่าวอาจต้องการการชด
เฉยและการเสียสละ เป็นการแก้ไขภายในด้วยการทำให้สุขภาพภายในดีขึ้น อายุรเวทได้ใช้โยคะและ
การบำบัดจิตวิญญาณภายในด้วยการสวดมนต์ ทำสมาธิสิ่งเหล่านี้ไม่ใช่ความเชื่อโชคลางในยุคกลาง 
แต่สะท้อนถึงความเข้าใจอย่างลึกซึ้งในระดับลึกของจิตใจและวิธีการรักษาแง่มุมที่ลึกซึ้งกว่าที่มีใน
ปัจจุบัน วิธีการดังกล่าวเป็นพ้ืนฐานของจิตวิญญาณของความเชื่อศาสนาที่มองเรื่องความเป็นอิสระ
และเป็นธรรมชาติ ซึ่งทำให้มนุษย์อยู่เหนืออารมณ์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติที่มีแต่ลมปราณเท่านั้นที่
มีอยู่และไหลเวียนในร่างเท่านั้นตามแนวทางของโยคะสูตรที่อ้างถึงการย้อนกลับไปสู่ธรรมชาติเดิมของ
ตนเองอย่างแท้จริง ซึ่งสอดคล้องกับงานของเค็นเน็ธ จี ซิศค์ ว่า การแพทย์ในพระเวทนั้นแตกต่างไป
จากการแพทย์ในอียิปโบราณและเมโสโปเตเมีย การระบุสาเหตุของความเจ็บป่วยของคนไข้กระทำ
โดยการจำแนกและระบุอาการหลักและอาการที่เป็นซ้ำ โดยมีอาการหลากหลายถือว่าเกิดจากปีศาจ
คนละชนิด ทำให้วิธีการที่เป็นเอกลักษณะของการแพทย์แบบพระเวท มาจากการให้ความสำคัญของ
การสังเกต โดยร่างกายที่แข็งแรงนั้นไม่ใช่มาจากสภาวะจิตใจและร่างกายที่ดี แต่เป็นด้วยการขจัด
ปีศาจในตัวนั้นให้หมดไป การขจัดสภาวะความเจ็บป่วยของร่างกายจึงขึ้นกับผู้เยียวยา (หมอ) หรือผู้
ประกอบวิชีพที่เชี่ยวชาญพิเศษในการรักษาผู้ป่วยด้วยการขจัดปัดเป่าภูตผีปีศาจที่ทำให้เกิดโรค และ



122  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เป็นการซ่อมแซมส่วนที่บาดเจ็บของร่างกาย (เค็นเน็ธ จี ซิศค์, 2552) 

วัตถุประสงค์ที่ 3  แพทย์แผนไทยนำเอาเรื่องของปราณและพลังชีวิตมาใช้ในการดูแล
สุขภาพอยู่คลอด เพียงแต่ว่า แพทย์แผนไทยอาจจะทอดทิ้งสิ่งนี้ไป ไม่ได้นำเอามาใช้ในปัจจุบัน เพราะ
ปัจจุบันแพทย์แผนไทยคือเรามาแค่รูป แต่ไม่ได้ดูแลในเรื่องนามหรือจิต ก่อนหน้านี้แพทย์แผนไทยใช้
คือ การทำสมาธิและความศรัทธา คือพิธีการและพิธีกรรม แต่ปัจจุบันแพทย์แผนไทยไม่ได้มุ่งเน้นใน
เรื่องของสมาธิ กับพิธีการหรือพิธีกรรมร่วมกับกระบวนการในการรักษาร่างกาย จึงทำให้กระบวนการ
แพทย์แผนไทยไม่ได้ครบรอบด้าน ควรที่นำในเรื่องของสมาธิมาใช้ร่วมกับการรักษาคนไข้ ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของน้ำค้าง ฟักปัญญา ว่า การใช้ตำรับยาสมุนไพรแก้ลมขึ้นเบื้องสูงได้ผลดีใน
การควบคุมความดันโลหิตสูงจากค่าความดันซิสโตลิกและไดแอสโตลิกที่มีแนวโน้มค่าเฉลี่ยลดลงเมื่อ
เปรียบเทียบก่อนและหลังการรับประทานตำรับยาอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ รวมทั้งคุณภาพชีวิต
โดยรวมของผู้ป่วยเปรียบเทียบก่อนและหลังรับประทานตำรับยาผู้ป่วยมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น ดังนั้น 
ตำรับยาสมุนไพรแก้ลมขึ้นเบื้องสูงจึงเป็นอีกทางเลือกหนึ่งให้กับผู้ป่วยที่เป็นโรคความดันโลหิตสูงได้ 
แต่ควรปรึกษาแพทย์ผู้เชี่ยวชาญและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด ควบคู่กับการดูแลสุขภาพแบบองค์รวม 
ทั้งการควบคุมอาหาร การออกกำลังกาย ตามท่ีกรมพัฒนาการแพทย์แผนไทยและการแพทย์ทางเลือก
ได้ออกคู่มือการดูแลผู้ป่วยโรคความดันโลหิตสูงด้วยการแพทย์ผสมผสานไว้  (น้ำค้าง ฟักปัญญา, 
2563) 
 
องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 1 เปรียบเทียบอิทธิพลความเช่ือเรื่องลมปราณ กับการเยียวยาโรคในมุมมองของการแพทย์แผนไทย ระหว่าง
พระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู



123 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จากรูปภาพแสดงรูปแบบการใช้ลมปราณทางศาสนาในแพทย์แผนไทยเพ่ือการเยียวยา

รักษาสุขภาพอธิบายผ่าน 4 รูปแบบคือ  
1. รูปแบบการใช้ลมปราณในศาสนา พระพุทธศาสนาเสนอเรื่องการเจริญสติแบบ

เคลื่อนไหว เน้นที่การเจริญสติแบบเคลื่อนไหว ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเสนอการฝึกโยคะและการ
ทำฤาษีดัดตน เน้นที่การทรมานร่างกาย  

2. รูปแบบการเยียวยาทางด้านจิตใจกับลมปราณ พระพุทธศาสนาเสนอการใช้สติเพ่ือ
สร้างสมาธิในการลดความเครียด อาการซึมเศร้า เน้นที่การเจริญสติ ส่วนศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูเน้น
การกำหนดลมปราณ  

3. รูปแบบลมปราณกับการแพทย์แผนไทย พระพุทธศาสนาเสนอธาตุ 4 และอานาปาน
สติ เน้นการสร้างสติในการควบคุมร่างกาย ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเสนอการฝึกลมปราณในโยคะ 
เน้นวิธีการฝึกฝนทางกายเป็นหลัก 

4. รูปแบบสมาธิกับการบำบัดรักษาเยียวยา  พระพุทธศาสนาเสนอหลักการฝึกสติให้จิต
สงบ เป็นการเน้นความสุขในการฝึก ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเสนอการทรมานร่างกายด้วยโยคะ 
เป็นการเน้นความทุกข์ในการฝึก 
 
สรุป 

การใช้ลมปราณในศาสนาเป็นการนำหลักการทางศาสนามาใช้ในแพทย์แผนไทยเพ่ือการ
เยียวยารักษาสุขภาพ ดังนี้ 

1) การใช้ลมปราณในพระพุทธศาสนาในการเจริญสติแบบเคลื่อนไหวในแพทย์แผนไทย 
เป็นการฝึกสมาธิด้วยการเดินจงกรม เป็นการทำสมาธิแบบเคลื่อนไหวอย่างหนึ่ง ที่การกำหนดลม
หายใจเข้าออก ซึ่งการฝึกสมาธิในรูปแบบต่างนั้น เป็นการฝึกสมาธิที่สัมพันธ์กับการฝึกการหายใจ การ
กำหนดลมหายใจเข้าออก เพ่ือเป็นการฝึกสมาธิอย่างหนึ่ง ถ้าเราฝึกทั้งสติและสมาธิก็จะทำให้
ลมปราณในร่างกายเคลื่อนที่ได้ ส่งผลให้การทำงานของระบบต่างๆ ทำงานได้ดีขึ้นได้ 

2) รูปแบบการใช้ลมปราณในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูในการฝึกโยคะและการทำฤาษีดัดตน 
กล่าวคือ เป็นการใช้ลมปราณในการฝึกโยคะ เป็นการทำสมาธิแบบเคลื่อนไหว ได้ทั้งทางร่ายกายและ
จิตใจเป็นการเดินลมปราณอย่างหนึ่ง และเป็นการใช้ลมปราณในการทำฤาษีดัดตน เป็นการทำสมาธิ
แบบเคลื่อนไหว ได้ทั้งทางร่ายกายและจิตใจเป็นการเดินลมปราณอย่างหนึ่ง  

แพทย์แผนไทยนำการฝึกการหายใจนำมาประยุกต์ใช้ รูปแบบของการทำสมาธิในงานของ
แพทย์แผนไทย ให้กับคนไข้ 1) เพ่ือลดระดับน้ำตาล 2) เพ่ือลดความดันโลหิต  3) เพ่ือลดอาการปวด
เมื่อยตามร่างกาย  แพทย์แผนไทยจะใช้ในเรื่องของกระบวนการหายใจ ประยุกต์ใช้หลาย ๆ อย่างไม่
ว่าจะเป็น SKP มณีเวช ซึ่งมณีเวชนั้นก็จะใช้รูปแบบในการหายใจ ซึ่งหมายความว่าในส่วนของแพทย์
แผนไทยเองปรับรูปแบบการหายใจให้ช้าลง การเยียวยาทางใจ ถ้าเราใช้หลักของการหายใจทำให้เรา
สามารถใจเย็นลงได้ เมื่อจิตใจเราสงบก็จะทำให้ส่งผลถึงการนอนหลับ คือ จะนอนหลับได้ดีขึ้น เพราะ
หากเรานั้นไม่มีการคิด หรือวิตกกังวล ฝึกสมาธิเจริญสติเป็นประจำ ก็จะทำให้เราคลายกังวลได้มากขึ้น 
วิตกกังวลน้อยลง ซึ่งแพทย์แผนไทยแต่ละคนอาจจะแตกต่างกันในเรื่องของการฝึกสมาธิ ซึ่งทำให้
เทคนิคของแต่ละคนจะมีความแตกต่างกัน ซึ่งในการฝึกสมาธิเพ่ือเจริญสติจะช่วยให้หมอแพทย์แผน



124  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ไทยแม่นยำมากยิ่งขึ้นว่าด้วยการรักษาโรค แต่ถ้าแพทย์แผนไทยท่านใดไม่ได้มีการฝึกสมาธิก็ส่งผลถึง
การรักษาโรคไม่มีความแม่นยำ เพราะว่าหลักจะขึ้นที่สมาธิ ซึ่งถ้าไม่ว่าเราจะทำอะไรเมื่อเรามีสมาธิก็
จะสามารถทำได้ 

ดังนั้น กายกับจิตต้องสัมพันธ์กันเพราะจิตเป็นสิ่งที่ควบคุมกาย ถ้าหากคนเราหันมาดูแล
ตัวเองด้วยการเจริญสติ พอร่างกายเราสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น การใช้ยาก็จะลดลง ถึงแม้ว่าเราจะรักษา
สุขภาพอย่างไรความเสื่อมเกิดขึ้นเป็นธรรมดา เพราะฉะนั้นการที่เราดูแลร่างกายให้ดีอย่างไร ร่างกาย
เรานั้นก็เสื่อมไปตามกาลเวลา เมื่อใดที่ร่างกายเสื่อมเราก็ต้องดูแลให้ครบทั้งกายและจิตให้ดี 

 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1.1 หน่วยงานทางด้านแพทย์แผนไทยควรเข้ามาให้การสนับสนุนงบประมาณในการ

จัดฝึกอบรมหลักสูตรลมปราณ เพ่ือให้เกิดการพัฒนาและสร้างกระบวนการรักษาที่นับเป็นการแพทย์
แผนไทยที่มีหลักการทางพระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนฐานให้เป็นที่ยอมรับมากยิ่งขึ้น 

1.2 สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติควรจัดให้มีมีการจัดเสวนาเรื่องการรักษาด้วย
ลมปราณให้เกิดการรับรู้ในวงวิชาการและผู้ที่สนใจด้านการแพทย์แผนไทย 

2. ข้อเสนอแนะในการวิจัย 
2.1 ควรมีการศึกษาเรื่องการศึกษาเปรียบเทียบลมปราณกับการบรรลุธรรมในมุมมอง

พระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
2.2  ควรมีรูปแบบการประยุกต์ใช้การลมปราณในแพทย์แผนไทยเพ่ือการรักษา

โรคมะเร็งในสังคมไทย 
 

เอกสารอ้างอิง 
เค็นเน็ธ จี ซิศค์. (2564). ลัทธินักพรตและการเยียวยาในอินเดียโบราณ : ระบบการแพทย์ในพุทธ

อาราม. แปลโดย ธีรเดช อุทัยวิทยารัตน์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
น้ำค้าง ฟักปัญญา. (2563). การศึกษาประสิทธิผลของตำรับยาสมุนไพรแก้ลมขึ้นเบื้องสูงในผู้ป่วยที่มา

รับการรักษาในคลินิกการแพทย์แผนไทยแห่งหนึ่งระหว่างปี พ.ศ.2557-2561. สารนิพนธ์วิทยา
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิทยาการชะลอวัยและฟ้ืนฟูสุขภาพ.วิทยาลัยการแพทย์บูรณาการ 
มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์, ๒๔๖๓. 

พุทธทาสภิกขุ. (2564). คู่มือปฏิบัติอานาปานสติสมบูรณ์แบบ. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย เล่มที่ 24. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2546). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา เล่ม

ที่ 1. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สวามี สัตยานันท ปุรี. (2554). ปตัญชลีโยคะสูตร ทุติยบาท. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สถาบัน

โยคะวิชาการ มูลนิธิหมอชาวบ้าน. 



125 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
สันติสุข โสภณสิริ. (2561). พระพุทธศาสนากับภูมิปัญญาสุขภาพในสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: 

มูลนิธิสุขภาพไทย. 
Damien Keown. (1995). Buddhism & Bioethics. New York: ST. MARTIN'S PRESS, 1995. 
David Frawley. (1994). AYURVEDIC HEALING. Delhi: Motilal Banarsidass. 
S.M. SRINIVASA CHARI. (2008). The Philosophy of Viéigtédvaita Vedanta: A Study 

Based on Vedanta Desika’s Adhzkamna—Sfirfivali. DELHI: MOTILAL 
BANARSIDASS PUBLISHERS. 

Sri Swami Sachidananda. (2019). The Yoga Sutras of Patanjali. 8th Printing. 
Buckingham: Integral Yoga Publications. 

 
 


