
14  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วิเคราะห์เป้าหมายของพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค 
An Analytical of Goals of Buddha’s Teaching Method in  

Dighaikāya Mahāvahha 
 

1พระมหาสุรศักดิ์ ขนฺติธมฺโม 2พระเมธีวรญาณ 3จุฑามาศ วารีแสงทิพย์ 
1Phramaha Surasak Khantidhammo 2PhraMethivorayan 3Jutamas Vareesangthip. 

1,2,3คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author, e-mail: p.m.surauk@gmail.com 
 

Received October 16, 2024; Revised January 24, 2025; Accepted: January 25, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการสอนในพระไตรปิฎก 2) เพ่ือศึกษาพุทธ
วิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค และ 3) เพ่ือวิเคราะห์เป้าหมายพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย 
มหาวรรค การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยการวิจัยทางด้านเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า 1) พุทธ
วิธีการสอนเป็นประมวลหลักคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าในแง่มุมทุกมิติ คือมีวิธีการสอนจากสิ่งที่เข้าใจ
ง่ายไปหาสิ่งที่เข้าใจได้ยาก เป็นเทศนาแบบร้อยกรอง ร้อยแก้วและร้อยกรองผสมกับร้อยแก้ว โดยมี
หลักคำสอนแก่บุคคลทุกชนชั้น เต็มไปด้วยสาระสำคัญที่เหมาะสมแต่ละบุคคล 2) พุทธวิธีการสอนใน
ทีฆนิกาย มหาวรรค ทรงมีการสอนทั้งพุทธบริษัท 4 จนถึงเทวดา พรหม โดยมีการสอนตามระดับ
สติปัญญาของผู้ฟัง ซึ่งพุทธวิธีการสอนมีถึง 9 สูตรจาก 10 สูตรเริ่มมหาปทานสูตร โดยทรงมีพุทธ
ประสงค์ต้องการให้พุทธบริษัทเข้าใจ เข้าถึงคำสอนอันประกอบด้วยอุทเทส นิทเทสที่เป็นส่วนภาค
ปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธตามผู้ทรงภูมิรู้และภูมิธรรม 3) วิเคราะห์เป้าหมายของพุทธวิธีการสอนในทีฆ
นิกาย มหาวรรค เพราะพระพุทธเจ้าทรงมีเป้าหมายเบื้องต้นคืออนุปุพพิกถา เป้าหมายท่ามกลาง คือ
โอวาทปาติโมกข์และเป้าหมายที่สุดได้แก่อริยสัจ ปฏิจจสมุปบาท นำไปพัฒนาคุณภาพชีวิตหรือการ
ดำเนินชีวิตให้เกิดความรู้คู่คุณธรรม  
คำสำคัญ: เป้าหมาย; พุทธวิธีการสอน; ทีฆนิกาย มหาวรรค 
 
Abstract  

This article aims 1) to study Buddhist teaching methods in the Tripitaka 2) to 
study Buddhist teaching methods in the sect. Mahawakha and 3) to analyze the 
Buddhist goals, teaching methods in the Mahawakha sect. This research is qualitative 
research. With documentary research.  The findings show that 1. Buddha's teaching 
method is the main process of Buddha's teachings in all dimensions, that is, there is a 
way to teach from what is understood. Easy to find the hard thing to understand. It is 



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
a sermon in prose, prose, and prose mixed with prose, with the principles of words. 
Teaching to all classes of people is full of appropriate material for each individual. 2) 
Buddhist teaching methods in the Maha Vajiralongkorn sect, he taught both 
Buddhists 4.1 N. to the god and Phrom by teaching. According to the level of 
intelligence of the audience, there are 9 out of 10 Buddhist teaching methods 
starting Mahathana Sutra with Buddhists. The intention is to require Buddhists to 
understand and access the teachings consisting of Uttesthes, which is a parliamentary 
part. act and reject according to the learned and the learned 3) Analysis of Buddhist 
goals, teaching methods in the Maha Vajiralongkorn because the Buddha's primary 
goal is Anu. Puppikatha, the target among them is Ovatapatimokkha, and the 
ultimate goal is Riyasaka Patichasamubat, leading. develop the quality of life or the 
conduct of one's life into dual knowledge and virtue. 
Keywords: Goal; Buddhism teaching method; Tikhism Maha Vajan  
 
บทนำ 

มนุษย์ทุกชนชาติชั้นวรรณะได้ชื่อว่าเป็นสัตว์สังคม โดยชอบอยู่รวมกันเป็นหมู่เป็นพวก โดยใช้
วิธีการสอนด้วยถ้อยคำหรือคำพูดในด้านภาษาของการเป็นเครื่องมือติดต่อสื่อสาร หรือมีปฏิสัมพันธ์
ต่อกัน ทั้งนี้ในเรื่องการพูดด้วยถ้อยคำที่กล่าวออกมาเป็นสำคัญ ซึ่งถือว่าเป็นการสื่อสารที่เข้าไป
เกี่ยวข้องกับพฤติกรรมแทบทุกอย่างในชีวิตของมนุษย์ ซึ่งวิธีการสื่อสารด้วยหลักการพูดเป็นวิธีการ
สื่อสารที่มนุษย์ส่วนใหญ่ใช้มากที่สุดก่อนเป็นอันดับแรก เมื่อเทียบกับวิธีการสื่อสารแบบอ่ืน ดังนั้น 
พฤติกรรมการสื่อสารด้วยวิธีการพูดจึงเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งต่อมนุษย์ทุกประเภทในสังคม แต่วิธีการ
พูดด้วยรูปแบบการสอนองค์ความรู้ และเกิดมีพัฒนาการใหม่ๆ อยู่เสมอแก่ผู้รับฟัง ทั้งเกิดปัญญาใน
การสนทนา การแนะนำพร่ำสอน การตอบปัญหาข้องใจเป็นการหลุดพ้นจากอวิชชาไปสู่วิชชา เมื่อเป็น
เช่นนี้การสอนจัดเป็นวิธีเบื้องต้นของการสร้างความรู้ให้เกิดแก่ผู้รับฟัง เป็นการยกระดับปัญญาของ
ผู้ฟังให้สูงขึ้นไปตามลำดับ ตามวัยและตามประสบการณ์ 

ทั้งนี้ สมัยที่พระพุทธเจ้าได้บำเพ็ญเพียรบารมีเป็นพระโพธิสัตว์อยู่นั้นยังได้เปล่งถ้อยคำวาจา
ซึ่งเป็นคำพูด หรือถ้อยคำเพ่ือปรารถนาพุทธภูมิพร้อมกับได้ทรงบำเพ็ญทศบารมีเป็นระยะเวลา
ยาวนานถึง 4 อสงไขยกับแสนมหากัปป์เพ่ือจุดมุ่งหมายของการตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 32 หน้าที่ 40 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แล้วทรง
เผยแผ่ศาสนธรรมเพ่ือขนรื้อสรรพสัตว์ออกไปจากวัฏฏสงสาร ภายหลังจากท่ีได้ตรัสรู้พระสัจธรรมแล้ว 
ทรงอาศัยพระมหากรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่ในหมู่สรรพสัตว์ พระพุทธองค์ทรงเริ่มประกาศพระศาสนา
โดยตรัสพุทธพจน์ชื่อธัมมจักกัปปวัตตนสูตร แก่ปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 ท่านโดยมีพระอัญญาโกณฑัญญะ 
เป็นปฐมสาวกได้เป็นสักขีพยานต่อการตรัสรู้ธรรมก่อนและได้ตรัสปัจฉิมโอวาทแก่พระสุภัททะ ฉะนั้น 
หลักการที่สำคัญประการหนึ่งในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มั่นคง ก็คือการสอน ที่เป็นหลักการพูด
อันเป็นเครื่องมือสื่อสาร เพราะคำสอนในพระไตรปิฎกได้มีหลักการสอนที่สำคัญที่ เรียกว่า 
“โอวาทปาติโมกข์” ซึ่งพระพุทธองค์ทรงตรัสแก่ภิกษุทั้งหลายในวันมาฆบูชา ณ เวฬุวันมหาวิหารว่า 



16  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
“การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว นี้คือคำสอนของ
พระพุทธเจ้าทั้งหลาย” เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 183-184 หน้าที่ 90-91 มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) สำหรับโอวาทปาฏิโมกข์นี้เรียกว่าเป็นหลักการ อุดมการณ์และ
วิธีการในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ที่ผู้วิจัยเห็นว่าย่อมมีความสมเหตุสมผลซึ่งพระพุทธเจ้าได้
วางรากฐานเอาไว้เพ่ืองานพระศาสนาให้พุทธบริษัทได้ปฏิบัติตนตามแนวทางอย่างแท้จริง 

ในการสอนหรือเนื้อหาที่สอนด้วยหลักธรรมย่อมมีการเลือกวิธีการสอนนับเป็นเรื่องที่มี
ความสำคัญอย่างยิ่ง การสอนโดยเน้นการใช้เหตุผลสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ในทุกกรณี กับทุกคน
เพ่ือส่งเสริมให้การใช้วิธีการใช้เหตุผลนี้แพร่หลายเพ่ือจะได้ประยุกต์ใช้ในการแสดงธรรม การเผยแผ่
ธรรมให้มีประสิทธิภาพและเกิดประสิทธิผลยิ่งขึ้น เมื่อพูดแสดง ชี้แจงไปแล้ว ผู้ฟังเกิดความเชื่อถือ พึง
พอใจ นำไปปฏิบัติ และจะได้นำไปเผยแผ่แก่ผู้อ่ืนต่อไป อย่างไรก็ดี เรื่องวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนใน
พระสุตตันตปิฎก เพราะเนื้อหาที่ปรากฏในทีฆนิกาย มหาวรรคนี้ยังเป็นสิ่งที่น่าศึกษาค้นคว้า โดยเป็น
เรื่องที่แสดงถึงกระบวนการสอนในช่วงระหว่างของพระสูตร เพราะมีมุมมองเรื่องความทุกข์ เป็น
เบื้องต้นของสรรพสัตว์และสรรพสิ่งทั้งมวลต้องประสพอยู่เนืองนิตย์ตามหลักธรรมชาติ ผู้วิจัยถือได้ว่า
เป็นหลักการใหญ่ที่ทำให้สรรพสัตว์มีโอกาสเห็นธรรมมากกว่าเรื่องความสุข เพราะถ้าไม่อาศัยความ
ทุกข์เป็นเหตุหลักแล้วบุ คคลคงไม่มีโอกาสที่จะรู้จักตัวเองและมองตัวเองผ่านเรื่องความทุกข์อะไรเลย 
ฉะนั้น ถือได้ว่าความทุกข์เป็นวงจรหลักที่ผ่านเข้ามาทางชีวิตและจิตใจของมนุษย์ทำให้เป็นบททดสอบ
สภาพจิตใจที่ว่าจะต้องอดทนต่อกับสภาพปัญหา สิ่งแวดล้อม และสังคมของแต่ละที่ จึงทำให้ความ
เข้าใจของบุคคลแต่ละคน ซึ่งมีการแก้ปัญหาที่คำนึงถึงเหตุผลเป็นสิ่งสำคัญ ดังที่ปรีชา ช้างขวัญยืน ได้
กล่าวสนับสนุนเรื่องนี้ว่า เมื่อมีปัญหาเราถือว่าการสอนควรมีเหตุผลเป็นเครื่องตัดสิน และในแง่ชนิดที่
คนเราไม่เห็นพ้องในเรื่องเดียวกัน เพราะคนเราต่างมีเหตุผลเป็นของเฉพาะตนเอง เพราะฉะนั้น จาก
ความสำคัญของปัญหาดังกล่าวมานี้ ได้แสดงให้เห็นถึงสาระสำคัญของเนื้อหาการสอนที่เป็นต้นเหตุ ซึ่ง
ได้นำเอาวิชาที่ว่าด้วยการสอนที่มีเหตุผล อันถือว่าเป็นกฎเกณฑ์เกี่ยวเนื่องการอ้างเหตุผล รวมไปถึง
หาหลักฐานเชิงประจักษ์ เป็นหลักฐานมาเพ่ือสนับสนุน รวมไปถึงข้อยืนยันว่าสิ่งที่ตนเองให้อธิบายไป
นั้น เป็นความจริง มีข้อสรุปที่เท็จจริงว่าชีวิตความจริงเป็นอย่างไรบ้าง (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2524) 

ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงศึกษาสนใจที่จะค้นคว้าถึงการวิเคราะห์เป้าหมายของพุทธวิธีการสอน 
เนื่องจากเห็นว่าปัญหาที่มาจากการสอนที่ปรากฏในทีฆนิกาย มหาวรรคได้นำเหตุผลที่เป็นหลักคำสอน
ไปแสดงแก่บุคคลที่แตกต่างกัน ทั้งทางด้านทิฏฐิ ทั้งด้านวรรณะ เป็นต้น นั้นมีมาตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบันแล้วเป็นเพียงฐานความคิดที่ก่อให้เกิดทิฏฐิด้านความคิดเท่านั้น มิได้สร้างหลักความจริงให้เกิด
ประโยชน์แก่ตนเองเลย ทั้งนี้การวิเคราะห์เป้าหมายของพุทธวิธีการสอนนี้ถือว่าเป็นหลักธรรมที่มีการ
จัดวางระบบ แบบแผน อันมีวิธีการจัดการปัญหาเรื่องการสอน สามารถนำไปสู่การแก้ปัญหาได้อย่าง
ถูกต้อง เพ่ือให้รู้เท่าทันและรู้จักการวางท่าที อย่างเหมาะสมถูกต้อง แก่ผู้มาศึกษาเล่าเรียน อันจะให้
เกิดประโยชน์แก่ตนเองและสังคมด้านวิชาการสืบต่อไป 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการสอนในพระไตรปิฎก  

2. เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค  



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
3. เพ่ือวิเคราะห์เป้าหมายของพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค 
 

ระเบียบวิธีวิจัย   
งาน วิ จั ย นี้ เป็ น งาน วิ จั ย เชิ งคุณ ภ าพ  (Qualitative Research) แบ บ วิ จั ย เอก ส าร 

(Documentary Research) ด้วยการเสนอแบบวิธีการศึกษาวิเคราะห์ (Analytical Method) และ
การศึกษาแบบวิพากษ์ (Critical Analysis) ซึ่งมีข้ันตอนดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากตำราภาษาไทย และภาษาอังกฤษเพ่ือศึกษาประเด็น
เกี่ยวกับเรื่องวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค และหนังสืออ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่อง
วิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค 

2. แยกแยะประเด็นเพื่อศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 

3. วิพากษ์เหตุผลนั้นและนำไปประเมินน้ำหนัก 

4. เขียนสรุปผลของการศึกษาด้วยวิธีเชิงพรรณนา 
 

ผลการศึกษา 
วัตถุประสงค์ที่  1 ผลการวิจัยพบว่าในการศึกษาพุทธวิธีการสอนในพระไตรปิฎกนั้น

ความหมายของพุทธวิธีการสอนด้วยรูปแบบ สันทัสสนา สอนโดยชี้ชัด สมาทปนา สอนโดยชี้ชวนให้
ปฏิบัติ สมุตเตชนา สอนโดยเร้าใจให้ปฏิบัติ สัมปหังสนา สอนโดยปลุกใจให้ร่าเริง การอสนในพระวินัย
ปิฎก ในส่วนต่อมาเรื่องการสอนจตุมหาปเทสกถา ว่าด้วยมหาปเทสว่าโดยทางพระวินัย มีมหาปเทส
เฉพาะในทางวินัยอีก 4 ข้อ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 305 หน้าที่ 139 มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ดังนี้ 1. สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามว่าไม่ควร แต่เข้ากันได้กับสิ่งที่ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร ขัด
กับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นไม่ควร 2. สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามว่าไม่ควร แต่เข้ากันได้กับสิ่งที่ควร ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร 
สิ่งนั้นควร 3. สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตว่าควร แต่เข้ากันได้กับสิ่งที่ไม่ควร ขัดกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นไม่ควร 4. 
สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตว่าควร แต่เข้ากันได้กับสิ่งที่ควร ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้นควร ส่วนหลักการสอน
ตามนัยแห่งพระสุตตันตปิฎกนี้ สุตตันตปิฎกว่าด้วยพระธรรมเทศนาทั่วๆ ไปเป็นโวหารเทศนา คือการ
แสดงธรรมยักย้ายสำนวนให้เหมาะสมแก่จริตอัธยาศัยของผู้ฟังเป็นยถานุโลมสาสนะ คือการสอนโดย
อนุโลมแก่จริตอัธยาศัยของผู้ฟัง ซึ่งมีต่างๆ กันเป็นทิฏฐิวินิเวฐนกถา คือถ้อยคำที่สอนให้ผ่อนคลาย 
เป็นอธิจิตตสิกขา คือข้อศึกษาเกี่ยวกับสมาธิชั้นสูงเป็นปริยุฏฐานปหาน คือเครื่องละกิเลสอย่างกลาง
อันรัดรึงจิต ได้แก่นิวรณ์คือกิเลสอันกั้นจิตมิให้เป็นสมาธิ สุดท้ายหลักการสอนตามนัยแห่งพระ
อภิธรรมปิฎกนี้ ที่ว่าด้วยเรื่องอภิธัมมปิฎกว่าด้วยธรรมะล้วนๆ หรือธรรมะที่สำคัญเป็นปรมัตถเทศนา 
คือการแสดงธรรมเจาะจงเฉพาะประโยชน์อย่างยิ่ง ซึ่งเป็นธรรมะชั้นสูงไม่เกี่ยวด้วยท้องเรื่องหรือ
โวหาร เป็นยถาธัมมสาสนะ คือการสอนตามเนื้อหาแท้ๆ ของธรรมะ เป็นนามรูปปริจเฉทกถา คือ
ถ้อยคำท่ีสอนให้กำหนดนามและรูป คือร่างกายจิตใจ เป็นอธิปัญญาสิกขา คือข้อศึกษาเกี่ยวกับปัญญา
ชั้นสูง เป็นอนุสยปหาน คือเครื่องละกิเลสอย่างละเอียด อันได้แก่ กิเลสที่นอนอยู่ในสันดาน เหมือน
ตะกอนนอนกันตุ่ม ไม่มีอะไรมากวนก็ไม่แสดงตัวออกมา 

ส่วนลีลานั้นปรากฎพระพุทธโฆสะได้มีอรรถาธิบายลีลาการสอนอย่างละเอียดไว้ในอรรถกถา
สุมังคลวิลาสีนี มีรายละเอียดดังนี้  



18  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
1) ชี้แจงให้...เห็นชัด (สนฺทสฺเสสิ) หมายถึง พระพุทธเจ้าทรงชี้แจงให้เห็นประโยชน์ในโลกนี้

และโลกหน้า ในโลกนี้คือ การที่ทรงแสดงว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ทรงแสดงขันธ์ ธาตุ 
อายตนะท้ังหลาย ปฏิจจสมุปบาท ทรงแสดงความเกิดข้ึนและความเสื่อมแห่งรูปขันธ์ไปจนถึงวิญญาณ
ขันธ์กับลักษณะ 5 รวมเป็นลักษณะ 50 ส่วนในโลกหน้าคือ นรก ดิรัจฉาน เปรต อสุรกาย ทรงแสดง
วิบากแห่งกุศล สมบัติเทวโลก และพรหมโลก 

2) ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ (สมาทเปสิ) หมายถึง ทรงให้ยึดถือกัลยาณธรรมมีปาริสุทธิ
ศีล 4 ธุดงค์ และกถาวัตถุ 10 เป็นต้น 

3) เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า (สมุตฺเตเชสิ) หมายถึง ให้อาจหาญด้วยดี ให้อุตสาหะยิ่งขึ้นไป 
พระพุทธเจ้าทรงให้หวาดกลัวซึ่งประโยชน์ในโลกนี้และโลกหน้า ตรัสให้เห็นเหมือนผู้ได้บรรลุแล้ว 
ประโยชน์ในโลกนี้มีประเภทแห่งกรรมกรณ์ 32 และมหาภัย 25 สัตว์ย่อมหวาดกลัว และประโยชน์ใน
โลกหน้า สัตว์ย่อมเป็นเหมือนเกิดในนรกเป็นต้นและเหมือนเสวยทิพสมบัติในเทวโลก 

4) “ปลอบชโลมใจให้สดชื่นร่าเริง (สมฺปหํเสสิ) ได้แก่ ให้รื่นเริงด้วยคุณที่ตนได้แล้ว อธิบายว่า 
ตรัสให้เห็นว่าอานิสงส์มีมาก” (อรรถกถาพระไตรปิฎก ข้อที่ 77 หน้าที่ 101 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2560)  

วัตถุประสงค์ที่ 2 พุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค พบว่า พุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย 
มหาวรรค โดยการนำรูปแบบพุทธวิธีการสอน ได้แก่ การบรรยาย การสาธิต การแนะนำ  การถาม -
ตอบ และการสนทนา ที่พระพุทธองค์ใช้มากที่สุดคือ แบบบรรยาย การแนะนำ การถามตอบ ผ่านช่อง
ทางการสื่อสารโดยผ่านอายตนะด้านการฟัง มองเห็นรูป และการถาม -ตอบ เพ่ือการเรียนรู้ต่อการ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของผู้ฟังให้ดียิ่งขึ้นไป ที่ปรากฏในพระสูตรมี 10 สูตร คือ 1) มหาปทานสูตร 2) 
มหานิทานสูตร 3) มหาปรินิพพานสูตร 4) มหาสุทัสสนสูตร 5) ชนวสภสูตร 6) มหาโควินทสูตร 7) 
มหาสมยสูตร 8) สักกปัญหสูตร 9) มหาสติปัฏฐานสูตร 10) ปายาสิสูตร โดยเหตุที่ผู้วิจัยได้ศึกษาพุทธ
วิธีการสอน จึงทำให้พบว่า 9 สูตรแรกเป็นพุทธวิธีการสอน ส่วนสูตรสุดท้ายเป็นสาวกวิธีการสอน เมื่อ
จำแนกเรื่องราวในทีฆนิกาย มหาวรรคทำให้พบเรื่องราว เนื้อหาที่น่าสนใจ ได้แก่ อริยสัจ 4 
ปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญ ปัจจุบันคนที่สนใจพระพุทธศาสนา ไม่ว่าพระพุทธศาสนา
อย่างสากล อย่างในสังคม เพราะผู้เริ่มศึกษาประวัติของพระศาสดดา คือพุทธประวัติก่อน บางคนเริ่ม
สนใจคำสอนก่อน แล้วมาศึกษาพุทธประวัติและรายละเอียดอ่ืนๆ ในภายหลัง ประวัติของท่านผู้ก่อตั้ง
ศาสนาส่วนใหญ่มีเรื่องราวแปลกประหลาดที่ต่างกับสามัญชน มีทั้งตำนาน ประวัติศาสตร์ และพงสาว
ดารเพราะต้องการยกย่องพระศาสดาให้มีลักษณะเด่นเป็นพิเศษเหนือกว่าสามัญชนแม้ผู้ที่เก่ียวข้องกับ
พระศาสดาก็พลอยมีลักษณะพิเศษไปด้วย เรื่องไหนจริงเรื่องไหนแต่งเสริมวินิจฉัยได้ยาก สำหรับชาว
พุทธ ถ้าหากเริ่มต้นมีความเชื่อว่าพระพุทธเจ้าเป็นผู้วิเศษ ก็มีผลต่อการศึกษาเรียนรู้คำสอนต่อไป หรือ
ถ้าหากเริ่มต้นมีความเชื่อว่าพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์ผู้มีปัญญามาก ก็มีผลต่อการเรียนรู้ต่อไปด้วย
เช่นกัน 

ความเข้าใจต่อพุทธวิธีการสอนที่ต่างกันนี่เอง ทำให้เกิดหลักธรรมที่ทรงแสดงเป็นลักษณะนี้ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท มีคำตอบอยู่ในคัมภีร์ ยุคนี้เป็นยุคข่าวสารถ้าหากชาวพุทธไม่มีความสงสัยไม่
ใฝ่รู้อะไรบ้างเลยก็ดูเหมือนว่าจะเป็นคนเคร่งครัดอิงตำหรับตำรามากเกินไป แต่ถ้าหากมีความสงสัย
อยู่บ้าง อย่างน้อยได้ชื่อว่าปฏิบัติตามหลักในกาลามสูตร เป็นคนที่รู้จักคิดไม่ด่วนสรุป สมกับเป็นชาว



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
พุทธยุคโลกาภิวัตน์ ในพระพุทธศาสนามีการวินิจฉัย 4 แบบ คือวินิจฉัยตามความรู้ วินิจฉัยตามความ
อยาก วินิจฉัยตามความเห็น และวินิจฉัยตามความวิตกการศึกษาเรียนรู้ หากฝืนทำไปโดยไม่ไตร่ตรอง
ไม่พิจารณา ย่อมมีโอกาสผิดพลาดได้ด้วยกันทั้งสิ้น ไม่ว่าจะเป็นความเชื่อหรือความไม่เชื่อก็ตาม  

อย่างไรก็ตาม ในช่วงชีวิตของคนเรา สิ่งที่เป็นความรู้ความเห็น ย่อมเป็นไปตามวัย พัฒนาไป
ตามอายุ ตามสภาวะความเปลี่ยนแปลง ที่เรียกว่า ประสบการณ์ เมื่อหลายปีก่อนเราเคยมีความรู้
ความคิดเห็นอย่างหนึ่ง ถ้านำมาเทียบกับที่เป็นอยู่ในเวลานี้ จะพบว่าบางทีก็แตกต่างกันมาก จนบางที่
ผู้มีความสนใจจะนำไปศึกษา 

พุทธวิธีการสอนด้านประวัติศาสตร์ คือการสอนในมหาปทานสูตร ว่าด้วยประวัติของ
พระพุทธเจ้าในอดีต 6 พระองค์ คือ พระวิปัสสีพุทธเจ้า, พระสิขีพุทธเจ้า, พระเวสสภูพุทธเจ้า พระกกุ
สันธะพุทธเจ้า, พระโกนาคมนะพุทธเจ้า, พระกัสสปะพุทธเจ้า รวมทั้งถึงประวัติของพระโคตมะพุทธ
เจ้าของเราด้วยพระสูตรนี้มีข้อความควรทราบ คือ เป็นธรรมดาของพระโพธิสัตว์ที่มี 15 ประการ 
ได้แก่เวลาลงสู่พระครรภ์มีสติสัมปชัญญะ อยู่ในพระครรภ์ไม่เปื้อนมลทินประสูติแล้วทรงดำเนินด้วย
พระบาท 7 ก้าวเป็นต้น มีปรากฏในพระสูตรนี้ และคือการสอนในมหาสุทัสสนสูตร  

พุทธวิธีการสอนหลักธรรมด้านอภิปรัชญาและด้านปฏิบัติ คือการสอนในมหานิทานสูตร ว่า
ด้วยปฏิจจสมุปบาท พระอานนท์นึกว่าปฏิจจสมุปบาทนี้ง่าย พระพุทธเจ้าทรงห้ามมิให้คิดเช่นนั้น แท้
สิ่งที่ลึกซึ้ง หยั่งรู้ได้ยากยิ่ง แล้วทรงแสดงปฏิจจสมุปบาท ทั้งฝ่ายอนุโลมและปฏิโลม และการสอนใน
ปายาสิสูตร โดยพระสูตรนี้เน้นเฉพาะเป็นสาวกการสอนใน ปายาสิกราชัญญสูตร พระกุมารกัสสปะ
โต้ตอบกับ พระเจ้าปายาสิ ผู้ไม่เชื่อเรื่องนรกสวรรค์ หลังจากได้ทดลองพิสูจน์ตามกรรมวิธีต่าง ๆ ของ
ตนแล้ว พระกุมารกัสสปะยกเหตุผลมาชี้แจงจนสามารถทำให้พระเจ้าปายาสิทิ้งความเห็นผิดของตนใน
ที่สุด พระสูตรนี้น่าสนใจตรงที่ความสามารถของพระเถระได้หาเหตุหาผลมาหักล้างฝ่ายที่คัดค้านได้
อย่างคมคาย ควรศึกษาอย่างยิ่ง 

พุทธวิธีการสอนเพ่ือสังคมชั้นสูง (เทวดา) คือการสอนในชนวสภสูตร ว่าด้วยพระเจ้าพิมพิสาร
ถูกพระเจ้าอชาตศัตรู โอรสทรมานให้อดอาหารจนสิ้นพระชนม์ไปเกิดเป็นยักษ์ชื่อชนวสภะ คือการ
สอนในมหาโควินทสูตร แสดงถึงโควินทพราหมณ์ปุโรหิตคนสำคัญของพระเจ้าทิสัมปติ แนะนำพระเจ้า
แผ่นดิน จัดระบบการปกครองมาอย่างดี ต่อมาออกบวชสอนแนวทางเข้าถึงพระพรหมแก่ประชาชน
ท้ายพระสูตรพระพุทธองค์ตรัสว่าโควินทพราหมณ์อย่างเก่งก็สอนแค่เข้าถึงพรหม แต่พระพุทธเจ้าทรง
สอนให้เข้าถึงพระนิพพาน สูงกว่าพรหมโลก  คือการสอนในมหาสมยสูตร แสดงถึงการประชุมของ
เทวดาทั้งหลายมาเฝ้าพระพุทธเจ้าต่างก็กล่าวคาถาคนละบทแสดงความประพฤติชอบของพระสงฆ์
และประกาศเข้าถึงพระพุทธเจ้าว่าเป็นสรณะ คือการสอนในสักกปัญหสูตร กล่าวถึงพระอินทร์มาทูล
ถามปัญหา 10 ข้อ ต่อพระพุทธเจ้า เช่น เทวดา มนุษย์ เป็นต้น มีอะไรผูกมัด (ริษยาและความ
ตระหนี่) ริษยาและตระหนี่จากอะไร (เกิดจากสิ่งที่เป็นที่รักและสิ่งที่ไม่เป็นที่รัก) เป็นต้น พระอินทร์
อาศัยปัญจสิขะคนธรรพ์ เป็นผู้พาเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า หลังจากเข้าเฝ้าแล้ว ได้ประกาศตนถึง
พระพุทธเจ้าเป็นสรณะ  

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า วิเคราะห์เป้าหมายของพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย 
มหาวรรคจากการศึกษาวิจัยพบว่าพุทธวิธีการสอนเพ่ือการเรียนรู้หลักพระพุทธศาสนา และพัฒนา
สังคมนั้นรวมไปถึงผู้ วิจัยได้พบกับศาสตร์ต่างๆ ที่ปรากฏอยู่ ในทีฆนิกาย มหาวรรคนี้  เช่น 



20  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ประวัติศาสตร์ รัฐศาสตร์ สังคมศาสตร์ เป็นต้น เพราะพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค ทรงมี
เป้าหมาย ที่เป็นจุดมุ่งหมาย ซึ่งเป็นเครื่องยกระดับจิตใจของผู้ฟังคำสอนให้สูงยิ่งขึ้น คือพระพุทธเจ้า
ทรงให้มีการอบรมให้ความรู้ความสามารถด้านธรรมวินัยจนสามารถบรรลุธรรมาภิสมัยจนเป็นที่ไว้วาง
พระทัย  พระพุทธเจ้าทรงให้หลักการและนโยบายการเผยแผร่พระธรรมวินัยว่า “ภิกษุทั้งหลาย เธอ
ทั้งหลายจงจาริกไปเพ่ือประโยชน์และความสุขของชนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์
เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลาย 

พระพุทธเจ้าทรงมอบอุดมการณ์ต่อการเผยแพร่พระพุทธศาสนา ได้แก่ อุดมการณ์อันสูงสุด
ของภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ อันมีลักษณะที่แตกต่างจากศาสนาอ่ืน อันอาจเรียกได้กว่าอุดมการณ์ 4 
ประการ ได้แก่ (1) ความอดทนอดกลั้นเป็นสิ่งที่นักบวชในศาสนานี้พึงยึดถือและเป็นสิ่งที่ต้องใช้เมื่อ
ประสบกับสิ่งที่ไม่ชอบใจทุกอย่างที่ต้องเจอในชีวิตนักบวช เช่น ประสงค์ร้อนได้เย็น ต้องการเย็นได้
ร้อน (2) การมุ่งให้ถึงพระนิพพานเป็นเป้าหมายหลักของผู้ออกบวช มิใช่สิ่งอ่ืนนอกจากพระนิพพาน 
(3) ภิกษุและภิกษุณีในพระธรรมวินัยนี้  ไม่พึงทำผู้อ่ืนให้ลำบากด้วยการทำความทุกข์กายหรือทุกข์
ทางใจไม่ว่าจะในกรณีใดๆ (4) ภิกษุในธรรมวินัย 

พุทธวิธีการสอนได้มีกระบวนการตามพระไตรปิฎกคือได้วิธีพิจารณาด้วยปัญญา คือ ความรู้
ตน รู้คน และรู้งาน เป็นสิ่งสำคัญในการดำเนินชีวิต ผู้ใคร่ต่อการศึกษาและการเรียนรู้ต้องพัฒนา
ปัญญาอยู่เสมอด้วยวิธีพัฒนาปัญญา 3 ประการ ดังนี้ 

1. สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดจากการฟัง อันได้แก่ ฟังการอบรม ฟังการบรรยาย ฟังการ
อภิปราย ฟังการเสวนา ฟังการระดมสมอง  

2. จินตามยปัญญา ปัญญาเกิดจากความคิดในเรื่องต่างๆ อย่างเป็นระบบถูกต้อง ความคิด
อย่างละเอียดลึกซ้ึงเป็นบ่อเกิดแห่งความรู้ต่างๆ ที่มีอยู่มากมายและจะมีอีกต่อๆ ไป  

3. ภาวนามยปัญญา ปัญญาอันเกิดจากการอบรมตนเอง โดยเน้นกระบวนการศึกษาจิตและ
กายอย่างชัดแจ้ง เข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิต เมื่อทราบว่าใจเป็นนายบ่าว ก็ให้การฝึกจิต
ควบคุมจิต จนกระทั่งมีความสงบ สามารถนำไปตรึกตรองเรื่องราวต่างๆ ได้อย่างแตกฉานเป็นระบบ 
สงบ ไม่วุ่นวาย ทำงานได้ผล มีประสิทธิภาพ มีความสุข ฉะนั้น ผลของกระบวนการของพุทธวิธีการ
สอน โดยนำพระสูตรมีมหาปทานสูตร เป็นต้น เป็นกระบวนวิธีสอนเรื่องประวัติของพระพุทธเจ้าโดยมี
บริบทแบบจตุราริยสังแบบนี้ใช้อริยสัจ 4 เป็นตัวตั้ง กำหนดว่า (1) ทุกข์ = กำหนดปัญหา (2) สมุทัย 
= ค้นหาสาเหตุของปัญหา (3) นิโรธ = เก็งวิธีการที่จะแก้ปัญหาได้ (4) มรรค = วิธีปฏิบัติ (ตามที่เก็ง
เพ่ือนิโรธได้) เพ่ือไปสู่การแก้ปัญหา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2547) 

เหตุปัจจัยของพุทธวิธีการสอน โดยเหตุที่พระองค์ทรงสอนเรื่องทุกข์เป็นจุดประกายให้บุคคล
ทั่วไปมีสัมมาทิฏฐิ ยกระดับเป็นอริยบุคคลคือเป็นพระโสดาบันบุคคล ได้พบกัลยาณมิตร ครูบา
อาจารย์และเพ่ือนพรหมจรรย์ ได้ดำเนินบนเส้นทางโพธิปักขิยธรรม ด้วยวิริยะและปัญญา ได้ฟังธรรม
ประกอบด้วยปัญญา 3 และได้เข้าใจกัมมสกตาญาณ ซึ่งสอดคล้องตามพระไตรปิฎก บุพพนิมิตแห่ง
มรรค 7 ประการ ได้แก่มีกัลยาณมิตร มีศีล มีฉันทะ ตนที่ฝึกดีแล้ว มีสัมมาทิฏฐิ ไม่ประมาท และมี
โยนิโสมนสิการ 

 
 



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

วัตถุประสงค์ที่ 1 จะพบว่า พุทธวิธีการสอนในพระไตรปิฎกมุ่งเน้นที่ที่การชี้แจ้งให้เห็นชัด 
ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า และปลอบชโลมใจให้สดชื่นรื่นเริง 
สอดคล้องกับพระครูอนุกูลกัลยาณกิจ ได้เสนอพระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมสอนเทวดาเป็นประจำ 
เพราะตลอดเวลา 45 พรรษาที่ทรงบำเพ็ญพุทธจริยา 3 ประการ คือโลกัตถจริยา จริยาเพ่ือประโยชน์
แก่ชาวโลก ญาตัตถจริยา จริยาเพ่ือประโยชน์แก่พระญาติตามฐานะ และพุทธัตถจริยา จริยาที่บำเพ็ญ
เพ่ือประโยชน์แก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย โดยได้ปฏิบัติตามหน้าที่ของพระพุทธเจ้า เพราะใน
หลักการเผยแผ่พระศาสนาตามแนวพุทธกิจมีการออกภิกขาจาร การตอบปัญหาเทวดาเป็นต้น เพราะ
การนำหัวใจพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า “โอวาทปาฏิโมกข์” มีการไม่ทำบาป เป็นต้นนั้น เป็นวิธีการ
สอนของพระพุทธเจ้าอันมีลักษณะการสอน 3 ประการ คือสอนโดยการปฏิวัติวัฒนธรรมเดิม สอนโดย
การปฏิรูปและสอนโดยการตั้งหลักขึ้นมาใหม่ เช่น การสอนอริยสัจจ์ 4 ประการรวมถึงปฏิจจสมุปบาท
และอิทัปปัจจยตา ที่ต้องการให้เทวดาซึ่งมีพ้ืนฐานมาจากมนุษย์ ได้ทำความดีเตรียมตัวไปสวรรค์ทำไม่
ดีไปนรก เพราะเทวดาผู้เสวยสุขอยู่บนสวรรค์มีข้อเปรียบมนุษย์ในด้านอายุทิพย์ วรรณทิพย์เพราะเคย
ได้สร้างคุณงามความดีมาครั้งที่เป็นมนุษย์ เช่นพระเจ้าพิมพิสารเป็นสาวกของพระพุทธเจ้าก่อนเมื่อ
ครองราชสมบัติได้ทำบุญไว้เป็นอันมากจนได้สำเร็จเป็นโสดาบันแล้ว เมื่อสวรรคตไปเกิดเป็นยักษ์ชื่อ
ชนวสภะ ในภพภูมิสวรรค์จาตุมหาราชิกา (พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ, 2557) 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ความเข้าใจต่อพุทธวิธีการสอนที่ต่างกันนี่เอง ทำให้เกิดหลักธรรมที่ทรง
แสดงเป็นลักษณะนี้ในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีคำตอบอยู่ในคัมภีร์ ยุคนี้เป็นยุคข่าวสารถ้าหากชาว
พุทธไม่มีความสงสัยไม่ใฝ่รู้อะไรบ้างเลยก็ดูเหมือนว่าจะเป็นคนเคร่งครัดอิงตำหรับตำรามากเกินไป แต่
ถ้าหากมีความสงสัยอยู่บ้าง อย่างน้อยได้ชื่อว่าปฏิบัติตามหลักในกาลามสูตร เป็นคนที่รู้จักคิดไม่ด่วน
สรุป สมกับเป็นชาวพุทธยุคโลกาภิวัตน์ ในพระพุทธศาสนามีการวินิจฉัย 4 แบบ คือวินิจฉัยตาม
ความรู้ วินิจฉัยตามความอยาก วินิจฉัยตามความเห็น และวินิจฉัยตามความวิตกการศึกษาเรียนรู้ 
หากฝืนทำไปโดยไม่ไตร่ตรองไม่พิจารณา ย่อมมีโอกาสผิดพลาดได้ด้วยกันทั้งสิ้น ไม่ว่าจะเป็นความเชื่อ
หรือความไม่เชื่อก็ตาม สอดคล้องกับทรงวิทย์ แก้วศรี ได้เสนอว่าพระพุทธเจ้าครั้นตรัสรู้อนุตตรสัมมา
สัมโพธิญาณแล้ว ได้เสวยวิมุตติสุขอยู่ภายใต้ต้นศรีมหาโพธิ์ 49 วันแล้วมิได้เสด็จออกไปประกาศพระ
ศาสนาทันที เป็นช่วงที่พระพุทธเจ้าทรงคิดวางแผนในการประกาศพระพุทธศาสนาซึ่งหมายถึงการ
จัดตั้งพระศาสนา ได้เกิดความดำริในพระทัยว่า ธรรมที่พระองค์ได้บรรลุแล้วนี้ ลึกซึ้ง เห็นได้ยาก รู้
ตามได้ยาก สงบ ประณีต ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรก ละเอียด บัณฑิตจะรู้ได้ สำหรับประชาชนที่รื่นเริงยินดี
เพลิดเพลินในอาลัยคือกามคุณ 5 ย่อมเห็นตามได้ยาก อย่างไรก็ดีด้วยอาศัยพระกรุณาในหมู่สัตว์ทรง
ตรวจดูสัตว์โลกด้วยพุทธจักษุทรงทราบว่าสัตว์ทั้งหลายผู้มีกิเลสน้อยมีกิเลสมากก็มี มีอินทรีย์แก่กล้ามี
อินทรีย์อ่อนก็มี สอนได้รู้ได้ง่ายให้รู้ได้ยากก็มี ทรงเปรียบเวไนยสัตว์เหมือนดอกบัว 3 เหล่าคือดอกที่
จมอยู่ในน้ำ ดอกที่อยู่เสมอน้ำและดอกที่ขึ้นพ้นน้ำ  วิธีการดังกล่าวเป็นวิธีที่มีประสิทธิภาพมากกว่า
การใช้หลักการทางพระไตรปิฎก (ทรงวิทย์ แก้วศรี, 2550) 

วัตถุประสงค์ที่ 3 เป้าหมายของพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรคจากการศึกษาวิจัย
พบว่าพุทธวิธีการสอนเพ่ือการเรียนรู้หลักพระพุทธศาสนา และพัฒนาสังคมนั้นรวมไปถึงผู้วิจัยได้พบ
กับศาสตร์ต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในทีฆนิกาย มหาวรรคนี้ เช่น ประวัติศาสตร์ รัฐศาสตร์ สังคมศาสตร์ 



22  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เป็นต้น เพราะพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรค ทรงมีเป้าหมาย ที่เป็นจุดมุ่งหมาย ซึ่งเป็นเครื่อง
ยกระดับจิตใจของผู้ฟังคำสอนให้สูงยิ่งขึ้น คือพระพุทธเจ้าทรงให้มีการอบรมให้ความรู้ความสามารถ
ด้านธรรมวินัยจนสามารถบรรลุธรรมาภิสมัยจนเป็นที่ไว้วางพระทัย พระพุทธเจ้าทรงให้หลักการและ
นโยบายการเผยแผร่พระธรรมวินัยว่า “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงจาริกไปเพ่ือประโยชน์และ
ความสุขของชนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและ
มนุษย์ทั้งหลาย สอดคล้องกับแหวนทอง บุญคำ เสนอถึงวิธีการสอนแบบบูรณาการ หมายถึง การทำ
ให้หน่วยย่อยๆ ทั้งหลายที่สัมพันธ์ อิงอาศัยซึ่งกันและกัน เข้าร่วมทำหน้าที่ประสานกลมกลืนเป็นองค์
รวมหนึ่งเดียวกันมีความครบถ้วนสมบูรณ์ในตัวการบูรณาการนั้น เราจะเอาหน่วยย่อยหน่วยหนึ่งมา
รวมเข้าในองค์รวมที่มีหน่วยย่อยอ่ืนก็ได้ หรือจะเอาหน่วยย่อยทั้งหลายที่ต่างแยกกันอยู่มารวมเข้า
ด้วยกันเป็นองค์รวมก็ได้ เรียกว่า บูรณาการ พระพุทธเจ้าทรงมีวิธีสอนที่หลากหลายวิธี เช่น วิธีสอน
แบบสากัจฉา หรือสนทนา วิธีการสอนแบบอนุสาสนี หรือแบบบรรยาย วิธีการสอนแบบปุจฉา
พยากรณ์ วิธีการสอนแบบนิทานสาธก วิธีการสอนแบบอุปปัตติการณสาธิต วิธีการสอนแบบให้ลงมือ
กระทำเอง วิธีการสอนแบบปฏิรูป วิธีการสอนปฏิวัติ วิธีการสอนปฏิฐาน เป็นต้น วิธีการสอนแบบ
บูรณาการของพระพุทธเจ้ามีประสิทธิภาพกว่าการสอนแบบบูรณาการทั่วไป เพราะว่าพระพุทธองค์
ทรงสอนบูรณาการด้วยการแบ่งผู้ฟังออกเป็นสามกลุ่ม ทรงใช้เนื้อหาหลักสูตรที่เป็นสหบูรณาการ และ
พหุวิทยาการ ทรงใช้วิธีการสอนที่หลากหลาย ทรงใช้สื่ออุปกรณ์ประกอบการสอนและทรงสอนให้
เกิดผลสำเร็จ และผลอันดีต่อผู้ฟังทุกครั้งที่สอน (แหวนทอง บุญคำ, 2555) 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

จากพุทธวิธีการสอนเพ่ือการเรียนรู้หลักพระพุทธศาสนา และพัฒนาสังคมนั้นรวมไปถึงผู้วิจัย
ได้พบกับศาสตร์ต่างๆ ที่ปรากฏอยู่ในทีฆนิกาย มหาวรรคพบว่า 

1. บุคคลิกของผู้สอนประกอบด้วย ความอดทน การมุ่งนิพพาน ไม่ทำให้ผู้อ่ืนทุกใจ เป็น
พระภิกษุ 

2. เป้าหมายก่อเกิดปัญญาจากการฟัง จากการคิดและจากการสงบ 
3. วิธีการสอนตามหลักอริยสัจ คือ 1) ทุกข์ = กำหนดปัญหา 2) สมุทัย = ค้นหาสาเหตุของ

ปัญหา 3) นิโรธ = เก็งวิธีการที่จะแก้ปัญหาได้ 4) มรรค = วิธีปฏิบัติ (ตามที่เก็งเพ่ือนิโรธได้) เพ่ือไปสู่
การแก้ไขปัญหาไปตามลำดับ 



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 

 
ภาพประกอบ 1 พุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย 

 
สรุป 

ทีฆนิกาย มหาวรรคนี้ เป็นหนึ่งในพระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 10 โดยจำแนกพระสูตรออกไปถึง 
10 สูตร จัดเป็นคัมภีร์ที่แสดงถึงสาระสำคัญของพุทธวิธีการสอน ได้แก่ คำสั่งสอนเรื่องประวัติศาสตร์ 
และภูมิศาสตร์ที่ปรากฏในมหาปทานสูตร แสดงเรื่องหัวใจสำคัญอันลึกซึ้งที่ปรากฏในมหานิทานสูตร 
แสดงหลักธรรมที่ปกครอง บริหารบ้านเมืองให้อยู่ เย็นเป็นสุขตามหลักสามัคคีธรรม รวมไปถึง
แหล่งกำเนิดพุทธจริยธรรม ซึ่งมีพัฒนาการรวมกับศาสตร์ต่างๆ เช่นมิติสังคม มิติสัจจธรรม มิติสังเวช
นียสถาน มิติที่ปรากฏในมหาปรินิพพานสูตร แสดงเรื่องเศรษฐกิจ เรื่องเทพเทวดาและพรหมที่ปรากฏ
ในมหาสุทัสสนสูตร ชนวสภสูตร มหาโควินทสูตร มหาสมยสูตร และสักกปัญหสูตร แสดงเรื่องข้อ
ปฏิบัติที่ทำให้ถึงความดับทุกข์ท่ีปรากฏในมหาสติปัฏฐานสูตร ส่วนปายาสิสูตรที่เป็นสูตรสุดท้ายในทีฆ
นิกาย มหาวรรคนี้จัดเป็นสาวกภาษิต หรือเป็นสาวกวิธีการสอนที่แสดงเรื่องอุปมาอุปไมยถึง 16 
ประการ   

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังต่อไปนี้ 
1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
ทิศทางที่เป็นโอกาสเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพ่ือทำแผนแม่บทในการเผยแผ่ธรรมะสำหรับคน

รุ่นใหม่ให้เป็นไปในทิศทางและเป้าหมายเดียวกันเพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการสอนธรรมะ โดยการ
พัฒนาภิกษุผู้สอนโดยให้เกิดความรู้ 4 ด้าน คือ 1) รู้พระธรรมวินัยให้แม่นยำ 2) รู้วิทยาการสมัยใหม่ 
เพ่ือ 3) รู้ด้านภาษาบาลีและภาษาอังกฤษเพ่ือเข้าใจฝ่ายเถรวาท มหายาน และวัชรยาน และ 4) รู้ด้าน
เทคโนโลยี เพ่ือเข้าสู่ขุมทรัพย์ทางธรรมและทางโลก ในการพัฒนาตนเองและพัฒนารูปแบบการสอน
ธรรมะในการเข้าถึงกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่มีหลากหลายได้สะดวก เหมาะสม ฉะนั้นคณะสงฆ์ควรมีการ
ประชุมทั้งภิกษุผู้จบเปรียญเอกได้เปิดรับฟังทัศนคติของพุทธบริษัท เพ่ือนำมาพัฒนาปรับปรุง แก้ไข
และพัฒนาการสอนธรรมะสำหรับคนรุ่นใหม่ในทุกๆ เพ่ือฝึกฝน และใช้บุคลากรที่มีความชำนิชำนาญ
ด้านการใช้สื่อเทคโนโลยีมาช่วยในการสอนพระศาสนา เพ่ือให้เกิดประสิทธิภาพและประสิทธิผล โดยมี



24  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เป้าหมายของพุทธวิธีการสอน วิธีสอนแบบบูรณาการที่เป็นหัวใจสำคัญคือ ศีล สมาธิ ปัญญา ที่เป็น
แนวทางการปฏิบัติเพ่ือเข้าสู่ความสิ้นทุกข์ โดยนำหลักธรรมของพระสูตรต่างๆ ที่มีเนื้อหา ดำเนินไป
ตามทางสายเดียว ดังนั้น การสอนที่ดีต้องประกอบไปด้วยผู้สอนต้องทรงไว้ซึ่งภูมิรู้ ภูมิธรรมและภูมิ
คุณวุฒิ  

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยพบว่าในทีฆนิกาย มหาวรรคนี้ ยังมีประเด็นที่น่าศึกษาวิจัยอีกหลาย

ประเด็น ผู้วิจัยพิจารณาเห็นว่าควรมีการศึกษาวิจัยต่อยอดกับประเด็นดังต่อไปนี้  
1. ศึกษากระบวนการวิเคราะห์เรื่องปฏิจจสมุปบาทในพระสุตตันตปิฎก  
2. ศึกษาเปรียบเทียบพุทธวิธีการสอนในทีฆนิกาย มหาวรรคกับอภิธรรม  
3. ศึกษาหลักคำสอนทีฆนิกาย มหาวรรคที่อำนวยประโยชน์และสามารถนำมาประยุกต์ต่อ

การดำเนินชีวิตในสังคมไทย 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ . ปยุตฺ โต ). (2547). รู้หลั กก่อนแล้ วศึกษาและสอนให้ ได้ ผล . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กระทรวงศึกษาธิการ. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2524). การใช้เหตุผล. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วิชาการ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.     
พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ. (2557). หลักการเผยแผ่กับพุทธวิธีการสอนเทวดาในพระพุทธศาสนา  

เถรวาท. (ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา). บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ทรงวิทย์ แก้วศรี. (2550). การศึกษาวิเคราะห์ในการประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้า. (วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

แหวนทอง บุญคำ. (2555). วิธีการสอนแบบบูรณาการของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก. (วิทยานิพนธ์ 
ศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพุทธศาสนาและปรัชญา). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 


