
67 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 

Model of Abhayadāna according to the Tipiṭaka 
 

1พระธนกฤต เขมธมฺโม, 2พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ และ 3พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ 
1Phratanakrit  Khemthammo, 2 Phramaha Yutthana Narajettho  

and 3 Phramaha Chiravat Kantawanno 
1,2คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2 Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
1Corresponding Author’s Email: tanakit5555@hotmail.com 

 
Received March 18, 2025; Revised March 19, 2025; Accepted: August 17, 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาสภาพการให้อภัยทานตามแนว
พระไตรปิฎก (2) เพ่ือส่งเสริมการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก และ(3) เพ่ือนำเสนอรูปแบบการ
ให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเอกสาร ผลการศึกษาวิจัยพบว่า 
1) สภาพการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก ให้ความเข้าใจพ้ืนฐานและกรอบความคิดที่มีรากฐาน
มาจากคำสอนของพระพุทธเจ้าในเรื่องของการทำลายความโกรธอันเป็นสาเหตุแห่งความอาฆาต
พยาบาทจองเวรนั้น พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงผลแห่งการทำลายความโกรธนั้นลงไปได้ ย่อมทำให้เป็นสุข 
คือ การให้ความไม่น่ากลัว ให้ความไม่มีภัย หรือให้ความปลอดภัย การกระทำนี้เกิดจากคุณธรรม คือ 
พรหมวิหารธรรมและปัญญาญาณแท้จริงทำให้ชีวิตอยู่ดีมีสุขสงบ 2) ส่งเสริมการให้อภัยทานตามแนว
พระไตรปิฎก ให้เข้าใจตนเองด้วยการเริ่มต้นไม่ก่อเวร ผูกเวรกับใคร โดยผ่านการรับรู้เรื่องราวทุกสิ่ง
ทุกอย่างที่เกิดขึ้น โดยวางจิตใจไว้บนหลักเมตตาหรือพรหมวิหารธรรม พร้อมทั้งการแผ่เมตตาแบบหา
ประมาณไม่ได้ (อัปปมัญญา) ให้ความไม่มีเวรภัย ไม่พยาบาทปองร้ายแก่สรรพสัตว์ทั้งหลาย โดยเป็นผู้
หวังให้ประโยชน์สุขแก่สัตว์ทั่วหน้าในทุกที่ทุกแห่งของชีวิตและมองทุกสถานการณ์ในกรอบคำสอน
เรื่องกฎแห่งกรรม 3) รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก การให้อภัยทานทางกาย วาจา 
และใจ โดยผ่านการปกป้องป้องกันรักษาไม่ให้คนมาเบียดเบียนสัตว์ รวมลงก็คือ หลักเมตตาธรรมและ
การรักษาศีล 5 เป็นหลักสร้างประกันของการทำให้เกิดอภัยทาน คือ (1) ประกันชีวิต (2) ประกัน
ทรัพย์สิน (3) ประกันครอบครัว (4) ประกันสังคม และ (5) ประกันสุขภาพ ซึ่งทำให้เราใช้ชีวิตได้อย่าง
มีความปกติสุข และเป็นหลักการสอนให้เกิดสันติภาพและสันติสุขแก่บุคคลและสังคมได้ในการนำมา
ปฏิบัติในชีวิตจริง  
คำสำคัญ: รูปแบบ; อภัยทาน; พระไตรปิฎก 
 



68  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

Abstract  
This research article had three objectives; 1) to study the concept of 

forgiveness (Abhayadāna) according to the Tipiṭaka, 2) to promote the practice of 
forgiveness in line with the Tipiṭaka, and 3) to propose a model of forgiveness based 
on the Tipiṭaka, it was qualitative research in the form of documentary research.  
The result of the study found that: 1) The concept of forgiveness (Abhayadāna) in 
the Tipitaka offers a fundamental understanding and framework based on the 
Buddha's teachings concerning the elimination of anger, the root cause of hatred and 
vengeance. The Buddha described the outcomes of eradicating anger, which lead to 
happiness, including fearlessness, freedom from danger, and safety, stemming from 
virtues such as the Brahmavihara Dhamma and true wisdom, which ultimately lead 
one toward a good and peaceful life. 2) The Promoting of forgiveness (Abhayadāna) 
according to the Tipitaka by understanding oneself, beginning with not holding 
enmity or harboring grudges against anyone. This is achieved through awareness of 
everything that happens, with the mind placed on the principle of loving-kindness 
(metta) or the Brahmavihara Dhamma. By practicing boundless loving-kindness 
(appamanya), one ensures freedom from hostility and refrains from harboring ill will 
toward all beings.The aim is to bring benefit and happiness to all beings in every 
place and every aspect of life, while viewing every situation within the framework of 
the teachings on the law of kamma. 3) The model of forgiveness (Abhayadāna) 
according to the Tipitaka involves offering forgiveness through body, speech, and 
mind by protecting all beings and preventing harm, in conjunction with the principle 
of loving-kindness and adherence to the Five Precepts. These practices serve as a 
form of protection, similar to various types of insurance: (1 )  life insurance, (2 ) 
property insurance, (3) family insurance, (4) social security, and (5) health insurance. 
By embracing these principles, we can live a balanced life. Furthermore, it is a guiding 
principle that promotes peace and harmony for both individuals and society when 
practiced in daily life. 
Keywords: Model; Abhayadāna; Tipiṭaka 
 
บทนำ 

การศึกษาวิจัยเรื่องนี้ เกิดขึ้นจากความสนใจที่จะศึกษาถึงความสำคัญของการให้อภัย 
(Forgiveness) เป็นการให้ที่ยิ่งใหญ่สำหรับมนุษย์ หากแต่เป็นสิ่งยากยิ่งในการที่จะให้ (ธรรมสภาศูนย์
หนังสือพระพุทธศาสนา, มปป.) ในทางพระพุทธศาสนาได้สอนเรื่องการให้อภัยไว้ว่า เป็นการให้  
ชนิดหนึ่ง ในที่นี้หมายถึง การที่บุคคลเว้นจากการฆ่าสัตว์ (ปาณาติบาต เวรมณี ฯ) เว้นจากทำร้าย



69 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
มนุษย์หรือเบียดเบียนสัตว์ต่าง ๆ เป็นต้น ชื่อว่า “ให้อภัย” คือ ให้ความเป็นผู้ไม่มีภัย ไม่มีเวร  
ไม่เบียดเบียนแก่สัตว์ทั้งหลาย ครั้นให้อภัยได้แล้ว ย่อมเป็นผู้มีส่วนแห่งความไม่มีภัย ไม่มีเวร และไม่
ถูกเบียดเบียน ซึ่งเป็นมหาทาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 39 หน้าที่ 300, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “อภัยทาน”  

อภัยทาน (Abhayadãna) เป็นคุณธรรมที่เป็นประโยชน์ต่อผู้ให้มากกว่าผู้รับ เช่นเดียวกับ
ทานทั้งหลาย อภัยทานหรือการให้อภัย เป็นสิ่งที่ทุกคนควรฝึกหัดปฏิบัติเป็นประจำสม่ำเสมอ  
เพราะจะเป็นผลดีทั้งแก่ตนเอง คนอ่ืน และสังคม ถ้าเราสามารถให้อภัยแก่คนทั้งโลกได้ โลกก็จะมีแต่
ความสงบร่มเย็น เมื่อเกิดขึ้นในใจจะยังจิตใจของผู้นั้นให้บริสุทธิ์ และสามารถปลดปล่อยจากความ
กังวล ความมืดมนของความโกรธและจิตใจที่มัวหมองให้แจ่มใส อธิบายได้ว่า ใจแบบไหนที่ยัง
ความสุข-ทุกข์ให้เกิดขึ้นแก่ตน ในความเป็นจริง ใครก็ตามที่สนใจจัดการกับความโกรธในจิตใจของตน
ต้องมุ่งเน้นไปที่การฝึกฝนตนเพ่ือให้อภัยความผิดทั้งหมด โดยเริ่มต้นไม่ต้องบังคับตนเองมากเกินไปใน
ช่วงแรก ๆ ตัวอย่างเช่น เมื่อเราอยู่ในสังคมหมู่มาก มีทั้งคนดีและไม่ดีปะปนกันไป อาจมีความขัดแย้ง
เล็กน้อยเกิดขึ้น หากเรารู้สึกโกรธ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องเล็กน้อยหรือรุนแรง เราควรมองว่ามันเป็นโอกาส
ในการฝึกจิตใจของเราให้อภัย เพราะเรื่องเหล่านี้ไม่คุ้มค่าที่จะเก็บความโกรธไว้เลย แต่บางครั้งเรา
ไม่ได้ตั้งใจที่จะยึดติดกับมันและอาจจะไม่รีบให้อภัย ความโกรธอาจจะค่อย ๆ จางหายไปเองก็ได้    

ความโกรธที่หายไปเองนั้น เป็นเรื่องปกติและเป็นการให้อภัยอีกประเภทหนึ่ง เพราะทุกสิ่งที่
เกิดขึ้นต้องสิ้นสุดลงในที่สุด มันไม่ใช่รูปแบบของการจัดการทางจิตใจแต่อย่างใด แต่ความโกรธที่จาง
หายไปเพราะความตั้งใจที่จะให้อภัยนั้นเป็นการจัดการจิตใจโดยตรง เป็นการยกระดับของจิตใจให้ดี
ขึ้นสูงขึ้นและมีคุณค่ามากขึ้น ผู้ที่ฝึกฝนการดูแลตนเองควรตระหนักถึงความสำคัญของจิตใจ ควรมีสติ
ทําความเพียรและอบรมจิตใจให้คุ้นเคยกับการให้อภัยอยู่เสมอ ๆ เมื่อความโกรธเกิดขึ้นกับใครก็ตาม 
เนื่องจากการกระทำความผิดใด ๆ เราควรพยายามมีสติและหาวิธีที่จะปลูกฝังการให้อภัยในใจของเรา 
ก่อนที่ความโกรธจะดับไปเอง การทำเช่นนี้จะเป็นประโยชน์ต่อตัวเราเอง แต่ถ้าเราปล่อยให้ความโกรธ
จางหายไปเอง มักจะไม่หายไปอย่างสมบูรณ์ เพราะว่า มูลรากของความขุ่นเคืองมักจะคงอยู่และความ
โกรธอาจเกิดขึ้นอีกในอนาคต ผู้ที่ฝึกฝนจิตใจให้คุ้นเคยกับการให้อภัย แม้จะไม่มีการขอโทษก็ยัง
สามารถให้อภัยได้ ในทางตรงกันข้าม ผู้ที่ไม่เคยฝึกฝนจิตใจให้คุ้นเคยกับการให้อภัยมักจะโกรธและ
ปล่อยให้มันดำเนินต่อไปเอง แม้เมื่อได้รับคำขอโทษแล้วก็ตาม พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในอนุมานสูตรว่า 
“วิธีฝึกตนไม่ให้โกรธง่าย” คือ การที่เราสามารถพิจารณาตนเองได้ เราจักเป็นผู้ให้อภัยได้ง่ายหรือมี
แนวโน้มที่จะโกรธน้อยลง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 148 หน้าที่ 193-196, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) การรู้จักหาเหตุผล อุบายวิธี และวิธีการป้องกันไม่ให้ความโกรธเกิดขึ้นใน
จิตใจของเราที่มีต่อผู้อ่ืนในเรื่องใดเรื่องหนึ่งก็ตาม ควรเป็นวิธีที่ถูกต้อง เราต้องพัฒนาจิตใจของเรา
อย่างสม่ำเสมอ ๆ ด้วยความมุ่งมั่นและฝึกฝนตนเอง ในเหตุผลนั้น ๆ ถ้ายิ่งเราให้ความสำคัญกับการ
จัดการจิตใจมากเท่าไหร่ ผลลัพธ์ก็จะยิ่งชัดเจนมากขึ้นเท่านั้น ซึ่งจักนำเราไปสู่การลดความโกรธและ
เพ่ิมการให้อภัยกันได้ง่าย พร้อมกับความเห็นอกเห็นใจที่มากขึ้น (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2557) 

ในการศึกษาครั้งนี้ ได้เลือก “รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก” นี้มาเพ่ือเสนอ
ให้เห็นแนวทางการพิจารณาเรื่องการให้อภัยทาน อีกทั้งเป็นการเข้าใจบริบทว่ามีความสำคัญต่อการ



70  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เข้าใจเรื่องการให้ความไม่น่ากลัว ให้ความไม่มีภัย หรือให้ความปลอดภัยในชีวิตอย่างไร เพ่ือเข้าใจถึง
เป้าหมายของการมีชีวิตที่ดีต่อไป 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาสภาพการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 
2. เพ่ือส่งเสริมการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 
3. เพ่ือนำเสนอรูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 

 

ระเบียบวิธีวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัย ได้ศึกษาใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) 

แบบวิจัยเอกสาร (Documentary Research) ด้วยการศึกษาค้นคว้าจากหนังสือ ตำรา เอกสารเชิง
วิชาการ บทความทางวิชาการ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และข้อมูลจากเว็บไชต์ต่าง ๆ ที่มีเนื้อหาที่เก่ียวข้อง
และแบบภาคสนาม  (Field-Work Research) เก็บข้อมูลโดยการสัมภาษณ์ เชิงลึก ( In-depth 
Interview) ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านวิชาการทางพระพุทธศาสนาและสาขาวิชาพระไตรปิฎก เป็นต้น 

กลุ่มเป้าหมาย/ผู้ให้ข้อมูลหลัก  
การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัย ได้ศึกษาข้อมูลด้านประชากรที่เป็นกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลักท่ีสามารถให้การ

สัมภาษณ์ สนทนา และตอบแบบสอบถาม เป็นผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านวิชาการ ดังนี้ 1) อาจารย์ฝ่าย
บรรพชิต จำนวน 7 รูป 2) อาจารย์ฝ่ายฆราวาส จำนวน 8 ท่าน รวมทั้งสิ้น จำนวน 15 รูป/ท่าน 

เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
ผู้วิจัย ได้ดำเนินการสร้างเครื่องมือเพ่ือการวิจัยตามวัตถุประสงค์ คือ วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ 

(Qualitative Research) แบบภาคสนาม (Field-Work Research) โดยใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-
depth Interview) ได้กำหนดกลุ่มเป้าหมาย คือ ผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants)เพ่ือให้ได้มาซึ่ง
รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 

แบบสัมภาษณ์เชิงลึกประกอบด้วยคำถาม 3 ข้อ ได้แก่ 
ข้อที่ 1 สภาพการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก  
ข้อที่ 2 ส่งเสริมการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 
ข้อที่ 3 รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก 
การเก็บรวบรวมข้อมูล 
1) รวบรวมข้อมูล จากชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) และชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source 

ที่มีเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยนี้ 
2) ผู้วิจัยติดต่อหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา เพื่อขอหนังสือ

ความร่วมมือในการทำวิจัยจากบัณฑิตศึกษา ไปยังกลุ่มเป้าหมาย จำนวน 15 รูป/คน 
3) ผู้ วิ จั ยนำแบบสัมภาษณ์  ไปสั มภาษณ์ เชิ งลึ ก  กลุ่ ม เป้ าหมาย/ผู้ ให้ ข้ อมู ลหลั ก  

(Key Informants) ผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 15 รูป/คน จำนวน 15 ฉบับ และรับคืนมาด้วยตนเองทั้ง
หมดแล้วตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ 



71 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
4) เมื่อได้แบบสัมภาษณ์มาจำนวน 15 ฉบับ ถือว่าเป็นแบบสัมภาษณ์ที่สมบูรณ์แล้ว นำไป

วิเคราะห์ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ในการวิจัย 
5) การวิเคราะห์ข้อมูล ประกอบด้วย ข้อมูล 3 ส่วน คือ 
(1) ข้อมูลที่เป็นแบบบันทึกการสัมภาษณ์ประกอบด้วย ชื่อผู้ให้ข้อมูลหลัก วันที่ ช่วงเวลา 

สถานที่สัมภาษณ์ สัมภาษณ์ครั้งที่ ชื่อผู้สัมภาษณ์ และบทสัมภาษณ์ 
(2) ข้อมูลที่เป็นแบบวิเคราะห์จากการสัมภาษณ์เชิงลึกซึ่งประกอบด้วย ชื่อผู้ให้ข้อมูล ชื่อผู้

สัมภาษณ์ เหตุการณ์/สถานการณ์ และการตีความเบื้องต้น แล้วจึงทำการวิเคราะห์เชิงพรรณนา 
(3) เมื่อวิเคราะห์ข้อมูลสำเร็จเรียบร้อยแล้ว ผู้วิจัยนำผลที่ได้จากการวิเคราะห์ในแต่ละ

ประเด็นมาสรุป เพ่ือนำไปสู่ขั้นตอนของการเขียนรายงานการวิจัย สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล  
และข้อเสนอแนะในการทำวิจัยในครั้งต่อไป 

 
ผลการวิเคราะห์ข้อมูล 

จากการวิจัย สรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ดังต่อไปนี้ 
1. สภาพการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก สภาพการให้อภัยทาน พบว่า เป็นแนวคิดให้

ความไม่น่ากลัว ให้ความปลอดภัย(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 39 หน้าที่ 300-301, มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ในที่นี้หมายถึง การไม่ผูกโกรธ การไม่ถือโทษ และไม่พยาบาทจอง
เวรกับใคร เป็นทานที่ให้ได้ยากที่สุด เมื่อกระทำได้แล้วจะเป็นคนที่มีเมตตา มีศีลธรรม เจริญงอกงาม
สะอาดตามไปด้วย เพ่ือให้เข้าใจง่ายและอยากทำได้จริง แนวคิดการไม่ผูกเวร โดยการให้อภัยทานย่อม
ทำให้จิตของผู้ให้อภัยทานหลุดพ้นจากบ่วงเวรและบ่วงกรรมได้ (พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร., 2567) 
ขอให้เราพิจารณาเหตุผลถึงความต่อเนื่องของผลกรรมที่ส่งผลข้ามภพข้ามชาติ ดังปรากฏใน “เสริ
วาณิชชาดก” พระเทวทัตได้ผูกอาฆาตในพระโพธิสัตว์ ซึ่งพระโพธิสัตว์ได้เสวยพระชาติเป็นพ่อค้าชื่อเส
ริวะ ฝ่ายพระเทวทัตเกิดเป็นพ่อค้าชื่อเสริวะเหมือนกัน แต่พระเทวทัตได้หลอกซื้อขายสินค้าแก่
ประชาชน เมื่อถูกพระโพธิสัตว์ซื้อของตัดหน้าทำให้เสียใจเป็นอย่างยิ่งจึงได้ผูกอาฆาตจองเวรในพระ
โพธิสัตว์นับชาตินี้เป็นชาติแรก พระเทวทัตอาศัยกิเลส คือ ความโลภมากจนเกินประมาณของตน เมื่อ
ไม่ได้ดังปรารถนาก็เกิดโทสะ คือ ความเศร้าโศกเสียใจติดตามมา เมื่อรุนแรงขึ้น ก็เป็นเหตุให้ผูกโกรธ 
คือ พยาบาทอาฆาตจองเวร (พระไตรปิฎกอรรถกถา ภาษาไทย เล่มที่ 2 ข้อที่ - หน้าที่ 175, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2559) ในที่สุดแม้ในชาติที่เป็นพระเทวทัตก็อาศัยความโลภอยากเป็นใหญ่ คิดจะ
เป็นพระพุทธเจ้าเสียเอง เป็นเหตุให้ทำอนันตริยกรรม คือ ประทุษร้ายพระพุทธเจ้าจนถึงห้อพระโลหิต 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 7 ข้อที่ 340 หน้าที่ 187-190, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
และทำสังฆเภท ต้องถูกธรณีสูบตกนรกอเวจีในที่สุด ถึงกระนั้นสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรง
พยากรณ์ไว้ว่า เมื่อท่านพ้นจากนรกอเวจี ท่านก็จะได้ตรัสรู้เป็นพระปัจเจกพุทธเจ้านามว่า “อัฎฐิสส
ระ” ทั้งนี้ เพราะท่านถูกธรณีสูบลงไปถึงคอ ท่านได้สำนึกผิด ถวายกระดูกคางเป็นพุทธบูชาขอถึง
พระพุทธเจ้าเป็นสรณะ(พระไตรปิฎกอรรถกถา ภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ - หน้าที่ 140, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2559) เรื่องราวของกรรมยุติธรรมเสมอ ๆ ฉะนั้น เราควรให้ความไม่น่ากลัว ให้
ความปลอดภัย หรือยกโทษ ไม่พยาบาทจองเวร เป็นคนที่มีจิตใจเมตตา หากมีเมตตาแล้วย่อมเกิดการ



72  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ให้อภัยทาน ซึ่งเป็นการละโทสะที่มีอยู่ในจิตใจได้เป็นอย่างดี อันนำมาซึ่งการลดการจองเวรข้ามภพ
ข้ามชาติให้สิ้นสุดได้  

2. ส่งเสริมการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก การส่งเสริมให้อภัยทาน พบว่า เป็นมหา
ทาน คือ ทานอันยิ่งใหญ่ เรียกอีกอย่างว่า “อภัยทาน” จะเห็นได้ว่า ที่กล่าวในพระไตรปิฎกนั้น แท้ที่
จริงก็คือ “เมตตา” (รศ. ดร.วุฒินันท์ กันทะเตียน, 2567) และ “ศีล 5” นั่นเอง (พระเมธีวัชรบัณฑิต, 
ศ. ดร., 2567) 

ประการแรก การส่งเสริมให้อภัยทานด้วยเมตตา ความปรารถนาอยากให้ผู้อ่ืนเป็นสุข รวมถึง
มีเมตตาต่อสรรพสัตว์ด้วย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 8 หน้าที่ 22, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) แต่ก่อนที่จะปรารถนาให้ผู้อ่ืนเป็นสุข เราควรต้องมีความปรารถนาอยากให้ตนเอง
เป็นสุข ไม่มีใครอยากให้ตนเองเป็นทุกข์ “สุข” ในที่นี้มิได้หมายถึง สุขทางโลก ซึ่งได้มาจากทรัพย์สิน 
เงิน ทอง ลาภ ยศ และสรรเสริญ แต่เป็นสุขท่ีได้จากทางธรรม คือ “สุขที่ใจ” อันไม่ยึดมั่นถือมั่นกับสิ่ง
ใด ๆ ที่ทำให้ตนเองเป็นทุกข์ เป็นความสุขท่ีปลอดภัย (พระเมธีวรญาณ, ผศ. ดร., 2567) 

ประการที่สอง การส่งเสริมให้อภัยทานด้วยศีล ความปกติของมนุษย์ผู้ที่มีใจสูงต้องมีศีล เป็นผู้
มีเจตนาตั้งใจที่จะงดเว้น ได้แก่ (1) การไม่ทำสัตว์มีชีวิตให้ตกล่วงไป (2) การไม่ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของ
มิได้ให้มาเป็นเจ้าของ (3) การไม่ประพฤติผิดในกามทั้งหลาย (4) การไม่ประพฤติผิดทางวาจา และ(5) 
การไม่ดื่มสุราและเสพของมึนเมา สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้นั้น มนุษย์ผู้ชื่อว่า “ใจสูง” พึงกระทําอย่างเป็น
ปกติสุข แต่หากมนุษย์ผู้ใดไม่กระทําแล้วก็ชื่อได้ว่า ผิดปกติจากความเป็นมนุษย์เพราะว่า “ใจต่ำ” โดย
การรักษาศีลเพราะนอกจากจะเกิดประโยชน์แก่ตนเองแล้ว ยังเป็นการให้แก่สรรพสัตว์อ่ืน สิ่งอ่ืน และ
ผู้อื่นอีกด้วย ซึ่งทําให้จิตใจของเราผ่องใสมากยิ่งขึ้น ๆ (แก้วธารา, 2560) 

3. นำเสนอรูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก การนำเสนอรูปแบบการให้
อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎกประกอบด้วยการปฏิบัติทางกาย ทางวาจา และทางใจ ดังนี้ 

1) การให้อภัยทานทางกาย 
(1) หลักการให้อภัยทาน การให้อภัยทานทางกาย ที่เป็นกุศลก็คือ แสดงความเมตตาต่อสรรพ

สัตว์ เช่น การไม่ฆ่าสัตว์ ไม่เบียดเบียนชีวิต ไม่ลักทรัพย์ และไม่ประพฤติในกามทั้งหลาย (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 39 หน้าที่ 300-301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นี้ชื่อว่า “การ
ให้อภัยทานทางกาย” โดยมีศีลเป็นกรอบสำหรับการกระทำแห่งความเอ้ือเฟ้ือ เป็นรูปแบบการให้
อภัยทานร่วมด้วย ซึ่งจะให้ชัดเจนต่อการกระทำทางกายก็คือ “ภาวะกฎแห่งกรรม” โดยกฎแห่งกรรมนี้ 
หากไม่มีเมตตาและศีลแล้ว การกระทำกรรมชั่วก็ย่อมส่งผลให้ได้รับความทุกข์กายทั้งสิ้น ให้เราสังเกต
ว่า เมื่อเวลาที่เราไปเบียดเบียนคนอ่ืนและสัตว์อ่ืน ๆ นั้น เราทำให้พวกเขาเจ็บปวดทั้งกายหรือใจ เช่น การ
ฆ่าสัตว์ ทรมานสัตว์ ลักทรัพย์ และประพฤติในกามที่ไม่เหมาะสม ย่อมสื่อถึงจิตใจและกายที่ไม่สะอาด
ของเราที่ซึ่งไร้ความเมตตาที่ทำให้เขาได้รับทุกข์ เราก็ย่อมเกิดทุกข์ตามกฎแห่งกรรม  

(2) วิธีการให้อภัยทาน การรักษาศีลข้อแรก คือ การงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ซึ่ง
หมายถึง การไม่ทำร้ายผู้อ่ืน ไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์อ่ืน สิ่งอ่ืน หรือแม้แต่ตนเอง เป็นการไม่จองเวร ไม่
ผูกเวรต่อกันอีกต่อไป (พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร., 2567)  ถือเป็นการให้อภัยทาน ในที่นี้หมายถึง 
“เมตตาและศีล” เป็นการแสดงความเห็นอกเห็นใจให้ชีวิตแก่ผู้อ่ืน เป็นการปล่อยวางความโกรธ ความ
โลภ และความหลง เพราะการทำร้ายทําลายชีวิตโดยเจตนานั้นย่อมมีเหตุหลายปัจจัย เช่น การกระทํา



73 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ที่เกิดจากความโกรธ ความโลภ และความหลง ตัวอย่างเช่น องคุลิมาล ผู้ที่ฆ่าคนเพราะถูกหลอกโดย
คำสอนเท็จของอาจารย์ ซึ่งทำให้เชื่อว่าการฆ่าจะนำเขาไปสู่การเป็นพรหม สุดท้ายพระพุทธเจ้าสอ
นองคุลิมาลเกี่ยวกับธรรมะและด้วยบุญที่สะสมในอดีตชาติทําให้เขาเกิดดวงตาเห็นธรรมจากจิตที่เป็น 
“มิจฉาทิฐิ” เพราะความลุ่มหลงในคําสอนที่ผิด ๆ ก็กลับกลายเป็น “สัมมาทิฐิ” และในที่สุดก็บวชใน
พระพุทธศาสนา ได้บรรลุอรหันต์ แต่ท่านยังต้องเผชิญกับผลกรรมที่ตามมาจากการกระทำ เช่น ไม่ได้
รับบิณฑบาตและถูกขว้างปาด้วยก้อนหิน ดังนั้น ชีวิตทุกชีวิตที่เกิดมาล้วนมีคุณค่าในตัวของมันเอง  
ไม่ว่าจะเป็นสัตว์เล็กหรือสัตว์ใหญ่ก็ตาม หรือมนุษย์ก็ดีจึงได้มีการบัญญัติให้การละเว้นการเบียดเบียน
ชีวิตเป็นศีลข้อแรกก็เนื่องด้วยเหตุที่ว่าสรรพสัตว์ย่อมรักชีวิตของตนมากกว่าสิ่งอ่ืนใด ๆ 

การรักษาศีลข้อสอง คือ การงดเว้นจากการลักขโมย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 
39 หน้าที่  300-301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) เช่น การไม่โกงกิน การไม่ทุจริต  
หรือการซื่อสัตย์ในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งถือเป็นวิธีการให้ความปลอดภัยต่อทรัพย์สินของผู้อ่ืนและยัง
ประโยชน์ต่อตนเองด้วย โดยเฉพาะ การกำจัดความโลภออกจากจิตใจ ความปรารถนาที่จะ
ครอบครองสิ่งที่เป็นของผู้อ่ืนเกิดจากความโลภ (โลภะ) หรือมลทินต่าง ๆ ผู้ที่ไม่ติดอยู่กับความโลภ
สามารถปล่อยวางได้ง่ายขึ้น การพัฒนาจิตใจที่ดีจึงทำได้ง่ายขึ้นเช่นกัน ในทางตรงกันข้าม หลายคนที่
พันผูกอยู่กับความโลภมักพบว่า การหลุดพ้นนั้นยาก ตัวอย่างเช่น บางคนขโมย โกงกินไม่รู้จักพอ 
กลายเป็นคนที่คุ้นเคยกับการกระทำเหล่านั้น จนทำให้จิตใจของพวกเขาเป็นมิจฉาทิฐิ เมื่อถูกจับได้ 
พวกเขาอาจยังไม่ตระหนักถึงความผิดของตน บางคนแม้จะถูกจำคุกก็ยังกลับไปทำพฤติกรรมเดิม ๆ 
ทำผิดซ้ำแล้วซ้ำเล่า แสดงให้เห็นว่า จิตใจของพวกเขาถูกบดบังด้วยความหลงผิดอย่างมาก นำไปสู่การ
หมกมุ่นกับความโลภและไม่เชื่อในกฎแห่งกรรมอีกด้วย บุคคลเหล่านี้พบว่า การพัฒนาจิตใจที่ดีนั้น
เป็นเรื่องยาก เมื่อถึงเวลาที่พวกเขาจะตาย จิตใจของพวกเขายังคงปรารถนาสิ่งที่เป็นของผู้ อ่ืน 
หลังจากตายไปก็ไปเกิดเป็น “เปรต” ต้องทนทุกข์จากความหิวโหยที่ไม่มีที่สิ้นสุดจากความโลภและ
ความไม่ซื่อสัตย์ในชีวิตมนุษย์ของพวกเขา ดังนั้น พวกเขาจึงต้องไปเกิดเป็นเปรต เพ่ือให้ได้รับความอด
อยากบ้างในระดับหนึ่ง 

การรักษาศีลข้อสาม คือ การงดเว้นประพฤติผิดในกาม เป็นการให้ความปลอดภัยแก่ภรรยา 
สามี และบุตรของผู้อื่น เพราะการละเมิดสิทธิของผู้อ่ืนย่อมส่งผลให้เกิดความทุกข์ในจิตใจ นำไปสู่ชีวิต
ที่ ไม่ สุ ข สบ าย  น อกจากนี้  ผู้ อ่ื น ยั งต้ อ งป ระสบ กั บ ผลกระท บ จากการกระท ำขอ ง เรา  
สร้างวงจรกรรมที่ไม่สิ้นสุด การรักษาข้อที่สามนี้ยังช่วยฝึกจิตใจให้หลุดพ้นจากความปรารถนาใน
ความสุขทางประสาทสัมผัสกิเลสด้านราคะอีกด้วย สาเหตุหลักของการประพฤติผิดทางเพศ (กาม) 
ย่อมเกิดจากการยึดติดกับรูป รส กลิ่น เสียง และความรู้สึกทางกายของผู้อ่ืน ซึ่งกระตุ้นให้เกิดการ
ตอบสนองต่อความปรารถนาที่เกิดจากความพอใจส่วนตัว เช่น ความรัก ความใคร่ และความหลงใหล
ในร่างกายของผู้อื่น ทั้งหมดนี้เกิดจากความปรารถนาของตนเองทั้งสิ้น  

 (3) แนวทางประยุกต์ใช้การให้อภัยทานทางกายในพระไตรปิฎกกับสังคมไทย การเชิญ
ช ว น ช า ว พุ ท ธ ให้ ป ฎิ บั ติ ต า ม ห ลั ก ศี ล  5 ห ลั ก เบ ญ จ ศี ล  (พ ร ะ ไต ร ปิ ฎ ก ภ า ษ า ไท ย 
เล่มที่  22 ข้อที่ 172 หน้าที่ 288, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) ชื่อได้ว่า เป็นมหาทาน  
และเป็นการเจริญเมตตา ในที่นี้หมายถึง “ความมีเมตตา” เป็นหลักสากลที่นำไปสู่การให้อภัยทาน  
หรืออโหสิกรรมตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา เมื่อทุกคนยึดมั่นรักษาศีล คือ การไม่ทำร้าย  



74  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
การไม่ลักขโมย การไม่โกงกิน การไม่ทุจริต และการไม่ประพฤติผิดในกามทั้งหลาย ดังกล่าวนี้ 
สามารถปฎิบัติตามหลักเมตตาได้ง่ายยิ่งขึ้น ๆ ปล่อยวางความโกรธ ความอาฆาต ความพยาบาท  
และความเกลียดชัง ด้วยการละจองเวรเพ่ือปรับเปลี่ยนพฤติกรรมทางกายไปในทางที่ดีข้ึน  

2) การให้อภัยทานทางวาจา 
(1)  หลักการให้อภัยทาน การให้อภัยทานทางวาจา ที่เป็นกุศลก็คือ การไม่พูดเท็จ ไม่พูด

ส่อเสียด ไม่พูดเพ้อเจ้อ และไม่พูดหยาบคาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 39 หน้าที่ 300-
301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นี้ชื่อว่า “ให้อภัยทานทางวาจา” โดยมีศีลเป็นรูปแบบการ
ให้อภัยทานร่วมด้วย ซึ่งจะให้ชัดเจนต่อการกระทำทางวาจาก็คือ “ภาวะกฎแห่งกรรม” โดยกฎแห่ง
กรรมนี้หากไม่มีเมตตาและศีลแล้ว กรรมชั่วก็ย่อมส่งผลให้ได้รับความทุกข์วาจาทั้งสิ้น ให้เราสังเกตว่า 
เวลาที่เราพูดเท็จ โกหก หลอกลวงคนอ่ืนและสัตว์อ่ืนนั้น ๆ  ให้เขาเจ็บปวดทั้งทางกายหรือทางใจ 
แสดงถึงความเห็นแก่ตัวของเรา ความไม่จริงใจ ไม่ซื่อสัตย์ ซึ่งโดยพ้ืนฐานแล้ว มนุษย์มักจะรักตัวเอง
มากกว่ารักผู้อ่ืน เช่น หากพวกเขาทำผิดและการยอมรับความผิดนั้นอาจนำไปสู่ความทุกข์หรือทำให้
ผู้อื่นโกรธ พวกเขาอาจเลือกท่ีจะโกหกและหลอกลวงผู้อื่น เพ่ือให้ดูเหมือนว่าตนไม่ได้ทำอะไรผิด นี่คือ
การโกหกเพ่ือปกป้องตัวเองจากการถูกตำหนิ ย่อมสื่อถึงจิตใจที่ไม่สะอาดของเขา ซึ่งไร้ความเมตตาที่
ทำให้เขาได้รับความทุกข์ เขาก็ย่อมเกิดทุกข์ตามกฎแห่งกรรม เช่น เกิดความหวาดระแวง วิตกกังวล 
หรือหวาดกลัวย่อมเกิดขึ้นทันที นั่นหมายถึง เขาได้รับทุกข์แล้ว ในทางตรงกันข้าม หากเราสามารถ
สำรวมวาจา รักษาคำพูด มีเมตตา และรักษาศีลควบคู่กันไปได้แล้ว การกระทำทางวาจาก็จะสะอาด
ไม่ก่อทุกข์ร้อนให้แก่ตนเองและผู้อ่ืน 

(2)  วิธีการให้อภัยทาน การรักษาศีลข้อสี่ คือ การงดเว้นจากการพูดเท็จ ซึ่งหมายถึง การ
ปฏิบัติที่เกี่ยวกับความซื่อสัตย์ เป็นต้น เนื่องจากการโกหกนำไปสู่จิตใจที่ไม่ดี เพราะคนเรารู้แก่ใจอยู่
แล้วว่าสิ่งที่พูดนั้นเป็นความจริงหรือไม่จริง บางคนโกหกบ่อย ๆ จนกลายเป็นนิสัย ซึ่งเป็นการกระทำ
ที่ไม่ดี นิสัยเหล่านี้จะถูกบันทึกในจิตใจ ทำให้เกิดความสับสนและความเศร้าโศกง่าย บางคนถึงกับหลง
ผิดคิดว่าการโกหกเป็นสิ่งที่ดี เช่น การโกหกเพ่ือหลีกเลี่ยงความผิด ซึ่งทำให้พวกเขาสามารถทำผิดซ้ำ
แล้วซ้ำเล่า เพราะเชื่อว่าการโกหกของตนจะไม่ถูกจับได้ จนกลายเป็นนิสัย ในกรณีที่บุคคลหลอกลวง
ผู้อ่ืน พวกเขาอาจหลงใหลจนเชื่อว่าการกระทำเหล่านี้ไม่เป็นบาปอะไร ชื่อว่า มีจิตเป็นมิจฉาทิฐิ ไม่
รู้จักบุญ ไม่รู้จักบาป และไม่สํานึกในการกระทําของตนก็ทําไปเรื่อย ๆ  ขาดความเข้าใจในคุณและ
โทษ และยังกระทำต่อไปโดยไม่มีการไตร่ตรอง การโกหกเป็นสิ่งที่มนุษย์ทำบ่อยครั้งและเป็นสิ่งที่พบ
ได้บ่อยที่สุดในศีลห้าข้อ เพราะผู้คนไม่รู้สึกว่าการโกหกมีผลกรรมที่สำคัญอะไรมากนัก ทำให้เกิดความ
ไม่ซื่อสัตย์ ไม่ระมัดระวัง แม้แต่เด็กเล็ก ๆ ก็รู้จักวิธีโกหกเพ่ือหลีกเลี่ยงปัญหาเพ่ือให้ตนเองพ้นผิด หาก
เราต้องการปลูกฝังจิตใจของตนให้มีคุณธรรมซื่อสัตย์ เราควรหลีกเลี่ยงการจากการพูดเท็จ ยังรวมไป
ถึงการใช้คำพูดที่ไม่สุภาพ การพูดในทางเสื่อมเสีย การนินทา และการใส่ร้ายผู้ อ่ืน ดังนั้น การ
หลีกเลี่ยงการทำลายศีลข้อที่สี่สามารถช่วยกำจัดความหลงและนำจิตใจไปสู่ความดีและให้อภัยทานได้  

(3)  แนวทางประยุกต์ใช้การให้อภัยทานทางวาจาในพระไตรปิฎกกับสังคมไทย การเชิญ
ช ว น ช า ว พุ ท ธ ให้ ป ฎิ บั ติ ต า ม ศี ล  5 ห รื อ ห ลั ก เบ ญ จ ศี ล  (พ ร ะ ไต ร ปิ ฎ ก ภ า ษ า ไท ย  
เล่มที่  22 ข้อที่ 172 หน้าที่ 288, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) ชื่อได้ว่า เป็นมหาทาน  
และเป็นการเจริญเมตตา ในที่นี้หมายถึง “ความมีเมตตา” เป็นหลักสากลที่นำไปสู่การให้อภัยทาน  



75 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
หรืออโหสิกรรมตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา หากเราเปิดใจให้กว้าง รู้จักใช้ความเมตตาแก่
ตนเองและผู้อ่ืนแล้ว ย่อมทำให้เราปราศจากความทุกข์ที่เข้ามาหาเราก่อนนั่นเอง เมื่อทุกคนยึดมั่น
รักษาศีลและปฎิบัติเมตตาได้แล้ว ก็จักสามารถปล่อยวางความอาฆาต พยาบาท ละจองเวรทางวาจา 
เช่น ไม่พูดวจีที่ทำให้คนอ่ืน สัตว์อ่ืนให้เดือนร้อน ให้รู้จักพูดขอโทษเมื่อกระทำความผิด และพยายาม
ปลูกฝังสติปัญญาให้กลับมาเป็นคนคิดดี พูดดี ยิ้มแย้มใจใสเบิกบาน ไม่ว่าร้ายใคร ใช้ชีวิตด้วยความมี
เมตตาและมีศีลธรรม เพ่ือกระตุ้นให้บุคคลมีพฤติกรรมที่ดีในอนาคตอย่างแท้จริง  

3) การให้อภัยทานทางใจ 
(1)  หลักการให้อภัยทาน การให้อภัยทานทางใจ ที่เป็นกุศลก็คือ การให้ความไม่น่ากลัว 

ให้ความปลอดภัย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2559) และไม่พยาบาทปองร้ายผู้ อ่ืน 
เห็นชอบทำนองคลองธรรม นี้ชื่อว่า “ให้อภัยทานทางใจ” โดยมีศีลเป็นรูปแบบการให้อภัยทานร่วม
ด้วย ซึ่งจะให้ชัดเจนต่อการกระทำทางใจก็คือ “ภาวะกฎแห่งกรรม” โดยกฎแห่งกรรมนี้หากไม่มี
เมตตาและศีลแล้ว กรรมชั่วก็ย่อมส่งผลให้ได้รับความทุกข์ใจทั้งสิ้น ให้เราสังเกตว่า เวลาที่เราพยาบาท
ปองร้าย โลภอยากได้ของผู้อ่ืน เห็นผิดทำนองคลองธรรมและการกระทำทั้งมวลทำให้เขาเจ็บปวดทั้ง
ทางกาย ทางวาจา และทางใจ การกระทำนั้นถ้าแสดงเจตนาหรือตั้งใจทำอย่างใดอย่างหนึ่งเพ่ือให้ได้
ตามผลที่หวัง จึงจะเป็นกรรมหนัก ไม่ว่าจะเป็นการกระทำชั่วทางใจ ซึ่งโดยพ้ืนฐานแล้วใจที่ชั่วจักมี
องค์ประกอบไปด้วยวาจาและกายพร้อมครบองค์สาม ย่อมสื่อถึงจิตใจที่ไม่สะอาดของเขาเอง ไร้ซึ่ง
ความเมตตาและศีลธรรมที่มีความพยาบาทปองร้ายผู้อ่ืนทำให้เขาได้รับทุกข์เดือดร้อน ย่อมเกิดทุกข์
ตามกฎแห่งกรรม ก็หมายถึงเขาได้รับทุกข์แล้ว ในทางตรงกันข้าม แต่หากไม่เจตนากระทำกรรมนั้น
ย่อมส่งผลตามลำดับ 

(2)  วิธีการให้อภัยทาน ในที่นี้จักขอกล่าวไว้สองวิธี คือ หลักเมตตาและศีล 5 หลักเมตตา 
คือ เจตนาที่จะหลีกเลี่ยงการทำร้ายผู้อ่ืน ตามหลักการของพระไตรปิฎกเรียกว่า “อวิหิงสาวิตก” 
หลักการของความคิดและความเห็นอกเห็นใจ หลีกเลี่ยงการทำร้ายหรือสร้างอันตรายต่อผู้อ่ืน ในทาง
ตรงกันข้าม “วิหิงสาวิตก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 206-211 หน้าที่ 208-221, มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การกระทำและความคิดที่เป็นอันตรายนำไปสู่ความไม่ดีทำให้ทุกข์ 
เพราะฉะนั้น เราควรฝึกฝนการควบคุมตนเองผ่านแนวคิดที่เรียกว่า “เมตตา” ในการให้อภัยทานทาง
ใจและศีลธรรมก็ตามมาทำให้เราสามารถใช้ชีวิตอย่างสงบสุขในโลกนี้ การรักษาศีลข้อห้า คือ การละ
เว้นจากการดื่มสุรายาเสพติดหรือเล่นการพนัน ฯลฯ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 39 
หน้าที่ 300-301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  นี้เป็นการให้อภัยทานทางใจ เป็นการสร้าง
ความปลอดภัยในทุกด้านทั้งตนเองและผู้อ่ืน ซึ่งเป็นรูปแบบหนึ่งของความเอ้ือเฟ้ือทางจิตใจที่มีระดับ
ปานกลาง จะเห็นได้ว่า การดื่มสุรายาเสพติด สามารถนำไปสู่การสูญเสียสติสัมปชัญญะ อาจส่งผลให้
เกิดการละเมิดศีลข้ออ่ืน ๆ การดื่มสุรายาเสพติดถือเป็นสิ่งที่ทำให้มึนเมาและเป็นความหลงผิดที่
สามารถดึงดูดบุคคลได้ง่าย เนื่องจากพวกเขาจะหลงใหลในความสุขที่ได้รับจากการเสพและได้ดื่ม 
เหล่านี้ ส่วนผู้ที่ไม่ดื่มสุราเป็นประจำ คือ เพียงแค่ดื่มเป็นครั้งคราว ก็ไม่ถือว่าเสพติดและสามารถ
เปลี่ยนพฤติกรรมได้ง่าย สำหรับผู้ที่ต้องการปลูกฝังความปรารถนาดีในจิตใจ ควรหลีกเลี่ยงการดื่ม
เครื่องดื่มสุรายาเสพติด หากใครสามารถระงับได้ นั่นหมายความว่าพวกเขาได้ลดความหลงผิดแล้ว



76  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
และมีความปรารถนาดีเกิดขึ้นในระดับหนึ่ง และจากนั้นค่อย ๆ ปรับปรุงจิตใจให้ชัดเจนและบริสุทธิ์
ยิ่งขึ้น  

(3) แนวทางประยุกต์ใช้การให้อภัยทานทางใจในพระไตรปิฎกกับสังคมไทย สังคมไทย
ปัจจุบัน ปัญหาที่เกิดขึ้นไม่มีปัญหาใดร้ายแรงเท่าหรือเหนือกว่าปัญหาเรื่องวิกฤติทางคุณธรรม 
จริยธรรม หรือศีลธรรม ซึ่งเป็นรากฐานของการพัฒนาสังคมไทย ถ้ารัฐไม่พัฒนาคนในสังคม
ประเทศชาติ ให้ มี คุณ ธรรมจริยธรรมหรือศี ลธรรม  เป็ นด้ านแรก การพัฒ นาด้ าน อ่ืน  ๆ  
เช่น ด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง และการปกครอง เป็นต้น ก็ไม่เกิดผลดีเท่าที่ควร ผู้วิจัย จึงอยาก
เชิญชวนชาวพุทธให้ปฎิบัติตามคุณธรรม จริยธรรม หรือศีลธรรม ก็คือ หลักศีล  5 หรือเบญจศีล 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 172 หน้าที่ 288, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นี้ชื่อ
ได้ว่า เป็นอภัยทาน และเป็นการเจริญเมตตาอย่างยิ่ง ในที่นี้หมายถึง การปลูกฝังความมีเมตตา 
(ความเห็นอกเห็นใจ) เป็นหลักสากลที่พัฒนาคนในสังคมนำไปสู่การให้อภัยทานได้ หรือหลัก
อโหสิกรรมเป็นหลักการทางด้านปัจเจกบุคคลหรือสังคม เช่น หากศาลให้ลงโทษคนที่ฆ่าคนที่เรารัก
เพียงแค่ติดคุก ไม่กี่ปีก็ออกมา เราควรอโหสิกรรมไม่ให้เขาได้รับโทษหรือควรจะให้ทีหลัง ถ้าเรา
สามารถให้ตอนแรกถือว่าเป็นการสอดคล้องกับหลักเมตตาในการให้อภัยทาน คือ ไม่ถือโทษโกรธเคือง 
อโหสิกรรม แต่ถ้าให้ตอนหลังเหมือนว่าเราไม่ได้ให้อภัยทาน ไม่มีเมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์ เป็นเหมือนว่า
เขาได้รับกรรมแล้วเรารู้สึกว่ายุติธรรมเลิกแล้วต่อกันไป ซึ่งมีความคิดหนึ่ง ๆ กล่าวถึงเกณฑ์ของการให้
อภัยทาน เป็นการตรวจสอบเรื่องความเมตตาของคนในวัฒนธรรมพุทธศาสนาที่จะต้องประกอบด้วย 
“เมตตา” (พระมหาขวัญชัย กิตฺติ เมธี , ผศ. ดร., 2567) ก็จักสามารถปล่อยวางความโกรธ  
ความอาฆาต ความพยาบาท และละการจองเวรทางใจ มีเมตตาเสมอ ๆ เพ่ือช่วยสร้างความหวัง
สำหรับสันติภาพและสันติสุขสงบ อยู่กับความจริงที่เปลี่ยนแปลงไปผ่านการมีสติจิตใจที่มีความเมตตา
และรักษาศีลเพื่อให้เกิดความสุขที่เป็นปกติสุข 

  
อภิปรายผลการวิจัย 

จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก” สามารถอภิปราย
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ได้ ดังนี้  

1. สภาพการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก พบว่า ประกอบด้วย 3 ประการ  
คือ (1) การให้ความไม่น่ากลัว (2) การให้ความไมมีภัย และ(3) การให้ความปลอดภัย เป็นต้น ทั้งนี้
อาจเป็นเพราะว่า เหล่านี้แสดงถึงความมีเมตตา สอดคล้องกับการสัมภาษณ์ของ ศ.พิเศษ ร.ท. ดร.
บรรจบ บรรณรุจิ (2567) ความมีเมตตาและศีลธรรมที่ดีงามทำให้เกิดสภาพการให้อภัยทานได้ง่ายใน
การดำเนินชีวิต สอดคล้องกับการสัมภาษณ์ของ พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร. (2567) ซึ่งหมายถึง การไม่
ถือโทษโกรธเคืองต่อผู้อ่ืน สัตว์อ่ืน สิ่งอ่ืน หรือแม้แต่ตนเอง เป็นวิธีให้ความปลอดภัยแก่ชีวิต โดยการ
ไม่ผูกเวรไม่ผูกกรรมกันอีกต่อไป เป็นการกระทำที่เกิดจากคุณธรรม คือ เมตตาพรหมวิหารธรรมและ
ปัญญาญาณโดยแท้ สอดคล้องกับผลการวิจัยของ พระพลากร อธิมุตฺโต (รังสี) (2564) ที่ได้วิจัยเรื่อง 
“ศึกษาวิเคราะห์อานิสงส์ของกุศลธรรมที่ส่งผลต่อการเกิดในสุคติภูมิตามหลักพระพุทธศาสนา” พบว่า  
“การให้อภัยทาน” เป็นการฝึกฝนตนอีกอย่างหนึ่ง โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือลดละสิ่งที่เรียกว่า “โทสะ”
หรือ“ความโกรธ” เป็นการแสดงออกถึงการปฏิบัติ “พรหมวิหารธรรม 4” ให้เกิดขึ้นก็คือ (1) เมตตา 



77 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ปรารถนาให้ผู้อ่ืนมีความสุข (2) กรุณา ปรารถนาให้ผู้อื่นพ้นจากความทุกข์ (3) มุทิตา การเห็นคนอ่ืนมี
ความสุขแล้วรู้สึกดีใจ และ(4) อุเบกขา รู้จักวางเฉยอย่างมีปัญญา เมื่อสามารถทำได้จะกลายเป็นคนที่
มีจิตใจเมตตา มีศีลธรรม และจักทำให้สังคมประเทศชาติ เจริญงอกงามสะอาดตามไปด้วย   
ไม่สอดคล้องกับความเห็นของ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต) (2549) ได้เขียนหนังสือเรื่อง 
“พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคม” อธิบายว่า การให้อภัยทาน ให้ความไม่มีภัยแก่สัตว์ทั้งหลาย 
ทั้งสัตว์บก สัตว์บิน และสัตว์น้ำ ด้วยการไม่รังแก ไม่เบียดเบียน ช่วยสงวนพันธ์อนุรักษ์ถิ่นที่อยู่อาศัย
ด้วยการรักษาป่า ไม่สอดคล้องกับความเห็นของ พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2549)  
ได้เขียนหนังสือเรื่อง “พุทธวิธีการบริหาร” อธิบายว่า การให้อภัยทาน เมื่อเกิดข้อผิดพลาดในการ
ทำงานหรือล่วงเกินซึ่งกันและกัน การให้อภัยไม่ทำให้ผู้ให้ต้องสูญเสียอะไร เป็นการลงทุนราคาถูกแต่
ได้ผลตอบแทนสูงนั่นก็คือ การได้มิตรภาพกลับคืนมาดีและมีคนสนองงานเพ่ิมขึ้นอีกคนหนึ่ง ดั่งมี
ภาษิตจีนว่า “มีมิตร 500 คน นับว่ายังน้อยเกินไป มีศัตรู 1 คน นับว่ามากเกินไป อับราฮัม ลินคอล์น  
กล่าวว่า “วิธีทำลายศัตรูที่ดีที่สุดคือเปลี่ยนศัตรูให้เป็นมิตร” เราจะทำอย่างนั้นได้ก็ต่อเมื่อเรารู้จักการ
ให้อภัย ดังนั้น ผู้ที่มีปัญญาควรใช้ความเข้าใจของตนเอง เพ่ือรับรู้ถึงสภาพการให้อภัยทานและ
อันตรายจากการปฎิเสธที่จักให้อภัยทาน 

2. การส่งเสริมการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก พบว่า ประกอบด้วย คือ (1) เป็นผู้ละ
เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ ฯลฯ (2) เป็นผู้ละเว้นขาดจากการลักทรัพย์ ฯลฯ (3) เป็นผู้ละเว้นขาดจาก
การประพฤติผิดในกาม ฯลฯ (4) เป็นผู้ละเว้นขาดจากการพูดเท็จ ฯลฯ และ(5) เป็นผู้ละเว้นขาดจาก
การเสพของมึนเมา ฯลฯ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า ทั้ง 5 ประการนี้ จักทำให้คนในสังคมมีศีลธรรมและมี
เมตตาธรรมในการดำเนินชีวิต สอดคล้องกับการสัมภาษณ์ของ พระเมธีวัชรบัณฑิต, ศ. ดร. (2567) 
การให้อภัยทาน ที่กล่าวถึงในพระไตรปิฎก แท้ที่จริงก็คือ ศีล 5 นั่นเอง เป็นหลักสร้างประกันของการ
ทำให้เกิดอภัยทาน คือ (1) ประกันชีวิต (2) ประกันทรัพย์สิน (3) ประกันครอบครัว (4) ประกันสังคม  
และ(5) ประกันสุขภาพ เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ สังคมมนุษย์จึงเรียกร้องกฎระเบียบ (ศีล) เพ่ือช่วยควบคุม
พฤติกรรมของมนุษย์ในสังคมให้อยู่ในขอบเขตที่เหมาะสมไม่สร้างความเดือดร้อนแก่ผู้อ่ืน นอกจากนี้ 
พบว่า ในการรักษาศีล 5 ยังสัมพันธ์กับหลักเมตตาพรหมวิหารธรรม สอดคล้องกับการสัมภาษณ์ของ 
รศ. ดร.วุฒินันท์ กันทะเตียน (2567) ดังที่กล่าวข้างต้นนี้ จักทำให้ทุก ๆ สังคม มีการส่งเสริมการให้
อภัยทาน เพราะเป็นการเว้นจากการไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน มีชีวิตอยู่ร่วมกันในสังคมได้ปกติสุข 
ไม่มีเวร ไม่มีภัย มีความปลอดภัย และมีความเมตตาต่อกันในการดำเนินชีวิต สอดคล้องจากการ
สัมภาษณ์ของ พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร. (2567) เป็นการส่งเสริมการให้ความไม่หวาดกลัว ให้ความ
ปลอดภัยในชีวิตซึ่งกันและกัน ให้เห็นคุณค่าของการให้อภัยทาน ให้เห็นโทษของการจองเวรหรือการ
ไม่ให้อภัยทานแล้วจักเป็นผลไม่ดีอย่างไร จักส่งผลดีอย่างไร จึงจะเริ่มเห็นประโยชน์ของการให้
อภัยทาน โดยวางใจไว้บนความศรัทธาเชื่อในกฎแห่งกรรม เป็นผู้มีเมตตาเห็นอกเห็นใจเพ่ือนมนุษย์
และสรรพสิ่งทั้งหลาย เป็นการสร้างพ้ืนที่ให้อารมณ์ที่เป็นกุศล แสดงออกอย่างอ่อนโยนภายใต้เงื่อนไข
การให้อภัยทาน เปิดพ้ืนที่ให้กับเพ่ือนร่วมโลกมีสันติภาพและสันติสุขสงบ ดังนั้น ผู้ที่มีปัญญาควรใช้
ความเข้าใจของตนเอง ๆ เพ่ือรับรู้ถึงการส่งเสริมการให้อภัยทานและอันตรายจากการปฎิเสธที่จัก  
ให้อภัยทาน 



78  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
3. รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก พบว่า ประกอบด้วย 3 ประการ  

คือ (1) การให้อภัยทานทางกาย (2) การให้อภัยทานทางวาจา และ(3) ให้อภัยทานทางใจ ทั้งนี้อาจ
เป็นเพราะว่า สามารถพัฒนาคนในสังคมไทยให้เกิดความปลอดภัยสันติสงบสุข สอดคล้องกับ
ผลการวิจัยของ กษิรา เทียนส่องใจ (2551) ที่ได้วิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์ อภัยทานเพ่ือจัดการ
ความขัดแย้งในสังคมไทยปัจจุบัน” พบว่า อภัยทาน เป็นพุทธสันติวิธี ที่ใช้นำมาเป็นรูปแบบสำหรับ
การแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทยให้สงบสุขได้ อย่างไรก็ดี อภัยทานทางใจนับว่าบทบาท
สำคัญอย่างยิ่งในการพัฒนาให้มีความเมตตา ไม่อาฆาต ไม่พยาบาท และไม่โกรธแค้น เป็นต้น
อภัยทานทางวาจา คือ การพูดที่ยึดหลักสัมมาวาจาและการกล่าวคำว่า “ขอโทษ” และอภัยทาน 
ทางกาย คือ การแสดงพฤติกรรมด้วยเคารพให้เกียรติในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ โดยการให้อภัยทาน
ดังกล่าวทั้งหมดทำให้การยึดมั่นในความเป็นอัตตลักษณ์สลายลง สามารถแก้ไขปัญหาความขัดแย้งได้ 
สอดคล้องกับผลการวิจัยของ พระสุทิน จกฺฺกวโร (ราชวัฒน์) (2562) ที่ได้วิจัยเรื่อง “การประยุกต์ใช้
หลักพุทธธรรมเพ่ือส่งเสริมสุขภาวะของชุมชน บ้านหนองบัว อำเภออาจสามารถ จังหวัดร้อยเอ็ด” 
พบว่า พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นศาสนาแห่งสันติสงบสุข สอนการรู้จักให้อภัยแก่กันอย่างแท้จริง สอน
ให้เรามีความเมตตาและมีศีลธรรม รวมไปถึงการให้อภัยแก่เพ่ือนมนุษย์อย่างเสมอภาคเท่าเทียมกัน 
การให้อภัยทาน ดังปรากฏในวัฒนธรรมของสังคมไทย ชาวพุทธเมื่อเราพลั้งเผลอทำผิดต่อกันเกิด
ความเข้าใจผิดกัน เกิดความขัดแย้งกัน เราก็จะแสดงความเมตตา มักให้อภัยซึ่งกันและกัน ข้อนี้เป็น
การแสดงออกถึงวัฒนธรรมอันดีงามของสังคมไทย ซึ่งได้รับอิทธิพลด้านวัฒนธรรมคำสอนมาจาก
พระพุทธศาสนาแทบทั้งสิ้น พระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตความเป็นอยู่ วัฒนธรรม ความคิด
และการประพฤติปฏิบัติดีมีศีลธรรมของคนไทย การทำความดีต่อกันและกันในระหว่างวงศ์ญาติมิตร
สหายเป็นคุณสำคัญที่ต้องเอาใจใส่อย่างยิ่ง เพราะสามารถสมัครสมานยึดเหนี่ยวน้ำใจให้รักใคร่กัน
ตั้งอยู่ด้วยความสงบสุข ดังนั้น ผู้ที่มีปัญญาควรใช้ความเข้าใจของตนเพ่ือรับรู้ถึงรูปแบบการให้
อภัยทานและอันตรายจากการปฎิเสธที่จักให้อภัยทาน 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

ผู้วิจัย สามารถกล่าวสรุปองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย ดังนี้ 

       
แผนภาพที่ 1 องค์ความรู้จากการวิจัย 

 

 
 

                
สภาพ               

การให้อภัยทาน                                

  

                 
รูปแบ                

การให้อภัยทาน              

  

                
ส่งเสริม                     

การให้อภัยทาน             

  

การให้อภัยทานตาม
แนวพระไตรปิฎก 

  



79 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 คำอธิบายประกอบภาพ 

1. สภาพการให้อภัยทาน คือ การมอบความรู้สึกที่ปราศจากความกลัว ความไม่มีภัย ความ
ปลอดภัย และความมั่นคง ซึ่งหมายถึง การไม่ถือโกรธ ไม่เก็บความโกรธไว้ในใจ ไม่ผูกอาฆาตจองเวร 
ไม่แสวงหาการแก้แค้น  และไม่ปรารถนาความเสียหายต่อผู้ อ่ืน  สัตว์ อ่ืน  หรือแม้แต่ศัตรู   
การกระทำนี้เกิดจากคุณธรรม โดยเฉพาะ “เมตตา” เป็นปัญญาโดยแท้  

2. การส่งเสริมการให้อภัยทาน คือ ศึกษาให้เห็นคุณค่าของการให้อภัยทาน และศึกษาให้เห็น
โทษของการจองเวรหรือการไม่ให้อภัยทาน โดยการกระทำเช่นนี้ เราจะเห็นถึงประโยชน์ของการให้
อภัยทาน ซึ่งควรตั้งอยู่บนความเชื่อและความศรัทธาในเรื่องกรรม (กฎแห่งกรรม) โดยยอมรับว่ามีอยู่
จริง และคิดให้ได้ว่า เราจะไม่ก่อเวรก่อกรรมกับใคร ๆ  คือ การให้อภัยทาน  มีเมตตาในใจ คิดได้
อย่างนี้ เราจะพบความสุขได้ทุกท่ีที่เราอยู่เป็นสุขในใจ 

3. รูปแบบการให้อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎก การให้อภัยทานทางกาย วาจา และใจ โดย
ผ่านการปกป้องป้องกันรักษาไม่ให้คนมาเบียดเบียนสัตว์ รวมลงก็คือ หลักเมตตาธรรมและการรักษา
ศีล 5 เป็นหลักสร้างประกันของการทำให้เกิดอภัยทาน คือ (1) ประกันชีวิต (2) ประกันทรัพย์สิน (3) 
ประกันครอบครัว (4) ประกันสังคม และ (5) ประกันสุขภาพ ซึ่งทำให้เราใช้ชีวิตได้อย่างมีความปกติ
สุข และเป็นหลักการสอนให้เกิดสันติภาพและสันติสงบสุขแก่บุคคล สังคม ประเทศชาติ ได้ในการ
นำมาปฎิบัติในชีวิตจริง  

 
บทสรุป 

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 1) ทางด้านวิชาการ สถาบันการศึกษาทางพุทธศาสนาควรนำ
ผลการวิจัยไปพิจารณาหาแนวทางการบริหารจัดการความศรัทธาให้เกิดการปฏิบัติต่อรูปแบบการให้
อภัยทานตามแนวพระไตรปิฎกที่มีบทบาทสำคัญในการจัดการกับความโกรธ ความเกลีดชัง เพ่ือ
กระตุ้นเตือนสังคมให้ตระหนักต่ออภัยทาน และปกป้อง ป้องกัน คนในสังคมไทยให้มีความสงบสุขได้ 
และ2) ทางด้านสังคม หน่วยงานของรัฐ เช่น กระทรวงการพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์
กระทรวงมหาดไทยควรนำผลการวิจัยไปจัดทำกิจกรรมทางสังคม เพ่ือลดความโกรธ ลดความขัดแย้ง 
สร้างความสงบสุขในสังคมไทยร่วมสมัยได้   

2. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ 1) ผลการวิจัยนี้สามารถนำไปทำกิจกรรมเพ่ือสร้าง
ความสามัคคีธรรมให้กับเด็กและเยาวชนยอมรับความคิดเห็น วัฒนธรรม หรือความเป็นอยู่ที่แตกต่าง
กันของสมาชิกคนอ่ืน ๆ ในสังคม สามารถเข้าใจ ยอมรับ และใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้ด้วย
การให้อภัย และ 2) ผลการวิจัยนี้สามารถนำไปสร้างหลักสูตรทางด้านสังคม เพ่ือใช้เป็นหลักสูตรใน
การเสริมสร้าง Up Skill การให้อภัยแก่ประชาชนในการเปิดโอกาสให้ทุกคนได้แสดงความเห็นโดย
สันติภาพสันติสุขสงบไม่ใช้ความรุนแรงในสังคม                                                            

3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 1) วิเคราะห์พุทธวิธีการบริหารจัดการให้อภัยทาน
ในสังคมไทย เพ่ือให้เข้าใจถึงปัญหาการไม่ให้อภัยทานผู้อ่ืน เช่น ความโกรธ ความพยาบาท และปอง
ร้ายผู้อื่น ๆ ทำให้สังคมไทยไม่สงบสุข  2) ศึกษาเปรียบเทียบวิธีการให้อภัยของแต่ละศาสนาในการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติภาพสันติสุข และ3) วิเคราะห์กลยุทธ์การให้อภัยเพ่ือความมั่นคงและยั่งยืนในการ
สร้างสันติสุขของคนต่างศาสนาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 



80  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

เอกสารอ้างอิง 
กษิรา เทียนส่งใจ. (2551). การศึกษาวิเคราะห์ อภัยทานเพ่ือจัดการความขัดแย้งในสังคมไทยปัจจุบัน. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
แก้วธารา. (2560). อุทิศบุญด้วยธรรม อโหสิกรรมปลดทุกข์. กรุงเทพมหานคร: ปราชญ์ สำนักพิมพ์.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีการบริหาร. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2549). พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคม.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้ง 

ที่ 34.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาธรรมสภา. 
พระพลากร อธิมุตฺโต (รังสี). (2564). ศึกษาวิเคราะห์อานิสงส์ของกุศลธรรมที่ส่งผลต่อการเกิดในสุคติ 

ภูมิตามหลักพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระสุทิน จกฺกวโร (ราชวัฒน์). (2562). การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริมสุขภาวะของชุมชน  
บ้านหนองบัว อำเภออาจสามารถ จังหวัดร้อยเอ็ด. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต  
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สถาบันบันลือธรรม. (มปป.) อภัยทาน: การให้ที่ยากและยิ่งใหญ่ที่สุดของมนุษย์. กรุงเทพมหานคร:  
ธรรมสภาศูนย์หนังสือพระพุทธศาสนา. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2557). วิธีฝึกใจไม่ให้โกรธ. พิมพ์ 
ครั้งที่ 3. นครปฐม: สาละการพิมพ์. 

 


