
500  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

การวิเคราะห์ความสมัพันธ์ระหว่างปริยัติ ปฏบิัติ และปฏิเวธในพุทธปรัชญา
เถรวาท 

An Analysis of the Relationship between the Study of the Scriptures,  
the Practice and Realization in Theravada Buddhist Philosophy 

 
ไชยา เสนแสนยา  Chaiya Sensaenya 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: chaiya.sen@mcu.ac.th 
  

Received March 31, 2025; Revised April 5, 2025; Accepted: April 16, 2025 
 
บทคัดย่อ  

บทความนี้ได้พยายามวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปริยัติ  ปฏิบัติ และปฏิเวธในพุทธ
ปรัชญาเถรวาท โดยมีการตั้งคำถามว่า ทั้งสามสิ่งนี้มีความสัมพันธ์กันหรือไม่? ในการตอบคำถามนี้ 
กลุ่มแรกให้เหตุผลว่าทั้งสามสิ่งต้องมีความสัมพันธ์กัน  เพราะการบรรลุธรรมนั้นจำเป็นต้องอาศัย
การศึกษาอย่างครบถ้วน การปฏิบัติตามวิธีที่กำหนดไว้ แล้วจึงจะสามารถบรรลุธรรมได้ตามลำดับ
เปรียบเสมือนแผนที่ที่ต้องปฏิบัติตาม มิฉะนั้นแล้วเป้าหมายจะไม่สามารถบรรลุได้ ดังที่ปรากฏใน 
สังคีติสูตร หรือกรณีของพระอานนท์ที่ขอให้พระพุทธเจ้าทรงแสดงพระธรรมในสถานที่ต่างๆ  กลุ่มที่
สองให้เหตุผลว่ามีความสัมพันธ์กันอยู่บ้าง โดยเฉพาะระหว่างการปฏิบัติและการบรรลุธรรม เช่น กรณี
สามเณรทัพพมัลลบุตรที่สามารถบรรลุธรรมได้ขณะปลงผม โดยอาศัยการพิจารณาจิตตามหลักปัญจก
กรรมฐานเท่านั้น  ขณะที่กลุ่มที่สามปฏิเสธความสัมพันธ์ดังกล่าว โดยให้เหตุผลว่าการบรรลุธรรม
สามารถเกิดขึ้นได้โดยไม่จำเป็นต้องผ่านการศึกษาและการปฏิบัติตามลำดับขั้นตอน  เช่น กรณี
พระอัญญาโกณฑัญญะที่ได้ดวงตาเห็นธรรมเพียงแค่การฟังพระธรรมจักกัปปวัตนสูตรเท่านั้น  โดยไม่
จำเป็นต้องศึกษาและปฏิบัติมาก่อน บทความนี้ ผู้เขียนให้เหตุผลว่า ทั้งสามสิ่งต้องมีความสัมพันธ์กัน 
เพราะว่า 1) ปริยัติทำหน้าที่เป็นแผนที่นำไปสู่เป้าหมาย การปฏิบัติหมายถึงการเดินตามแผนที่ที่
กำหนดไว้ และปฏิเวธเป็นผลลัพธ์ที่เกิดจากการเดินตามแผนที่นั้นอย่างถูกต้อง 2) การปฏิบัติที่ถูกต้อง
จำเป็นต้องอาศัยการศึกษาปริยัติอย่างดี และการบรรลุธรรมสามารถเกิดข้ึนได้จากการปฏิบัติที่ถูกต้อง
ตามลำดับ 
คำสำคัญ: ปริยัติ; ปฏิบัติ; ปฏิเวธ; พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
Abstract  

In this paper, an attempt was purposely made to analyze the relationship 
between the study of the scriptures, the practice and the realization in Theravada 
Buddhist philosophy. A question is asked: Is there any relationship between three of 



501 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
them? In answering this question, the first group argues that three of them must 
have relationship because the realization needs the complete study of scriptures, 
the practice in accordance with the prescribed methods, and then realization could 
be made accordingly; it servs as the map where one needs to follow, otherwise the 
goal cannot be obtained as it appears in Saṅgĩti Sutta or the case of Ãnanda who 
asked the Buddha to deliver Dhamma in various places, the second argues that there 
are some relationship  especially the practice and the realization, the case of a 
novice named Dabbamallaputta who could attain the realization while shaving the 
hair by means of contemplating the mind in accordance with the principle of 
Pañcakakammaṭhãna only, and the third rejects such relationship by arguing that 
realization can be made without the following the first and the second steps just as 
the case of Aññãkoṇḍañña who got realization by only paying attention to 
Dhammacakkappavattana Sutta where the study of scriptures and the practice are 
not needed. In this paper, I argue that there must be the relationship of the three 
because 1) they act as the map leading to the goal; the practice basically means 
following the given map and the realization is the result gained from following the 
map correspondingly and 2) the right practice requires the good study of scriptures 
and the realization can be caused by the right practice respectively. 
Keywords:  the study of scriptures; the practice; the realization; Theravada Buddhist 
Philosophy 
 

บทนำ  
การศึกษาสงฆ์ไทยในสังคมปัจจุบัน มีความเห็นแตกแยกออกไปหลายฝ่าย โดยฝ่ายที่ 1  เห็น

ว่าการศึกษาปริยัติธรรมมีความสำคัญต่อการปฏิบัติและทำให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดของการศึกษาสงฆ์
คือการบรรลุธรรม กลุ่มนี้ได้แก่กลุ่มพระมหาเถระสายพระสารีบุตรเถระ ดังปรากฏในสังคีติสูตร    
พระสารีบุตรห่วงใยการศึกษาสงฆ์เห็นควรรวบรวมศึกษาธรรมคำสอนเป็นเบื้องต้น  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 364 หน้าที่ 288-343 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) 
และคณะสงฆ์หลักอันมีมหาเถรสมาคมที่จัดให้มีการศึกษาพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรมและแผนก
บาลี ที่เรียกว่า “การศึกษาพระปริยัติธรรม” หมายความว่า การศึกษาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา
ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก (ราชกิจจานุเบกษา เล่มที่ 136 ตอนที่ 50 ก 16 เมษายน 2562) ส่วนฝ่ายที่ 
2  มีความเห็นว่า การศึกษาพระปริยัติธรรมไม่มีความจำเป็นก็ได้ เพราะลงมือปฏิบัติ ทำให้บรรลุธรรม
ได้ เช่นกัน  เช่น  กรณีพระจักขุบาลเถระ หรือเดิมชื่ อพระมหาปาละ ที่ ทูลถามธุระในทาง
พระพุทธศาสนาเมื่อทราบว่ามีธุระ 2 คือ คันถธุระและวิปัสสนาธุระ จึงมุ่งเน้นไปด้านวิปัสสนาธุระ
ด้วยคิดว่าตนเองบวชเมื่ออายุมากแล้ว ควรมุ่งบำเพ็ญเพียรเพ่ือบรรลุธรรมมากกว่าการศึกษา
หลักธรรมก่อน เป็นต้น (พระธัมมปทัฏฐกถาแปล เล่ม 1 หน้าที่ 10 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2565) และฝ่ายที่ 3 มีความเห็นว่า ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ไม่จำเป็นต้องสัมพันธ์กันก็



502  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
สามารถที่จะบรรลุเป้าหมายหรือบรรลุธรรมได้ โดยเฉพาะพระสาวกในครั้งพุทธกาล เช่น พระอัญญา
โกณฑัญญะ บรรลุธรรมขณะฟังพระธรรมจักกัปปวัตนสูตร  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 
17 หน้าที่ 24 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  หรือท่านพระสารีบุตรฟังธรรมคติ
ธรรมจากพระอัสสชิทำให้ได้ดวงตาเห็นธรรมได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 60 หน้าที่ 73-
74 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งเป็นประเด็นปัญหาที่น่าสนใจ 

พุทธปรัชญาเถรวาทวางระบบการจัดการศึกษาไว้ 3 ระบบ ที่เรียกว่า ระบบการศึกษาพระ
สัทธรรม 3 แบบ ได้แก่ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ปริยัตินั้น ได้แก่ การเล่าเรียนศึกษา โดยเฉพาะ
การศึกษาเล่าเรียนพระพุทธพจน์หรือคำสอนของพระพุทธเจ้า อย่างที่ปรากฏในพระไตรปิฎกและ
หนังสืออธิบายต่างๆ อย่างที่ 2 ปฏิบัติ คือ การลงมือทำ เอาความรู้ที่ได้จากการศึกษาเล่าเรียนนั้นมา
ใช้การ และประการที่ 3 ปฏิเวธ คือ การได้รับผลจากการปฏิบัตินั้น ในสัทธรรมทั้ง 3 ประการนี้ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้อธิบายให้เห็นว่า ปฏิบัติเป็นตัวกลาง ซึ่งอยู่ในระหว่าง
ปริยัติกับปฏิเวธ เป็นตัวที่ทำให้ปริยัติหรือการศึกษาเล่าเรียนมีความหมายเป็นจริงเป็นจังขึ้น และ
ส่งผลไปถึงปฏิเวธ หรือการได้รับผล จึงนับว่าเป็นสิ่งสำคัญมาก ปฏิบัตินี้นอกจากเป็นส่วนที่อยู่กลาง 
เป็นสิ่งที่ทำให้เกิดผลจริงจัง และปรากฏว่า เป็นคำที่ใช้ในภาษาไทยมาก ไม่เหมือนอย่าง 2 คำต้นกับ
คำสุดท้าย กล่าวคือ คำว่าปริยัติกับปฏิเวธนั้น หลายคนไม่สู้คุ้นหูและไม่ค่อยเข้าใจความหมาย แต่คำ
ว่าปฏิบัติ เรานำมาใช้ในภาษาไทยเป็นคำสามัญธรรมดา ใช้จนกระทั่งในชีวิตประจำวัน เรียกว่า 
ปฏิบัติทั้งนั้น ไม่ว่าในเรื่องอะไร การปฏิบัติที่ว่าเป็นตัวสำคัญ ทำให้ปริยัติมีความหมายเป็นจริงเป็นจัง
และส่งผลไปยังปฏิเวธให้เกิดผลขึ้นนั้น ว่าที่จริงแล้วการปฏิบัติจะให้เกิดผลจริงจังได้  ต้องปฏิบัติให้
ถูกต้องด้วย และที่จะปฏิบัติได้ถูกต้องนั้นก็เพราะว่ามีความรู้ถูกต้อง คือได้เล่าเรียนมา ปริยัตินั้น
เปรียบอย่างหนึ่งเหมือนกับว่า เราจะเดินทาง เราจะต้องรู้ที่ทางที่เราจะไปเสียก่อนว่าเราจะไปไหน ที่
นั้นเป็นอย่างไร ถ้าเป็นสถานที่ที่มีการเดินทางซับซ้อน เราอาจจะต้องเรียนรู้ให้ละเอียดลงไปถึง
รายการในระหว่างทางว่า เดินทางไปถึงไหน จะพบอะไรบ้างให้เป็นที่หมายที่สังเกต อาจจะต้องมีแผน
ที่ที่บอกทางจะต้องมีเข็มทิศ ปริยัตินั้นเปรียบเหมือนแผนที่ เปรียบเหมือนเข็มทิศ ตลอดจนกระทั่ง
ความรู้ในภูมิศาสตร์ที่จะทำให้เราเดินทางไปด้วยความถูกต้อง ถ้าเรามีแผนที่ มีเข็มทิศ มีความรู้ใน
ภูมิศาสตร์เกี่ยวกับท้องถิ่นที่จะไปอย่างถูกต้องแล้ว เราสามารถเดินทางด้วยความมั่นใจ และทำให้เรา
เดินทางไปถึงจุดหมาย การเดินทางนั้นแหละคือตัวการปฏิบัติ และการถึงจุดหมาย ก็คือผลที่ได้รับ
เรียกว่าปฏิเวธ  (พระราชวรมุนี (ป.อ. ปยุตฺโต), 2530) 

จะเห็นได้ว่า ปริยัติ เป็นจุดเริ่มต้นที่ชี้แนวทางการปฏิบัติธรรม ปฏิบัติเป็นการนำเอาหลักการ
มาลงมือปฏิบัติตามในเชิงทดลอง ตรวจสอบเครื่องมือว่าจะได้ผลตามที่ศึกษาหรือไม่ ส่วนปฏิเวธ คือ
ผลลัพธ์ของการนำปริยัติมาปฏิบัติอย่างถูกต้อง หลักการทั้ง 3 ประการนั้น เกี่ยวข้องกันใน
กระบวนการพัฒนาจิตใจ เพ่ือเข้าถึงความจริงและหลุดพ้นจากทุกข์  ดังนั้น บทความนี้ ต้องการที่จะ
นำเสนอว่าโดยแท้จริงแล้ว ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธในมุมมองของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น มี
ความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันอยู่จริง แม้จะไม่มากแต่ยังนับว่ามีอยู่ ซึ่งจะได้นำเสนอต่อไป 
 
ความหมายของปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ 

ในประเด็นเบื้องต้น จะกล่าวถึงความหมายของปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธก่อน 



503 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
1. ความหมายของปริยัติ  ปริยัติ  หมายถึง การศึกษาเรียนรู้พระธรรมคำสอนของ

พระพุทธเจ้า โดยผ่านทางพระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์ต่าง ๆ ซึ่งเป็นแนวทางที่ช่วยให้ผู้ศึกษา
เข้าใจหลักคำสอนทางพุทธศาสนาอย่างถูกต้อง โดยหลักจริง ๆ แล้ว คือการศึกษาหลัก นวังคสัตถุศา
สตร์ คือ คำสั่งสอนของพระศาสดามีองค์ 9 อย่าง ประกอบด้วย 1) สุตตะ พระสูตรทั้งหลาย รวมทั้ง
พระวินัยปิฎกและนิเทศ 2) เคยยะ ข้อความที่มีร้อยแก้วและร้อยกรองผสมกัน ได้แก่พระสูตรที่มีคาถา
ทั้งหมด 3) เวยยากรณะ ไวยากรณ์ คือความร้อยแก้วล้วน ได้แก่พระอภิธรรมปิฎกทั้งหมด และพระ
สูตรที่ไม่มีคาถา เป็นต้น 4) คาถา ข้อความร้อยกรองล้วน เช่น ธรรมบท เถรคาถา เถรีคาถาเป็นต้น 5) 
อุทาน ได้แก่พระคาถาพุทธอุทาน 82 สูตร 6) อิติวุตตกะ พระสูตรที่เรียกว่าอิติวุตตกะ 110 สูตร 7) 
ชาตกะ ได้แก่ ชาดก 550 เรื่อง 8) อัพภูตธรรม เรื่องอัศจรรย์ คือพระสูตรที่กล่าวถึงข้ออัศจรรย์ต่างๆ 
9) เวทัลละ พระสูตรแบบถาม-ตอบที่ให้เกิดความรู้และความพอใจแล้วซักถามยิ่ง ๆ ขึ้นไป เช่น จูฬ
เวทัลลสูตร มหาเวทัลลสูตรเป็นต้น (มหาจุฬาอฏฺ กถาภาษาไทย เล่มที่ 1 หน้าที่ 24 มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2549)  

ในสมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ พระสาวกผู้เชี่ยวชาญในคันถธุระมีหลายรูป เช่น
สายพระวินัย ประกอบด้วย พระอุบาลีเชี่ยวชาญพระวินัยอย่างยิ่งในยุคต้น ต่อมามีพระทาสกะ พระ
โสณกะ พระสิคควะ และพระโมคคัลลีบุตรสืบทอดพระวินัยในอินเดียในยุคต่อมาเรื่อยมาจนถึงยุคพระ
จูฬภยะ พระติสสะ พระจูฬเทวะ และพระสิวะสืบทอดในเกาะลังกา สายพระสูตรและพระอภิธรรม 
ประกอบด้วย พระอานนท์ผู้เชี่ยวชาญพระสูตรและพระอภิธรรมอย่างยิ่งในยุคต้น ต่อมามีพระเถระอีก
หลายรูปสืบทอดจากยุคสู่ยุค ในสมัยพระพุทธเจ้าพระทัพพมัลลบุตร ได้รับแต่งตั้งให้เป็นผู้จัดที่นั่งที่
นอนและจัดภัตตาหารถวายภิกษุ วิธีการจัดสถานที่รองรับพระสงฆ์ คือจัดแจงเสนาสนะสำหรับหมู่
ภิกษุที่มีคุณสมบัติเสมอกันไว้ที่เดียวกัน จัดแจงเสนาสนะสำหรับภิกษุผู้ทรงพระสูตรรวมกันไว้แห่งหนึ่ง 
ด้วยประสงค์ว่า “ภิกษุเหล่านั้นจักซักซ้อมพระสูตรกัน” จัดแจงเสนาสนะ สำหรับภิกษุผู้ทรงพระวินัย
รวมกันไว้แห่งหนึ่ง ด้วยประสงค์ว่า “ภิกษุเหล่านั้นจักวินิจฉัยพระวินัยกัน” จัดแจงเสนาสนะสำหรับ
ภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมรวมกันไว้แห่งหนึ่ง ด้วยประสงค์ว่า “ภิกษุเหล่านั้นจักสนทนาพระอภิธรรม
กัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที ่1 ข้อที่ 381-382 หน้าที่ 413-414 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ข้อความเหล่านี้คือหลักฐานแสดงถึงความรุ่งเรืองของคันถธุระในสมัยพุทธกาล  

ดังนั้น ปริยัติจึงเป็นขั้นแรกของการพัฒนาทางธรรมที่เน้นการศึกษาและความเข้าใจใน
หลักการก่อนที่จะนำไปสู่การปฏิบัติและการบรรลุธรรมในที่สุด 

2. ความหมายของปฏิบัติ ปฏิบัติ หมายถึง การลงมือทำหรือการประพฤติตามหลักคำสอน
ของพระพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบและมีวินัย โดยอาศัยหลักธรรมเป็นแนวทางในการฝึกฝนตนเอง 
เพ่ือให้เกิดผลลัพธ์ที่นำไปสู่ความเจริญงอกงามทั้งทางจิตใจและปัญญา ในทางพระพุทธศาสนา 
“ปฏิบัติ” มักหมายถึง ปฏิบัติธรรม หรือ การปฏิบัติตามไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา โดย
เน้นการฝึกฝนตนเองให้ก้าวหน้าไปตามลำดับ ดังนี้ 1) การปฏิบัติด้านศีล การรักษากาย วาจา ให้
เรียบร้อย หลีกเลี่ยงการกระทำที่เป็นอกุศล 2) การปฏิบัติด้านสมาธิ การฝึกจิตให้มั่นคง มีสติ และเกิด
ความสงบ 3) การปฏิบัติด้านปัญญา  การใช้ปัญญาพิจารณาสัจธรรม จนเกิดความเข้าใจในไตรลักษณ์ 
(อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) 



504  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวไว้ว่า ปฏิบัติธรรมคือ เอาธรรมมาปฏิบัติ เอา

ธรรมมาใช้ เอามาใช้ดำเนินชีวิตทำการทำงาน คือเอาธรรมมาใช้ให้เกิดประโยชน์ในชีวิตจริง ทำให้เป็น
ชีวิตที่ดีมีความสุขนั่นเอง เมื่อปฏิบัติธรรมหมายถึงว่า เอาธรรมมาใช้ในชีวิตจริง หรือเอามาใช้ให้เกิด
ประโยชน์แก่ชีวิต ถ้ายังไม่ได้ใช้ ก็ไม่เรียกว่าเป็นการปฏิบัติ ว่าถึงตัวคำว่า “ปฏิบัติ” เองนี้ เดิมนั้น
แปลว่า “เดินทาง” มาจากภาษาบาลี ของเดิมนี้ มีคำคล้ายๆ กันอีกคำหนึ่งคือ “ปฏิปทา” “ปฏิปทา” 
แปลว่าอะไร จะเห็นได้ในคำว่า “มัชฌิมาปฏิปทา” ที่เราแปลกันว่า “ทางสายกลาง” มัชฌิมา แปลว่า 
สายกลาง และปฏิปทา แปลว่า ทาง ทางคืออะไร ทางนั้นคือ ที่ที่จะเดิน คำว่าปฏิปทา คือที่ที่จะเดิน 
คำว่าปฏิปทา กับคำว่าปฏิบัตินี้ เป็นคำเดียวกัน รากศัพท์อันเดียวกัน ถ้าเป็นกริยา มีรูปเป็น ปฏิปชฺชติ 
แปลว่า ดำเนิน หรือเดินทาง เพราะฉะนั้น ปฏิปชฺชติ มาเป็น ปฏิบัติ หรือเป็นปฏิปทาก็ตาม แปลว่า 
การเดินทาง หรือแปลว่า ทางที่เดิน ถ้าเป็นการเดินทางนิยมใช้ในรูปว่า ปฏิปตฺติ หรือไทยใช้ว่า ปฏิบัติ 
ถ้าเป็นทางที่เดินนิยมใช้ ปฏิปทา เพราะฉะนั้น เราเอาถ้อยคำสำหรับสิ่งที่เป็นรูปธรรมนั้นเอง มา
ประยุกต์ใช้ในทางนามธรรม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565) 

ดังนั้น ปฏิบัติ คือการนำหลักธรรมมาใช้ในชีวิตจริงผ่านการฝึกฝนอย่างต่อเนื่อง เพ่ือพัฒนา
ตนเองไปสู่ความรู้แจ้งและการหลุดพ้นจากทุกข์ 

3. ความหมายของปฏิเวธ ปฏิเวธ หมายถึง การแทงตลอด รู้ทะลุปรุโปร่ง ตรัสรู้ ลุผลแห่ง
การปฏิบัติ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565)  ดังนั้น ปฏิเวธ หมายถึงการเข้า
ใจความจริงของธรรมชาติหรือสัจธรรมโดยตรง ซึ่งเกิดขึ้นจากการปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้อง เช่น การ
เจริญสมาธิ (สมถะ) และวิปัสสนา (การเห็นความจริงตามความเป็นจริง) มีลักษณะสำคัญคือ 1) การรู้
แจ้งแทงตลอดในอริยสัจ 4 (ทุกข์, สมุทัย, นิโรธ, มรรค) 2) การหลุดพ้นจากอาสวกิเลส (ความเศร้า
หมองของจิต) 3) การบรรลุธรรมในระดับต่าง ๆ เช่น โสดาปัตติผล, สกทาคามิผล, อนาคามิผล, 
อรหัตผล ดังนั้น ปฏิเวธ คือผลลัพธ์สูงสุดของการปฏิบัติธรรมที่นำไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์และการ
บรรลุพระนิพพาน 

4. ความเสื่อมและความเจริญของปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ หลักการทั้ง 3 ประการดังกล่าว 
เรียกตามคัมภีร์พระไตรปิฎกพระสัทธรรม 3 ซึ่งเบื้องต้นจะกล่าวถึงเหตุแห่งความเสื่อมของพระ
สัทธรรม สาเหตุเบื้องแรกคือการไม่ศึกษาปริยัติธรรม ดังปรากฏข้อความในวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ที่
พระพุทธองค์ตรัสตอบคำถามของพระสารีบุตรว่าทำไมพรหมจรรย์ในศาสนาของพระพุทธเจ้าองค์
ก่อนๆ เสื่อมสูญเร็ว เพราะพระศาสนาในยุคนั้นมีอายุยาวนาน จึงไม่มีการรวบรวมพระธรรมวินัยไว้ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 11 หน้าที่ 19 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) หรือที่ปรากฏปฐมสัทธัมโมสสูตรที่ว่า ธรรม 5 ประการที่ทำให้สัทธรรมเสื่อมมี การไม่ฟังโดย
เคารพ ไม่เรียนโดยเคารพ ไม่ทรงจำโดยเคารพ ไม่ใคร่ควรอรรถแห่งธรรม รู้อรรถรู้ธรรมแล้วไม่ปฏิบัติ
ตาม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 252หน้าที่ 154 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) หรือในทุติยสัทธัมโมสสูตร ที่กล่าวถึงความเสื่อมแห่งสัทธรรม 5 ประการ มีการไม่
เรียน ไม่แสดง ไม่บอกธรรม ไม่สาธยาย ไม่ตรึกตามธรรมตามที่เรียนมา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
22 ข้อที่ 254 หน้าที่ 155 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือในสุคตวินยสูตร ว่า
ด้วยมูลเหตุที่ทำให้พระสัทธรรมเลอะเลือนจนเสื่อมสูญ 4 ประการ มี เล่าเรียนพระสูตรที่ถือกันมาผิดๆ 
เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 222หน้าที่ 160 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช



505 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
วิทยาลัย, 2539) ในบางพระสูตรมีนัยไปที่การปฏิบัติ เช่น ในตติยอนาคตสูตร ว่าด้วยภัยในอนาคต 
ที่ว่า ในอนาคต เมื่อหมู่ภิกษุไม่เจริญกาย ไม่เจริญศีล ไม่เจริญจิต ไม่เจริญปัญญา..ทำให้พระธรรม 
พระวินัยเลอะเลือน  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 144 หน้าที่ 79 มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จะเห็นได้ว่า ความเสื่อมและความเจริญของปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธนั้น 
เกิดขึ้นจากบุคลากรในองค์กรโดยเฉพาะพระสงฆ์ศึกษาผิดจากพระธรรมวินัย แล้วประพฤติปฏิบัติผิด 
สอนธรรมที่ผิด นำไปสู่เป้าหมายที่ผิด หากศึกษาถูกต้อง ปฏิบัติถูกต้อง ย่อมทำให้พระสัทธรรมถูกต้อง
ในที่สุด 
 
ความสัมพันธ์ระหว่างปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ 

จากประเด็นคำถามที่ว่า ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ มีความสัมพันธ์กันหรือไม่อย่างไรนั้น 
สามารถแยกมาวิเคราะห์ให้เห็นอยู่ 3 กลุ่มด้วยกัน คือ 1)  ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ มีความสัมพันธ์
กันทั้งหมด  2) ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ มีความสัมพันธ์กันบางอย่างเท่านั้น  และ 3) ปริยัติ ปฏิบัติ 
และปฏิเวธ สามารถเกิดขึ้นได้เฉพาะตน ไม่มีความสัมพันธ์กันเลย ซึ่งจะได้อธิบายต่อไป 

กลุ่มที่ 1 หลักการทั้ง 3 มีความสัมพันธ์กันอย่างชัดเจน เพราะว่า การศึกษาสงฆ์ในครั้ง
พุทธกาล คือการศึกษาตามหลักไตรสิกขา ได้แก ่ศีล สมาธิ ปัญญา  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 
ข้อที่ 87 หน้าที่ 312 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การศึกษาตามหลักไตรสิกขา
นั้น เป็นกระบวนการพัฒนาตนเองตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งแบ่งออกเป็น 3 ขั้นตอน
สำคัญ ได้แก่ (1) ศีล ความประพฤติทางศีลธรรม เป็นพ้ืนฐานของการศึกษาและการปฏิบัติธรรม 
หมายถึงการรักษากาย วาจา ให้เรียบร้อย ปราศจากการเบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน ตัวอย่าง ได้แก่ 
ศีล 5 สำหรับฆราวาส และศีล 227 สำหรับพระภิกษุ  (2) สมาธิ การฝึกจิตให้มั่นคง เป็นการพัฒนาจิต
ให้แน่วแน่ มีสมาธิ และสงบจากนิวรณ์  ฝึกให้จิตมีความตั้งมั่น ไม่ฟุ้งซ่าน พร้อมสำหรับการเจริญ
ปัญญา ตัวอย่าง ได้แก่ การฝึกอานาปานสติ (สติอยู่กับลมหายใจ) และสมถกรรมฐาน (การทำสมาธิ)  
และ (3) ปัญญา ความรู้แจ้งในสัจธรรม เป็นขั้นสูงสุดของไตรสิกขา หมายถึงปัญญาที่เกิดจากการเห็น
ความจริงของสรรพสิ่ง  ปัญญานี้เกิดจากการไตร่ตรอง ศึกษา และปฏิบัติ จนสามารถเห็นไตรลักษณ์ 
(อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ได้อย่างชัดเจน  ตัวอย่าง ได้แก ่วิปัสสนากรรมฐาน (การเจริญปัญญาโดยการ
พิจารณาความไม่เที่ยงของสรรพสิ่ง)  

อันที่จริงแล้ว การศึกษาพระปริยัติธรรมเป็นหัวใจสำคัญของการธำรงอยู่ของพระพุทธศาสนา 
นับตั้งแต่สมัยพุทธกาลตราบถึงปัจจุบัน ดังจะเห็นได้จากความห่วงใยของพระสารีบุตรเถระที่มองว่าใน
อนาคตหากไม่มีการศึกษาพระปริยัติ จะทำให้คนไม่มีหลักการที่ถูกต้อง และไม่สามารถเข้าถึงปฏิเวธ
ในที่สุด ซึ่งท่านมองถึงการแตกแยกกันของนักบวชนิครนถ์หลังจากสิ้นศาสดา ดัง มีปรากฏในสังคีติ
สูตร ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 221-163 หน้าที่ 222-287 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) และข้อความในทสุตตรสูตร (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 364 หน้าที่ 288-343 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ได้แสดงถึงตัวอย่างการจัดหมวดธรรมเป็นหมวดเป็นหมู่  โดยพระสารีบุตร ซึ่งเมื่อพระพุทธองค์ทรง
สดับแล้วทรงประทานสาธุการ ทรงให้ชื่อว่าสังคีติปริยาย อันเป็นแนวทางแห่งการรวบรวมพระธรรม
วินัยในครั้งนั้น และในยุคต่อ ๆ มา มีการสังคายนาเพ่ือตรวจสอบความถูกต้องของหลักคำสอน ซึ่งการ 



506  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
“สังคายนา” หรือ “สังคีติ” คือการจัดระเบียบหลักคำสอนไว้เป็นหมวดหมู่ สะดวกแก่การจดจำ 
นำไปอ้างอิง เป็นการทำหลักการให้ถูกต้องชัดเจน เมื่อหลักการถูกต้อง เป้าหมายย่อมถูกต้องเช่นกัน 

ดังนั้น ในกลุ่มนี้ที่เห็นว่ามีความสัมพันธ์กันเพราะมีข้อยืนยันว่า 1) ปริยัติเป็นพ้ืนฐานของ
ปฏิเวธ เพราะว่า การบรรลุธรรม (ปฏิเวธ) ต้องเริ่มต้นจากการศึกษาและเข้าใจคำสอน (ปริยัติ) อย่าง
ถูกต้องก่อน หากไม่มีความรู้ในหลักธรรม เช่น อริยสัจ 4 หรือมรรคมีองค์ 8 ย่อมไม่สามารถปฏิบัติได้
อย่างถูกทาง และไม่อาจบรรลุธรรมได้ 2) ปริยัติเชื่อมโยงสู่การปฏิบัติ เมื่อปริยัติทำให้เข้าใจวิธีการ
ปฏิบัติ เช่น การเจริญสติ สมาธิ และวิปัสสนา ซึ่งเป็นเครื่องมือที่นำไปสู่การหลุดพ้น (ปฏิเวธ) การ
ปฏิบัติที่ไม่ได้อาศัยปริยัติ อาจทำให้เกิดความเข้าใจผิดหรือการปฏิบัติที่ไม่ถูกต้อง และ 3) ปฏิเวธเป็น
ผลลัพธ์ของปริยัติและปฏิบัติ เมื่อศึกษาปริยัติและนำไปปฏิบัติจริงจนเข้าใจธรรมด้วยใจที่บริสุทธิ์ ย่อม
เกิดการ รู้แจ้งแทงตลอด ในธรรมชาติของความจริง นั่นคือ ปฏิเวธ 

จะเห็นได้ว่า การที่องค์กรสงฆ์จะดำรงอยู่ได้ต้องอาศัยหลักศาสนธรรม นำไปปฏิบัติ แล้วจึงจะ
บรรลุธรรมได้ ซึ่งสอดคล้องกับข้อความในปฐมสัทธัมโมสสูตรที่ว่า ธรรม 5 ประการที่ทำให้สัทธรรม
เสื่อมมีการไม่ฟังโดยเคารพเป็นต้น หรือความห่วงใยของพระสารีบุตรเถระทำให้มีการรวบรวมคำสั่ง
สอนของพระพุทธองค์ จนเป็นต้นแบบแห่งการสังคายนาที่ปรากฏในสังคีติสูตร  

กลุ่มที่ 2 เสนอว่า มีความสัมพันธ์บางอย่าง การศึกษาปริยัติธรรมไม่มีความสำคัญ หรืออาจ
เป็นอุปสรรคของการปฏิบัติได้ เช่น ขณะปฏิบัติธรรมมีการงดการอ่านตำราวิชาการต่าง ๆ จึงเน้นไปที่
การปฏิบัติกับปฏิเวธเท่านั้น ในอรรกถาธรรมบทขุททกนิกาย ได้กล่าวถึงการศึกษาสงฆ์ในสมัย
พระพุทธเจ้าเรียกว่า“ธุระ” มี 2 อย่าง คือ คันถธุระ เรียนคัมภีร์ ทรงจำ ทำให้คล่องปาก ได้แก่ 
การศึกษานวังคสัตถุศาสตร์ และวิปัสสนาธุระ การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  (มหาจุฬาอฏฺ กถา 
ธมฺมปทฏฺ กถาวณฺณนา เล่มที่ 1 ข้อที่ 1 หน้าที่ 6 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2549)  
ปัจจุบันคำว่า การศึกษาสงฆ์ มีนัยหมายถึงการศึกษาพระปริยัติธรรม(ปริยัติสัทธรรม) หรือปริยัติศึกษา
เป็นหลักได้แก่คันถธุระนั่นเอง ในขณะที่ “วิปัสสนาธุระ” หมายถึง พระปฏิปัตติสัทธรรม (ศีล สมาธิ 
ปัญญา) เป็นการศึกษาอบรมกล่อมเกลาตนเองทั้งด้านร่างกายและจิตใจให้มีความเรียบร้อยดีงาม 
(พระราชปริยัติกวี, 2562) 

1. กลุ่มคันถธุระ กลุ่มที่เริ่มจากการศึกษาเล่าเรียนพุทธพจน์ โดยมีความเห็นว่า คัมภีร์คือ
หัวใจหลักของศาสนา มีตัวอย่างเช่น พระโปฐิละ หรือ ภิกษุใบลานเปล่า ซึ่งมีเรื่องเล่าว่า พระโปฐิละ
นั้นเป็นผู้ทรงพระไตรปิฎก บอกธรรมแก่ภิกษุ 500 รูป พระศาสดาทรงดำริว่า “ภิกษุนี้ ย่อมไม่มีแม้
ความคิดว่า เราจักทำการสลัดออกจากทุกข์แก่ตน เราจักยังเธอให้สังเวช” แต่นั้นมา พระองค์ย่อมตรัส
กะพระเถระนั้นว่า “มาเถิด คุณใบลานเปล่า, นั่งเถิด คุณใบลานเปล่า, ไปเถิด คุณใบลานเปล่า”    
พระโปฐิละนั้นคิดว่า “เราย่อมทรงไว้ซึ่งพระไตรปิฎกพร้อมทั้งอรรถกถา บอกธรรมแก่ภิกษุ 500 รูป 
ถึง 18 คณะใหญ่  เมื่อเป็นเช่นนั้น พระศาสดายังตรัสเรียกเราเนืองๆ ว่า “คุณใบลานเปล่า”         
พระศาสดาตรัสเรียกเราอย่างนี้ เพราะความไม่มีคุณวิเศษ มีฌานเป็นต้นแน่แท้  สุดท้ายท่านได้บรรลุ
ธรรมเพราะการฝึกจิต (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปลภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 208 มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) 

2. กลุ่มวิปัสสนาธุระ กลุ่มนี้มีความเห็นว่า การลงมือปฏิบัติสามารถบรรลุธรรมได้เร็วยิ่งขึ้น 
ด้วยเหตุปัจจุบันแห่งอายุ เช่น พระราธะ ที่เข้ามาบวชเมื่ออายุมากแล้ว และกลุ่มที่มีบารมีสั่งสมมา



507 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ก่อนสามารถบรรลุได้เร็ว เช่น กรณีพระทัพพมัลลบุตร พระโอรสแห่งพระเจ้ามัลลบุตร เมื่ออายุได้ 7 
ขวบ ยายได้พาไปบรรพชา ขณะกำลังปลงผม อุปัชฌาย์ให้พิจารณา “ตจปัญจกกรรมฐาน” หลังจาก
พิจารณาตจปัญจกกรรมฐาน ทำให้บรรลุขั้นโสดาบัน พอพระอุปัชฌาย์โกนผมครั้งที่ 1 บรรลุขั้น
สกทาคามี ปลงผมครั้งที่  2 บรรลุขั้นอนาคามี และครั้งที่  3 ท่านได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์  
(พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปลภาษาไทย เล่มที่ 32 เล่ม 1 ภาค 1 หน้าที่ 423-427 มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534)  

จะเห็นได้ว่า กลุ่มที่ 2 นี้ มีความเห็นว่าปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธนั้น สัมพันธ์กันบางอย่าง 
โดยใช้ข้อยืนยันตามหลักธุระ 2 ประการ ได้แก่ คันถธุระ และวิปัสสนาธุระ ตัวอย่างกรณีการบวชเมื่อ
หนุ่มให้เริ่มศึกษาคันถธุระก่อน เช่น พระจูฬปันถกะ เมื่อเข้ามาบวชแล้วต้องศึกษาเล่าเรียนพระธรรม
วินัยให้เข้าใจชัดเจนก่อน เป็นการบ่มเพราะไปตามลำดับ  หากบวชเมื่อแก่ให้มุ่งไปศึกษาวิปัสสนาธุระ 
เช่น พระจักขุบาลเถระ หรือพระราธเถระ เป็นต้น  

กลุ่มที่ 3 เสนอว่า ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ไม่จำเป็นต้องสัมพันธ์กันก็สามารถที่จะบรรลุ
เป้าหมายหรือบรรลุธรรมได้ ซึ่งคำว่า การบรรลุธรรมเบื้องต้นในทางพุทธปรัชญาเรียกว่า การได้ดวงตา
เห็นธรรม (โสดาปัตติผล) มีกรณีศึกษาเช่น 

1. พระอัญญาโกณฑัญญะ ท่านพระอัญญาโกณฑัญญะ เดิมเป็นพราหมณ์ชื่อโกณฑัญญะ ได้
บวชติดตามพระโพธิสัตว์พร้อมด้วยพราหมณ์หนุ่มอีก 4 รวมเรียกว่า ปัญจวัคคีย์ หลังจากที่พระพุทธ
องค์ตรัสรู้แล้ว ได้มาแสดงพระธรรมจักกัปปวัตนสูตรที่ป่าอิสิปตนมฤทายวันในวันเพ็ญเดือน 8 ขณะที่
ท่านฟังธรรมได้ไตร่ตรองไปตามธรรมซึ่งกล่าวถึงเรื่องอริยสัจจ 4 ทำให้ได้ดวงตาเห็นธรรม ดังข้อความ
ในพระสูตรที่ว่า “ธรรมจักษุ อันปราศจากธุลีปราศ จากมลทินได้เกิดแก่ท่านพระโกณฑัญญะว่า “สิ่ง
ใดสิ่งหนึ่ง มีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดาสิ่งนั้นทั้งปวง มีความดับไปเป็นธรรมดา”  และในพระยังได้กล่าว
เสริมว่า ลำดับนั้น พระผู้มีพระภาคทรงเปล่งพระอุทานนี้ว่า “ผู้เจริญทั้งหลาย โกณฑัญญะ ได้รู้แล้ว
หนอ ผู้เจริญทั้งหลาย โกณฑัญญะได้รู้แล้วหนอ” ดังนั้น คำว่า “อัญญาโกณฑัญญะ” นี้ จึงได้เป็นชื่อ
ของท่านพระโกณฑัญญะนั่นแล (พระไตรปิฎกภาษาไทย  เล่มที่  4 ข้อที่  17 หน้าที่  22-24 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  จากกรณีดังกล่าวจะเห็นได้ว่า การบรรลุธรรมหรือ
การได้ดวงตาเห็นธรรมของท่านพระอัญญาโกณฑัญญะไม่ได้เกี่ยวข้องกับการศึกษาพระปริยัติ หรือการ
ลงมือปฏิบัติตามวิธีการแห่งสมถกรรมฐานหรือวิปัสสนากรรมฐานแต่อย่างใด 

2. พระสารีบุตรเถระ ท่านพระสารีบุตร เดิมทีเป็นบุตรเศรษฐีเบื่อหน่ายในโลกียวิสัยจึงเข้ามา
บวชในสำนักของสัญชัยปริพาชก ได้นามว่า สารีบุตรปริพพาชก วันหนึ่งขณะที่ท่านเดินไประหว่างทาง
ได้พบพระอัสสชิเถระกำลังเดินรับบิณฑบาต เกิดความเลื่อมใสในวัตรปฏิบัติ จึงเดินตามจนถึงที่พระ
เถระพักฉันภัตตาหาร เมื่อพระเถระฉันภัตตาหารแล้ว จึงขอโอกาสฟังธรรม พระเถระพูดออกตัวว่า
เป็นพระใหม่ ไม่สามารถกล่าวธรรมที่ลึกซึ้งได้ จึงกล่าวเพียงว่า “ธรรมเหล่าใดเกิดแต่เหตุ พระตถาคต
ตรัสเหตุแห่งธรรมเหล่านั้น และความดับแห่งธรรมเหล่านั้น พระมหาสมณะมีปกติตรัสอย่างนี้” ใน
พระสูตรยังได้กล่าวว่า เพราะได้ฟังธรรมปริยายนี้  ธรรมจักษุ อันปราศจากธุลี ปราศจากมลทินได้
เกิดขึ้นแก่สารีบุตรปริพาชกว่า “สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นทั้งปวงมีความดับไป
เป็นธรรมดา”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 60 หน้าที่ 73-74 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) จากกรณีนี้ จะเห็นได้ว่า การบรรลุธรรมของสารบุตรปริพาชก ไม่ได้เกี่ยวกับ



508  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
การศึกษาพระปริยัติธรรม หรือการลงมือปฏิบัติตามรูปแบบ และสิ่งที่รู้กับสิ่งที่ฟังนั้นมีเนื้อความไม่
ตรงกัน จึงเห็นว่าการบรรลุธรรมนั้นเป็นเอกเทศ 

จากกรณีตัวอย่างทั้ง 2 กรณี ซึ่งปรากฏในพระสูตรที่กล่าวถึงพระสาวกในครั้งพุทธกาล คือ 
การได้ดวงตาเห็นธรรมของพระอัญญาโกณฑัญญะเพราะฟังพระธรรมจักกัปปวัตนสูตร  หรือการได้
ดวงตาเห็นธรรมของสารีบุตรปริพาชกเพราะฟังคติธรรมจากพระอัสสชิ เป็นข้อยืนยันได้ว่า การบรรลุ
ธรรมนั้นเป็นเอกเทศต่างหาก ไม่มีส่วนเกี่ยวข้องกับปริยัติ ปฏิบัติเลย 

ในส่วนทัศนะของผู้เขียนเห็นว่า โดยเนื้อแท้แล้ว ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ มีความสัมพันธ์กันแม้
ไม่ปรากฏชัดเจน ดังความเห็นของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ที่ว่า การปฏิบัติธรรม
ต้องอาศัยความเข้าใจที่ถูกต้องในหลักธรรม เพ่ือหลีกเลี่ยงความเข้าใจผิด การศึกษาปริยัติช่วยชี้แนะ
แนวทางในการปฏิบัติ เช่น การรู้จักไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) และอริยสัจ 4 ซึ่งเป็นรากฐาน
สำคัญในการพิจารณาและเจริญปัญญา เมื่อผู้ปฏิบัติเข้าถึงปฏิเวธ ประสบการณ์การบรรลุธรรมจะเป็น
การยืนยันความถูกต้องของคำสอนในปริยัติ เช่น การเห็นไตรลักษณ์ด้วยปัญญาอันเกิดจากสมาธิและ
วิปัสสนา ย่อมเป็นการยืนยันว่าหลักธรรมที่ศึกษาไว้เป็นความจริง ดังนั้น ปริยัติ และ ปฏิเวธ มี
ความสัมพันธ์กันอย่างลึกซึ้งในกระบวนการพัฒนาทางธรรมในพระพุทธศาสนา  โดยทั้งสองเป็นส่วน
หนึ่งของกระบวนการศึกษาและปฏิบัติธรรมที่นำไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์  ซึ่งมีขั้นตอน 3 อย่าง 
ได้แก่ ปริยัติ (การศึกษา) ปฏิบัติ (การลงมือทำ) และ ปฏิเวธ (การบรรลุธรรม) (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565) 

จะเห็นได้ว่า ปริยัติ เป็นจุดเริ่มต้นของการเรียนรู้และความเข้าใจในหลักธรรม ซึ่งเป็นพ้ืนฐาน
สำคัญที่นำไปสู่การปฏิบัติ เพ่ือฝึกฝนจิตใจและการกระทำ และเมื่อปฏิบัติถูกต้องจนถึงที่สุด ย่อม
นำไปสู่ปฏิเวธ ซึ่งเป็นการบรรลุธรรมและเข้าถึงความจริงสูงสุดของชีวิตตามคำสอนของพระพุทธเจ้า  
ทั้งสามส่วนนี้เกี่ยวข้องกันอย่างเป็นกระบวนการและเกื้อหนุนซึ่งกันและกันเพ่ือการพัฒนาทางจิต
วิญญาณอย่างสมบูรณ์ 
 
การประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน 

การนำหลักปริยัติปฏิบัติและปฏิเวธมาใช้ในชีวิตประจำวันมีรายละเอียด ดังนี้ 
1. การประยุกต์หลักปริยัติเพื่อใช้ในชีวิตประจำวัน ปริยัติ คือการศึกษาและฟังธรรมะช่วย

สร้างปัญญาในการดำเนินชีวิต เช่น การใช้หลักอริยสัจ 4 เพ่ือแก้ปัญหาในชีวิตประจำวัน การประยุกต์
หลักปริยัติในชีวิตประจำวัน คือการนำคำสอนและหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่เราได้ศึกษา (ปริยัติ) 
มาปรับใช้ในการดำเนินชีวิต เพ่ือสร้างความสุข ความสงบ และลดทุกข์ในชีวิตประจำวัน เช่น 

1.1 ศึกษาหลักธรรมพ้ืนฐานเพ่ือความเข้าใจ เริ่มต้นจากการศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับ
ชีวิต เช่น อริยสัจ 4 (ความจริงของชีวิต), ไตรลักษณ์ (อนิจจัง, ทุกขัง, อนัตตา) และ มรรคมีองค์ 8 
ความเข้าใจในหลักธรรมช่วยให้เรามองโลกและชีวิตตามความเป็นจริง  ทำให้เกิดปัญญาในการ
แก้ปัญหา 

1.2 นำศีลมาใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต  ปฏิบัติตามศีล 5 เพ่ือรักษาความสงบสุขใน
จิตใจและสร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อผู้ อ่ืน งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ (เมตตา) งดเว้นจากการลักทรัพย์ 



509 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
(ซื่อสัตย์) งดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม (เคารพซึ่งกันและกัน) งดเว้นจากการพูดเท็จ (พูดความ
จริง) งดเว้นจากการเสพสิ่งมึนเมา (รักษาสติ)  ฝึกเจริญสติในทุกกิจกรรม 

1.3 นำหลัก สติปัฏฐาน 4 (กาย, เวทนา, จิต, ธรรม) มาประยุกต์ใช้ เช่น การตั้งสติขณะ
ทำงานหรือทำกิจกรรมในชีวิตประจำวัน การเฝ้าสังเกตความรู้สึกหรืออารมณ์ตนเอง (เช่น ทุกข์ สุข 
โกรธ) เพ่ือไม่ให้หลงไปกับอารมณ ์

1.4 ใช้ปัญญาแก้ปัญหาและตัดสินใจ ใช้หลัก อริยสัจ 4 ในการเผชิญปัญหา ทุกข์ รู้ว่าปัญหา
คืออะไร สมุทัย หาสาเหตุของปัญหา นิโรธ มองหาหนทางดับปัญหา มรรค ลงมือแก้ไขด้วยวิธีที่
ถูกต้อง เช่น ใช้สติและปัญญาในการแก้ไข 

1.5 พิจารณาความไม่เที่ยงของสิ่งต่าง ๆ ใช้หลัก ไตรลักษณ์ มามองสิ่งต่าง ๆ รอบตัว เช่น 
ความเปลี่ยนแปลงของชีวิต สุขหรือทุกข์ท่ีไม่ยั่งยืน เพ่ือปรับใจให้ยอมรับความเป็นจริงและลดความยึด
ติด 

1.6 สร้างกุศลและทำความดีในชีวิตประจำวัน นำหลัก ทาน ศีล ภาวนา มาใช้ เช่น การ
ช่วยเหลือผู้อื่น การพูดจาสุภาพ การทำสมาธิหรือแผ่เมตตา 

1.7 ตัวอย่างการประยุกต์ในสถานการณ์จริง เช่น (1) ที่ทำงาน ใช้สติและปัญญาในการ
แก้ปัญหา ควบคุมอารมณ์ และปฏิบัติต่อเพ่ือนร่วมงานด้วยเมตตาและความซื่อสัตย์ (2) ในครอบครัว 
ใช้หลักการให้ (ทาน) การอดทน (ขันติ) และการสื่อสารด้วยความจริง (พูดอย่างสุจริต) เพ่ือสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดี (3) ในยามทุกข์ใจ พิจารณาความไม่เที่ยงของทุกข์ และใช้สติในการเฝ้าดูจิตใจ ไม่
ปล่อยให้อารมณ์ครอบงำ 

ดังนั้น การประยุกต์หลักปริยัติในชีวิตประจำวันคือการนำความรู้ทางธรรมที่ได้ศึกษามาใช้
เป็น แนวทางในการคิด การพูด และการกระทำ เพ่ือพัฒนาตนเองทั้งทางจิตใจและพฤติกรรม ซึ่งช่วย
สร้างความสุข ความสงบ และความสัมพันธ์ที่ดีต่อผู้อื่นในชีวิตประจำวัน 

2. การประยุกต์หลักปฏิบัติเพื่อใช้ในชีวิตประจำวัน หลักธรรมในพระพุทธศาสนาไม่ได้เป็น
เพียงคำสอนเชิงปรัชญา แต่สามารถนำมาปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้จริง เพื่อให้เกิดความสงบสุขและ
ความเจริญก้าวหน้าทั้งทางโลกและทางธรรม โดยสามารถประยุกต์ใช้ผ่านแนวทางต่าง ๆ ดังนี้ 

2.1 การนำไตรสิกขามาใช้ในชีวิตประจำวัน (1) ศีล ความประพฤติดีงาม รักษาศีล 5 เช่น ไม่
พูดโกหก ไม่ทำร้ายผู้อื่น ไม่ลักขโมย ซื่อสัตย์ในหน้าที่ ดำรงชีวิตด้วยความซื่อตรง มีเมตตาต่อผู้อื่น  มี
วินัยในตนเอง เช่น การตรงต่อเวลาและรับผิดชอบในหน้าที่  (2) สมาธิ การฝึกจิตให้มั่นคง ฝึกสติใน
ชีวิตประจำวัน เช่น การเจริญสติขณะทำงานหรือทำกิจกรรมต่าง ๆ ฝึกสมาธิด้วยการนั่งสมาธิ หรือ
กำหนดลมหายใจสั้น ๆ ก่อนเริ่มงาน ใช้สมาธิในการควบคุมอารมณ์และความเครียด  (3) ปัญญา 
ความรู้แจ้งในสัจธรรม  ฝึกคิดอย่างมีเหตุผลและรอบคอบก่อนตัดสินใจ  ใช้ปัญญาแก้ปัญหาอย่างมีสติ 
ไม่ใช้อารมณ ์เข้าใจหลักไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) เพ่ือยอมรับความเปลี่ยนแปลงในชีวิต 

2.2 การนำอริยมรรค 8 มาใช้ในชีวิตประจำวัน (หนทางแห่งการดับทุกข์) (1) สัมมาทิฏฐิ 
(เห็นชอบ) มีความเข้าใจถูกต้อง เช่น รู้ว่าการกระทำใดเป็นกุศลหรืออกุศล (2) สัมมาสังกัปปะ (ดำริ
ชอบ) คิดดี คิดสร้างสรรค์ ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน (3) สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) พูดสุภาพ ไม่โกหก ไม่พูด
คำหยาบ (4) สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) ทำงานด้วยความซื่อสัตย์ ไม่เบียดเบียนผู้ อ่ืน          
(5)  สัมมาอาชีวะ (อาชีพชอบ) ประกอบอาชีพสุจริต ไม่เอาเปรียบผู้อ่ืน  (6) สัมมาวายามะ (ความ



510  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เพียรชอบ) ขยัน อดทน ไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค (7) สัมมาสติ (มีสติชอบ) มีสติรู้ตัว ไม่เผลอไปตาม
อารมณ์ (8) สัมมาสมาธิ (สมาธิชอบ) ฝึกสมาธิให้จิตสงบและมีประสิทธิภาพในการทำงาน 

2.3 การนำหลักพุทธธรรมอ่ืน ๆ มาใช้ในชีวิตประจำวัน เช่น 1) หลักอิทธิบาท 4 (แนวทางสู่
ความสำเร็จ) นำไปใช้ในการทำงาน  (1) ฉันทะ (รักในสิ่งที่ทำ) (2) วิริยะ (พากเพียร)  (3) จิตตะ (ใส่
ใจ) (4) วิมังสา (พิจารณาและปรับปรุง) 2) หลักพรหมวิหาร 4 (คุณธรรมเพ่ืออยู่ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างสงบ
สุข) (1) เมตตา (ปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน) (2) กรุณา (ช่วยเหลือเมื่อเห็นผู้อ่ืนลำบาก) (3) มุทิตา (ยินดีใน
ความสำเร็จของผู้อื่น) (4) อุเบกขา (วางใจเป็นกลาง ไม่ลำเอียง) 

จะเห็นได้ว่า การปฏิบัติธรรมไม่ได้หมายถึงแค่การนั่งสมาธิหรือศึกษาธรรมะเท่านั้น แต่
หมายถึงการนำหลักคำสอนมาปรับใช้ในชีวิตจริง ไม่ว่าจะเป็นการควบคุมอารมณ์ การทำงาน การอยู่
ร่วมกับผู้อ่ืน หรือการพัฒนาตนเอง การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมอย่างเหมาะสม จะช่วยให้ชีวิตมี
ความสุข สงบ และประสบความสำเร็จทั้งทางโลกและทางธรรม 

3. การประยุกต์หลักปฏิเวธเพื่อใช้ในชีวิตประจำวัน ปฏิเวธ คือ การปฏิบัติธรรม เช่น การมี
สติและสมาธิในกิจวัตรประจำวัน ช่วยให้จิตใจสงบและลดความทุกข์  การประยุกต์หลักปฏิเวธใน
ชีวิตประจำวัน คือการนำประสบการณ์ของการเข้าถึงธรรม (ปฏิเวธ) หรือการรู้แจ้งในสัจธรรม มา
ปรับใช้เพ่ือสร้างความสงบสุข ลดทุกข์ และดำเนินชีวิตอย่างมีปัญญาและเมตตาในทุกสถานการณ์ ซึ่ง
มีวิธีประยุกต์หลักปฏิเวธในชีวิตประจำวัน เช่น  

1) การมองเห็นความจริงตามหลักไตรลักษณ์ เมื่อเข้าใจและเข้าถึงความจริงว่า ทุกสิ่งเป็น 
อนิจจัง (ไม่เที่ยง) ทุกขัง (เป็นทุกข์) และ อนัตตา (ไม่ใช่ตัวตน) เราสามารถปล่อยวางจากการยึดติด
และความกังวล เมื่อเผชิญปัญหาหรือสูญเสีย เรามองว่าเป็นธรรมดาของชีวิต ช่วยให้จิตใจสงบและ
ยอมรับสถานการณ์ 

2) การดำรงอยู่ด้วยสติและสมาธิ ผู้ที่บรรลุธรรมในระดับใดระดับหนึ่งมักมี สติปัฏฐาน 4 
เป็นเครื่องมือในการดำรงชีวิต ทำให้สามารถมีสติรู้ตัวในทุกการกระทำและมีจิตใจที่สงบมั่นคง ในการ
ทำงานหรือเผชิญความเครียด การรู้ทันความคิดและอารมณ์ของตัวเองช่วยให้ไม่ถูกอารมณ์ครอบงำ 

3) การดำเนินชีวิตด้วยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากปฏิเวธทำให้มองเห็นเหตุและผลในสิ่งต่าง ๆ 
ตามความเป็นจริง ไม่ตัดสินสิ่งใดด้วยอคติ ในการแก้ปัญหาความขัดแย้ง ใช้ปัญญาพิจารณาโดยไม่ยึด
ติดกับตัวตนหรืออารมณ์ แต่มุ่งหาทางออกท่ีดีที่สุดสำหรับทุกฝ่าย 

4) การปล่อยวางและการลดความยึดติด ผู้ที่เข้าใจธรรมย่อมปล่อยวางจากความโลภ โกรธ 
และหลง ซึ่งเป็นรากเหง้าของทุกข์ เมื่อถูกวิพากษ์วิจารณ์ แทนที่จะโกรธ เราอาจพิจารณาคำวิจารณ์
นั้นอย่างเป็นกลางและปล่อยวางความขุ่นเคือง 

5) การเจริญเมตตาและกรุณา การบรรลุธรรมทำให้จิตใจบริสุทธิ์และมีเมตตาต่อผู้อ่ืนโดย
ธรรมชาติ ช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่หวังผลตอบแทน และให้อภัยเมื่อถูกกระทำไม่ดี 

6) การเผชิญหน้ากับทุกข์อย่างสงบ ด้วยการเข้าใจอริยสัจ 4 เรารู้ว่าทุกข์เป็นส่วนหนึ่งของ
ชีวิตและมีวิธีดับทุกข์ด้วยการเดินตามมรรคมีองค์ 8 เมื่อเกิดความสูญเสีย เรามองเห็นว่าเป็นธรรมดา
ของชีวิต และใช้การเจริญสติช่วยลดความเศร้าโศก เผชิญความล้มเหลว ใช้หลักไตรลักษณ์เพ่ือยอมรับ
ว่าความสำเร็จและความล้มเหลวเป็นสิ่งไม่เที่ยง และใช้ปัญญาพิจารณาเพ่ือเริ่มต้นใหม่อย่างมีสติ ใช้



511 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
เมตตา กรุณา และการปล่อยวางเพ่ือสร้างความเข้าใจในความแตกต่างของผู้ อ่ืน  ใช้สติรู้ทัน
ความเครียดและปัญญาแก้ไขปัญหาโดยไม่ตัดสินหรือกดดันตัวเองเกินไป 

ดังนั้น การประยุกต์หลักปฏิเวธในชีวิตประจำวันคือการใช้ปัญญาและความเข้าใจที่เกิดจาก
การเข้าถึงธรรมมาสร้างชีวิตที่สมดุล สงบ และปราศจากความทุกข์โดยอาศัยการปล่อยวาง มีสติ และ
การมองเห็นความจริงตามธรรมชาติในทุกแง่มุมของชีวิต 
 
การส่งเสริมความสัมพันธ์ระหว่างปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ 

การส่งเสริมความสัมพันธ์ระหว่างปริยัติ (การศึกษา) ปฏิบัติ (การลงมือทำการ) และปฏิเวธ 
(การบรรลุธรรม) เป็นกระบวนการสำคัญในพระพุทธศาสนา เพราะทั้งสามส่วนนี้เกื้อหนุนกันและกัน
ในการพัฒนาทางจิตวิญญาณ โดยการเชื่อมโยงปริยัติให้สามารถนำไปสู่ปฏิบัติที่ถูกต้อง และนำไปสู่
การเข้าถึงธรรมในที่สุด 

1) ศึกษาปริยัติอย่างเข้าใจและลึกซึ้ง การศึกษาปริยัติอย่างถูกต้องและครบถ้วนช่วย
วางรากฐานที่มั่นคงในการปฏิบัติธรรม ควรเรียนรู้ อริยสัจ 4, ไตรลักษณ์, มรรคมีองค์ 8, ศีล สมาธิ 
ปัญญา อย่างละเอียด และเข้าใจเนื้อหาในบริบทที่สามารถนำไปใช้ได้จริง เชื่อมโยงปริยัติกับชีวิตจริง
การเรียนรู้ปริยัติต้องไม่นำไปสู่ความรู้แค่ในเชิงทฤษฎี แต่ต้องเข้าใจเพ่ือปรับใช้ในชีวิตประจำวัน เช่น 
การเรียนเรื่อง มรรคมีองค์ 8 แล้วนำไปปฏิบัติในการดำเนินชีวิต เช่น สัมมาทิฏฐิ (เห็นถูก) และ สัมมา
สังกัปปะ (คิดถูก) ในการตัดสินใจหรือแก้ปัญหา 

2)  ฝึกปฏิบัติเพ่ือยืนยันความจริงในปริยัติ ปริยัติช่วยชี้ทาง แต่การปฏิบัติทำให้เห็นความจริง
นั้นด้วยตนเอง เมื่อศึกษาเรื่อง ไตรลักษณ์ ควรเจริญสติปัฏฐานและสมาธิเพ่ือสังเกตความไม่เที่ยง 
ความเป็นทุกข์ และความไม่มีตัวตนในสิ่งต่าง ๆ ด้วยประสบการณ์ตรง 

3) สนับสนุนการเรียนรู้แบบผสมผสาน การศึกษาและการปฏิบัติต้องดำเนินควบคู่กัน เช่น 
การฟังธรรมแล้วทดลองปฏิบัติเจริญสมาธิและวิปัสสนาตามคำสอน การปฏิบัติจริงจะช่วยยืนยันและ
เสริมสร้างความเข้าใจในสิ่งที่ศึกษา 

4) พัฒนาศีล สมาธิ ปัญญาอย่างต่อเนื่อง  ปริยัติช่วยให้รู้ว่าศีล สมาธิ และปัญญาเป็นพื้นฐาน
สำคัญของการปฏิบัติธรรม และเมื่อฝึกปฏิบัติจริงจนสมบูรณ์ ย่อมนำไปสู่ปฏิเวธ การรักษาศีลช่วยลด
กิเลสเบื้องต้น การฝึกสมาธิช่วยให้จิตสงบ และการใช้ปัญญาช่วยให้เห็นความจริง 

5) อาศัยครูบาอาจารย์เป็นผู้ชี้แนะ การศึกษาปริยัติและการปฏิบัติธรรมควรมีครูบาอาจารย์
หรือผู้รู้ช่วยแนะนำแนวทางเพ่ือป้องกันความเข้าใจผิดและช่วยให้ปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง การนำคำ
สอนจากปริยัติมาใช้ในการปฏิบัติควรพิจารณาผลที่เกิดขึ้น เช่น การปฏิบัติช่วยลดความโลภ โกรธ 
หลง หรือไม่ จิตใจสงบและยอมรับความจริงในชีวิตมากขึ้นหรือไม่ 

6) ปรับปรุงตนเองอย่างสม่ำเสมอ หากปริยัติที่ศึกษาไม่สามารถนำไปสู่การบรรลุธรรมได้ 
ควรกลับมาทบทวนทั้งการศึกษาและการปฏิบัติ  เช่น ทบทวนว่าการปฏิบัติธรรมยังขาดความเข้าใจ
ในคำสอนหรือมีอุปสรรคจากการยึดติดในตัวตน 

ดังนั้น การส่งเสริมความสัมพันธ์ระหว่าง ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ คือการนำความรู้จาก
การศึกษาคำสอน (ปริยัติ) มาปฏิบัติอย่างถูกต้องในชีวิตประจำวัน จนเกิดปัญญาและการรู้แจ้งใน
ธรรม (ปฏิเวธ) ความสัมพันธ์นี้ช่วยให้เกิดการพัฒนาทางจิตใจอย่างสมดุลและสมบูรณ์ตามหลัก



512  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
พระพุทธศาสนา การจัดการศึกษาธรรมะควรเน้นการเชื่อมโยงระหว่างทฤษฎีและการปฏิบัติ เช่น การ
อบรมวิปัสสนาควบคู่กับการศึกษาแนวคิดในพระไตรปิฎก ส่งเสริมให้ผู้ศึกษาเห็นความสำคัญของการ
ปฏิบัติเพื่อให้ธรรมะท่ีเรียนรู้กลายเป็นประสบการณ์ตรง 
 
บทสรุป 

การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธในพุทธปรัชญาเถรวาทนี้ มี
เหตุผลหลักอยู่ 3 ประการคือ 1) หลักการทั้ง 3 คือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ มีความสัมพันธ์กัน
ทั้งหมด  2) หลักการทั้ง 3 คือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ มีความสัมพันธ์กันบางอย่างเท่านั้น  และ 3) 
หลักการทั้ง 3 คือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ สามารถเกิดขึ้นได้เฉพาะตน ไม่มีความสัมพันธ์กันเลย ซึ่ง
จากการศึกษาวิเคราะห์ พบว่า กลุ่มที่ 1 หลักการทั้ง 3 มีความสัมพันธ์กันอย่างชัดเจน โดยมีทัศนะว่า 
การที่องค์กรสงฆ์จะดำรงอยู่ได้ต้องอาศัยหลักศาสนธรรม นำไปปฏิบัติ แล้วจึงจะบรรลุธรรมได้ ซึ่ง
สอดคล้องกับข้อความในปฐมสัทธัมโมสสูตรที่ว่า ธรรม 5 ประการที่ทำให้สัทธรรมเสื่อมมีการไม่ฟังโดย
เคารพเป็นต้น หรือความห่วงใยของพระสารีบุตรเถระทำให้มีการรวบรวมคำสั่งสอนของพระพุทธองค์ 
จนเป็นต้นแบบแห่งการสังคายนาที่ปรากฏในสังคีติสูตร กลุ่มที่ 2 เสนอว่า มีความสัมพันธ์บางอย่าง 
การศึกษาปริยัติธรรมไม่มีความสำคัญ ถึงขั้นเป็นอุปสรรคของการปฏิบัติได้ จึงเน้นไปที่การปฏิบัติกับ
ปฏิเวธเท่านั้น เช่น กรณีพระจักขุปาลเถระที่ทูลถามธุระในทางพระพุทธศาสนาว่ามี 2 ประการ ได้แก่ 
คันถธุระและวิปัสสนาธุระ และท่านพิจารณาว่าตนเองบวชเมื่ออายุมากแล้ว จึงขอปฏิบัติในส่วนของ
วิปัสสนาธุระเท่านั้น ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาแบบคันถธุระกับวิปัสสนาธุระ ตัวอย่างกรณีการบวช
เมื่อหนุ่มให้เริ่มศึกษาคันถธุระก่อน เช่น พระจูฬปันถกะ หากบวชเมื่อแก่ให้มุ่งไปศึกษาวิปัสสนาธุระ 
เช่น พระราธเถระ เป็นต้น และกลุ่มท่ี 3 เสนอว่า ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ไม่จำเป็นต้องสัมพันธ์กันก็
สามารถที่จะบรรลุเป้าหมายหรือบรรลุธรรมได้ โดยเฉพาะพระสาวกในครั้งพุทธกาล เช่น การได้
ดวงตาเห็นธรรมของพระอัญญาโกณฑัญญะเพราะฟังพระธรรมจักกัปปวัตนสูตร  หรือการได้ดวงตา
เห็นธรรมของสารีบุตรปริพาชกเพราะฟังคติธรรมจากพระอัสสชิเท่านั้น 

ในส่วนของผู้เขียนเห็นว่า หลักการ 3 ประการ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธในพุทธปรัชญา
เถรวาทเป็นกระบวนการที่เชื่อมโยงกัน แยกจากกันไม่ได้ ปริยัติเป็นเสมือนแผนที่ที่นำไปสู่เป้าหมาย 
การปฏิบัติคือการเดินทางตามแผนที่นั้น ส่วนปฏิเวธคือการเดินทางและบรรลุเป้าหมาย การศึกษา
และปฏิบัติตามหลักธรรมอย่างถูกต้องจะนำไปสู่การบรรลุธรรมและความหลุดพ้น นอกจากนั้น เรายัง
สามารถนำความรู้จากการศึกษาคำสอน มาปฏิบัติอย่างถูกต้องในชีวิตประจำวัน จนเกิดปัญญาและ
การรู้แจ้งในธรรม ความสัมพันธ์นี้ช่วยให้เกิดการพัฒนาทางจิตใจอย่างสมดุลและสมบูรณ์ตามหลัก
พระพุทธศาสนา การจัดการศึกษาธรรมะควรเน้นการเชื่อมโยงระหว่างทฤษฎีและการปฏิบัติ เช่น การ
อบรมวิปัสสนาควบคู่กับการศึกษาแนวคิดในพระไตรปิฎก ส่งเสริมให้ผู้ศึกษาเห็นความสำคัญของการ
ปฏิบัติเพ่ือให้ธรรมะที่เรียนรู้กลายเป็นประสบการณ์ตรง หากการปฏิบัติเพ่ือมุ่งบรรลุธรรม ขาด
การศึกษาปริยัติที่ถูกต้อง อาจทำให้การบรรลุธรรมช้า หรือทำให้เกิดลัทธิสัทธรรมปฏิรูปขึ้นมา และ
อาจเป็นภัยต่อพระพุทธศาสนาในอนาคตได้ 

 
 



513 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.1 (January - April 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระราชวรมุนี (ป.อ. ปยุตฺโต). (2530). อินเดียวแดนเทวดา และการปฏิบัติธรรม. กรุงเทพมหานคร: 

จรูญการพิมพ์. 
พระราชปริยัติกวี (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ). (2562). การศึกษาสงฆ์สมัยพุทธกาล. สารนิพนธ์พุทธศาสตร

บัณฑิต 2562. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เล่มที่ 1, 4, 11, 20, 22. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2549). มหาจุฬาอฏฺ กถาภาษาไทย. เล่มที่ 1. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปลภาษาไทย. เล่มที่ 25, 

32. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2565). พระธัมมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. พิมพ์ครั้งที่ 22.

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
ราชกิจจานุเบกษา. (2562). พระราชบัญญัติการศึกษาพระปริยัติธรรม พ.ศ. 2562. เล่มที่ 136 ตอนที่ 

50 ก (16 เมษายน 2562): 11-21. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2565). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์

ครั้งที่ 35. กรุงเทพมหานคร: ม.พ. 
 
 
 


