
221 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ศึกษาพ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะ: กรณศีึกษาวัดพระมหาธาตุ

วรมหาวิหาร อำเภอเมอืง จังหวัดนครศรีธรรมราช 
Study of Learning Areas Based on Sappāya Principles: A Case 

Study of Wat Phra Mahathatu Woramaha Vihan, Mueang District, 
Nakhon Si Thammarat Province 

 
1พระปฐมพร กิตฺติวโร (อรุณรักษ์) 2พระเมธีวชิราภิรัต 

1Phrapathomporn Kittiworo (Arunrak) 2Phrametheevachirapirat 
1,2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 

1,2Mahamakut Buddhist University Srithammasokkarat Campus 
1Corresponding author, e-mail: pathomporn.aru@student.mbu.ac.th 

 
Received May 5, 2025; Revised May 24, 2025; Accepted: August 26, 2025 

 
บทคัดย่อ 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ (1) ศึกษาแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับพ้ืนที่การเรียนรู้
ของวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช  (2) ศึกษาหลักสัปปายะในพระพุทธศาสนา
เถรวาทที่เหมาะสมต่อการเรียนรู้ (3) วิเคราะห์การใช้พ้ืนที่การเรียนรู้ในวัดพระมหาธาตุฯ ตามหลักสัป
ปายะ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยวิธีการศึกษาเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก จำนวน 15 รูป/คน 
โดย คัดเลือกแบบเจาะจง เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยคือแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง และใช้
วิธีการ ผลการวิจัยพบว่า (1) วัดมีคุณสมบัติเป็นศูนย์กลางแห่งการเรียนรู้ทางพระพุทธศาสนา ทั้งด้าน
ประวัติศาสตร์ สถาปัตยกรรม และประเพณีท้องถิ่น (2) พบว่าหลักสัปปายะทั้ง 7 ด้าน ได้แก่ อาวาส 
โคจร ภัสสะ ปุคคล โภชนะ อุตุ และอิริยาปถ มีส่วนเกื้อหนุนต่อการพัฒนาจิตใจและการเรียนรู้อย่าง
สมดุล (3) พบว่าวัดมีสภาพแวดล้อมเอ้ือต่อการปฏิบัติธรรมและเป็นแหล่งเรียนรู้ที่มีชีวิต โดยมีบทบาท
ทั้งในด้านศาสนา การศึกษา วัฒนธรรม และการพัฒนาจิตใจอย่างสมดุล ทั้งนี้ ข้อเสนอแนะเชิงพัฒนา 
ได้แก่ การปรับปรุงเส้นทางภายในวัดให้สะดวกกับทุกกลุ่มวัย การใช้เทคโนโลยีสื่อสารหลายภาษา 
และการจัดระเบียบพื้นท่ีช่วงเทศกาลเพื่อรองรับการใช้งานอย่างเหมาะสม เพื่อส่งเสริมให้วัดเป็นแหล่ง
เรียนรู้เชิงพุทธศิลป์ที่มีชีวิตและยั่งยืน 
คำสำคัญ: พ้ืนที่การเรียนรู้; หลักสัปปายะ; วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร; การปฏิบัติธรรม 
 
Abstract 

This study aimed to (1) examine the concepts and theories related to the 
learning space of Wat Phra Mahathat Woramahawihan, Nakhon Si Thammarat 
Province, (2) explore the Sappāya principles in Theravāda Buddhism that are 



222  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

conducive to learning, and (3) analyze the application of Sappāya principles in the 
temple's learning environment. The research employed a qualitative methodology, 
utilizing both documentary research and in-depth interviews with 15 purposively 
selected key informants. The primary research instrument was a structured in-depth 
interview protocol. The findings revealed that: (1) the temple possesses qualities that 
enable it to serve as a center for Buddhist learning, encompassing historical, 
architectural, and local cultural dimensions; (2) all seven aspects of the Sappāya 
principles—namely suitable dwelling (āvāsa), movement (gocara), communication 
(phassa), companionship (puggala), nutrition (bhojana), climate (utu), and physical 
activity (iriyāpatha)—support mental cultivation and balanced learning; and (3) the 
temple’s environment is highly conducive to Dhamma practice and functions as a 
living learning space, integrating religious, educational, cultural, and spiritual 
development roles. The study recommends developing more accessible internal 
pathways for all age groups, incorporating multilingual communication technologies, 
and improving spatial management during festivals. These enhancements would 
support the temple’s potential as a dynamic and sustainable center for Buddhist-
inspired learning and cultural engagement. 
Keywords: Learning Space; Sappāya Principles; Wat Phra Mahathat Woramahawihan; 
Dhamma Practice 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานของสังคมและประเพณีวัฒนธรรมมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 
โดยวัดทำหน้าที่เป็นสถาบันหลักของชุมชน มีบทบาทสำคัญทั้งในเชิงศาสนาและสังคม ด้วยการ
ถ่ายทอดคำสอนของพระพุทธเจ้าโดยพระสงฆ์ สร้างผลกระทบต่อวิถีชีวิต ความคิด และการพัฒนา
จริยธรรมของประชาชน วัดในฐานะศูนย์กลางของจิตวิญญาณและชุมชนไทย ไม่ได้เป็นเพียงสถานที่
ปฏิบัติศาสนกิจเท่านั้น แต่ยังเป็นศูนย์รวมของชุมชนและที่พ่ึงทางจิตใจ วัดเป็นแหล่งเรียนรู้และ
อนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณี อีกทั้งยังมีบทบาทสนับสนุนการพัฒนาด้านเศรษฐกิจและสังคม โดยการ
ส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม การพัฒนาทรัพยากรบุคคล และการสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อ
การปฏิบัติธรรม 

วัดเป็นศูนย์กลางและเป็นศูนย์รวมจิตใจของคนในชุมชนมาตั้งแต่อดีต คนในชุมชนรอบ ๆ วัด
ใช้วัดเป็นสถานที่พบปะสังสรรค์ และทำกิจกรรมต่าง ๆ ร่วมกัน เช่น การประชุมหมู่บ้าน การประชุม
ราชการ หรือให้วัดเป็นศูนย์การเรียนรู้ (พระอธิการสุรศักดิ์  สุขุมาโล(คงเมือง), 2563) การที่วัดมี
ความสำคัญดังกล่าวมาแล้วในอดีต ชาวบ้านจึงเห็นถึงความสำคัญของวัดและพระสงฆ์ โดยผ่านการ
ร่วมมือส่งเสริมสนับสนุนกิจการของวัดและพระสงฆ์เป็นอย่างดี เมื่อมีชุมชนที่ไหนต้องมีวัดที่นั่น หาก
ตั้งชุมชนใหม่หรือตั้งหมู่บ้านใหม่ก็จะต้องตั้งวัดตามมาเสมอความใกล้ชิดระหว่างวัดกับชุมชนจึงเป็นไป
อย่างแน่นเฟ้น วัดจึงมีบทบาทสำคัญในการรวมคนทุกเพศทุกวัยให้เข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาและ



223 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
สังคม การดูแลรักษาวัดหรือการพัฒนาวัดให้อยู่ในสภาพที่ดีและมีความสวยงาม มีส่วนช่วยสร้างความ
สามัคคีและความผูกพันระหว่างคนในสังคมไทยได้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างมากมายไปตามกระแส
การพัฒนา เศรษฐกิจและสังคม ได้ส่งผลกระทบต่อสถาบันต่างๆของสังคม รวมไปถึงสถาบันศาสนา
ด้วย  วัดและสถาบันสงฆ์ถูกลดบทบาทลง เนื่องจากสังคมมีความซับซ้อนมากยิ่งขึ้น เกิดสถาบันใหม่ๆ 
ที่ตอบสนองความต้องการเฉพาะทาง โดยเฉพาะอย่างยิ่งโรงเรียนและสถาบันการศึกษาระดับสูง ทำให้
เกิดการเปลี่ยนแปลงบทบาทหน้าที่ในการถ่ายทอดความรู้ จากเดิมที่วัดเป็นสถานที่ในการอบรม
ถ่ายทอด ความรู้และวิชาการต่างๆ โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้สอนเปลี่ยนเป็นโรงเรียนและครูอาจารย์
ถ่ายทอดความรู้แทนพระสงฆ์ บทบาทของวัดจึงลดความสำคัญลง วัดบางแห่งกลายเป็นเพียงแค่
สถานที่สำหรับประกอบกิจกรรมทางศาสนา และบทบาทของพระสงฆ์ได้ถูกลดทอนลงมาเป็นเพียง
ผู้นำในการประกอบพิธีกรรมและศาสนกิจเท่านั้น นอกจากนี้ ในปัจจุบัน วัดมีลักษณะของการใช้พ้ืนที่
วัดที่เปลี่ยนแปลงไปจนไม่เหมาะสมกับการใช้งานของพ้ืนที่ทางศาสนา วัดบางแห่งไม่มีความสงบ
ร่มเย็น ไม่มีความเหมาะสมสำหรับการศึกษาและปฏิบัติธรรม พระสงฆ์จึงไม่สามารถปฏิบัติตามหน้าที่
ของตนได้อย่างเหมาะสมและประชาชนก็ไม่อยากเข้าวัด ทำให้ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์และ
ประชาชนไม่มีความผูกพันกันดังเช่นในอดีต 

โดยเฉพาะวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งตั้งอยู่กลางใจเมือง
นครศรีธรรมราช เป็นพระอารามหลวงชั้นเอกชนิดวรมหาวิหาร ในอดีตเป็นศาสนสถานสำคัญที่ใช้
สำหรับประกอบพระราชพิธีและพิธีสำคัญต่าง ๆ เช่น การแต่งตั้งเจ้าเมือง การถือน้ำพิพัฒน์สัตยา พิธี
โล้ชิงช้า เป็นต้น โดยมีองค์พระบรมธาตุเจดีย์ เป็นประธานหลักที่แสดงให้เห็นถึงความสำคัญในการสืบ
ทอดคติความเชื่อทางพุทธศาสนา (ปราณี จุลภักดิ์, 2562) พัฒนาการของสถาปัตยกรรม การก่อสร้าง
และแผนผัง ที่มีลักษณะผสมผสานระหว่างศิลปะของคาบสมุทรไทยตอนบนกับศิลปะลังกา เห็นได้จาก
รูปแบบการก่อสร้างองค์พระเจดีย์และพระระเบียง ที่มีการดัดแปลงให้มีสัดส่วนที่เหมาะสมสอดคล้อง
กับท้องถิ่น (Dam-Si, C. 2014) เป็นปูชนียสถานที่เก่าแก่ ตั้งอยู่บนคาบสมุทรภาคใต้ ซึ่งเป็นอาณา
บริเวณแรกเริ่มของภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่ได้รับการถ่ายทอดพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท
มาจากประเทศศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 18 จังหวัดนครศรีธรรมราชตั้งอยู่บนคาบสมุทรภาคใต้จึงถือ
ว่าเป็น บริเวณแรก ๆ ที่รับเอาพุทธวัฒนธรรมเถรวาทเข้ามาในภูมิภาคนี้ นั่นแสดงให้เห็นว่าวัดพระ
มหาธาตุวรมหาวิหาร เป็นแบบอย่างดั้งเดิมและเป็นที่มาของการนับถือพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกา
วงศ์ ในด้านสถาปัตยกรรม พิธีกรรมและคำสอนทางศาสนา (Sukrakarn, C. 2014) วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหารจึงมิใช่เป็นเพียงปูชนียสถานที่เก่าแก่เท่านั้น หากแต่ยังเป็นรากฐานที่แสดงถึงวิถีชีวิต 
ความเชื่อ ค่านิยม ความเลื่อมใส และความศรัทธา ของพุทธศาสนิกชนในภูมิภาคเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้อีกด้วย กรมศิลปากรจึงได้ประกาศในราชกิจจานุเบกษาให้วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารเป็น
โบราณสถาน เมื่อวันที่ 27 กันยายน พ.ศ. 2479 วัดแห่งนี้จึงเป็นจุดหมายปลายทางของนักแสวงบุญ
และนักท่องเที่ยวจากทั่วทุกมุมโลก ที่มาเพ่ือสักการะพระบรมสารีริกธาตุ และสัมผัสกับมนต์เสน่ห์แห่ง
อารยธรรมอันรุ่งเรืองของอาณาจักรตามพรลิงค์ ภายในพ่ือศึกษาแนวคิดทฤษฎีพ้ืนที่การเรียนรู้กรณีวัด
พระมหาธาตุวรมหาวิหาร มีโบราณสถานที่สําคัญอยู่มากมาย และแทบทุกที่ทุกทางภายในวัดล้วนมี
คุณค่าต่อการศึกษาและมีประโยชน์สําหรับอนุชนทั้งสิ้น (thai PBS, C. 2024) ในแต่ละวันจึงมี



224  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
นักท่องเที่ยวจากท่ัวสารทิศ พุทธศาสนิกชนทั้งในและต่างประเทศ ตลอดถึงเยาวชนจากสถานที่ต่าง ๆ 
ได้เข้ามากราบนมัสการพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช เป็นจำนวนมาก 

ด้วยเหตุผลดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาพ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะ: 
กรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งผลการศึกษาในครั้งนี้
จะสามารถนำมาใช้ประโยชน์ในการบริหารจัดการวัดให้เป็นแหล่งเรียนรู้ของชุมชนต้นแบบ และ
สามารถขยายนำไปประยุกต์ใช้กับการบริหารวัดในพุทธศาสนาอ่ืนๆ เพ่ือจะได้ฟ้ืนฟูบทบาทของวัดให้
กลับมาเป็นศูนย์รวมจิตใจของพุทธศาสนิกชนสืบต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทฤษฎีพ้ืนที่การเรียนรู้กรณี วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร อำเภอเมือง
จังหวัดนครศรีธรรมราช 

2. เพ่ือศึกษาหลักสัปปายะในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพ่ือวิเคราะห์พ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะ กรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

อำเภอเมืองจังหวัดนครศรีธรรมราช 
 
วิธีการดำเนินการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการศึกษาตามวิธีวิทยาการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research 
Methodology) โดยมีแนวทางหรือขั้นตอนการดำเนินการศึกษาดังต่อไปนี้ 
 1.การศึกษาจากเอกสาร ศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวกับวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร อำเภอเมือง
จังหวัดนครศรีธรรมราชโดยศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์และแหล่งข้อมูลสำคัญ ดังนี้  1) ข้อมูลชั้นปฐมภูมิ) 
Primary Sources) ผู้วิจัยศึกษาและรวบรวมข้อมูลที่มาจากคัมภีร์พระไตรปิฎกฉบับแปลไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 2) ข้อมูลชั้นทุติยภูมิ )Secondary Sources) ผู้วิจัยได้ศึกษารวบรวม
ข้อมูลจาก คัมภีร์อรรถกถา เอกสารงานเขียนของผู้ทรงคุณวุฒิทางพระพุทธศาสนา หนังสือตำรา 
บทความ บทสัมภาษณ์ เอกสารวิชาการ วิทยานิพนธ์ งานวิจัย และบทความวิชาการอื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง 
แบ่งเป็น 2 ขั้นตอน คือ ขั้นรวบรวมเอกสาร ผู้วิจัยได้ทบทวนวรรณกรรมโดยศึกษาและรวบรวมข้อมูล
จากพระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ สื่อสิ่งพิมพ์ อินเตอร์เน็ต เอกสาร และ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
จากนั้ นจัด เก็บข้อมูลศึกษาสภาพพ้ืนที่ วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร อำเภอเมืองจังหวัด
นครศรีธรรมราช เพ่ือตอบโจทก์วัตถุประสงค์ของการวิจัยข้อที่ 1 และจะนำเสนอเนื้อหาในบทที่ 2 
และศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับหลักสัปปายะท่ีเหมาะสมในการเรียนรู้ เพ่ือนำเสนอเนื้อหาในบทที่ 3 
 2.ขั้นสร้างเครื่องมือ ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง หลังจากนั้นผู้วิจัยนำ
เครื่องมือที่สร้างขึ้นและผ่านการตรวจสอบเบื้องต้นจากอาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ไปเสนอต่อ
ผู้เชี่ยวชาญที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะด้านเพ่ือขอความอนุเคราะห์ให้ผู้เชี่ยวชาญตรวจสอบคุณภาพ
เครื่องมือในการตรวจสอบความถูกต้อง ความเหมาะสมด้านเนื้อหา ความเชื่อมั่น และความเที่ยงตรง
ของเครื่องมือการวิจัยเชิงคุณภาพ ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง จำนวน 3 ท่าน เพ่ือ
ตรวจสอบและปรับปรุงแก้ไข หลังจากนั้นก็ได้จัดทำเอกสารเพ่ือขอใบรับรองจริยธรรมการวิจัยใน
มนุษย์จากสถาบันมหามกุฏราชวิทยาลัยหลังจากเครื่องมือผ่านการพิจารณาจากคณะกรรมการแล้ว 



225 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผู้วิจัยจึงนำเครื่องมือดังกล่าวไปสัมภาษณ์ตามแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้างจากผู้ให้ข้อมูล
สำคัญด้วยวิธีการสุ่มแบบเฉพาะเจาะจงท่ีกำหนดไว้ 
 3.การเก็บรวบรวมข้อมูล การเก็บรวบรวมข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้เป็นกระบวนการสำคัญซึ่ง
ดำเนินการโดยใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึกเพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ครอบคลุมและตรงประเด็นกับการศึกษา
พ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะ : กรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร อำเภอเมือง จังหวัด
นครศรีธรรมราชโดยผู้วิจัยได้ขออนุญาตการเก็บข้อมูลจากเจ้าหน้าที่ผู้เกี่ยวข้องในหลักสูตรศิลปศาสต
รมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสตร์เพ่ือการพัฒนา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย พร้อมทั้ง
เตรียมเครื่องมือการสัมภาษณ์และขออนุญาตจากหน่วยงานและผู้ให้ข้อมูลอย่างเป็นทางการซึ่งจะต้อง
มีเอกสารรับรองก่อนจึงจะดำเนินการขั้นตอนถัดไปได้ จากนั้นจึงดำเนินการนัดหมายและกำหนดเวลา
สัมภาษณ์กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลจำนวน 15 คนซึ่งประกอบด้วยผู้บริหารกิจการคณะสงฆ์ กลุ่มนักวิชาการ
ทางด้านพระพุทธศาสนาและกลุ่มบุคลากรผู้ปฏิบัติงานและมีส่วนเกี่ยวของกับวัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหารโดยจัดให้การสัมภาษณ์เกิดขึ้นในช่วงเวลาที่เหมาะสมเพื่อเปิดโอกาสให้ผู้ให้ข้อมูลสามารถ
แสดงความคิดเห็นและถ่ายทอดประสบการณ์ได้อย่างเต็มที่ โดยยึดแนวคำถามจากแบบสัมภาษณ์เชิง
ลึกเป็นหลักเพ่ือให้ได้ข้อมูลที่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย และก่อนจบการสัมภาษณ์ผู้วิจัย
จะตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลด้วยการย้ำถามและสรุปซ้ำต่อหน้าผู้ให้สัมภาษณ์ พร้อมทั้งจัดเก็บ
ข้อมูลโดยคำนึงถึงความเป็นส่วนตัว เพ่ือใช้ในการวิเคราะห์ในขั้นตอนถัดไป 
 4.ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล หลังจากรวบรวมข้อมูลที่ เกี่ยวข้องสภาพพ้ืนที่วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร และหลักสัปปายะที่เหมาะสมในการเรียนรู้ อย่างครบถ้วน สมบูรณ์ เพียงพอ รอบด้าน
แล้ว ผู้วิจัยนำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์แยกให้เห็นประเด็นพ้ืนที่การเรียนรู้ภายในวัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช ตามหลักสัปปายะ7 หลังจากได้วิเคราะห์ข้อมูลอย่างครบถ้วน 
ถูกต้องเรียบร้อยดีแล้ว ผู้วิจัยจึงนำมาเขียนเป็นรายงานการวิจัย เพ่ือเสนอสอบป้องกันจาก
คณะกรรมการ เมื่อผ่านการพิจารณาแล้ว จะได้นำมาเข้าเล่มตีพิมพ์เป็นรายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์
ต่อไป 
 
ผลการวิจัย 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1.แนวคิดทฤษฎีพ้ืนที่การเรียนรู้กรณี วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 
อําเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช พบว่า“พ้ืนที่การเรียนรู้” หมายถึงสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อ
กระบวนการเรียนรู้ของบุคคลทั้งในด้านกายภาพ จิตใจ และสังคม โดยไม่จำกัดอยู่เพียงในระบบ
การศึกษาแบบห้องเรียน แต่รวมถึงแหล่งเรียนรู้นอกระบบที่เกิดจากการมีปฏิสัมพันธ์กับสถานที่ ผู้คน 
วัฒนธรรม และประสบการณ์ตรง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของพระพุทธศาสนา การเรียนรู้ไม่ได้
จำกัดอยู่เพียงการรับฟังคำสอนเท่านั้น หากแต่ครอบคลุมถึงการเรียนรู้ด้วยประสบการณ์ตรงผ่ าน
อายตนะทั้งหก ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ซึ่งช่วยให้ผู้เรียนเกิดปัญญาทั้งในระดับโลกียะและ
โลกุตระตามลำดับขั้นของปัญญา 3 ประการ ได้แก่ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และภาวนามย
ปัญญา พ้ืนที่วัดจึงสามารถกลายเป็นศูนย์กลางการเรียนรู้ที่ส่งเสริมทั้งความรู้ภายนอกและการพัฒนา
ภายในได้พร้อมกันในกรณีของวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช จากการศึกษา
พบว่าสถานที่แห่งนี้มีองค์ประกอบที่สอดคล้องกับแนวคิดของพ้ืนที่การเรียนรู้อย่างชัดเจน กล่าวคือ 



226  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เป็นสถานที่ที่มีบริบททางประวัติศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรม และธรรมะที่เข้มข้น ซึ่งสามารถกระตุ้นให้ผู้
ที่มาเยี่ยมชมเกิดกระบวนการเรียนรู้ที่ลึกซึ้ง ทั้งในเชิงข้อมูลและเชิงจิตใจ พ้ืนที่ต่าง ๆ ภายในวัด เช่น 
องค์พระบรมธาตุเจดีย์ พระวิหารหลวง วิหารเขียน และบริเวณรอบพระระเบียง ล้วนมีศักยภาพใน
การเป็นแหล่งเรียนรู้เชิงบูรณาการ ซึ่งสามารถเรียนรู้ได้ทั้งทางสายตา สัมผัส  (พระครูสิริธรรมาภิรัต 
และคณะ, 2560) และการมีส่วนร่วมแนวคิดของพ้ืนที่การเรียนรู้ยังสัมพันธ์กับหลักสัปปายะ 7 
ประการในพระพุทธศาสนาที่เน้นสภาพแวดล้อมที่เหมาะสมต่อการเรียนรู้และการปฏิบัติธรรม ได้แก่ 
อาวาสสัปปายะ โคจรสัปปายะ ภัสสสัปปายะ ปุคคลสัปปายะ โภชนสัปปายะ อุตุสัปปายะ และอิริยา
ปถสัปปายะ ซึ่งในวัดพระมหาธาตุฯ พบว่ามีองค์ประกอบที่สะท้อนหลักธรรมดังกล่าวอยู่ในระดับที่
เด่นชัด ผู้ทรงคุณวุฒิที่ให้สัมภาษณ์หลายท่านได้แสดงความเห็นว่าวัดแห่งนี้มิใช่เพียงสถานที่ศักดิ์สิทธิ์
เท่านั้น แต่ยังเป็นแหล่งเรียนรู้ที่มีชีวิต (Living Learning Space) ซึ่งเปิดโอกาสให้ผู้มาเยือนเกิดความ
เข้าใจในพุทธศิลป์ ประวัติศาสตร์ และหลักธรรมไปพร้อมกันในสถานที่เดียวโดยสรุป แนวคิดทฤษฎี
พ้ืนที่การเรียนรู้ที่นำมาศึกษาในครั้งนี้ยืนยันว่าหากวัดได้รับการจัดการพื้นที่และกิจกรรมอย่างมีระบบ 
สอดคล้องกับหลักธรรมและบริบทวัฒนธรรมในท้องถิ่น วัดจะสามารถทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางการ
เรียนรู้ที่ยั่งยืนและมีความหมายต่อสังคมไทยทั้งในมิติของศาสนา การศึกษา และวัฒนธรรมได้อย่าง
แท้จริง  
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 2.หลักสัปปายะในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า “สัปปายะ” 
(แปลว่า สิ่งที่เกื้อกูล หรือสิ่งที่เหมาะสม) เป็นหลักธรรมที่กล่าวถึงองค์ประกอบของสิ่งแวดล้อมหรือ
ปัจจัยที่เอ้ือต่อการศึกษา ปฏิบัติธรรม และการดำรงชีวิตอย่างมีคุณภาพ หลักสัปปายะในคัมภีร์
พระไตรปิฎกแบ่งออกเป็น 7 ประการ ได้แก่ อาวาสสัปปายะ (สถานที่อยู่ที่เหมาะสม) โคจรสัปปายะ 
(เส้นทางการสัญจรที่เหมาะสม) ภัสสสัปปายะ (การพูดคุยสื่อสารที่เหมาะสม) ปุคคลสัปปายะ (บุคคล
แวดล้อมที่เหมาะสม) โภชนสัปปายะ (อาหารที่เหมาะสม) อุตุสัปปายะ (สภาพอากาศที่เหมาะสม) 
และอิริยาปถสัปปายะ (กิจกรรมหรืออิริยาบถที่เหมาะสม)หลักสัปปายะทั้ง 7 นี้ ไม่ได้เน้นเฉพาะ
สิ่งแวดล้อมภายนอกเท่านั้น แต่ยังรวมถึงบริบททางจิตใจและสังคม ที่ส่งผลต่อความสงบ สมาธิ และ
การบ่มเพาะปัญญา(วิเชียร นามการ และคณะ, 2564)  

หลักธรรมนี้จึงเป็นแนวทางสำคัญในการจัดระบบการเรียนรู้ที่สอดคล้องกับธรรมชาติของ
มนุษย์ โดยเฉพาะการเรียนรู้ในวัดซึ่งเป็นพ้ืนที่ทางศาสนา วัฒนธรรม และจิตวิญญาณการศึกษา
หลักสัปปายะในพระพุทธศาสนาเถรวาทยังแสดงให้เห็นถึงแนวคิดเรื่อง “การสร้างสภาพแวดล้อมแห่ง
ธรรมะ” ซึ่งเป็นองค์ประกอบที่เสริมพลังให้ผู้ปฏิบัติธรรมเข้าถึงคุณค่าแห่งการเรียนรู้ได้อย่างลึกซึ้ง ไม่
ว่าจะเป็นความสงบของสถานที่ ความเรียบง่ายของวิถีชีวิต ความมีศีลธรรมของบุคคลรอบตัว หรือ
แม้แต่ธรรมชาติที่เอ้ืออำนวย สิ่งเหล่านี้ล้วนช่วยให้จิตใจอ่อนโยน เปิดรับ และเจริญ งอกงามทาง
ปัญญาได้ง่ายขึ้น ซึ่งถือเป็นแก่นสำคัญของการศึกษาแบบพุทธจากการทบทวนคัมภีร์และวรรณกรรม
ทางพระพุทธศาสนา รวมถึงความคิดเห็นจากผู้ทรงคุณวุฒิที่ให้ข้อมูลเชิงลึก พบว่า หลักสัปปายะไม่ใช่
เพียงข้อกำหนดทั่วไปในการดำรงชีวิต แต่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการออกแบบพื้นที่การเรียนรู้ทั้ง
ในวัดและชุมชนได้อย่างแท้จริง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการฟ้ืนฟูวัดให้กลับมาเป็นศูนย์กลางทาง
การศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรมในยุคปัจจุบัน หลักสัปปายะจึงเป็นกลไกที่มีพลังในการเชื่อมโยง 
“ธรรมะ–คน–สถานที่” เข้าด้วยกันอย่างกลมกลืนกล่าวโดยสรุป การศึกษาหลั กสัปปายะใน



227 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
พระพุทธศาสนาเถรวาท ชี้ให้เห็นถึงคุณค่าที่ลึกซึ้งของแนวคิดนี้ในฐานะหลักการพ้ืนฐานในการจัด
พ้ืนที่เพ่ือการเรียนรู้และการปฏิบัติธรรมในวิถีแบบพุทธ และสามารถนำมาใช้เป็นแนวทางในการ
พัฒนาพ้ืนที่วัดให้มีความสัปปายะทั้งทางกายภาพและจิตวิญญาณ เพ่ือส่งเสริมให้วัดกลายเป็นแหล่ง
เรียนรู้ที่มีชีวิตและยั่งยืนในระยะยาว  
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 3.พ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะ กรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุ 
วรมหาวิหาร อําเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช พบว่า วัดแห่งนี้มีความเหมาะสมอย่างยิ่งในฐานะ
พ้ืนที่การเรียนรู้เชิงพุทธศาสนา โดยมีองค์ประกอบทางกายภาพและนามธรรมที่สอดคล้องกับ
หลักธรรมอย่างลึกซึ้ง และยังสามารถบูรณาการเข้ากับมิติทางประวัติศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรม และวิถี
ชีวิตของชุมชนโดยรอบได้อย่างกลมกลืนวัดพระมหาธาตุฯ เป็นศูนย์กลางทางศาสนาและวัฒนธรรม
ของภาคใต้ที่มีประวัติศาสตร์ยาวนาน องค์พระบรมธาตุเจดีย์ในฐานะสิ่งศักดิ์สิทธิ์สูงสุดของวัด ไม่เพียง
เป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธาของชาวพุทธเท่านั้น หากยังสะท้อนพัฒนาการทางสถาปัตยกรรมและคติ
ความเชื่อที่สืบทอดจากลังกาวงศ์มาอย่างต่อเนื่อง การจัดวางผังพ้ืนที่วัด รวมถึงโบราณสถานต่าง ๆ 
รอบองค์เจดีย์ เช่น พระระเบียง วิหารหลวง และศาลาต่าง ๆ ล้วนได้รับการจัดวางในรูปแบบที่เอ้ือต่อ
การเคลื่อนไหวทางกายภาพ การเวียนเทียน การเดินชม และการทำสมาธิ ซึ่งสอดคล้องกับอาวาสสัป
ปายะ โคจรสัปปายะ และอิริยาปถสัปปายะอย่างเด่นชัดด้านประติมากรรมและศิลปกรรม  

วัดแห่งนี้มีพระพุทธรูปและงานปูนปั้นที่แสดงออกถึงพุทธศิลป์ภาคใต้แบบร่วมสมัยและดั้งเดิม
อย่างหลากหลาย ซึ่งมิใช่เพียงสิ่งตกแต่งทางศิลปะเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่เป็น “สื่อการเรียนรู้” ทาง
จิตวิญญาณ (พระมหาอิทธิพล อภิปุณฺโณ, 2566) ที่เชื้อเชิญให้ผู้ชมได้ใคร่ครวญ สังเกต และตั้งคำถาม
ถึงเนื้อหาในพุทธธรรมผ่านภาพและรูปทรง ซึ่งลักษณะเช่นนี้สะท้อนถึงภัสสสัปปายะ และเมื่อรวมเข้า
กับการมีบุคคลผู้ให้ความรู้ เช่น พระวิทยากรหรือมัคคุเทศก์ ก็ยิ่งเสริมพลังของปุคคลสัปปายะให้
สมบูรณ์ยิ่งขึ้นอีกทั้งขนบธรรมเนียมและประเพณีที่วัดดำเนินอยู่เป็นประจำ เช่น งานบุญประเพณี
ประจำปี การจัดเวียนเทียนในวันสำคัญ หรือการอบรมเยาวชน ล้วนเปิดพ้ืนที่ให้ชุมชนเข้ามามีส่วน
ร่วมในการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตรง ซึ่งมิได้จำกัดอยู่เพียงเนื้อหาในพระไตรปิฎก แต่ยังรวมถึงการ
เรียนรู้คุณค่าทางสังคม เช่น ความสามัคคี การรู้จักบทบาทของตนในสังคม และความเคารพต่อ
สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นกระบวนการเรียนรู้แบบองค์รวมที่สัมพันธ์กับหลักสัปปายะทั้ง 7 
อย่างแนบแน่นแม้โดยภาพรวมจะพบว่าวัดพระมหาธาตุฯ มีศักยภาพสูงในฐานะแหล่งเรียนรู้ตาม
หลักสัปปายะ แต่จากข้อเสนอแนะของผู้ทรงคุณวุฒิที่ให้สัมภาษณ์ ยังพบข้อจำกัดบางประการที่ควร
ได้รับการพัฒนาเพ่ิมเติม เช่น การขาดระบบนำชมที่เป็นมาตรฐาน ข้อมูลอธิบายที่ยังไม่ครอบคลุมใน
หลายจุด โดยเฉพาะสำหรับนักเรียนและนักท่องเที่ยว รวมถึงการจัดการผู้เยี่ยมชมในช่วงเทศกาลที่ยัง
ขาดความเป็นระบบ ซึ่งอาจส่งผลกระทบต่อบรรยากาศแห่งการเรียนรู้โดยรวมอย่างไรก็ตาม จากผล
การวิเคราะห์โดยรวมสามารถกล่าวได้ว่า วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารมิใช่เป็นเพียงโบราณสถานทาง
ศาสนา หากแต่เป็น “พ้ืนที่การเรียนรู้มีชีวิต” ที่หล่อหลอมองค์ประกอบแห่งศรัทธา ปัญญา และ
วัฒนธรรมเข้าด้วยกันอย่างสมดุล และสามารถใช้เป็นต้นแบบในการพัฒนาวัดอ่ืน ๆ ให้กลายเป็น
แหล่งเรียนรู้ที่สอดคล้องกับบริบททางศาสนาและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
  
 



228  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

อภิปรายผล 
 1. ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพ่ือศึกษาแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับพ้ืนที่การเรียนรู้
กรณีวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จากผลการศึกษา พบว่า “พ้ืนที่การเรียนรู้” ในมิติของวัดพระ
มหาธาตุวรมหาวิหารมิได้หมายถึงเพียงแค่สถานที่ในทางกายภาพ แต่รวมถึงประสบการณ์ทาง
วัฒนธรรม ประติมากรรม สถาปัตยกรรม และการมีปฏิสัมพันธ์กับผู้คนและสิ่งแวดล้อมท่ีมีความหมาย
ทางจิตวิญ ญาณ อย่ างลึกซึ้ ง ซึ่ งสอดคล้องกับแนวคิดของ Bandura A. ในหนั งสื อ Social 
foundations of thought and action ที่กล่าวว่าการเรียนรู้เกิดจากการสังเกต พฤติกรรม การมี
แบบอย่าง และการเสริมแรงจากสิ่งแวดล้อม (Bandura A., C. 1986)  
 2. ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพ่ือศึกษาหลักสัปปายะในพระพุทธศาสนาเถรวาท
ที่เหมาะสมต่อการเรียนรู้   ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่าหลักสัปปายะทั้ง 7 ด้าน ได้แก่ อาวาส, โคจร, 
ภัสสะ, ปุคคล, โภชนะ, อุตุ และอิริยาบถ มีความสำคัญในการสนับสนุนการเรียนรู้และการปฏิบัติ
ธรรม โดยเฉพาะในวัดที่มีบทบาททางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมเช่นวัดพระมหาธาตุฯ ซึ่งสะท้อน
ถึงสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อสมาธิ การใคร่ครวญ และการพัฒนาจิตใจ  ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับ
งานวิจัยของ เกียรติศักดิ์ ไชยพัฒนะพฤกษ์ ได้ศึกษาวิจัยเรื่องการประยุกต์ใช้หลัก “สัปปายะ” สู่การ
ท่องเที่ยวเชิงจิตวิญญาณ ผลการวิจัยพบว่าหลักสัปปายะเป็นเครื่องมือในการสร้าง “การท่องเที่ยวเชิง
จิตวิญญาณ” โดยเน้นที่สภาพแวดล้อมที่สงบ ร่มเย็น และเกื้อหนุนต่อภาวนา (เกียรติศักดิ์ ไชยพัฒนะ
พฤกษ,์ 2566) 
 3. ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพ่ือวิเคราะห์พ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะใน
พ้ืนที่ศึกษาวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จากการวิเคราะห์เชิงลึก พบว่าวัดพระมหาธาตุฯ เป็นแหล่ง
เรียนรู้ที่มีชีวิต โดยมีองค์ประกอบครบถ้วนตามหลักสัปปายะ เช่น การมีพ้ืนที่ร่มรื่น เงียบสงบ สิ่งปลูก
สร้างที่สะท้อนคติความเชื่อทางศาสนา รวมถึงกิจกรรมประเพณีที่ส่งเสริมศรัทธาและการมีส่วนร่วม
ของชุมชน  การวิเคราะห์นี้สอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครูวิมลสุวรรณกรและคณะ ที่ได้ศึกษาวิจัย
เรื่องการบริหารวัดให้เป็นพ้ืนที่การเรียนรู้วิถีพุทธในจังหวัดนนทบุรี ซึ่งผลการวิจัยพบว่าการบริหารวัด
ให้เป็นพ้ืนที่เรียนรู้วิถีพุทธควรมีทั้งมิติทางกายภาพ เนื้อหา และความสัมพันธ์กับชุมชน ซึ่งปรากฏ
อย่างชัดเจนในกรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร (พระครูวิมลสุวรรณกร และคณะ, 2566) และ
นอกจากนี้ยังมีความสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระพรชาติ พุทธสโร ที่ศึกษาวิจัยเรื่องการศึกษา
หลักสัปปายะที่เกื้อกูลต่อการปฏิบัติธรรมของสำนักปฏิบัติธรรมในเขตจังหวัดสุรินทร์ ซึ่งผลการวิจัย
พบว่า ความมี “สัปปายะ” ในแต่ละด้านมีผลโดยตรงต่อการปฏิบัติธรรมที่มีประสิทธิภาพ (พระพร
ชาติ พุทธสโร, 2561) 
 
 
 
 
 
 
 
 



229 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 
องค์ความรู้ที่ได้รับจากการวิจัย 
 จากผลการวิจัยที่ค้นพบ ผู้วิจัยจึงได้สรุปองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยดังรูปต่อไปนี้ 

 
ภาพประกอบห 1 แสดงองค์ความรู้การจัดพ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะภายในวัดพระมหาธาตุ

วรมหาวิหาร 
 
ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัยพ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปายะ: 

กรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร  จากผลการวิจัยพบว่า การจัดพ้ืนที่การเรียนรู้ตามหลักสัปปา
ยะภายในวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร มิได้เป็นเพียงการจัดระเบียบทางกายภาพ หากแต่สะท้อน
การบูรณาการองค์ความรู้แบบองค์รวมที่เชื่อมโยงระหว่าง “พ้ืนที่ทางกายภาพ” กับ “พลวัตทางสังคม
และจิตวิญญาณ” อย่างมีระบบ โดยสามารถจำแนกเป็น 5 มิติที่สัมพันธ์กันดังแผนภาพ ได้แก่ 

1. พ้ืนที่ทางกายภาพ (Physical Space) หมายถึงโครงสร้าง สภาพแวดล้อม สถาปัตยกรรม 
และความสงบร่มเย็น ซึ่งทำหน้าที่เป็นปัจจัยพ้ืนฐานตามหลักอาวาสสัปปายะและโคจรสัปปายะ เป็น
รากฐานของการจัดการเรียนรู้ในวัดอย่างเหมาะสม 

2. ปฏิสัมพันธ์ทางสังคม (Social Interaction) เป็นผลที่เกิดจากการมีพ้ืนที่วัดที่เปิดกว้างต่อ
การมีส่วนร่วมของชุมชน ส่งเสริมปุคคลสัปปายะและภัสสะสัปปายะ ซึ่งนำไปสู่การเรียนรู้ผ่าน
ความสัมพันธ์และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมศาสนาและวัฒนธรรมร่วมกัน 



230  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
3. ปัจจัยเอื้อการดำรงชีวิต (Supportive Living Factors) สอดคล้องกับโภชนะสัปปายะและ

อุตุสัปปายะ โดยเน้นว่าพ้ืนที่การเรียนรู้ที่ดีจะต้องเอ้ือต่อสุขภาวะกายและใจของผู้ปฏิบัติธรรม เช่น 
อากาศถ่ายเทดี อาหารเหมาะสม และมีพ้ืนที่พักผ่อนรองรับทุกกลุ่มวัย 

4. กิจกรรมทางธรรม (Spiritual Activities) พ้ืนที่วัดไม่เพียงแต่เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรม 
หากแต่เป็นพ้ืนที่ของการปฏิบัติธรรมที่เอ้ือต่ออิริยาปถสัปปายะ ส่งเสริมการบ่มเพาะจิตและเจริญสติ 
ซึ่งเป็นการเรียนรู้ในระดับจิตวิญญาณ 

5. การเรียนรู้แบบองค์รวม (Holistic Learning) เป็นผลรวมจากองค์ประกอบข้างต้นที่
ก่อให้เกิดกระบวนการเรียนรู้อย่างมีชีวิต ทั้งในระดับปัจเจกและชุมชน โดยมีวัดเป็นศูนย์กลางแห่ง
ปัญญาและจริยธรรม ซึ่งถือเป็นความรู้ใหม่ที่เสนอให้วัดในพระพุทธศาสนาได้รับการพัฒนาให้เป็น 
“พ้ืนที่เรียนรู้เชิงสัปปายะที่มีชีวิต” (Living Sappāya Learning Space) 

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยนี้ถือเป็นกรอบแนวคิดใหม่ในการประยุกต์ใช้หลักสัปปายะกับการ
พัฒนาพ้ืนที่วัดให้เกื้อหนุนต่อการเรียนรู้ จิตตภาวนา และการมีส่วนร่วมของชุมชน โดยเชื่อมโยง
ระหว่างสิ่งแวดล้อม กายภาพ สังคม และจิตวิญญาณอย่างสมดุล ทั้งยังสามารถประยุกต์ใช้เป็นโมเดล
ต้นแบบสำหรับการพัฒนาวัดในบริบทอื่น ๆ ต่อไป 

โมเดลนี้สะท้อนการพัฒนา “พ้ืนที่การเรียนรู้เชิงสัปปายะ” ที่สามารถประยุกต์ใช้กับวัดอ่ืน
เพ่ือยกระดับเป็นศูนย์กลางการเรียนรู้ ศรัทธา และจริยธรรมในชุมชนได้อย่างยั่งยืน. 

 
บทสรุป  

จากการวิจัยพบว่า วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารมีความเหมาะสมในการเป็นพ้ืนที่การเรียนรู้
ตามหลักสัปปายะทั้ง 7 ประการ ได้แก่ อาวาส โคจร ภัสสะ ปุคคล โภชนะ อุตุ และอิริยาปถ โดยมี
องค์ประกอบทางประวัติศาสตร์ สถาปัตยกรรม ประเพณี และบทบาทพระสงฆ์ที่เอ้ือต่อการเรียนรู้
และพัฒนาจิตใจอย่างสมดุล อย่างไรก็ตามยังมีข้อจำกัด เช่น ความแออัดในช่วงเทศกาลและการ
สื่อสารหลายภาษาที่ยังไม่ทั่วถึง จึงเสนอให้พัฒนาระบบการจัดการพ้ืนที่และการใช้เทคโนโลยีเพ่ือ
ส่งเสริมการเรียนรู้เชิงพุทธอย่างยั่งยืน. ตลอดจนสามารถเป็นต้นแบบในการพัฒนาวัดอ่ืนๆ ให้เป็น
ศูนย์กลางของการเรียนรู้ การปฏิบัติธรรม และการพัฒนาชุมชนได้อย่างแท้จริง 

 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
1. สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ควรนำผลการวิจัยไปประยุกต์ใช้ในการจัดทำนโยบาย

พัฒนาวัดให้เป็นศูนย์กลางการเรียนรู้ทางพระพุทธศาสนา โดยใช้หลักสัปปายะ 7 ประการเป็นกรอบ
แนวทางในการจัดพื้นที่ท่ีเหมาะสมต่อการเรียนรู้ ทั้งในมิติกายภาพและจิตวิญญาณ 

2. วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร ควรดำเนินการพัฒนาระบบสื่อสารและแผนผังพ้ืนที่การ
เรียนรู้ให้มีความชัดเจน เช่น การติดป้ายบรรยายหลายภาษา การจัดทำเส้นทางธรรมะ (Dhamma 
Walk) และการจัดสื่อเสียงตามจุดต่าง ๆ เพ่ือรองรับผู้มาเยือนที่หลากหลาย โดยเฉพาะนักเรียน 
นักท่องเที่ยว และผู้ปฏิบัติธรรม 



231 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
3. หน่วยงานด้านการศึกษา เช่น มหาวิทยาลัยสงฆ์ (มจร. , มมร.) ควรบรรจุเนื้อหาเรื่อง 

"หลักสัปปายะกับการจัดการพ้ืนที่เรียนรู้" ลงในหลักสูตรวิชาพุทธศาสตร์ การจัดการการศึกษา หรือ
พัฒนาชุมชน เพ่ือส่งเสริมให้นักศึกษาตระหนักถึงความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งแวดล้อมกับคุณภาพการ
เรียนรู้ทางธรรม 

4. องค์กรพัฒนาท้องถิ่น (เทศบาล/อบต.) ควรใช้ข้อมูลจากงานวิจัยนี้ประกอบการจัด
กิจกรรมเชิงวัฒนธรรมร่วมกับวัด โดยประยุกต์แนวคิดพ้ืนที่เรียนรู้เชิงสัปปายะเพ่ือยกระดับวัดใน
ชุมชนให้กลายเป็นพื้นที่สร้างจิตสำนึกและคุณธรรมของประชาชนทุกกลุ่มวัย 

ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. การวิจัยเชิงเปรียบเทียบ (Comparative Study) ควรศึกษาวัดในภูมิภาคอ่ืน ๆ ที่มี

ลักษณะแตกต่างกันเช่นวัดในเมืองและวัดชนบท เพ่ือเปรียบเทียบศักยภาพการนำหลักสัปปายะไปใช้
ในบริบทที่หลากหลาย 

2. การใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสมผสาน (Mixed Methods) แนะนำให้ผสานวิธีการวิจัยเชิง
คุณภาพและเชิงปริมาณ เช่น การใช้แบบสอบถามควบคู่กับการสัมภาษณ์เชิงลึก เพ่ือประเมินระดับ
ความสัปปายะในเชิงสถิติได้อย่างแม่นยำและนำไปสู่ข้อเสนอเชิงนโยบาย 

3. การศึกษาเฉพาะด้านของหลักสัปปายะ ควรแยกศึกษาองค์ประกอบของสัปปายะเป็นราย
ข้อ เช่น การวิเคราะห์ “อุตุสัปปายะ” ในเชิงจิตวิทยาสิ่งแวดล้อม หรือ “ภัสสสัปปายะ” ในกลุ่ม
ผู้สูงอายุ เพ่ือสร้างองค์ความรู้ลึกเชิงเฉพาะด้านที่สามารถนำไปพัฒนาโปรแกรมการเรียนรู้เฉพาะกลุ่ม
ได ้

 
เอกสารอ้างอิง 
เกียรติศักดิ์ ไชยพัฒนะพฤกษ์. (2566). “การประยุกต์ใช้หลัก “สัปปายะ” สู่การท่องเที่ยวเชิงจิต

วิญญาณ”. วารสารพุทธศิลปกรรม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 6(2), หน้า
114-135. 

พระครูวิมลสุวรรณกร และคณะ. (2566). “การบริหารวัดให้เป็นพ้ืนที่การเรียนรู้วิถีพุทธในจังหวัด
นนทบุรี”. วารสาร มจร บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 9(1), หน้า 254-264. 

พระครูสิริธรรมาภิรัต, ผศ.ดร. และคณะ (2560). แนวทางการฟ้ืนฟูและพัฒนารูปแบบกระบวนการ
ประเพณีการสวดด้าน วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช. รายงานการ
วิจัย. สถาบันวิจัยญาณสังวร: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

พระพรชาติ พุทธสโร. (2561). การศึกษาหลักสัปปายะที่เกื้อกูลต่อการปฏิบัติธรรมของสำนักปฏิบัติ
ธรรมในเขตจังหวัดสุรินทร์. (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). 
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอิทธิพล อภิปุณฺโณ. (2566). การประยุกต์ใช้หลักสัปปายะ 7 ในการพัฒนาวัดบางวงศ์ อำเภอ
ทุ่งใหญ่ จังหวัดนครศรีธรรมราช. วารสารมานุษยวิทยาทางพระพุทธศาสนา , 8(2), หน้า 
150–162. 

พระอธิการสุรศักดิ์ สุขุมาโล. (2563). “วัดกับศูนย์กลางการเรียนรู้และพัฒนาของชุมชน”. วารสาร
ชัยภูมิปริทรรศน์, 3(1), หน้า 37–49. 



232  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ปราณี จุลภักดิ์. (2562). “การขับเคลื่อนของประชาชนในการผลักดันวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

จังหวัดนครศรีธรรมราช สู่การเป็นมรดกโลก”. วารสารนาคบุตรปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยราช
ภัฏนครศรีธรรมราช, 11(3), หน้า 112–116. 

วิเชียร นามการ และคณะ (2564). การประยุกต์หลักสัปปายะ 7 พัฒนาเผยแผ่การสอนวิชาสมาธิ เพ่ือ
ความสันติสุขของสังคม. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์, 6(3), หน้า 441–456.  

Bandura, A. (1986). Social foundations of thought and action: A social cognitive 
theory. Inglewood Cliffs, New Jersey, Prentice-Hall. 

Dam-Si. (2014). อิทธิพลของพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ที่มีต่อศิลปกรรมเมืองนครศรีธรรมราช. 
วารสารศิลปกรรมศาสตร์, 12(2), หน้า 45–60 

Sukrakarn, C. (2014). “วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร: ศูนย์กลางของพุทธศาสนาเถรวาทในเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้”. วารสารพุทธศาสนาและวัฒนธรรม, 9(1), หน้า 23–35. 

Thai PBS. (2024, April 28). วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารเตรียมผลักดันขึ้นทะเบียนมรดกโลก.
สืบค้นข้อมูลเมื่อ 1 มีนาคม 2568 จาก https:www.thaipbs.or.th/news/content 

 /348649 
 

 


