
50  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทในเชิงอัตวิสัย 
The Concept of Goodness in Theravada Buddhist Philosophy:  

A Subjective Reality 
 

ไชยา เสนแสนยา 
Chaiya Sensaenya 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: chaiya.sen@mcu.ac.th 
 

Received May 6, 2025; Revised December 15, 2025; Accepted: December 21, 2025   

 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์เรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทในเชิงอัตวิสัย 
ด้วยศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า ปัญหาเรื่องความดีในทางพุทธ
ปรัชญาเถรวาทเป็นประเด็นสำคัญที่ได้รับความสนใจทั้งในระดับอภิปรัชญาและจริยศาสตร์มาตั้งแต่
อดีตจนถึงปัจจุบัน การอธิบายความดีมักถูกนำเสนอในฐานะคุณค่าทางศีลธรรมซึ่งสัมพันธ์กับการ
กระทำและผลกรรมโดยถือว่ามีมาตรฐานสากลบางประการ อย่างไรก็ตาม ในช่วงหลังของการศึกษา
แนวคิดทางจริยศาสตร์พุทธปรัชญา มีนักวิชาการจำนวนหนึ่งได้ตั้งข้อสังเกตและเสนอว่าความดีใน
พุทธปรัชญาเถรวาทควรถูกอธิบายในเชิงอัตวิสัยมากกว่าภววิสัย ฉะนั้น ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาท
นั้นเป็นอัตวิสัย โดยอาศัยการวิเคราะห์เชิงอภิปรัชญา เจตนา โครงสร้างปฏิจจสมุปบาท และ
ความสัมพันธ์ของเจตนากับกรรม 
คำสำคัญ: แนวคิดเรื่องความดี; พุทธปรัชญาเถรวาท; ความดีในฐานะอัตวิสัย 
 
Abstract 

The objective of this article is to investigate and analyze the concept of 
goodness in Theravada Buddhist philosophy from a subjective perspective. The study 
was conducted by examining relevant documents and research. The results indicate 
that the problem of goodness in Theravada Buddhist philosophy has been a 
significant issue attracting attention at both the metaphysical and ethical levels from 
the past to the present. The explanation of goodness is often presented as a moral 
value linked to actions and their karmic results, generally presumed to hold certain 
universal standards. However, in the later period of studying ethical concepts in 
Buddhist philosophy, a number of scholars have observed and proposed that 
goodness in Theravada Buddhist philosophy should be explained more in subjective 

mailto:chaiya.sen@mcu.ac.th


51 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 rather than objective terms. Therefore, goodness in Theravada Buddhist philosophy is 
fundamentally subjective, based on an analysis of metaphysics, intention (cetanā), 
the structure of dependent origination (paṭiccasamuppāda), and the relationship 
between intention and karma. 
Keywords: Concept of Goodness; Critical Study; Theravada Buddhist Philosophy 
 
บทนำ  

ในประวัติศาสตร์ของความคิดปรัชญาแนวคิด เกี่ ยวกับ  ความจริง  (Truth) ความดี  
(Goodness) และ ความงาม (Beauty) ได้รับการยกย่องในฐานะที่เป็นคุณค่าขั้นสูงสุด  ทั้ง 3 สิ่งนี้
มิได้เป็นเพียงหมวดหมู่ของการประเมินทางจริยศาสตร์หรือสุนทรียศาสตร์เท่านั้น  แต่ยังแฝงไว้ด้วย
ฐานะเชิงอภิปรัชญา กล่าวคือ เป็นคุณสมบัติพ้ืนฐานที่แฝงอยู่ในธรรมชาติของสรรพสิ่งทั้งหมดที่ดำรง
อยู่  

ความดี คืออะไร เป็นปัญหาที่ถกเถียงกันมายาวนานในเชิงปรัชญา โดยเฉพาะนักปรัชญาฝ่าย
ตะวันตกตั้งแต่ยุคกรีก ที่มักจะคิดถึงประเด็นความเป็นไปของโลก หรือเรื่องที่ว่ามนุษย์เรานั้นควรจะ
ทำตัวอย่างไรจึงจะทำให้สังคมดี ประเด็นเรื่องความดี ความงามและวิถีชีวิตการดำรงอยู่ของมนุษย์
ธรรมชาติของมนุษย์ทุกคนมักแสวงหาสิ่งที่ดี แต่ในการแสวงหาสิ่งที่ดีนั้นต้องมี การปฏิบัติดี ตาม
หน้าที่ของจิต เรียกว่า “ความดี” และคุณความดีจะไม่สามารถเกิดขึ้นได้ในตัวบุคคล หากเขาไม่รู้ว่า 
เขากำลังทำอะไร ทำทำไม และทำอย่างไร ความรู้จึงเป็นบ่อเกิดของความดี  (จำนงค์ ทองประเสริฐ, 
2518) 

ในมุมมองของนักปรัชญาอย่าง เพลโต มองว่าความดีคือแบบอุดมการณ์สูงสุดเหนือสิ่งอ่ืนใด 
เป็นแหล่งกำเนิดของความจริงและความรู้ทั้งหมด (Plato, Republic, Book VI) อริสโตเติล มองว่า
ความดีถูกนิยามว่าเป็นเป้าหมายสูงสุดที่ทุกสรรพสิ่งใฝ่หา (Aristotle, Nicomachean Ethics, Book 
I, 1) สำหรับนักปรัชญาคริสต์เช่น โธมัส อไควนัส มองว่าความดีคือสิ่งที่ทุกสิ่งพึงแสวงหา (Aquinas, 
Summa Theologica, I, q.5, a.1) เขาเสนอว่าความดีมีลักษณะเดียวกับการดำรงอยู่ กล่าวคือ สิ่งใด
ก็ตามที่ดำรงอยู่ ย่อมดีในระดับหนึ่งตามธรรมชาติของมัน  แนวคิดนี้ "ความดี" จึงมิได้เป็นเพียง
แนวทางการกระทำที่ถูกต้อง แต่เป็นลักษณะพ้ืนฐานของสภาวะความเป็นอยู่ หรือกล่าวได้ว่า ความดี
มีฐานะเป็นหนึ่งในโครงสร้างของความจริง 

เพลโตนักปรัชญาชาวกรีก เคยแย้งทัศนะของนักปรัชญาสำนักโซฟิสต์ที่กล่าวว่า ความดีคือ
ความพอใจ คือความสุขสำราญ ความดี คือสิ่งที่เราชอบ ดังนั้น ความดีจึงเป็นอัตวิสัย ใครชอบอย่างไร
ก็ทำอย่างนั้น ซึ่งมีนัยยะว่าความดีนั้นมาจากความพึงพอใจ แต่เพลโตสอนให้ทำความดีด้วยเหตุผล 
(สุวัฒน์ จันทรจำนง, 2540) เพราะว่า โดยธรรมชาติของมนุษย์ทุกคนแล้ว มักจะแสวงหาสิ่งที่ดี แต่สิ่ง
ที่ดีไม่สามารถจะเกิดขึ้นในตัวบุคคลโดยฉับพลันหรือโดยโชค เนื่องจากความดีไม่ได้ดีเพราะธรรมชาติ 
แต่ได้มาจากการเรียนรู้ เพลโตกล่าวว่า ความรู้คือความดี (Plato, 1968)  คนที่ขาดความรู้เหมือนคน
ตาบอดมองอะไรไม่ เห็น  (Plato, 1968) เพลโตยอมรับว่า ความดีมีหลากหลาย แต่ ในความ
หลากหลายเขายังเชื่อว่ามีเอกภาพอยู่ เช่นเดียวกันกับความหลากหลายของสีที่มาจากแม่สีนั่นเอง  
เพลโต ได้กำหนดกรอบคุณธรรมหลัก 4 ประการขึ้น ในลักษณะว่าเป็นรากฐานคุณสมบัติที่จะชี้ให้เห็น



52  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ว่าคนดีควรจะเป็นอย่างไร ในหนังสือ The Repuplic ว่าด้วยนครรัฐที่ดีต้องประกอบด้วยลักษณะ 1 
ประการนี้ (Plato, 1975)  ได้แก่ 1) Prudence ความรอบคอบ หมายถึงความชาญฉลาด 2) Justice 
ความยุติธรรม 3) Temperance อารมณ์ หมายถึงการรู้จักควบคุมอารมณ์และควบคุมตนเอง 4) 
Courage ความกล้าหาญ หมายถึงความอดทน แต่อริสโตเติล ซึ่งเป็นลูกศิษย์ของเพลโต เป็นว่า
ความคิดดังกล่าวยังไม่รัดกุม จึงเพ่ิมคุณธรรมเรื่องความใจกว้าง ความนุ่มนวล การใช้สติปัญญาอย่าง
รอบคอบเข้ามาอีก เพ่ือให้เห็นว่า คนดีจะต้องมีคุณธรรมความดี (เพลโต, 2523) 

หากจะว่าไปแล้ว นักปรัชญาได้จัดประเภทของความดีไว้ 3 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มอัตวิสัย หรือจิต
วิสัย (Subjectivity) หมายถึง มุมมองหรือความคิดเห็นของบุคคล โดยเฉพาะสิ่งที่ เกี่ยวข้องกับ
ความรู้สึก ความเชื่อ หรือความต้องการ อีกนัยหนึ่งอาจหมายถึงแนวความคิดส่วนบุคคลที่ไม่สามารถ
พิสูจน์ได้ (Solomon, Robert C, 2005) กลุ่มนี้ได้แก่ นักปรัชญากลุ่ม “โซฟิสต์” เป็นตัวอย่างผู้มีมโน
ทัศน์สอดคล้องกับกลุ่มนี้ที่ เห็นว่า “ดี” เป็นเรื่องต่างจิตต่างใจ มีลักษณะอัตนัย หรือเอกัตวาท 
(Individualism) ที่คนแต่ละคนเป็นศูนย์กลางของทุกสิ่ง 2) กลุ่มปรวิสัย (Objectivity) หมายถึง 
ความจริงของการมีอยู่บนฐานของข้อเท็จจริง และไม่ได้รับอิทธิพลจากความรู้สึก หรือความเชื่อส่วน
บุคคล ในกลุ่มนี้มี “เพลโต” เป็นเจ้าแห่งความคิดที่เห็นแย้งจากโซฟิสต์ที่ว่า “ดี” ต้องมีแบบของดีที่
แน่นอนตายตัวหรือเป็นสิ่งร่วมกับสิ่งต่างๆ โดยไม่ขึ้นอยู่กับความคิดหรือความรู้สึกที่มนุษย์สร้างขึ้น 
เป็นสิ่งสากล ที่ถูกค้นพบมากกว่าถูกสร้าง และเป็นจริงเสมอไม่ว่าจะอยู่ที่ไหน เวลาใดหรือกับบุคคลใด 
หากความดีเป็นความพึงพอใจของแต่ละคน ไม่มีความดีในตัวเองที่คงที่ถาวร จะมีก็แต่สิ่งที่ดีสำหรับ
คนนั้น ณ เวลานั้น ก็ยากที่จะหาเกณฑ์ใดมาตัดสินว่าดีของใครคือดีที่สุด  ดังกล่าวเพลโต้ไม่เรียกว่า 
เป็นการกระทำความดีทางปรัชญา ที่จะต้องรู้ว่าสิ่งที่ตนกำลังทำเป็นสิ่งที่ดี เพ่ือนำไปสู่จุดมุ่งหมายใด
(พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2559) และ 3) กลุ่มสัมพัทธวิสัย (Relative subjectivity) 
หมายถึง ความดีมิได้ขึ้นอยู่กับปัจเจกบุคคลแต่เพียงลำพัง และมิได้มีมาตรฐานสูงสุดเป็นอุดมคติที่
ตายตัว หากแต่ขึ้นอยู่กับความตกลงยอมรับร่วมกันของสังคมหรือกลุ่มบุคคลในแต่ละวัฒนธรรม แต่ละ
ยุคสมัย ความดีจึงเป็นสิ่งที่ เปลี่ยนแปลงได้ตามบริบททางสังคม  วัฒนธรรม และเงื่อนไขทาง
ประวัติศาสตร์ ในกลุ่มนี้มีนักปรัชญาอย่าง โธมัส ฮอบส์ (Hobbes, T., 1651), ฌอง-ฌาค รุสโซ 
(Rousseau, J-J.,1762)  หรือแนวคิดแบบสังคมวิสัยนิยม ซึ่งเห็นว่าความดีเป็นผลผลิตของการสร้าง
ข้อตกลงหรือสัญญาทางสังคม เพ่ือรักษาความสงบเรียบร้อยและประโยชน์ส่วนรวม 

ความดีเป็นเรื่องที่คนไปกำหนดค่าให้ อะไรที่ว่าดีก็เพราะคนเป็นผู้กำหนดค่าให้ว่าดี ดังนั้น 
ความดีจึงหมายถึงสิ่งที่คนแต่ละคนกำหนด นักปรัชญากลุ่มโซฟิสต์ มีหลักที่กล่าวว่า “มนุษย์เป็น
เครื่องวัดสรรพสิ่ง” สิ่งใดเป็นจริงก็จริงสำหรับคนนั้น ในเวลานั้น สภาพที่ปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้น 
กาย กับสภาพที่เป็นจริงปรากฏอย่างไรก็เป็นจริงอย่างนั้น โปรแทกอรัสปฏิเสธความดีในตัวเอง หรือ
ความดีอันเป็นที่ยอมรับของคนในทุกสังคม โดยเห็นว่าความดีเป็นเรื่องเฉพาะของบุคคล จึงเป็นไปได้ที่
ความดีในสังคมหนึ่ง อาจจะไม่ใช่ความดีในสังคมอ่ืน (พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2559) ต่าง
กับแนวคิดของเพลโต้ ที่กล่าวถึงความมีอยู่ของ “มโนคติแห่งความดี” (Idea of Good)  มโนคติ  คือ 
มโนภาพที่มีอยู่จริง ภายนอก ความคิดหรือสิ่งสากลที่เป็นความจริงแบบปรนัย “มโนคติแห่งความดี” 
จึงเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงอย่างเป็นอิสระ จากจิตและความคิด ไม่ใช่เรื่องอัตวิสัย ไม่ข้ึนกับเวลา สถานที่ และ
บุคคล ดังคำกล่าวของเพลโต้ที่ว่า “มโนคติแห่งความดี” ไม่ได้เป็นแค่แก่นแท้เพราะมันมีศักดิ์ศรีและ



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 อำนาจเหนือกว่าความเป็นแก่นแท้มาก  (Plato, 1953) ความดีสูงสุด หรือมโนคติแห่งความดี  จึงเป็น
ความดีในตัวเอง และเป็นความจริงแท้ที่มีอยู่ตายตัว  เป็นจุดหมายของการประกอบคุณงามความดีทั้ง
ปวงกลุ่มนี้เป็นกลุ่มที่ถือว่าปัญญาหรือความรู้เป็นสิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์ ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกย่อมมี
ลักษณะเฉพาะของมัน สิ่งเฉพาะของมนุษย์ คือ ปัญญาที่นำมาซึ่งความรู้ และความรู้ บางอย่าง
สามารถทำให้เกิดประโยชน์สุขได้แต่ความสุขก็มิใช่สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรแสวงหา เป็นเพียงสิ่งพื้นฐาน 
ของสิ่งมีชีวิตทั้งมนุษย์และสัตว์ ต่างมีความต้องการเหมือนกัน เช่น ความอยาก ความหิว การสืบพันธุ์ 
ฯลฯ  ความรู้ แบ่งเป็น 2 ประเภท ได้แก่ ความรู้ที่เก่ียวกับความจริงของโลกภายนอก เช่น ความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์ เป็นความรู้ที่ช่วยให้มนุษย์ได้เสพความพึงพอใจในความสุขทางกาย แต่ความรู้บริสุทธิ์ที่
ทำให้คนเป็นคนโดยสมบูรณ์ คือ ความรู้เผื่อความรู้ซึ่งเป็นความรู้ที่เป็นอาหารของจิต (วิทย์ วิศทเวทย์, 
2532) 

พุทธปรัชญาเถรวาท มองว่า ความดีคือสิ่งที่เป็นกุศล คือ การฉลาดเลือกที่จะกระทำ แต่ทั้งนี้
ต้องดูเงื่อนไขอีกทีว่าผลจากการกระทำนั้น เกิดประโยชน์หรือโทษอย่างไร ดูเหมือนจะสอดคล้องกับ
แนวคิดของกลุ่มโซฟิสต์ที่ใช้ความรู้สึกเป็นการตัดสินความดี เช่นกรณีเด็กจับปลาเพราะความ
สนุกสนาน มีเรื่องเล่าว่า ครั้งที่พระพุทธองค์ประทับอยู่ในเมืองสาวัตถี ขณะเดินบิณฑบาต ได้เจอเด็ก
จำนวนมากกำลังจับปลากันอยู่ด้วยความสนุกสนาน จึงตรัสถามว่า “พ่อหนูทั้งหลาย เธอทั้งหลายกลัว
ความทุกข์ ความทุกข์ ไม่เป็นที่รักของเธอทั้งหลายมิใช่หรือ” เด็กทั้งหลายทูลตอบว่า “อย่างนั้น 
พระพุทธเจ้าข้า ข้าพระองค์ทั้งหลายกลัวความทุกข์ ความทุกข์ไม่เป็นที่รัก ของข้าพระองค์ทั้งหลาย” 
พระองค์จึงตรัสว่า “ถ้าเธอทั้งหลายกลัวความทุกข์ถ้าความทุกข์ไม่เป็นที่รักของเธอทั้งหลาย ก็อย่าได้
ทำบาปกรรมในที่แจ้ง (กรรมชั่วทางกายและทางวาจา) หรือ บาปกรรมในที่ลับ (กรรมชั่วทางใจ) 
เพราะเธอทั้งหลายจักทำ หรือกำลังทำบาปกรรมอยู่ ถึงจะเหาะหนีไปเธอย่อมไม่พ้นจากความทุกข์ไป
ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 29 ข้อที่ 180 หน้าที่ 514 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  จากข้อความดังกล่าว ทำให้เห็นว่า หากรู้ว่าสิ่งนั้นเป็นสิ่งไม่ดี และจะส่งผลไม่ดี
กลับมา เราก็ไม่พึงกระทำ 

แต่ความดีในมุมมองของกว้างกว่าทัศนะของกลุ่มโซฟิสต์ที่เกินเลยความรู้สึกสามัญทั่วไป ที่
เรียกว่าความดีขั้นปรมัตถ์ หรือดีเหนือโลก และไม่ใช่ความดีสากลแบบเพลโต ที่เป็นความดีแบบอุดม
คติที่มีรูปแบบตายตัว เพราะว่าความดีในทางพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น เหมือนจะมีเงื่อนไขบางเป็นตัว
แปรให้เป็นไป อย่างกรณีการทำร้ายพระสงฆ์ หรือบิดามารดา หรือบุคคลทั่วไป หรือสัตว์ มีผลต่างกัน 
หรือการให้ทานกับพระสงฆ์ คนมีศีล คนทุศีล สัตว์ มีคุณค่าต่างกัน แสดงให้เห็นว่า ความดีในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทนั้นตัวกุศลหรือความฉลาดเป็นเครื่องกำหนดการกระทำ  

พระมหาพรชัย สิริวโร กล่าวว่า ความดีนั้นถูกเชื่อมโยงไปถึงรากของความดีคือกุศล และกุศล
ถูกอธิบายว่าเป็นรากฐานของการกระทำทุกอย่าง แสดงให้เห็นว่า ที่จริงแล้วกุศลนั้นประกอบกับใจ
เป็นหลัก ฉะนั้น ใจจึงเป็นฐานของความดี ไม่ใช่การกระทำและคำพูด ถ้าใจดีแล้วจะทำหรือพูดก็ดีตาม
ไปด้วย (พระมหาพรชัย สิริวโร, 2558) ซึ่งผู้วิจัยนั้นยังข้อมูลสนับสนุนที่ปรากฏในจูฬราหุโลวาทสูตร
ว่า 

เราปรารถนาจะทำกรรมใดด้วยกาย กายกรรมของเรานี้ไม่พึงเป็นไปเพ่ือเบียดเบียนตน เพ่ือ
เบียดเบียนผู้อ่ืน เพ่ือเบียดเบียนทั้งตนทั้งผู้อ่ืน กายกรรมนี้เป็นกุศลมีสุขเป็นกำไร  มีสุขเป็นวิบาก  



54  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ดังนี้ไซร้ กรรมเห็นปานนั้นเธอพึงทำด้วยกาย แต่ถ้าเธอพิจารณาอยู่พึงรู้อย่างนี้ว่า  เราทำอยู่ซึ่งกรรม
ใดด้วยวาจา วจีกรรมของเรานี้ย่อมไม่เป็นไปเพ่ือเบียดเบียนตนบ้าง เพ่ือเบียดเบียนผู้อื่นบ้าง  และเพ่ือ
เบียดเบียนทั้งตนและผู้อ่ืนบ้าง วจีกรรมนี้เป็นกุศล มีสุขเป็นกำไร มีสุขเป็นวิบาก ดังนี้ เธอพึงเพ่ิม
วจีกรรมเห็นปานนั้น ..แต่ถ้าเธอพิจารณาอยู่พึงรู้อย่างนี้ว่า เราทำอยู่ซึ่งกรรมใดด้วยใจ  มโนกรรมของเรานี้
ย่อมไม่เป็นไปเพ่ือเบียดเบียนตนบ้าง  เพ่ือเบียดเบียนผู้อ่ืนบ้าง  เพ่ือเบียดเบียนทั้งตนและผู้อ่ืนบ้าง 
มโนกรรมนี้ เป็นกุศล  มีสุขเป็นกำไร  มีสุขเป็นวิบาก ดังนี้  เธอพึงเพ่ิมมโนกรรมเห็นปานนั้น 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที่ 109-111 หน้าที่ 119-124 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

จากข้อความข้างต้น จะเห็นได้ว่า ใจที่เป็นกุศลเท่านั้นเป็นความดีในพุทธปรัชญาเถรวาท ไม่ใช่
การกระทำหรือคำพูด  

ถ้าความดีในพุทธปรัชญาเป็นกุศล ถามว่า กุศลเป็นเรื่องที่มนุษย์มองว่าเป็นกุศล จัดเป็นกุศล
หรือไม่ และถ้าเป็นอย่างนั้น กุศลย่อมเป็นอัตวิสัย หรือถ้ามนุษย์ไม่มองก็ไม่เป็น และถ้ากุศลไม่เป็น
เรื่องที่เกิดจากการบอกของมนุษย์ ก็แปลว่า กุศลเป็นปรวิสัย มีอยู่แล้วในโลกแห่งแบบของกุศล ไม่
ขึ้นอยู่กับการกำกับของมนุษย์ เราจะเรียกอะไรว่าเป็นกุศลได้ ก็ต่อเมื่อเรานำมาเทียบกับอุดมคติของ
กุศล เมื่อเทียบและเข้ากันได้ จึงเรียกได้ว่า กุศล การเป็นเช่นนี้ ไม่ได้ขึ้นอยู่กับว่าใครกำหนด แต่ขึ้นอยู่
กับว่ามันสอดรับกับแบบแห่งกุศลที่มีอยู่ก่อน 

ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยยืนยันว่า ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นเป็นอัตวิสัย การเป็นอัตวิสัยนั้น
มีนัยที่แตกต่างจากมุมมองของโซฟิสต์อยู่หลายประเด็น นอกจากนี้ ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น
ไม่เป็นปรวิสัยแบบเพลโต เพราะเกณฑ์ที่ใช้ตัดสินไม่ใช่แบบที่มีอยู่ก่อนเหมือนโลกแห่งแบบหรืออุดม
คติ เหตุผลที่ว่าทำไมไม่เป็น และไม่ได้เป็นสัมพัทธวิสัยเหมือนโธมัส ฮอบ เพราะไม่ได้อาศัยเงื่อนไข 
หรือข้อตกลงยอมรับร่วมกันของสังคมหรือกลุ่มบุคคลในแต่ละวัฒนธรรม จะได้อภิปรายใน
รายละเอียดต่อไปตามลำดับ 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

ในงานวิจัยนี้ต้องการศึกษาแนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทในเชิงอัตวิสัย 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

บทความวิจัยเรื่อง “แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทในเชิงอัตวิสัย” นี้เป็นการวิจัย
เชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมีขั้นตอนดังต่อไปนี้  

1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลแนวคิดเรื่องความดีจากเอกสารปฐมภูมิ ได้แก่ คัมภีร์
พระไตรปิฎก  

2. ศึกษาข้อมูลทุติยภูมิแนวคิดเรื่องความดี จากอรรถกถา เอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง 
3. แยกแยะประเด็นเพ่ือวิพากษ์แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทและตรวจสอบ

เหตุผลที่ใช้อธิบาย 
4. สรุปผลของการศึกษา และนำเสนอข้อมูลที่ได้มา 

 



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ผลการศึกษา  
ความดี หรือ กุศล คือ สภาวะที่เกิดขึ้นกับจิตใจ และแสดงออกไปยังการกระทำ ความดี ความ

งาม สิ่งที่ดี บุญ ฉลาด สิ่งที่ตัดความชั่ว กรรมดี  กุศล แปลโดยทั่วไปว่า “ดี” เป็นสภาวะที่เกิดขึ้นใน
จิตใจเป็นหลัก มีผลต่อ จิตใจก่อนแล้วจึงมีผลต่อ บุคคลิกภาพ แสดงผลออกมาทางภายนอก  ซึ่งอาจ
แยกได้เป็น 2 ลักษณะ ได้แก่ 1) ความดีเชิงมโนทัศน์ลักษณะที่เป็นสุข 2) ความดีเชิงปฏิบัติ ซึ่งถูก
เรียกว่าเป็น “กุศลธรรม” คือ สิ่งที่ทำให้จิตมีลักษณะเช่นนั้น และลักษณะดังกล่าว เป็นลักษณะของ
จิตที่ดีงาม “กุศล” เป็นสภาวะอย่างหนึ่งที่เกิดขึ้น และมีผลต่อจิตใจก่อน แล้วจึงแสดงผลออกมา
ภายนอก (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2556) 

ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทสามารถแบ่งออกเป็นหลายมิติ  ซึ่งสะท้อนถึงการปฏิบัติทาง
จิตใจและการกระทำที่มีเป้าหมายในการพัฒนาและหลุดพ้นจากทุกข์ ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาท
ไม่ได้ถูกจำกัดเพียงแค่การกระทำที่ดีในแง่ภายนอกเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการพัฒนาจิตใจและการทำ
ความดีที่ช่วยให้เข้าใจธรรมชาติของทุกสิ่งได้อย่างลึกซึ้ง ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาท มีนัยะตรงกัน
ข้ามกับความชั่ว ที่เรียกกันว่า กุศลกับอกุศล พุทธปรัชญาเถรวาทยอมรับว่า “ดีบางประการ” อาจ
สัมพันธ์กับสังคม (วิทย์ วิศทเวทย์, 2532) แต่ความดีที่แท้จริง ต้องวัดด้วย เจตนา และ ปัญญา มิใช่
เพียงขนบหรือความนิยมทางสังคม ดังนั้น “ดี” ขึ้นอยู่กับสังคมในระดับโลกิยธรรม แต่ “ดี” ไม่อาจ
ขึ้นอยู่กับสังคมในระดับโลกุตตรธรรม เพราะว่าลักษณะของความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ใช่แค่การ
กระทำที่ดีภายนอกเท่านั้น แต่ยังเป็นการพัฒนาจิตใจที่สะท้อนถึงการเข้าใจธรรมชาติที่แท้จริงของ
ชีวิต การปฏิบัติตามหลักธรรมในชีวิตประจำวัน และการตั้งใจที่จะหลุดพ้นจากความทุกข์โดยการ
บรรลุสู่การหลุดพ้นจากกิเลสและการบรรลุความสุขที่แท้จริงความดีในแง่ของหลักธรรมในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทคือการปฏิบัติตามหลักคำสอนที่พระพุทธเจ้าทรงแนะนำ เช่น การเข้าใจและปฏิบัติ
ตามอริยสัจ 4 การเดินตามอริยมรรค 8 การรักษาศีล การพัฒนาปัญญา และการฝึกปฏิบัติตามหลัก
พรหมวิหารธรรม ซึ่งหลักธรรมเหล่านี้จะช่วยให้บุคคลหลุดพ้นจากความทุกข์และบรรลุถึงความสุขที่
แท้จริงในชีวิต 

ตามหลักพุทธจริยธรรม เจตนาที่ประกอบด้วยความพยายามในการกระทำอันเป็นเหตุเบื้องต้น  
หรือเป็นความพยายามเพ่ือให้การกระทำสำเร็จลงเป็นเกณฑ์ตัดสินคุณค่าเชิงพุทธจริยธรรม  ดังพระ
พุทธพจน์ที่ว่า  “ภิกษุทั้งหลายเรากล่าวเจตนาว่าเป็นกรรม  บุคคลคิดแล้วจึงกระทำกรรมด้วยกาย 
ด้วยวาจา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 34 หน้าที่ 536 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)   เจตนาเป็นเกณฑ์ในการตัดสินว่า การกระทำใด  ดีหรือชั่ว  ถูกหรือผิด  เพราะการ
กระทำทั้งหมดของมนุษย์มีเจตนาเป็นตัวคอยบ่งชี้ เพราะฉะนั้น  เจตนาจึงเป็นตัวแท้ของกรรม  บุคคล
คิดแล้วจึงกระทำกรรมด้วยกาย  ด้วยวาจา และด้วยใจ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22  ข้อที่ 335 
หน้าที่ 365 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ดังนั้น หลักการสำหรับเป็นเกณฑ์
วินิจฉัยความดีและความชั่ว  ลักษณะที่เป็นข้อตัดสินทางจริยธรรมในทางพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นก็โดย
อาศัยการกระทำใน 2  ลักษณะเป็นตัวจำแนก  คือ การกระทำใดที่มีรากฐานมาจากกุศลมูล  ถือว่า
เป็นการกระทำที่ดีมีประโยชน์  มีคุณค่า  ส่วนการกระทำที่มีรากฐานมาจากอกุศลมูลถือเป็นการ
กระทำท่ีเป็นฝ่ายชั่ว  



56  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เกณฑ์ตัดสินความดีสูงสุดในพระพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นก็คือ การได้เข้าไปสู่พระนิพพาน แต่

สิ่งที่จะใช้เป็นเกณฑ์มาตรฐานในการวัดว่าได้ถึงความดีหรือยังไม่ถึงนั้น  ต้องดูที่หลักของพระศาสนา  
คือการละสังโยชน์ทั้ง  10  ประการได้หรือยัง  แต่การที่ปุถุชนคนธรรมดาจะไปตัดสินว่าสิ่งนี้เป็นความ
ดีหรือไม่ใช่ความดีมีหลักเกณฑ์ง่ายๆ คือต้องพิสูจน์ด้วยตัวเองที่เรียกว่า “ปัจจัตตัง เวทิตัพโพ วิญญูหิ”  
อันผู้รู้ทั้งหลายพึงรู้พึงเข้าใจด้วยตนเอง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 89 หน้าที่ 111
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แต่การจะตัดสินว่าถูกต้องได้นั้น  ต้องนำหลักการ
ที่พระพุทธเจ้าได้แสดงไว้แก่ชาวกาลามะ  10  ประการ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 505
หน้าที่ 179 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  โดยที่พระพุทธองค์ได้ทรงประทาน
เป็นคำแนะนำที่มีคุณค่าที่สุดยอดเยี่ยมที่สุดในประวัติศาสตร์แห่งพุทธปรัชญาเถรวาท 

ดังนั้น แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการมองความดีจากภายในจิตใจที่ผ่าน
การฝึกฝนและการตระหนักรู้ในธรรมชาติของชีวิต ความดีไม่ได้มุ่งหวังเพียงแค่ผลลัพธ์ที่ดีในโลกนี้ แต่
เกี่ยวข้องกับการหลุดพ้นจากทุกข์และการเข้าใจในธรรมชาติของการดำรงชีวิต ความดีในพุทธปรัชญา
เถรวาทจึงเป็นการปฏิบัติที่มาจากจิตใจที่บริสุทธิ์ โดยเน้นการฝึกฝนเมตตา การฝึกศีลธรรม การไม่ยึด
ติดกับผลลัพธ์ และการหลุดพ้นจากความทุกข์และความยึดมั่นในตัวตน 

จากข้อถกเถียงเชิงอภิปรัชญาเกี่ยวกับสถานะของ “ความด”ี ว่าควรถือเป็นสิ่งที่ดำรงอยู่โดยไม่
ขึ้นกับความเห็น (อัตวิสัย) หรือไม่ แนวทางของพุทธปรัชญาเถรวาทที่แม้จะไม่ได้บัญญัติ “ความดี” ไว้
เป็นภาวะถาวร แต่ก็ยังยืนยันว่ามี “กฎแห่งธรรม” (ธรรมธัมมตา) ที่ความดีต้องอิงตาม กล่าวคือ 
ความดีจะต้องสอดคล้องกับเจตนา กรรม และผลแห่งกรรมในทางที่จะนำไปสู่การลดละกิเลสและการ
บรรลุธรรม อย่างไรก็ดี ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้มีสถานะเป็น “เป้าหมายสุดท้าย” แต่เป็น
เพียง “เครื่องมือ” หรือ “หนทาง” สู่การพ้นทุกข์เท่านั้น ผู้ปฏิบัติธรรมจึงต้องรู้จัก “ใช้” ความดี โดย
ไม ่“ยึดติด” กับความดี 

แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทถือเป็นประเด็นที่มีความละเอียดอ่อนเชิงอภิปรัชญา
และจริยศาสตร์ เพราะมันไม่เพียงแต่เกี่ยวข้องกับพฤติกรรมที่ถือว่า “ชอบธรรม” (right conduct) 
เท่านั้น แต่ยังมีนัยยะลึกซ้ึงถึงสภาวะการดำรงอยู่ (being) และกระบวนการทางจิตวิญญาณของบุคคล 
(Gethin, 1998) ในขณะที่ปรัชญาตะวันตกแบบเพลโต (Plato) หรืออไควนัส (Aquinas) ถือว่าความ
ดี เป็นภาวะหรือรูปแบบที่มีสถานะสมบูรณ์ ในตัวมันเอง  (Plato, Republic, 509b; Aquinas, 
Summa Theologica, I, q.5) พุทธปรัชญาเถรวาทกลับเสนอว่าความดีเป็นสภาวะที่อิงอยู่กับจิตและ
ปัจจัยที่เก้ือกูลต่อการดับทุกข์ (Bodhi, 2012) 

ในเชิงอภิปรัชญา พุทธปรัชญาเถรวาทไม่มองว่าความดีเป็น “สิ่งมีอยู่” ที่แยกขาดจากจิตหรือ
ภาวะของชีวิต แต่เห็นว่าความดีเกิดขึ้นในบริบทของการปฏิบัติ  การตั้งเจตนาที่ถูกต้อง และ
ความสัมพันธ์เชิงเหตุปัจจัยที่ทำให้เกิดการก่อรูปของสภาวะจิตที่ประเสริฐ (Narada, 1988) ความดีจึง
มีสถานะเป็น “อัตวิสัย” กล่าวคือ ความดีมีอยู่เพียงเมื่อมีผู้กระทำที่มีสภาวะจิตสอดคล้องกับเส้นทาง
แห่งการดับทุกข์ (Keown, 2005) 

มุมมองนี้นำไปสู่การตั้งคำถามสำคัญทางอภิปรัชญาและจริยศาสตร์ว่า  หากความดีมิใช่สิ่งที่
ดำรงอยู่โดยตัวของมันเอง แล้วมันจะมีสถานะเชิงความจริงอย่างไร?  และความดีจะสามารถมีน้ำหนัก
ทางจริยธรรมได้หรือไม่ ถ้ามันผันแปรตามจิตและเจตนาของแต่ละบุคคล? 



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ในพุทธปรัชญาเถรวาท แนวคิดเรื่องความดีไม่สามารถแยกออกจากเจตนา และการปฏิบัติ 
ของบุคคลได้ เพราะความดีในที่นี้ถูกมองว่าเป็นการกระทำที่มีเจตนาเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้าง
ขึ้นมา ความดี จึงเป็นสิ่ งที่ มีลักษณะ อัตวิสัย  หรือ  สัมพัทธ์ ขึ้นอยู่กับปัจจัยทางจิตใจและ
สภาพแวดล้อมของผู้กระทำ (Narada, 1988; Gethin, 1998) 

1. เจตนา เป็นปัจจัยหลักของความดีในพุทธปรัชญาเถรวาท เจตนา นับว่าเป็นการกระทำ
ที่เกิดจากจิตใจและเป็นตัวกำหนดทิศทางของการกระทำทางกาย  วาจา และใจ (Bodhi, 2000) 
พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าการกระทำทั้งหลายเกิดจากเจตนาเป็นหลัก และเจตนาที่ดีสามารถนำไปสู่ผล
ที่ดีในที่สุด โดยเฉพาะในเชิงจริยธรรม ดังนั้น ความดีจึงไม่ใช่สิ่งที่เป็นสภาพหรือคุณสมบัติที่มีอยู่ตาม
ธรรมชาติ แต่เป็นสิ่งที่เกิดจากการตั้งใจทำให้เกิดสิ่งดีด้วยความมุ่งมั่น  (Cousins, 1996) ความดีใน
พุทธปรัชญาเถรวาทไม่สามารถวัดหรือประเมินได้จากพฤติกรรมภายนอกเท่านั้น แต่ขึ้นอยู่กับเจตนาที่
อยู่เบื้องหลังการกระทำนั้น ๆ การกระทำที่มีเจตนารมณ์เพ่ือความหลุดพ้น หรือการช่วยเหลือผู้อ่ืน
ในทางที่ถูกต้องย่อมเป็นความดี เช่น การปฏิบัติศีลธรรมตามหลัก “สติ” และ “เมตตา” ที่เจตนาเป็น
แรงขับเคลื่อน (Sangharakshita, 2001) 

2. การปฏิบัติเป็นกระบวนการของการสร้างความดี  ในพุทธปรัชญาเถรวาท การปฏิบัติ
ทางจิตวิญญาณเป็นกระบวนการที่มีความสำคัญในการสร้างความดี  การปฏิบัติที่เกี่ยวข้องกับการ
ฝึกฝนจิตใจ เช่น การทำสมาธิ การฝึกสติ และการพัฒนาปัญญา เป็นวิธีที่บุคคลสามารถปลูกฝังความ
ดีได้ (Bodhi, 2012) ในกรอบของการปฏิบัติในพุทธปรัชญาเถรวาท ความดีจะไม่เกิดขึ้นทันทีจากการ
ตั้งใจเพียงอย่างเดียว แต่ต้องผ่านการปฏิบัติที่สม่ำเสมอ เช่น การเจริญวิปัสสนา เพ่ือที่จะเข้าใจ
ธรรมชาติของทุกข์ และการดับทุกข์ ดังนั้น ความดีในที่นี้จึงเป็นผลลัพธ์ของการฝึกฝนที่มีเป้าหมาย
เพ่ือการปลดปล่อยจิตใจจากกิเลสและความยึดมั่นในอัตตา (Keown, 2005) 

3. ความดีในฐานะการดำเนินไปตามเส้นทางแห่งการหลุดพ้น การปฏิบัติในพุทธปรัชญา
เถรวาท ไม่ใช่แค่การกระทำในทางกายหรือวาจาเท่านั้น แต่ยังเป็นการปฏิบัติตาม มรรค ๘ ซึ่งเป็น
เส้นทางที่สามารถนำไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ ความดีในมุมมองนี้มีความสัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับการ
ดำเนินชีวิตตามหลักของการเจริญปัญญาและการละวางจากการยึดมั่นในอัตตา  (Narada, 1988) ใน
ทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท ความดีจึงไม่ใช่สิ่งที่เราสามารถมองเห็นได้โดยตรง แต่เป็นการสร้างขึ้น
จากการปฏิบัติที่มุ่งหวังผลลัพธ์ทางจิตวิญญาณ  ซึ่งแต่ละบุคคลจะสามารถสร้างความดีได้ผ่านการ
เจริญสติ, เมตตา, และการลดละกิเลสภายในใจ การสร้างความดีดังกล่าวไม่เป็นเรื่องของการบังคับ
หรือการมองโลกในมุมมองเชิงวัตถุ แต่เป็นการพัฒนาและสร้างข้ึนจากภายใน (Harvey, 2013)  

ดังนั้น ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทจึงสามารถมองได้ว่าเป็นผลผลิตของเจตนาและการ
ปฏิบัติ ที่ขึ้นอยู่กับสภาพจิตใจของบุคคลผู้กระทำ โดยมีเจตนาเป็นปัจจัยหลักในการกำหนดทิศทาง
ของการกระทำทางกาย วาจา และใจ ความดีจึงไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่ในตัวมันเอง แต่เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากการ
ฝึกฝนและการปฏิบัติที่มุ่งไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ภายในจิตใจ ความดีในเชิงอัตวิสัยนี้ทำให้ความดีไม่
เป็นสิ่งที่ตายตัว แต่เป็นสิ่งที่มีพลวัตขึ้นอยู่กับการปฏิบัติและเจตนาของแต่ละบุคคลในเส้นทางแห่งการ
พัฒนา 

แนวคิดเกี่ยวกับความดีในพุทธปรัชญาเถรวาท แตกต่างจากแนวคิดในปรัชญาตะวันตก ที่
มักจะมองความดีเป็นสิ่งที่เป็นวัตถุ หรือ ภาวะที่สมบูรณ์ เช่น ในมุมมองของเพลโต ที่กล่าวถึงความดี 



58  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ว่าเป็นอุดมคติ หรือ รูปแบบที่สมบูรณ์ ที่มีอยู่ในภพที่เหนือกว่า สถานะของความดีในความคิดของเพล
โตนั้นเป็นสิ่งที่คงที่และไม่ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอก เช่น การกระทำหรือเจตนาของบุคคล (Plato, 
Republic, 509b) ในทางตรงกันข้าม อัตวิสัยของความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น ความดีเกิดจาก
การดำเนินชีวิตและการปฏิบัติของบุคคล โดยไม่ขึ้นกับสถานะที่สมบูรณ์หรือภาวะที่คงที่ ความดี
เกิดขึ้นจาก เจตนา และการกระทำที่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามภาวะจิตของบุคคลและกระบวนการ
ทางจิตวิญญาณ  (Gethin, 1998) พุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้ถือว่าความดีเป็นสิ่งที่คงที่  แต่เป็น
กระบวนการของการพัฒนาและการเปลี่ยนแปลงจิตใจไปในทางที่ดีขึ้น ความแตกต่างที่สำคัญระหว่าง
แนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาทและปรัชญาตะวันตกคือการที่พุทธปรัชญาเถรวาทมองว่า ความดีเป็น
สิ่งที่สัมพันธ์กับบุคคล และการกระทำของเขา ขึ้นอยู่กับเจตนาและการฝึกฝนจิตใจอย่างสม่ำเสมอ 
ขณะที่ในปรัชญาตะวันตก ความดีมักถูกมองว่าเป็นสิ่งที่สามารถวัดได้จากภายนอก  เช่นจากการ
กระทำท่ีถูกต้องตามค่านิยมของสังคมหรือกฎเกณฑ์ท่ีตายตัว 

การมองความดีในเชิงกระบวนการทำให้พุทธปรัชญาเถรวาท เน้นที่การพัฒนาและการฝึกฝน
จิตใจ ผ่านการปฏิบัติ เช่น การทำสมาธิ การเจริญสติ การฝึกฝนปัญญา และการปรับเปลี่ยนเจตนาให้
มีแนวโน้มที่ดีขึ้นตามหลักของ มรรค ๘ ซึ่งเป็นเส้นทางที่นำไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ (Bodhi, 2000) 
ความดีจึงเป็นผลลัพธ์ของกระบวนการปฏิบัติที่ต้องใช้เวลาและความตั้งใจที่ต่อเนื่อง โดยที่ ผลของการ
ปฏิบัติ จะสะท้อนให้เห็นในระดับการพัฒนาของจิตใจ ไม่ใช่สิ่งที่สามารถบรรลุได้ในทันทีทันใด ความดี
ในทางพุทธปรัชญาเถรวาทจึงไม่ใช่ภาวะที่สมบูรณ์หรืออุดมคติที่ต้องไปถึงจุดใดจุดหนึ่ง แต่เป็นการ
เดินทางที่เกิดขึ้นในแต่ละช่วงเวลา ซึ่งการปฏิบัติอย่างต่อเนื่องนำไปสู่การพัฒนาอย่างเป็นขั้นเป็นตอน 
(Harvey, 2013) โดยที่การพัฒนานี้จะมีความสัมพันธ์กับ ความเข้าใจ ที่เพ่ิมข้ึนเกี่ยวกับธรรมชาติของ
ทุกข ์การเข้าใจความจริงของการมีอยู่ และการละการยึดมั่นในอัตตา  

การที่แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอัตวิสัยนั้นเกิดจากหลายปัจจัย ได้แก่ 
ความเข้าใจในแนวคิดเรื่อง อนัตตา (ความไม่มีตัวตน) การพิจารณาความดีจากการเปลี่ยนแปลงทาง
จิตใจและการหลุดพ้นจากอุปาทาน (การยึดมั่น) รวมถึงการเน้นการฝึกฝนจิตใจเพื่อเข้าถึงการหลุดพ้น
จากทุกข์ ซึ่งจะอธิบายความดีได้จากประสบการณ์ภายในมากกว่าผลลัพธ์ที่สามารถมองเห็นจาก
ภายนอก 

แนวคิดของความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเชื่อมโยงกับแนวคิดสำคัญในพุทธปรัชญาคือ 
อนัตตา ซึ่งเป็นความเข้าใจว่าทุกสิ่งในจักรวาลไม่มีตัวตนที่ถาวรและไม่สามารถยึดมั่นเป็น “ตัวตน” ได้ 
การที่ไม่มีตัวตนหรืออัตตานี้เป็นสาเหตุสำคัญที่ทำให้การมองความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นเรื่อง 
อัตวิสัย เพราะการตีความความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทต้องขึ้นอยู่กับประสบการณ์และการรับรู้ส่วน
บุคคลที่เข้าใจในธรรมชาติของการมีอยู่และความไม่เที่ยง ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ใช่การ
กระทำที่มาจากการมุ่งหวังผลหรือรางวัลจากภายนอก แต่เป็นการกระทำที่เกิดจากการเข้าใจใน
ธรรมชาติของโลกที่แท้จริง ซึ่งเป็นการเข้าใจว่าไม่มีสิ่งใดในโลกนี้ถาวรหรือมีตัวตนที่มั่นคง เมื่อบุคคล
หลุดพ้นจากการยึดมั่นในตัวตนและเข้าใจถึงธรรมชาติของอนัตตาแล้ว  ความดีจะเกิดขึ้นจากการ
กระทำท่ีไม่ได้ยึดติดกับตัวตนและผลของการกระทำนั้น 

การทำความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทมีลักษณะที่แตกต่างจากการทำความดีในจริยศาสตร์
ตะวันตกซึ่งมักจะพิจารณาผลลัพธ์ที่เห็นได้ชัดเจน  แต่ในพุทธปรัชญาเถรวาทความดีเกิดจากการ



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 พัฒนาจิตใจและการหลุดพ้นจากอุปาทาน (การยึดมั่น) ซึ่งหมายถึงการไม่ยึดมั่นในผลของการกระทำ
หรือในตัวตน การที่ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็น อัตวิสัยเกิดจากการที่มันขึ้นอยู่กับการ
เปลี่ยนแปลงทางจิตใจของบุคคล เช่น เมื่อบุคคลสามารถปล่อยวางจากอุปาทานและเข้าใจธรรมชาติ
ของการมีอยู่ได้ การกระทำที่ดีจะเกิดขึ้นโดยไม่ต้องการผลตอบแทนจากภายนอก นั่นหมายถึง ความดี
จะมีการตีความที่แตกต่างกันไปตามประสบการณ์ทางจิตใจและการพัฒนาภายในของแต่ละบุคคล ใน
ทัศนะนี้ ความดีไม่ใช่สิ่งที่สามารถกำหนดได้จากภายนอกตามมาตรฐานหรือกฎเกณฑ์ของสังคม  แต่
เป็นสิ่งที่บุคคลแต่ละคนต้องพัฒนาขึ้นจากการฝึกฝนตนเองและการเข้าใจธรรมชาติของชีวิต 

การกระทำที่ดีเกิดจากการเจริญสติและการฝึกฝนจิตใจให้มีความเข้าใจในธรรมชาติของชีวิต  
บุคคลที่ทำความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่จำเป็นต้องรอผลตอบแทนหรือการยอมรับจากสังคม การ 
กระทำที่ดีเกิดขึ้นจากการมีสติรู้เท่าทันความคิดและการกระทำของตนเอง การที่การกระทำดีในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทเป็นอัตวิสัยก็เพราะว่าไม่สามารถวัดหรือประเมินได้จากภายนอก แต่ต้องพิจารณาจาก
การรับรู้ภายในของบุคคล ซึ่งต้องขึ้นอยู่กับการฝึกฝนและการเข้าใจในกระบวนการทางจิตใจ ความดี
ในเชิงจริยธรรมจึงเป็นเรื่องที่ไม่สามารถตัดสินได้จากภายนอกตามมาตรฐานของสังคม แต่เป็นสิ่งที่เกิด
จากการเข้าใจใน ธรรมชาติของการมีอยู่ และ การปล่อยวางจากความยึดมั่นในตัวตน 

การที่ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็น อัตวิสัย อาจถูกวิจารณ์ว่าเป็นแนวคิดที่ยากจะ
ประยุกต์ใช้ในสังคมสมัยใหม่ที่มักจะมองความดีจากผลลัพธ์หรือการกระทำที่สามารถเห็นได้ชัดเจน
จากภายนอก ข้อวิจารณ์นี้เกิดขึ้นเนื่องจากสังคมสมัยใหม่ให้ความสำคัญกับมาตรฐานทางสังคมและ
กฎหมายมากกว่าการพิจารณาความดีจากการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจ  อย่างไรก็ตาม การที่ความดี
ในพุทธปรัชญาเถรวาทเน้นที่การพัฒนาจิตใจและการหลุดพ้นจากการยึดมั่นนั้นยังคงมีคุณค่าในแง่ของ
การสร้างความสุขท่ียั่งยืนจากภายใน การวิจารณ์นี้จึงไม่ได้ทำให้แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถร
วาทด้อยค่าลง แต่ช่วยให้เห็นว่าแนวคิดนี้สามารถมีบทบาทสำคัญในชีวิตภายในของบุคคลที่ต้องการ
หลุดพ้นจากทุกข์และความไม่สมดุลของชีวิต 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงยืนยันว่า ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอัตวิสัย เพราะความดีในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทไม่ได้ถูกกำหนดจากภายนอก แต่เกิดจากการรับรู้ภายในของบุคคลที่เข้าใจธรรมชาติ
ของชีวิต การทำความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเกิดจากการเข้าใจในหลักของอนัตตา และการหลุดพ้น
จากอุปาทาน ซึ่งไม่สามารถวัดจากผลลัพธ์ที่เห็นได้ชัดเจน แต่เป็นการกระทำที่เกิดจากการพัฒนา
จิตใจและการเข้าใจธรรมชาติของโลก การที่ความดีเป็นอัตวิสัยทำให้พุทธปรัชญาเถรวาทมีมุมมองที่
แตกต่างจากระบบจริยธรรมของสังคมตะวันตกที่มักจะเน้นการประเมินผลลัพธ์จากการกระทำ แต่ใน
พุทธปรัชญาเถรวาทนั้นการทำความดีเป็นผลมาจากการฝึกฝนจิตใจและการเข้าใจธรรมชาติของการมี
อยู่ ซึ่งจะนำไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์และความไม่สมดุลในชีวิต 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ความดีในเชิงอัตวิสัย (Subjective) ความดีถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับเจตนาของบุคคลและ
การรับรู้ของเขาเป็นหลัก ความดีในที่นี้ไม่สามารถยึดติดกับมาตรฐานภายนอกหรือเกณฑ์ที่ตายตัวได้  
แต่จะพิจารณาจากจิตใจและความตั้งใจของผู้กระทำ ดังนั้น ความดีในเชิงอัตวิสัยจึงมีความยืดหยุ่นสูง
และขึ้นอยู่กับการตีความของแต่ละบุคคล การกระทำที่ดูเหมือนดีในบางกรณีอาจไม่ถือเป็นความดี



60  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
หากเจตนาของบุคคลนั้นไม่บริสุทธิ์ หรือมีจุดประสงค์ซ่อนเร้นเพ่ือผลประโยชน์ส่วนตัว และสอดคล้อง
กับทัศนะของพระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ) และ คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ (2563) ที่กล่าวว่า 
ความสมบูรณ์ของความดีผ่านจิตใจ เป็นความจริงแท้ที่ไม่หายไป และระบุถึงหน้าที่ที่สัมพันธ์กับความ
ดีนั้น โดยโยงให้เห็นผลที่เกิดขึ้นจากการทําดีว่าทําให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและผู้อ่ืนที่สัมพันธ์กับ
ความดีนั้นได้อย่างชัดเจน (พระมหาขวัญชัย  กิตฺติเมธี (เหมประไพ) และ คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์, 2563) 

นอกจากนั้น ความดีเชิงอัตวิสัยในพุทธปรัชญามักเกี่ยวข้องกับเจตนา การรับรู้ของแต่ละบุคคล 
การฝึกฝนจิต และการมองโลกในมุมมองที่มีการปรับเปลี่ยนอย่างต่อเนื่อง การพิจารณาความดีจึงไม่
สามารถตัดสินได้จากมาตรฐานเดียว แต่ต้องพิจารณาตามสถานการณ์ ประสบการณ์ส่วนบุคคล และ
การปฏิบัติที่เป็นไปตามหลักธรรมที่นำพาไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์  สอดคล้องกับทัศนะของพระมหา
โกมล กมโล และพระเทพสุวรรณเมธี (2559) ที่กล่าวว่า พุทธปรัชญามองการทำความดีจะต้อง
ประกอบด้วย 3 ส่วนคือ ส่วนทางกายเรียกว่า กายกรรม การกระทำทางวาจา เรียกว่า วจีกรรม และ
การกระทำทางใจเรียกว่า มโนกรรม และมีเจตนาหรือความจงใจ เป็นแรงผลักดันที่จะทำให้เกิด
ความอโลภะ อโทสะ และอโมหะ ซึ่งถือเป็นกุศลมูลหรือรากเหง้าแห่งความดี ในฐานะเป็นกรรมวาท 
สอนว่าการกระทำย่อมมีผล ทำกรรมดีย่อมได้รับผลดี ซึ่งเงื่อนไขของเกณฑ์ความดีจะมีทั้งที่เป็นสมมติ
นิยามหรือสังคมบัญญัติขึ้นมา แต่สมมตินิยามจะมีความสัมพันธ์กับกรรมนิยามเสมอ การกระทำที่ไม่
เป็นไปเพ่ือการเบียดเบียน อันเป็นสิ่งดีเพราะไม่มีโทษอันเป็นเพ่ือประโยชน์ เพ่ือความสุขแล้ว ยังต้อง
เป็นสิ่งที่บุคคลไม่ติเตียนด้วย จึงจะเรียกว่าดีพร้อม (พระมหาโกมล กมโล และพระเทพสุวรรณเมธี, 
2559) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย  

ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอัตวิสัยในฐานะที่เป็นผลของเจตนา เป็นประสบการณ์จิต 
เป็นสภาพจิต และเป็นเครื่องมือในการพัฒนาจิต ซึ่งต้องรับรู้ด้วยตนเอง ซ่ึงเป็นข้อเสนอใหม่ที่ชี้ให้เห็น
ว่า แม้ความดีจะมีโครงสร้างในระดับอภิธรรม แต่ระดับคุณค่าของมันเป็นเรื่องอัตวิสัยที่ต้องพิจารณา
ผ่านเจตนาและภาวะจิตของผู้กระทำเป็นหลัก แสดงให้เห็นว่า ความดีจึงมิใช่เพียงเพ่ือประโยชน์
ชั่วคราว แต่เป็นการวางเหตุแห่งผลสุขและการดับทุกข์ในระดับจิตวิญญาณ  โดยมีองค์ประกอบคือ 
ความดี เป็นสภาวะเจตนาบริสุทธิ์ ปราศจากโลภะ โทสะ โมหะ โดยเจตนา และด้วยอโลภะ อโทสะ 
อโมหะ เพ่ือความสุขอันยั่งยืนและการพ้นทุกข์ จนถึงนิพพาน  ดังแผนภูมิภาพต่อไปนี้ 



61 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

แผนภูมิภาพที่ 1 ความดีเป็นอัตวิสัย 
 

จากแผนภูมิภาพมีคำอธิบายว่า ความดีคือเน้นสภาวะเจตนาภายใน ที่เน้นองค์ประกอบของ
จิตที่ทำให้เจตนานั้นบริสุทธิ์ โดยมีเป้าหมายสูงสุดของความดีตามพุทธปรัชญาเถรวาทคือ การดับทุกข์ 
(นิโรธ) และบรรลุนิพพาน 

 
บทสรุป  

แนวคิดเรื่อง “ความดี” ในมุมมองของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น ไม่ได้เป็นปรวิสัย เพราะมัน
มิใช่สิ่งที่ถูกกำหนดหรือมีอยู่โดยธรรมชาติอย่างเป็นอิสระจากตัวบุคคล  และไม่ใช่สิ่งที่ดำรงอยู่อย่าง
เป็นมาตรฐานคงที่เหนือกว่าทุกสิ่ง อย่างที่เพลโตเสนอผ่านแนวคิดเรื่อง โลกของแบบ ซึ่งเขาเชื่อว่า
ความดีเป็นสิ่งดำรงอยู่โดยตัวมันเองในฐานะแบบสูงสุด ที่เป็นอิสระจากโลกนี้ โลกของสังคม และตัว
บุคคล  

ในขณะเดียวกัน ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทก็ไม่ใช่ สัมพัทธวิสัยกล่าวคือ ไม่ได้เป็นสิ่งที่
ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอก สภาพแวดล้อม หรือระบบสังคมที่กำหนดนิยามว่าการกระทำใดดีหรือชั่ว
ตามสถานการณ์ ดังเช่นแนวคิดของโธมัส ฮอบส์ ที่เห็นว่ามาตรฐานศีลธรรมเป็นผลผลิตของข้อตกลง
ทางสังคม ซึ่งถูกออกแบบขึ้นเพ่ือควบคุมสัญชาตญาณแห่งความเห็นแก่ตัวของมนุษย์  

แต่ความดีในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอัตวิสัย ในความหมายเฉพาะ กล่าวคือ ไม่ใช่ความดีใน
ฐานะความรู้สึกหรือรสนิยมปัจเจกอย่างไร้มาตรฐาน ดังที่โซฟิสต์ เสนอว่า “คนแต่ละคนมีมาตรฐาน
ความดีของตน” แต่ในทางพุทธปรัชญาเถรวาท ความดีเกิดจากการพัฒนาจิตของบุคคลผ่านการ
ปฏิบัติธรรม เจริญสติ ฝึกปัญญา และการละกิเลส ซึ่งเป็นกระบวนการภายในของแต่ละบุคคล ความดี
จึงเกิดจากการแปรเปลี่ยนภาวะทางจิตที่ลดความเห็นแก่ตัว  ลดกิเลส และขัดเกลาตนเองสู่ภาวะ

การดับทุกข ์(นิโรธ) และบรรลุนิพพาน 

ความดีเป็นอัตวสิัย 

 

สภาวะเจตนาภายในบริสุทธิ ์

ละโลภะ โทสะ โมหะ 



62  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
บริสุทธิ์ มันจึงเป็นอัตวิสัยในความหมายเชิงจริยศาสตร์เชิงปฏิบัติ ที่อยู่บนฐานการปฏิบัติ ไม่ใช่เป็น
เพียงรสนิยมหรือการตกลงของสังคม 
 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
1.1 การเน้นการพัฒนาจิตใจและการเข้าใจธรรมชาติของชีวิต ควรมุ่งเน้นการสร้างแนวทาง

ในการฝึกฝนจิตใจของบุคคลในชีวิตประจำวัน เช่น การปฏิบัติ สติ และ สมาธิ เพ่ือนำไปสู่การเข้า
ใจความดีที่มาจากภายในจิตใจและไม่ข้ึนอยู่กับผลลัพธ์ภายนอก 

1.2 การปรับแนวคิดความดีให้สอดคล้องกับสังคมสมัยใหม่ การพัฒนาแนวคิดความดีให้
สอดคล้องกับโลกสมัยใหม่ควรจะเน้นที่การสร้างการเรียนรู้และการเข้าใจหลักคำสอนทางพุทธศาสนา 
เช่น การทำความดีที่ไม่มุ่งหวังผลตอบแทนจากภายนอก  โดยการฝึกสติ สมาธิ และการเข้าใจ
ธรรมชาติของการมีชีวิตในสังคมร่วมสมัย 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
2.1 ควรศึกษาการเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องความดีระหว่างพุทธปรัชญาเถรวาทกับศาสนาอ่ืน 

ๆ อาจช่วยขยายขอบเขตความเข้าใจและเปิดโอกาสให้เห็นการประยุกต์ใช้หลักคำสอนทางพุทธ
ปรัชญาเถรวาทในสังคมมัยใหม่ 

2.2 ควรศึกษาศึกษาความสามารถในการประยุกต์ใช้แนวคิดเรื่องความดีในพุทธปรัชญาเถร
วาทในสังคมที่มีความแตกต่างหลากหลาย โดยเฉพาะในด้านการสร้างความสงบสุขและการแก้ปัญหา
ความขัดแย้งทางสังคม จะเป็นประโยชน์ในการพัฒนาแนวทางการสร้างสังคมที่ดี 

 
เอกสารอ้างอิง  
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2518). ปรัชญาตะวันตกสมัยโบราณ. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: แพร่

พิทยา. 
พระราชวรมุนี  (ประยู ร ธมฺมจิตฺ โต ). (2559). ปรัชญ ากรีก  บ่ อ เกิดภู มิปัญ ญ าตะวันตก . 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ศยาม. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2556). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด คำวัด. พิมพ์

ครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร:  สำนักพิมพ์เลี่องเชียงเพียรเพื่อพุทธศาสน์. 
พระมหาโกมล กมโล และพระเทพสุวรรณเมธี. (2559). เกณฑ์การตัดสินความดีในพุทธปรัชญาเถร

วาทกับปรัชญาอุปนิษัท: วิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบ. วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์. 2(1): 
90-101. 

พระมหาขวัญชัย  กิตฺติเมธี (เหมประไพ) และ คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์. (2563). บทสนทนาเรื่องความดี
ตามทรรศนะพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์. 5(1): 198-209.   

พระมหาพรชัย สิริวโร. (2558). พุทธปรัชญาเป็นจริยศาสตร์ประเภทอันตวิทยาหรือกรณียธรรม?. 
รายงานวิจัย. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2546). อิทัปปัจจยตา: ธรรมชาติแห่งเหตุและผล. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 



63 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เล่มที่ 10, 13, 20, 22, 29. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เพลโต. (2523). อุดมรัฐ. แปลและเรียบเรียง โดย ปรีชา ช้างขวัญยืน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุวัฒน์ จันทรจำนง. (2540). ความเชื่อของมนุษย์เกี่ยวกับปรัชญาและศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์สุขภาพใจ. 

วิทย์  วิศทเวทย์ . (2532). จริยศาสตร์เบื้ องต้น มนุษย์กับปัญหาจริยธรรม . พิมพ์ครั้ งที่  7 . 
กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 
กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

Batchelor. (1997). Buddhism Without Beliefs. Riverhead Books. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in 

the sociology of knowledge. Anchor Books. 
Bodhi.  (2 0 0 5 ) .  In the Buddha’s Words: An Anthology of Discourses from the Pāli 

Canon. Wisdom Publications. 
Definition of objectivity from the Cambridge Academic Content Dictionary. 

Cambridge University Press. 
Hobbes, T. (1651). Leviathan. Oxford University Press. 
Plato. (1 9 53 ). Republic. translated by B. Jowett, in The Dialogues of Plato. Oxford 

University Pres. 
Plato. (1968). The Republic of Plato. Translated  with  notes  and  an  interpretive  

essay  by  Allan  Bloom. New York: Basic Book. Inc. 
Plato. (1975). Republic. Translated by Desmond Lee. Penguin Books.  
Rousseau, J-J. (1762). The Social Contract. Penguin Classics. 
Solomon, Robert C. (2 0 05 ). Subjectivity. in Honderich, Ted.  Oxford Companion to 

Philosophy. Oxford University Press. 
 

 
 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/

