
407 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
พิธีกรรมงานศพที่สื่อถงึการตายดีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

Funeral rites as good death in Theravada Buddhism 
 

สายฝน  ถนอมศรี 
Saifon Thanomsri 

                                               คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย    
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: Email: nongfon1926@hotmail.com 

 
Received May 17, 2025; Revised August 27, 2025; Accepted: August 30, 2025 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายของชาวพุทธใน
สังคมไทยในปัจจุบันที่มีอิทธิพลต่อการประกอบพิธีศพในลักษณะที่เกิดขึ้นในปัจจุบันเป็นการประกอบ
พิธีศพทางศาสนาเชื่อว่าเป็นการทำเพ่ือให้เกิดกุศลต่อผู้ตายซึ่งปฏิบัติสืบต่อกันมาจากอดีตมาจนถึง
ปัจจุบัน เป็นช่วงระยะของเวลาที่ยาวนานทำให้เกิดความหลากหลายกับการประกอบพิธีศพจึงเป็นไป
ตามเจตนาความเชื่อของสังคมไทยในปัจจุบันการประกอบพิธีศพทางศาสนาชาวพุทธในสังคมไทยให้
ความสำคัญเพราะเชื่อว่าเป็นการสร้างกุศลประโยชน์ให้เกิดขึ้นทำให้ผู้ที่มี่บทบาทหน้าที่ทางศาสนาได้
ทำหน้าที่ให้หลักธรรมคำสอนทางศาสนาให้กับผู้ที่มาร่วมประกอบพิธีศพ ได้เข้าใจถึงหลังธรรมทาง
ศาสนาที่ถูกต้องว่าความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายของสังคมไทย ชาวพุทธในสังคมไทยก็มีความเชื่อ
เรื่องชีวิตหลังความตายที่อาจแบ่งเป็น 2 กลุ่ม กลุ่มแรกเชื่อว่าตายแล้วไปเกิดใหม่เป็นเหตุให้การ
ประกอบพิธีศพทำเพ่ือสร้างกุศลให้กับศพเพ่ืออุทิศให้และได้รับในขณะที่ประกอบพิธี อีกกลุ่มของชาว
พุทธในสังคมไทยเชื่อว่าการประกอบพิธีศพเป็นการประกอบเพ่ือให้เกิดประโยชน์กับบุคคลที่ยังอยู่ได้
เข้าใจถึงหลักธรรมทางศาสนาการเกิดดับที่เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ  การประกอบพิธีศพกับความ
เชื่อชีวิตหลังความตายของชาวพุทธจึงมีความหลากหลายแตกต่างกันไปตามวิถีของสังคมไทยใน
ปัจจุบัน แนวทางการศึกษา สืบค้นความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายทางศาสนาพุทธที่มีอิทธิพลต่อการ
ประกอบพิธีศพของสังคมไทยในอดีตประกอบพิธีศพทางศาสนาเกิดประโยขน์ต่อชาวพุทธในด้าน
ใดบ้างในปัจจุบันยังคงเป็นความเชื่อในทิศทางเดิมหรือไม่ ขั้นตอนประกอบพิธีในอดีตมีการประกอบ
พิธีศพกันอย่างไร และปัจจุบันยังคงไว้ในลักษณะเดิมหรือมีการปรับเปลี่ยนไปตามสภาพทางสังคมซึ่งมี
อิทธิพลต่อความเข้าใจทางศาสนา พิธีศพเป็นพิธีทางศาสนาประกอบด้วยผู้มีหน้าที่ให้หลักธรรมทาง
ศาสนาให้กับผู้ที่มาร่วมพิธีได้รับรู้ถึงหลักธรรมไปตามข้ันตอนของการประกอบพิธีศพ  
คำสำคัญ:  พิธีศพ; การตายด:ี พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
 

mailto:nongfon1926@hotmail.com


408  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

Abstract 
This article aims to study the beliefs about the afterlife of Buddhists in Thai 

society today that influence the funeral ceremony in the current form. It is a religious 
funeral ceremony that is believed to be done to make merit for the deceased, which 
has been practiced from the past to the present. It is a long period of time, resulting 
in a variety of funeral ceremonies, which are in accordance with the intentions and 
beliefs of Thai society today. Buddhists in Thai society give importance to religious 
funeral ceremonies because they believe that it creates merit and benefits, allowing 
those who have religious roles to perform their duties to provide religious teachings 
to those who participate in the funeral ceremony, so that they understand the 
correct religious teachings. The beliefs about the afterlife of Thai society, Buddhists in 
Thai society also have beliefs about the afterlife that can be divided into two groups. 
The first group believes that after death, one is reborn, which causes the funeral 
ceremony to create merit for the deceased to dedicate and receive while performing 
the ceremony. Another group of Buddhists in Thai society believes that the funeral 
ceremony is performed to benefit those who are still alive, so that they understand 
the religious principles of rebirth and death that follow the laws of nature. The 
funeral ceremony and the beliefs about the afterlife of Buddhists are therefore 
diverse and different according to the way of life in Thai society today. Study 
guidelines Investigate the belief in the afterlife in Buddhism that influenced funeral 
ceremonies in Thai society in the past. In what ways did religious funeral ceremonies 
benefit Buddhists? At present, is it still the same belief? What were the steps in the 
funeral ceremony in the past? And at present, has it remained the same or has it 
been changed according to social conditions that influence religious understanding? 
A funeral ceremony is a religious ceremony that involves a person whose duty is to 
teach religious principles to those who attend the ceremony so that they will be 
aware of the principles according to the steps of the funeral ceremony. 
Keywords: Funeral rites; Good Death; Theravada Buddhism 
 
บทนำ 
        การจะมีพิธีกรรมใดก็ตามในสังคมมาจากความเชื่อที่เป็นรากฐานในการนำไปสู่พิธีกรรมนั้น 
ตามหลักการในพระพุทธศาสนามีความเชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิด จึงทำให้เกิดรูปแบบการทำพิธี
ศพตามนัยที่ปรากฎในปายาสิราชัญญสูตรที่พระเจ้าปายาสิพยายามจะค้นหาความเชื่อว่ามีชีวิตหลัง
ความตายอยู่หรือไม่ จึงทดสอบการทำพิธีกรรมว่าถ้ามีชีวิตหลังความตายจริงจะต้องมีวิญญาณที่ตาย
ไปแล้วมาตอบข้อสงสัยดังกล่าว แต่ก็ยังไม่มีใครมาบอกจึงตกลงว่าตายแล้วไม่มีที่เกิดในที่ใดเลย แต่



409 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
หลังจากพระกุมารกัสสปะอธิบายใหม่ จึงทำให้ความเชื่อต่อเรื่องชีวิตหลังความตายนั้นเปลี่ยนไป ดัง
คำอธิบายตอนหนึ่งที่ว่า  

“บุรุษในโลกนี้จับโจรผู้ประพฤติชั่วหยาบมาแสดงแก่บพิตรว่า ผู้นี้เป็นโจรประพฤติชั่วหยาบ
ต่อพระองค์ พระองค์ทรงปรารถนาจะลงอาชญาอย่างใดแก่โจรผู้นี้ ขอได้ตรัสอาชญานั้นเถิด 
บพิตรพึงตรัสบอกบุรุษพวกนั้นอย่างนี้ว่า ถ้าเช่นนั้นพวกท่านจงเอาเชือกอย่างเหนียว มัดบุรุษ
นี้ให้มีมือไพล่หลังอย่างมั่นคง แล้วโกนศีรษะพาเที่ยวตระเวนไปตามถนนทุกถนน ตามตรอก
ทุกตรอกด้วยบัณเฑาะว์มีเสียงดัง แล้วออกทางประตูด้านทักษิณ แล้วตัดศีรษะเสียที่
ตะแลงแกง ตอนนั้นการที่โจรจะพึงได้รับหรือซึ่งความผ่อนผันจากนายเพชฌฆาตว่า ขอท่าน
นายเพชฌฆาตจงรอจนกว่าข้าพเจ้าจะได้ไปแจ้งแก่ มิตร อำมาตย์ ญาติสาโลหิต ในบ้านหรือ
นิคมโน้นแล้วจะมา เป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้ เช่นเดียวกับมิตร อำมาตย์ ญาติสาโลหิตของ
บพิตรที่เป็นคนฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จพูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูด
เพ้อเจ้อ มากไปด้วยความเพ่งเล็ง คิดปองร้ายผู้อื่นมีความเห็นผิด หลังจากตายไปแล้ว การจะ
พูดว่า ขอท่านนายนิรยบาลจงรอจนกว่าข้าพเจ้าจะไปบอกแก่เจ้าปายาสิว่า โลกหน้ามีอยู่ 
เหล่าสัตว์ผู้ผุดเกิดขึ้นมีอยู่  ผลวิบากของกรรมที่สัตว์ทำดีทำชั่วมีอยู่  จึงเป็นไปไม่ได้”  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 408 หน้า 342, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

 ต่อความเชื่อนี้เองจึงเป็นการอธิบายถึงพิธีกรรมที่เราเชื่อต่อการมีอยู่ของชีวิตหลังความตายที่
ทำให้เกิด การประกอบพิธีศพเป็นไปตามความเชื่อทางศาสนาของชาวพุทธ เพราะชาวพุทธเรามีความ
เชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายที่แตกต่างกัน การประกอบพิธีศพตามเชื่อชีวิตหลังความตายจึงแตกต่างกัน
ไปตามวัฒนธรรมประเพณีแต่ละท้องถิ่นบ้างเชื่อว่าตายแล้วไปเกิดอีก บ้างก็เชื่อว่าตายแล้วไม่ไปเกิดอีก
ฉนั้นการประกอบพิธีศพถือได้ว่าเป็นพิธีที่เกื้อกูลประโยชน์ตามฐานะหน้าที่และบทบาทด้านศาสนาได้
ทุกภาคส่วนของการประกอบพิธีศพ  พิธีศพจึงเป็นการแสดงให้เห็นลักษณะการตายที่ถูกสื่อได้ถึงการ
เป็นอยู่กับชีวิตหลังการตายที่ตรงคุณค่าตามลักษณะของวิถีชีวิตของแต่ละบุคคลไม่เว้นแม้แต่การใช้
โลงศพที่มีรูปร่างคล้ายเรือก็เป็นวิธีการที่ทำขึ้นให้มีรูปร่างคล้ายเรือสำหรับลอยไปทางน้ำ หรือหากจะ
ไปทางบกก็มีการประดับด้วยพญานาคและครุฑ การสร้างสัตว์ต่างในการประกอบพิธีกรรมจึงเป็นการ
แสดงให้เห็นถึงความอุดมสมบูรณ์ของชีวิตเมื่อจากไปแล้ว (ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ, 2565)  
 พิธีกรรมในทางพระพุทธศาสนาจะพบ 2 อย่างคือ การฝังและการเผา โดยมีคติ ดังนี้ 
 1. การฝัง เป็นไปตามคติความเชื่อแบบเดิม ที่มองว่าพิธีกรรมหลังความตายแล้วเป็นภารกิจ
ทางสังคมที่อาจมีวางให้แร้งกากินตามคำพูดติดปากว่า “ตายไปให้แร้งกาหมูหมากิน” อันหมายถึงเมื่อ
มีคนตายได้ทำพิธีเรียกขวัญจนศพเริ่มเน่าในเรือนก็เอาภาชนะธรรมชาติห่อหุ้มแล้วหามไปวางไว้กลาง
ป่ากลางทุ่งเพ่ือรอเป็นอาหารแร้งกาด้วยความเชื่อว่านกเหล่านั้นศักดิ์สิทธิ์มีฤทธิ์นำผีขวัญขึ้นฟ้าเป็น
บริวารผีฟ้าที่ปกป้องคุ้มครองคนยังไม่ตายในชุมชน (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2568) ขณะเดียวกันหากเป็นคน
ชั้นสูงจะมีพิธีกรรมที่ต่างออกไปคือจะพบว่าหลุมศพของเหล่าชนชั้นนำหัวหน้าเผ่าพันธุ์จะมีของมีค่าอยู่
ด้วย เช่นเครื่องสำริด เหล็ก โดยร่างกายนั้นจะถูกใส่ไว้ในภาชนะทำด้วยดินเผาหรือหินเสมือนครรภ์
มารดา ไม่ต่างจากโกศสมัยหลังๆ จนปัจจุบัน (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2568)  



410  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 2. การเผา การประกอบพิธีกรรมตามลักษณะความเชื่อแบบเดิมและผสมผสานกับความเชื่อ
แบบใหม่ โดยรูปแบบดังกล่าวนี้จะพบได้จากวิธีการบูชายัญในสมัยก่อนพุทธกาลและหลังสมัย
พุทธกาล โดยจะพบว่า การบูชายัญนั้นเป็นวิธีการนำสัตว์มาไว้ในพิธีกรรมด้วยความเชื่อว่า ไฟจะช่วย
ในการชำระล้างบาป หรือเป็นการใช้ไฟเพ่ือแสดงให้เห็นถึงการบรรลุถึงโมกษะ มาจากถ้อยคำว่า 
“กรรมหรือผลแห่งการกระทำทั้งหลายจะสลายสิ้นไปจากผู้หลุดพ้น ผู้พ้นแล้วจากความยึดมั่น จิตตั้ง
มั่นด้วยปัญญาญาณ กระทำการบูชาไฟวิญญาณที่แท้” ซึ่งถูกตีความต่อว่าเป็นการทำให้บริสุทธิ์ด้วย
พิธียัญ โยคีจะเข้าถึงภาวะสูงสุดของการรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพระเจ้า หรือไฟจักรวาลซึ่งดำรงอยู่ในทุก
กาลทุกสถาน เมื่อโยคีถอนจิตพ้นจากความอยากความเย้ายวนของอินทรีย์ ถวายเป็นเชื้อไฟให้แก่
จักรวาล ความอยากก็จะถูกไฟศักดิ์สิทธิ์ผลาญเผา เมื่อโยคีสามารถรวมจิตและพลังชีวิตเข้ากับจิต
จักรวาลและชีวิตนิรันดร์ ท่านไม่อยู่ในฐานะมติชนอีกต่อไป (ปรมหังสา โยคานันทะ , 2561)  โดยใช้
การบูชาด้วยไฟนั้นมาจากลักษณะของการใช้ไฟเป็นการสัญลักษณ์ของความชำระล้าง และการใช้สัตว์
นั้นในฐานะเป็นเครื่องหมายของการสื่อสารกับพระเจ้า ซึ่งเสนอให้เห็นถึงพิธีกรรมงานศพได้ใช้ไฟใน
การชำระล้าง ขณะเดียวกันก็ใช้ไฟเป็นตัวแทนในการเผากิเลสไปในทางเดียวกัน  

จากวิธีความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายนี้เองนำไปสู่การจัดพิธีกรรมเพ่ือสนับสนุนรูปแบบ
ของการตายดีหรือไม่ อีกทั้งยังสอดคล้องกับวิธีการเข้าใจว่าการตายดีในความหมายที่สื่อผ่านการ
ส่งเสริมต่อรูปแบบของการไปสู่สุคติภพของเหล่าผู้เสียชีวิตกลายเป็นวิธีการสอนหลักธรรมเกี่ยวกับการ
ตาย และการส่งต่อความหมายของการมีชีวิตของความดีหรือการอธิบายคุณลักษณะของความดีของ
ผู้เสียชีวิตได้อีกทางหนึ่ง  

บทความนี้ จึ งต้องการนำเสนอรูปแบบพิธีกรรมที่ สื่ อถึ งการตายดี ในมุมมองของ
พระพุทธศาสนาเถรวาทที่อธิบายโยงกันระหว่างความเชื่อเรื่องการตายที่ดีหรือไม่ดีนั้นมีความหมาย
สอดคล้องกันและส่งเสริมให้เกิดพิธีกรรมการแสดงออกของผู้อยู่เบื้องหลังจะแสดงออกต่อผู้เสียชีวิตใน
ลักษณะที่จะช่วยส่งเสริมการปฏิบัติต่อกันเป็นไปด้วยดี 
 
แนวคิดเรื่องการตายดีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 พระพุทธศาสนาเถรวาทมีการกล่าวถึงการตายว่ามนุษย์ ทั้งเด็ก ผู้ใหญ่ โง่ และฉลาด ทั้งหมด
ย่อมไปสู่อำนาจความตาย มีความตายรออยู่ข้างหน้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 584 หน้า 
642, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) การตายจึงเป็นการสละละทิ้งร่างกาย 
คงเหลือแต่จิตหรือวิญญาณที่จะดำเนินต่อไปตามกรรมหรือผลของการกระทำที่ได้ทำไว้ โดยมนุษย์
ประกอบด้วย 2 ส่วน คือ รูป(ร่างกาย) และจิต ร่างกายอาจแตกดับไปตามอายุขัย แต่จิตวิญญาณ 
ยังคงวนเวียนไปตามผลกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 74 หน้า 324, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การเข้าใจความตายว่าเป็นเรื่องดีจึงเป็นการอธิบายถึงการมองว่า
การตายเป็นกุศลที่มาจากผลของการทำดีเท่านั้น ซึ่งปรากฎในมุมมอง ดังต่อไปนี้ 

1. การตายดีในพระไตรปิฎก พระพุทธศาสนาเถรวาทได้พิจารณาความตายในฐานะเป็น
ธรรมชาติของชีวิต การที่มนุษย์เกิดมาต้องประสบกับความตาย โดยความตายนั้นสัมพันธ์กับข้อความ
ที่เน้นให้เห็นว่าชีวิตนี้น้อยนัก มนุษย์ย่อมตายภายใน 100 ปีแม้หากผู้ใดจะมีชีวิตอยู่เกินไปกว่านั้นผู้นั้น
ก็จะตายเพราะชราแน่แท้ คำว่า ชีวิต ในคำว่า ชีวิตนี้น้อยนัก อธิบายว่า อายุ ความดำรงอยู่ ความ



411 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ดำเนินไป ความให้ชีวิตดำเนินไป ความเคลื่อนไหว ความเป็นไป ความรักษา ความเป็นอยู่ ชีวิตินทรีย์ 
อนึ่ง ชีวิตเป็นของน้อยด้วยเหตุ 2 ประการ คือ 1. ชีวิตเป็นของน้อย เพราะดำรงอยู่ชั่วเวลาเพียง
เล็กน้อย 2. ชีวิตเป็นของน้อย เพราะมีคุณค่าเพียงเล็กน้อย ชีวิตเป็นของน้อย เพราะดำรงอยู่ชั่วเวลา
เพียงเล็กน้อย เป็นอย่างไร คือ ในขณะจิตที่เป็นอดีต ชีวิตเป็นอยู่แล้ว ไม่ใช่กำลังเป็นอยู่ ไม่ใช่จัก
เป็นอยู่ ในขณะจิตที่เป็นอนาคต ชีวิตจักเป็นอยู่ ไม่ใช่กำลังเป็นอยู่ ไม่ใช่เป็นอยู่แล้วในขณะจิตที่เป็น
ปัจจุบัน ชีวิตกำลังเป็นอยู่ ไม่ใช่เป็นอยู่แล้ว ไม่ใช่จักเป็นอยู่ การพิจารณาว่าความตายเป็นเรื่องปกติ
นั้นนำไปสู่วิธีการปฏิบัติตนเพ่ือรอรับความตาย กล่าวคือ เมื่อความตาย วิธีที่สัตว์ผู้เกิดมาแล้วจะไม่
ตายย่อมไม่มีแม้จะอยู่ไปจนถึงชรา ก็จะต้องถึงแก่ความตาย เพราะสัตว์ทั้งหลายมีความตายอย่างนี้
เป็นธรรมดา โดยสัตว์ที่เกิดมาแล้ว มีภัยจากความตายเป็นนิตย์ เหมือนผลไม้สุกแล้วมีภัยจากการหล่น
ไปในเวลาเช้า  โดยวิธีการดังกล่าวนำไปสู่พิธีกรรมว่าด้วยมรณสติคือการพิจารณาเรื่องความตายและ
นำไปสู่การมองว่าความตายเป็นเรื่องของคุณค่าที่พิสูจน์ผ่านจิตใจที่ผ่องใสและเศร้าหมองที่ต่างกันไป 
ซึ่งสอดคล้องกับการจัดพิธีกรรมงานศพของพระพุทธศาสนาก็อ้างอิงถึงคุณค่าจากสถานะผู้นั้นว่ามี
ความสำคัญมากน้อยเพียงใด หากมีความสำคัญมากก็จะมีการจัดพิธีกรรมที่สมกับฐานะของผู้นั้น ดัง
ข้อความที่ปรากฎถึงวิธีปฏิบัติต่อพระสรีระของพระพุทธเจ้าให้เหมือนกับการปฏิบัติต่อพระบรมศพ
ของพระเจ้าจักรพรรดิ โดยใช้ผ้าใหม่ห่อพระบรมศพของพระเจ้าจักรพรรดิเสร็จแล้วจึงห่อด้วยสำลี
บริสุทธิ์ แล้วจึงห่อด้วยผ้าใหม่อีกชั้นหนึ่ง ทำโดยวิธีคือห่อพระบรมศพของพระเจ้าจักรพรรดิด้วยผ้า
และสำลีได้ 1,000 ชั้น แล้วอัญเชิญพระบรมศพลงในรางเหล็กเต็มด้วยน้ำมัน ใช้รางเหล็กอีกอันหนึ่ง
ครอบแล้ว ทำจิตกาธานด้วยไม้หอมล้วน แล้วถวายพระเพลิงพระบรมศพพระเจ้าจักรพรรดิ สร้างสถูป
ของพระเจ้าจักรพรรดิไว้ที่ทางใหญ่สี่แพร่ง การกระทำนั้นจักเป็นไปเพ่ือเกื้อกูล เพ่ือสุขแก่ชนเหล่านั้น
ตลอดกาลนาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 204-205 หน้า 152, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539)  

การพิจารณาถึงพิธีกรรมกับความตายจึงนำไปสู่การตรวจสอบจิตของผู้ตายว่าจะไปดีและไป
ไม่ดีได้ตามรูปแบบการจัดพิธีกรรมเหล่านั้น ซึ่งลักษณะพิธีกรรมเหล่านี้จะพบได้จากรูปแบบของ
นักบวชและกษัตริย์ที่มีพิธีกรรมเหล่านี้มากกว่าจะเป็นคนทั่วไปโดยมีการจัดการ 2 แบบคือ 

1. การทิ้งศพ อันเป็นการทิ้งศพเป็นการมองถึงพิธีการที่สะท้อนให้เห็นความเป็นธรรมดาของ
ร่างกายที่เมื่อไม่มีจิตหรือวิญญาณอยู่ภายในก็ไม่ต่างจากซากไม้หรือซากสัตว์ที่ตายแล้วล้วนไม่มี
ประโยชน์จึงนำเอาไปทิ้ง แต่จะพบว่าเพ่ือกันความอุจาจตาจึงมีการนำผ้าไปห่อไว้แล้วนำไปทิ้งที่กอง
ยากเยื้อหรือกองขยะ ริมทางเดิน และการนำเอาผ้าห่อศพไปทิ้งจะถือว่าเป็นการสร้างบุญอย่างหนึ่งใน
แง่ของการถวายผ้าเป็นทานแก่นักบวชที่มาถือเอาผ้าไปห่ม เรียกว่า การนุ่งห่มผ้าห่อศพ จะพบว่าการ
นุ่งห่มผ้าห่อศพนี้มีมาก่อนสมัยพุทธกาลแล้วโดยนักบวชทั้งพราหมณ์และสมณะก็จะมาเอาผ้าห่อศพนี้
ไปทำผ้านุ่งผ้าห่ม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 155 หน้า 159, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539)  

2. การเผาศพ ในการเผ่านี้จะมีการนำเอาศพไปเผาจะพบขั้นตอนอันเป็นไปตามสถานะของ
ร่างซึ่งปรากฎว่า หากร่างนั้นมีฐานะเมื่อเผาแล้วจะนำกระดูที่เหลือเก็บไว้ในสถูปเพ่ือบูชา ซึ่งปรากฎ
เหมือนในกรณีภิกษุณีอันเป็นที่เคารพตายไป เหล่าลูกศิษย์จะพากันนำศพไปเผาและก่อสถูปไว้เพ่ือไป
บูชา ซึ่งการทำสถูปบรรจุกระดูกนี้คนอินเดียจะทำเฉพาะคนที่เป็นที่เคารพและราชวงศ์ชั้นสูงเท่านั้น 



412  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เช่นกรณีพระราชเทวีของพระมหากษัตริย์สวรรคตแล้วกษัตริย์ก็มีรับสั่งให้นำศพไปเผาแล้สทำสถูปเก็น
กระดูกไว้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 50 หน้า 88, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  
 จากรูปแบบการตายของมนุษย์ทิ้งไว้ให้คนภายหลังได้ปฏิบัติต่อร่างนั้น สะท้อนให้เห็นผ่าน
มุมมองในแง่การทำศพว่า หากการตายนั้นเป็นการตายของคนทั่วไปที่ไม่ทิ้งอะไรไว้เพียงพอให้คน
จดจำก็จะมีแต่เพียงการนำซากไปทิ้งไว้พร้อมกับผ้าบังสุกุลที่หุ้มห่อร่างกายศพเพ่ือทำบุญเป็นครั้ง
สุดท้าย ผิดกับการตายที่มีคนศรัทธาจะเกิดการปฏิบัติต่อซากนั้นในฐานะเป็นที่พ่ึงที่ระลึกและเคารพ
นับถือต่อไป 
 1.2. การตายดีมุมมองในคัมภีร์ยุคหลัง การเข้าใจว่าการตายนั้นเป็นเรื่องดีเมื่อมีการอธิบาย
ความตายนั้น เมื่อมนุษย์ปุถุชนนึกถึงความตายอย่างไม่ถูกต้อง และในทางพระศาสนาสอนหรือแนะนำ
ให้ปฏิบัติให้ถูกต้องอย่างไร มนุษย์ปุถุชนนึกถึงความตายอย่างไม่ถูกต้องคือมีความหวาดหวั่นพรั่นกลัว 
มีความสลดหดหู่ท้อแท้ หรือจะขยายให้พิสดารต่อไปอีก ก็สัมพันธ์กับบุคคลที่ตายนั้นที่ตนระลึกถึง ถ้า
หากระลึกถึงความตายของบุคคลที่ตนเองเกลียดชังหรือไม่พอใจ บุคคลที่เป็นศัตรู มนุษย์ปุถุชนก็จะมี
ความดีใจ แต่ถ้าหากว่าบุคคลที่ตายนั้นไม่เกี่ยวข้องกับตนเอง เป็นบุคคลทั่วไป ก็จะระลึกถึงความเฉย
หรือว่าถ้าจะระลึกถึงความตายนั้น ก็จะมีความหวาดหวั่นพรั่นใจหวาดเสียวหรือมีความสลดหดหู่
ท้อแท ้(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) 
 วิธีการปฏิบัติต่อความตายจึงเป็นวิธีการมองการตายว่าเป็นการสอนให้แก่คนรุ่นหลังผ่าน
แนวคิดเหล่านี้คือ 
 ก. การตายเป็นปรากฎการณ์ ความตายเป็นอาการหรือปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นเป็นปกติ
สำหรับชีวิต เมื่อพิจารณาโดยไม่ขึ้นต่อความรู้สึกของมนุษย์ ความตายจึงเป็นเพียงธรรมดา ๆ แต่ที่เป็น
ธรรมดานี้เอง เพราะความรู้สึกยึดถือและไม่รู้เข้าใจวิธีการเตรียมตัวตายเพ่ือไปสู่สุคติ พระพุทธองค์
ตรัสสอนวิธีการเตรียมตัวตายไว้ในมหาปรินิพพานสูตร สำหรับบุคคลทั่วไป ถึงแม้จะยังไม่สามารถ
ปฏิบัติจนถึงขั้นละการเวียนว่ายตายเกิดได้ แต่ก็สามารถนำมาปฏิบัติเป็นการเตรียมพร้อมสำหรับ
ความตายที่จะมาถึง และเพ่ือมุ่งสู่ชีวิตหลังความตายที่เป็นสุคติภูมิ (พระสิริปัญญาคุณ, พระครูโฆสิต
วัฒนานุกูล, พระครูโกศลอรรถกิจและสวัสดิ์ อโณทัย, 2562) 
 ข. การตายเป็นการรับรู้ เป็นการมองความตายก่อนตาย วิธีการดังกล่าวนี้พบเห็นมากเมื่อ
ความตายเป็นสิ่งที่สำคัญเช่นเดียวกับช่วงใกล้ตายในสถานการณ์ทางการแพทย์จึงเป็นการเปลี่ยนถ่าย
จากชีวิตหนึ่งไปอีกชีวิตหนึ่งอันเป็นไปตามกฎแห่งกรรม โดยจิตใจของตายจะถูกกำหนดด้วยเจตนาที่
บริสุทธิ์และไม่บริสุทธิ์ โดยพระพุทธศาสนายอมรับถึงข้อตกลงจำนวนมากมาจากรูปแบบทาง
การแพทย์ที่พยายามจะช่วยให้คนได้ตายดี (good death) ซึ่งพระพุทธศาสนาพยายามทำให้เกิดผล
ต่อการตายบนจิตใจที่พร้อมที่จะตายไม่ใช่การตายบนฐานของการได้รับยาหรือขาดสติสัมปชัญญะ 
โดยอ้างถึงการตายอย่างสงบ เป็นอิสระ ไม่โกรธและเป็นสุขผ่านกระบวนการทำให้สนใจเรื่องการมาถึง
ความตายผ่านครอบครัวและเพ่ือนๆ ไม่ใช่ห้ามการคิดหรือพูดกันเกี่ยวกับเรื่องนี้  ซึ่งพระใน
พระพุทธศาสนาจะพากันสวดมนต์เพ่ือให้เกิดความสุขสงบ อันเป็นพ้ืนฐานทำให้จิตใจสงบ (Peter 
Harvey, 2000) 



413 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 การเข้าใจความตายแบบยุคสมัยหลังจึงสะท้อนให้เห็นมุมมองต่อการเข้าใจจิตและภพภูมิ 
หากต้องการให้จิตหลุดพ้นจากวัฏจักรอันเป็นทุกข์ไม่สิ้นสุด ต้องประกอบกรรมดีละเว้นจากการทำ
บาปทั้งปวง และมุ่งฝึกพัฒนาจิตละกิเลสซึ่งเป็นเครื่องผูกมัดเหนี่ยวรั้งใจทั้งปวง เพ่ือเข้าสู่นิพพาน คน
ไทยพุทธจึงเน้นที่การประกอบพิธีกรรม เพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ตาย เพราะเชื่อว่าจะส่งผลให้
วิญญาณของผู้ตายไปสู่สุคติภูมิ การประกอบพิธีกรรมหลายวันเป็นหนทางหนึ่งที่ช่วยประคอง
ความรู้สึกของญาติมิตรที่ยังมีชีวิตอยู่ให้คลายความโศกเศร้าจากการสูญเสียบุคคลอันเป็นที่รักลงได้ทำ
ให้ได้ตระหนักถึงความไม่เที่ยงแท้แห่งสังขารอีกด้วย วิธีคิดดังกล่าวนี้จึงสะท้อนผ่านคำสอนในแง่ของ
การเวียนว่ายตายเกิดที่มีอยู่ในปัจจุบันขณะ เป็นการพิจารณาความตายในทุกอิริยาบถและทุกลม
หายใจเข้าออก ไม่ว่าจะตายแบบไหนกับว่าเป็นการตายดี 
 
พิธีกรรมงานศพที่สื่อถึงการตายดีในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 ทุกสังคมล้วนมีพิธีกรรมที่สื่อให้เห็นความตั้งใจหรือเป้าหมายต่อสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ในแง่ของ
พิธีกรรมนั้นยังสะท้อนให้เห็นรูปแบบหรือวิธีคิดของคนที่ต้องการสื่อออกมาซึ่งส่วนใหญ่เป็นความเชื่อ
ทางศาสนา และการตายดีที่เป็นแรงพลักดันให้เกิดพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนานั้น เราอาจพิจารณา
ในประเด็นดังต่อไปนี้ 

1. พิธีกรรมในพระพุทธศาสนาที่สะท้อนผ่านการตายดี พิธีกรรมงานศพเป็นการแสดงความ
เคารพต่อผู้ล่วงลับและการให้ความสำคัญกับคำสอนที่เกี่ยวข้องกับชีวิตและความตาย โดยมีขั้นตอน
และพิธีกรรมที่เป็นเอกลักษณ์ซึ่งสืบทอดมาจากอดีตการประกอบพิธีศพตามความเชื้อของชาวพุทธที่มี
มาในสังคมไทยจนถึงปัจจุบันกับการประกอบพิธีศพทางศาสนาของชาวพุทธประกอบด้วย  2 ฝ่ายคือ
ฝ่ายของพระสงฆ์มีหน้าทีเผยแพร่ส่งต่อหลักธรรมคำสอนทางศาสนาให้กับอีกฝ่ายได้เข้าใจจากการ
ประกอบพิธีศพขณะเวลานั้นให้เห็นความจริงของประโยขน์ที่ได้ในระหว่างการประกอบพิธีศพ
ประโยชน์ที่เกิดต่อฝ่ายสงฆ์คือทำให้ได้ทำหน้าที่ในฐานะเป็นผู้มีความรู้ตามหลักธรรมทางศาสนาที่
ถูกต้องถ่ายทอดส่งต่อสร้างความเข้าใจให้ก่อเกิดความรู้ความเข้าใจต่อผู้ที่มาร่วมกันประกอบพิธีศพ
ศาสนาพุทธเชื่อว่า ชีวิตเป็นวงจรที่ประกอบด้วยการเกิด การมีชีวิตอยู่ และการตาย การตายไม่ใช่
สิ้นสุดของชีวิต แต่เป็นการเปลี่ยนแปลงสภาพไปสู่ชาติถัดไป สอดคล้องกับหลักความเชื่อเรื่องกรรม
และการเวียนว่ายตายเกิด ดังนั้น พิธีศพจึงไม่เพียงแต่สำคัญในการบอกลาผู้ล่วงลับ แต่ยังเป็นการ
ส่งเสริมให้ผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ได้มีการทบทวนเกี่ยวกับชีวิตและความตาย จะพบได้ว่า เมื่อมีคนตายเกิดขึ้น
ในชุมชนชาวบ้านจะตั้งศพสวดกันหน้าบ้าน แล้วจึงนิมนต์พระจากวัดมาสวด และเปิดโอกาสให้ญาติพ่ี
น้องและเพ่ือนฝูงมิตรสหายในชุมชนมาทำบุญร่วมกัน โดยปรกติศพจะตั้งอยู่ในเรื่อนอย่างมากสามคืน 
แล้วจึงเคลื่อนย้ายไปเผาที่ป่าช้า ยกเว้นคนที่มีฐานะหรือศพของพระสงฆ์อาจจะนำมาตั้งสวดในศาลา
ในเขตวัด และมีการสร้างเมรุถาวรไว้ โดยอาจมองว่าการเผาศพในวัดกลางบ้านแต่ก่อนคนรังเกียจทั้งมี
กลิ่นและพวกเด็กเกิดความกลัวจึงต้องทำพิธีกันที่ห่างไกลออกไปจากชุมชน และการเผาศพจึงเป็น
เรื่องทำออกไปจากชายบ้านหรือที่เรียกว่าป่าช้าของหมู่บ้านก็ได้ แต่การมีเมรุอย่างถาวรในเขตวัดจึง
เป็นลักษณะของคนชั้นปกครองที่เป็นเจ้านาย ขุนนางและข้าราชการที่มีตำแหน่งและฐานะ โดยเฉพาะ
บุคคลที่ ได้รับพระราชทานเครื่องราชอิสราภรณ์  เมรุ เหล่านี้ มี ไม่กี่แห่ ง จะมีก็ เพียงในเขต
กรุงเทพมหานคร ปัจจุบันคงเหลือแต่เพียงที่วัดเทพศิรินทราวาสเพียงแห่งเดียว เพราะเป็นที่เหมาะที่



414  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ควรที่พระมหากษัตริย์และเจ้านายในพระบรมราชวงศ์จะเสด็จพระราชดำเนินมาพระราชทานเพลงศพ
ได ้(ศรีศักร วัลลิโภดม, 2560) 

พิธีกรรมอีกอย่างที่สะท้อนการตายดีคือการวางแผนการตายและการกำหนดพิธีกรรมที่ควร
จะทำแก่ตน อันมาจากวิธีการมองความตายว่าเป็นอย่างไร พุทธทาสภิกขุมองว่า ธรรมชาติก็คือธรรม 
การปฏิบัติตนใหสอดคลองกับธรรมก็คือการทําทุกสิ่งทุกอยางใหเปนไปตามหลักแหงธรรมชาติ พุทธ
ทาสภิกขุมีแนวคิด พ้ืนฐานที่ความประหยัด ใชสอยสิ่งของเทาที่จําเปน ไมทําลายธรรมชาติ รักษาตัว
เทาที่จําเปน ไมตองหอบสังขารหนีความตาย ใช้เหตุการณในชีวิตจริง คือการเจ็บปวยในแตละ ครั้ง
เป็นการเรียนรู เพ่ือให้เข้าใจธรรมชาติ และอยูกับธรรมชาติอยางมีความสุข (พระมหาวันชัย ธมฺมชโย 
(ช่วงสำโรง), 2548) เป็นเหตุให้พุทธทาสภิกขุมองการจัดการศพว่าการจัดงานศพพระควรเป็นแบบ
ธรรมดา การจัดงานศพด้วยเงินจำนวนมากถือเป็นเรื่องสิ้นเปลือง ท่านพุทธทาสภิกขุต้องการให้ธรรม
เป็นใหญ่ จึงได้ใช้ชีวิตของท่านเองมาเป็นแบบอย่างแก่คนทั่วไป การที่จะบอกแก่คนทั่วไปได้ทั่วถึงนั้น
เป้นการยาก ท่านจึงได้เขียนพินัยกรรมไว้เป็นหลักฐานว่าได้สั่งเสียไว้อย่างไร เมื่อมีพินัยกรรมก็ไม่ต้อง
โต้เถียงกันว่าจะทำอย่างไรกับศพท่าน ท่านพุทธทาสภิกขุจึงได้ทำพินัยกรรมฉบับนี้ เพ่ือให้เป็นไปตาม
อริยวินัย ในเรื่องการจัดการศพให้เป็นไปตามธรรมดาท่ีสุด ดังต่อไปนี้ 

1.ให้พระครูปลัดศีลวัฒน์ (โพธ์ จันทสโร) เป็นผู้จัดการศพของข้าพเจ้า หากพระครูปลัด
ศีลวัฒน์ (โพธ์ จันทสโร) ไม่สามรถปฏิบัติหน้าที่นี้ได้ ไม่ว่าด้วยเหตุอันใด ให้พระครูปลัดศีลวัฒน์ตั้งผู้
ปฏิบัติหน้าที่แทน 

2.ให้ละเว้นการขอพระราชทานโกศ และพิธีอย่างอ่ืนนอกจากที่กำหนดไว้ในพินัยกรรมนี้ 
3.ให้เก็บในโลงปิดมิดชิด และละเว้นการเปิดดู ละเว้นพิธีรดน้ำศพ ละเว้นการฉีดยาศพ ละ

เว้นพิธีสวดศพ 
4.ให้เผาศพในสามเดือน หรือถ้าจำเป็นก็ไม่เกินหนึ่งปี โดยจัดการอย่างง่ายที่สุด ไม่จัดงานพิธี  

ให้เผาศพในบริเวณเขาพุทธทอง โดยปักเสาสี่มุมและคาดผ้าขาวเป็นเพดานเท่านั้น มิให้สร้างเป็น
ลักษณะอ่ืนยิ่งไปกว่านี้  กระดูกทั้งหมดให้นำไปเก็บไว้ในที่ที่ทำไว้ในศาลาธรรมโฆษฌ์แห่งเดียวและเท
ซิเมนต์ทับ สำหรับเถ้านั้นให้แบ่งเป็น 3 ส่วน นำไปโปรยที่ช่องอ่างทอง อำเภอเกาะสมุย จังหวัดสุ
ราษฎร์ธานี ส่วนหนึ่งที่ต้นแม่น้ำตาปี อำเภอท่าชนะ จังหวัดสุราษฏร์ธานี อีกส่วนหนึ่ง 

5.ให้จัดการศพของข้าพเจ้าตามที่ได้สั่งไว้ในพินัยกรรมนี้  มิให้จัดการอย่างอ่ืนนอกเหนือจากท่ี
กล่าวมานี้ (พุทธทาส, 2537) 

การระบุเงื่อนไขของการทำศพจึงเป็นการแสดงให้เห็นว่าพิธีกรรมในแต่ละบุคคลอาจเป็น
มุมมองต่อการตายว่าควรจัดให้งดงามหรือให้เรียบง่าย แต่อย่างใดก็ตามการจัดนั้นก็ล้วนสะท้อนความ
ยิ่งใหญ่ที่ต่างกันว่าการตายดีแบบทางโลกนั้นต้องมาพร้อมกับการยกย่องสรรเสริญด้านความยิ่งใหญ่
และมีพลานุภาพมาก แต่การตายดีทางธรรมนั้นเป็นการเน้นการยกย่องด้านความสงบ ความพอดีและ
เหมาะสมกับวิถีชีวิต 

2. การตายดีที่สะท้อนผ่านพิธีกรรมในพระพุทธศาสนา จากการที่เราพิจารณาเรื่องการตาย
ที่ดีหรือเป็นกุศลจะพบได้ผ่านพิธีกรรมที่ถูกจัดขึ้นตามลำดับ พิธีกรรมการปลงศพแบบฌาปนกิจสถาน
เป็นกระบวนการทางสังคมของกลุ่มคนที่แตกต่างกันทั้งในแง่วิถีชีวิตและความเชื่อ ดังเรื่องความเชื่อ
การปลงศพด้วยการใช้นกหัสดีลิงค์ จะพบ่วาเป็นการผสมผสานระหว่างความเชื่อของศาสนาพุทธ 



415 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และศาสนาผี อันเกี่ยวเนื่องในความเชื่อของไตรภูมิ ที่ว่านกหัสดีลิงค์คือสัตว์ใน
ทวีปอุตตรประเทศ อีกคติความเชื่อหนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์หิมพานต์เป็นนกใหญ่ที่มีพละกำลัง
มาก สามารถบินไปส่งดวงวิญญาณผู้วายชนม์ถึงสรวงสวรรค์ ทั้งยังแสดงให้เห็นถึงความมีบุญบารมี
ของผู้ตายที่มีเหนือนก จึงอยู่บนหลังนกนั้นได้ หากสิ้นชีวิตลงจะมีนกประเภทนี้มาคาบศพไปทิ้งที่อ่ืน
โดยไม่ต้องมีการจัดงานศพในโลกมนุษย์ในความเป็นจริงยุคโบราณนั้น มีการใช้นกแร้งมาชำระศพ แต่
ต่อมาได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบไปตามกาลเวลา นกใหญ่ที่ดูมีอิทธิฤทธิ์สามารถส่งวิญญาณของศพสู่สรวง
สวรรค์ได้ อันถือว่าเป็นการชำระความบริสุทธิ์ให้แก่แผ่นดินไม่ให้แปดเปื้อน มิให้ศพตกลงสู่พ้ืนดิน ได้
ถูกจำลองด้วยนกหัสดีลิงค์แทน ในหนังสือไตรภูมิ บรรยายลักษณะของนกหัสดีลิงค์ว่า ลำตัวเป็นหงส์ 
หัวเป็นช้าง ทำหน้าที่คาบซากศพไปทิ้ง เพ่ือมิให้ดินแดนอุตตรกุรุทวีปสกปรก (ลิไทย , พญา, 2551)  
สะท้อนให้เห็นความเชื่อเรื่องสวรรค์กล่าวคือเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงพิธีการรื้อฟ้ืนความทรงจำและ
สร้างความทรงจำทางสังคมการประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ที่ถูกสร้างความหมายจากสังคมว่ามิได้เป็น
ร่างศพของคนธรรมดาแต่เป็นคนที่มีบุญบารมีและประกอบคุณงามความดีซึ่งมีทั้งระดับชนชั้นสูงและ
ชนชั้นสามัญหากแต่สะสมความดีตามแนวทางสังคมวัฒนธรรมอีสาน นกหัสดีลิงค์เมื่อถูกนำไปใช้ในพิธี
กรรมการปลงศพแบบฌาปนกิจแสดงว่าผู้ตายมีบุญบารมีมากจึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์สามารถ
นำดวงวิญญานของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ เหล่านี้ล้วนเป็นวาทกรรม การสร้างความหมาย ความทรงจำ
ทางสังคมที่ให้เกิดความแตกต่างทางสังคมและวัฒนธรรม จึงมีลักษณะของวัฒนธรรมที่แฝงไปด้วย
อำนาจในการควบคุมสังคมกลุ่มหนึ่งแต่ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับพิธีกรรมนี้คือ จะไม่เจาะจง
เฉพาะ เจ้าครองนครหรือพระเถระ ถือเป็นถวายเป็นเกียรติยศและให้เผาที่ทุ่งศรีเมือง พระสงฆ์ที่เป็น
พระเถระผู้ใหญ่จึงได้รับเกียรติยศให้ขึ้นนกตั้งแต่นั้นมา (บำเพ็ญ ณ อุบล, 2535) การยกย่องว่าการ
ตายนี้เป็นการตายดี จึงเป็นเหตุผลที่สนับสนุนให้เกิดพิธีกรรมที่แตกต่างจากพิธีกรรมดั้งเดิมที่เน้นการ
เผาโดยทั่วไป แต่สร้างกระบวนการเผาที่สะท้อนการที่ท่านผู้นั้นจะต้องมีรูปแบบที่ถูกยอมรับหรือ
ปรากฎในทางพระพุทธศาสนา เพราะนกหัสดีลิงค์ปรากฎอยู่ในคัมภีร์ทางศาสนาไม่ว่าจะเป็นคัมภีร์
ธรรมบท รวมถึงอรรถสถา รวมถึงคัมภีร์ไตรภูมิที่สะท้อนให้เห็นถึงพลานุภาพของสัตว์ที่เป็นใหญ่บน
บกอย่างช้าง และสัตว์ที่มีอิสระเหนือฝากฟ้ามาเป็นต้นแบบของนกที่จะนำดวงวิญญาณนี้ไปสู่สวง
สวรรค์จึงกลายเป็นเรื่องยิ่งใหญ่และสอดรับกับวิญญาณของผู้มีคุณธรรมชั้นสูง 
              
บทสรุป 

พิธีกรรมจากการทำศพในแต่ละบุคคลอาจเป็นมุมมองต่อการตายว่าควรจัดให้งดงามหรือให้
เรียบง่าย แต่อย่างใดก็ตามการจัดนั้นก็ล้วนสะท้อนความยิ่งใหญ่ที่ต่างกันว่าการตายดีแบบทางโลกนั้น
ต้องมาพร้อมกับการยกย่องสรรเสริญด้านความยิ่งใหญ่และมีพลานุภาพมาก แต่การตายดีทางธรรม
นั้นเป็นการเน้นการยกย่องด้านความสงบ ความพอดีและเหมาะสมกับวิถีชีวิต อีกทั้งการยกย่องว่าการ
ตายนี้เป็นการตายดี จึงเป็นเหตุผลที่สนับสนุนให้เกิดพิธีกรรมที่แตกต่างจากพิธีกรรมดั้งเดิมที่เน้นการ
เผาโดยทั่วไป แต่สร้างกระบวนการเผาที่สะท้อนการที่ท่านผู้นั้นจะต้องมีรูปแบบที่ ถูกยอมรับหรือ
ปรากฎในทางพระพุทธศาสนา เพราะนกหัสดีลิงค์ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ทางศาสนาไม่ว่าจะเป็นคัมภีร์
ธรรมบท รวมถึงอรรถกถา รวมถึงคัมภีร์ไตรภูมิที่สะท้อนให้เห็นถึงพลานุภาพของสัตว์ที่เป็นใหญ่บน



416  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
บกอย่างช้าง และสัตว์ที่มีอิสระเหนือฝากฟ้ามาเป็นต้นแบบของนกที่จะนำดวงวิญญาณนี้ไปสู่สวง
สวรรค์จึงกลายเป็นเรื่องยิ่งใหญ่และสอดรับกับวิญญาณของผู้มีคุณธรรมชั้นสูง 

 
เอกสารอ้างอิง 
สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2568). ศาสนาผี. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
ปรมหังสา โยคานันทะ. (2561). ภควัทคีตา: ราชศาสตร์แห่งการหยั่งรู้พระเจ้า. กรุงเทพมหานคร: อม

รินท์พริ้นติ้ง. 
บำเพ็ญ ณ อุบล. (2535). ขนบธรรมเนียมประเพณีและการศาสนา. ใน อุบลราชธานี  200 ปี . 

กรุงเทพมหานคร: ชวนพิมพ์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). ระลึกถึงความตายและวิธีปฏิบัติให้ถูกต้องต่อความตาย. 

พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระสิริปัญญาคุณ, พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล, พระครูโกศลอรรถกิจและสวัสดิ์ อโณทัย. (2562). ศึกษาเชิง

วิเคราะห์แนวทางปฏิบัติต่อความตายในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารมหาจุฬา
นาครทรรศน์, 6(4), หน้า 1814. 

พระมหาวันชัย ธมฺมชโย (ช่วงสำโรง). (2548). การศึกษาวิเคราะห์เรื่องความตายตามทัศนะของพุทธทาส
ภิกขุ, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธทาส. (2537). สวนโมกขพลาราม กําลังแห่งการหลุดพ้น : อาจาริยมรณานุสรณ์ พ.ศ. 2449-2536. 
กรุงเทพมหานคร: หจก. ภาพพิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ลิไทย, พญา. (2551). ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง. พิมพ์ครั้งที่ 4.กรุงเทพมหานคร: องค์การค้าของ 
สกสค. 

ศรีศักร วัลลิโภดม. (2560). พุทธศาสนาและความเชื่อในสังคมไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2.. กรุงเทพมหานคร: 
มูลนิธิเล็ก-ประไพ วิริยะพันธุ์. 

ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ. (2565). ศาสนาผีใต้ชะเงื้อมเขาพระสุเมรุ, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์นาตา
แฮก. 

Peter Harvey. (2000). An Introduction to Buddhist Ethics: Foundations, Values and Issues. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

 
 

 


