
424  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ในสังคมไทย:  
ข้อโต้แย้งจากพุทธปรัชญา 

Rudolf Steiner's Philosophy of Education in Thai Society: A 
Buddhist Philosophical Critique  

 
1รุ่งนิภา เหลียง และ 2ภาศิณี โกมลมิศร์ 

1Rungnipa Liang and 2Pasinee Komolmisr 
1,2ภาควิชาศาสนาและปรัชญา, มหาวิทยาลัยบูรพา 

1,2Department of Religion and Philosophy, Burapha University 
1Corresponding author, e-mail: Email: peabrung@gmail.com 

 
Received May 17, 2025; Revised July 1, 2025; Accepted: August 30, 2025 

 
บทคัดย่อ 

รูดอล์ฟ สไตเนอร์ (Rudolf Steiner) ในแวดวงการศึกษาหลายคนมักรู้จักกันในนามผู้ก่อตั้ง
แนวคิดการศึกษาแบบวอลดอล์ฟ (Waldorf Education) ในช่วงเวลาหลายปีที่ผ่านมาแนวคิดปรัชญา
การศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ได้ถูกนำมาใช้ในสังคมไทย โดยมีข้อสรุปว่า ปรัชญาการศึกษาของสไต
เนอร์นั้นเทียบเคียงและสอดคล้องกับพุทธปรัชญาการศึกษาซึ่งเป็นรากฐานทางการศึกษาที่สำคัญใน
สังคมไทย จากการวิเคราะห์พบว่าข้อสรุปดังกล่าวไม่สมเหตุสมผล ทั้งนี้เพราะทรรศนะพ้ืนฐานที่ว่า
ด้วยเรื่องความจริงในหลักการของปรัชญาบริสุทธิ์ ตลอดจนมุมมองเรื่องธรรมชาติของมนุษย์นั้นมี
ความแตกต่างกัน อย่างเห็นได้ชัด นอกจากนี้หลักการด้านการศึกษาที่ดูเสมือนว่าคล้ายคลึงกันกลับมี
นัยยะของรูปแบบ วิธีการและเป้าหมายของการปฏิบัติที่ต่างกันอย่างชัดเจน จากท่ีกล่าวมาบทความนี้
จึงมุ่งเน้นที่จะแสดงให้เห็นถึงเหตุผลซึ่งเป็นข้อโต้แย้งในเชิงหลักการที่สามารถชี้ให้เห็นว่า การกล่าว
อ้างว่าปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์สอดคล้องกับพุทธปรัชญาการศึกษาโดยสมบูรณ์นั้น 
เป็นข้อสรุปทีเ่กิดข้ึนจากการตีความท่ีคลาดเคลื่อน  
คำสำคัญ: การศึกษาแบบวอลดอล์ฟ; พุทธปรัชญา; รูดอล์ฟ สไตเนอร์  
 
Abstract  
 In educational circles, Rudolf Steiner is best known as the originator of 
Waldorf Education. In recent years his educational philosophy has been 
implemented in Thai society where it has been observed that Steiner’s principles 
share significant parallels with Buddhist educational philosophy a cornerstone of 
Thailand’s educational foundation. Analysis reveals that such a conclusion is 
untenable as the fundamental ontological perspectives concerning truth in pure 
philosophy along with views on human nature demonstrate marked differences. 



425 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
Furthermore, while certain educational principles may appear superficially similar, 
they carry distinct implications regarding implementation approaches, methodologies 
and ultimate objectives of practice.  Therefore, this article aims to present several 
principled arguments demonstrating that the claim of complete congruence between 
Rudolf Steiner's educational philosophy and Buddhist educational philosophy 
constitutes a conclusion based on erroneous interpretation.  
Keyword: Buddhist philosophy; Rudolf Steiner; Waldorf Education 
 
บทนำ 

สำหรับสั งคมไทยในช่วงเวลาหลายปีที่ ผ่ านมา การศึกษาทางเลือก  (Alternative 
education) เป็นคำที่ถูกกล่าวถึงอย่างมากในหลากหลายสื่อ โดยเฉพาะการศึกษาทางเลือกแบบวอ
ลดอล์ฟ ซึ่งผู้ก่อตั้งสำนักปรัชญาการศึกษานี้ได้แก่ รูดอล์ฟ สไตเนอร์ (Rudolf Steiner) นักคิดนัก
ปรัชญาทางฝั่งทวีปยุโรป นักวิชาการหลายท่านได้สนับสนุนและให้ความเห็นว่า แนวคิดการศึกษาของ
รูดอล์ฟ สไตเนอร์นั้นมีลักษณะพิเศษที่แตกต่างจากปรัชญาการศึกษาสมัยใหม่หลายประการ หนึ่งใน
เหตุผลหลักของข้อสนับสนุนนี้คือ ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์เน้นการพัฒนาผู้เรียนที่มี
องค์ประกอบเป็นมนุษย์คนหนึ่งอย่างรอบด้าน โดยเน้นทั้งด้านร่างกายและจิตใจ การพัฒนามนุษย์
แบบองค์รวม (Holistic Human Development) เป็นหัวใจสำคัญในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ 
สไตเนอร์ที่มองมนุษย์เป็นเอกภาพของกาย ใจ และจิตวิญญาณ (สุธิพงษ ์พงษ์เภาวัชร, 2560) 

ฐานคิดนี้ได้ขยายวงกว้างมาสู่สังคมไทย เพ่ือให้การศึกษาวิเคราะห์ในประเด็นนี้เกิดความลุ่ม
ลึก การเริ่มต้นทำความเข้าใจประวัติศาสตร์ทางความคิดของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ ย่อมช่วยสร้างพ้ืนฐาน
และก่อให้เกิดประโยชน์ในการวิเคราะห์เชิงวิพากษ์ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ใน
สังคมไทยการศึกษาเชิงวิเคราะห์จากมุมมองของพุทธปรัชญาได้อย่างลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น  

 
วิวัฒนาการทางความคิดของสไตเนอร์ 
 รูดอล์ฟ สไตเนอร์ (Rudolf Joseph Lorenz Steiner) เป็นชื่อที่ไม่ค่อยคุ้นชินในสังคมไทย
มากเท่ากับปรัชญาการศึกษาสำนักวอลดอล์ฟที่เขาเป็นผู้ก่อตั้งขึ้น หลายคนมักจะรู้จักแนวคิด
การศึกษาแบบ                  วอลดอล์ฟมากกว่าชื่อของ รูดอล์ฟ สไตเนอร์ เพราะแนวคิดของสไต
เนอร์นั้น มิได้โดดเด่นเท่ากับนักปรัชญาการศึกษาท่านอ่ืน แต่ทั้งนี้ก็ไม่สามารถที่จะปฏิเสธได้ว่า นักคิด 
นักการศึกษาท่านนี้ไม่มีอิทธิพลทางความคิดใดๆ ปรากฏในสังคมไทยเลย ก่อนที่แนวคิดของรูดอล์ฟ 
สไตเนอร์จะขยายวงกว้างออกไปในหลายประเทศ           ทั่วโลก จากการศึกษาพบว่า จุดเริ่มต้นแห่ง
ชี วิตของรูดอล์ฟ  สไต เนอร์นั้ น  เริ่มถือกำเนิ ด เกิดขึ้น ในหมู่ บ้ าน เล็กๆ   ชื่ อว่ า ครัล เย เว็ต 
(Kraljevec) ปัจจุบันตั้งอยู่ในประเทศโครเอเชีย โดยมีชีวิตอยู่ในช่วง ค.ศ. 1861–1925 (Lachman, 
2007) ในช่วงเวลาดังกล่าวนี้ได้เกิดกระแสแนวคิดทางปรัชญาที่สำคัญขึ้นในสังคมโลกอย่างมาก หนึ่ง
ในบุคคลที่ควรหยิบยกมาและเกิดในหมู่บ้านเดียวกับรูดอล์ฟ สไตเนอร์ คือ  ลุดวิก แอนเดรียส ไฟ
เออร์บัค (Ludwig Andreas Feuerbach) แม้ว่าไฟเออร์บัคจะเกิดในสภาพแวดล้อมที่ใกล้เคียงกัน
กับสไตเนอร์ (Wartofsky,  1977) แต่จะพบความต่างอย่างเห็นได้ชัด กล่าวคือ แนวคิดของไฟเออร์



426  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
บัคนั้นจัดอยู่ในนักคิดกลุ่มวัตถุนิยม (Materialism) ความโดดเด่นของเขาจึงอยู่ที่การเสนอทรรศนะใน
งานเขียนเรื่อง The Essence of Christianity โดยมีนัยยะว่า มนุษย์ เป็นผู้สร้างพระเจ้าจาก
จินตนาการ และความรู้สึกภายในที่มีความกลัวและความปรารถนา จึงไม่มีข้อสรุปที่น่าเชื่อได้ว่า พระ
เจ้าสร้างมนุษย์ขึ้นมา (Feuerbach,  1957) งานเขียนของไฟเออร์บัคได้รับการยืนยันว่ามีอิทธิพลต่อ
แนวคิดของฟรีดริช เองเงิลส์ (Friedrich Engels) รวมถึงคาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) ในเวลาต่อมา 
ในขณะที่แนวคิดของสไตเนอร์กลับมีข้อสมมติฐานที่เชื่อว่า การผสมผสานระหว่างแนวคิดทาง
วิทยาศาสตร์ซึ่งมีฐานมาจากวัตถุนิยมเพียงอย่างเดียวไม่เพียงพอ ทุกการเติบโตของมนุษย์ยังคงขาดมิติ
ทางจิตวิญญาณไปไม่ได้ รากฐานแนวคิดทางปรัชญาของสไตเนอร์จึงเป็นการผสานศาสตร์ทั้งทางด้าน
นามธรรมและรูปธรรมเข้าไว้ด้วยกัน จากเหตุการณ์ดังที่กล่าวมานี้ ชี้ให้เห็นข้อยืนยันของปรากฏการณ์
ทางความคิดของสไตเนอร์ได้ว่า แม้แนวคิดของสไตเนอร์จะแตกต่างจากไฟเออร์บัค แต่อิทธิพลทาง
ความคิดของไฟเออร์บัคได้จุดประกายให้ สไตเนอร์ ได้ค้นพบข้อโต้แย้งบางอย่างที่เชื่อว่า ฐานคิดแบบ
วัตถุนิยมของ    ไฟเออร์บัคมีข้อจำกัดบางอย่างที่ขาดมิติทางจิตวิญญาณ ในทุกการพัฒนาจิตวิญญาณ
กับวิทยาศาสตร์สามารถพัฒนาไปด้วยกันแบบคู่ขนานได้ ซึ่งเราจะพบข้อสรุปนี้ได้จากผลงานเขียนชิ้น
หนึ่งของสไตเนอร์ที่ชื่อว่า The Philosophy of Freedom (1894) ในผลงานชิ้นนี้สไตเนอร์พยายาม
โต้แย้งแนวคิดของอิมมานู เอล คานท์ (Immanuel Kant) ในงานเขียนเรื่อง Critique of Pure 
Reason (1781) คานท์เชื่อว่า มนุษย์นั้นมีข้อจำกัดบางอย่างในการรับรู้ ประสาทสัมผัสที่มนุษย์มีอยู่
นั้นสามารถรับรู้บางสิ่ งบางอย่างได้ ในขอบเขตที่ จำกัดและเรียกสิ่ งนี้ ว่าเป็น  ปรากฏการณ์  
(Phenomena) ส่วนสิ่งที่มีอยู่ด้วยตนเองซึ่งคานท์เรียกว่า (Noumena) นั้นมนุษย์ไม่สามารถท่ีจะรับรู้
และเข้าใจได้  สไตเนอร์คัดค้านแนวคิดนี้ โดยโต้แย้งให้เห็นว่า มนุษย์แตกต่างจากสิ่งมีชีวิตอ่ืนๆ แม้แต่
สิ่งที่มีอยู่ด้วยตนเองซึ่งคานท์เรียกว่า (Noumena) มนุษย์สามารถที่จะเข้าถึงได้โดยผ่านกระบวนการ
ทางจิตวิญญาณที่เรียกว่า (Spiritual Thinking) ซึ่งสไตเนอร์เชื่อว่าหากมนุษย์พัฒนาจิตวิญญาณเข้าสู่
ความละเอียดในระดับที่สูงพอมนุษย์ย่อมสามารถที่จะเข้าใจและรับรู้ ในเรื่องดังกล่าวได้เช่นกัน 
(Steiner, 1964)  

ดังนั้นการที่สไตเนอร์ไม่เห็นด้วยกับแนวคิดของคานท์ในเรื่อง Noumena  (สิ่งที่มีอยู่ด้วย
ตนเอง) และได้เสนอแนวคิดใหม่ว่า มนุษย์สามารถก้าวข้ามขีดจำกัดทางความคิดที่เป็นเหตุผลบริสุทธิ์
ได ้หากจิตวิญญาณของมนุษย์ได้รับการพัฒนาที่ถูกต้องนั้น ทำให้เห็นข้ออ้างทางเหตุผลประการหนึ่งที่
เชื่อว่าทรรศนะของสไตเนอร์มีแนวคิดที่เชื่อในสิ่งที่เป็นนามธรรมแฝงอยู่ด้วย การเชื่อในมิติทางด้านจิต
วิญญาณที่เป็นนามธรรมท่ามกลางสังคมที่เต็มไปด้วยบรรยากาศความรุ่งโรจน์ทางวิทยาศาสตร์และ
วัตถุนิยม สิ่งที่น่าสนใจในการศึกษาคือฐานคิดที่ฉีกไปจากค่านิยมของสังคมสไตเนอร์ได้รับอิทธิพลมา
ได้อย่างไร สไตเนอร์ได้รับอิทธิพลทางความคิดเรื่องจิตวิญญาณจากการแผ่ขยายความเชื่อของบุคคล 
รวมถึงลัทธิหลากหลายสำนัก โดยเริ่มจากสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ใกล้ตัวสไตเนอร์มากที่สุด คงหลีก
หนีไม่พ้นแนวคิดทางศาสนาคริสต์นอกกระแสหลัก (Esoteric Christianity) ซึ่งในยุคนั้นบุคคลมัก
กล่าวขานกันว่าเป็นศาสนาคริสต์ของกลุ่มคนนอกรีตเพราะปฏิเสธอำนาจจากศาสนจักรและมีแนวคิด
พิธีกรรมเป็นของตนเอง นักบวชที่เป็นผู้นำในกลุ่มนี้ยุคแรกเริ่มและมีชื่อเสียงได้แก่ ไมสเตอร์ เอ็คฮาร์ท 
(Meister Eckhart) รวมถึงนักบุญจอห์น (St. John of the Cross) ทั้งสองคนนี้ต่างก็มีอิทธิพลทาง
ความคิดในงานเขียนของสไตเนอร์ ในงานเขียนชิ้นหนึ่งชื่อ  Christianity as Mystical Fact (1902) 



427 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
มีข้อยืนยันที่เชื่อได้ว่าสไตเนอร์เชื่อคริสต์ศาสนานอกกระแสหลัก (Esoteric) เพราะมีการตีความใหม่
ว่าพระคริสต์เป็นพลังจักรวาลรูปแบบหนึ่งที่ลงมาจุติในร่างของพระเยซูเพ่ือเปลี่ยนแปลงวิวัฒนาการ
ของมนุษย์ รวมถึงการมีความเชื่อเรื่องการกลับชาติมาเกิด (Reincarnation) ที่มองว่าจิตวิญญาณ
มนุษย์สามารถพัฒนาเปลี่ยนแปลงกลับกลายได้ตลอดไป สไตเนอร์สนับสนุนแนวคิดของลัทธินี้ จน
นักวิชาการบางส่วนลงความเห็นว่าเป็นการตีความพระคัมภีร์เกินขอบเขตที่ผสมผสานคริสต์ศาสนา
ลึกลับเข้ากับวิทยาศาสตร์จิตวิญญาณ ซึ่งมีแนวคิดที่แตกต่างจากศาสนาคริสต์ นอกจากนี้ในงานเขียน
บางชิ้นยังชี้ให้เห็นข้อมูลเพ่ิมเติมว่า สไตเนอร์ยังคงได้รับอิทธิพลจากปรัชญาตะวันออกในเรื่องความ
เชื่อด้านนามธรรมที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณด้วย จากการศึกษาวิวัฒนาการทางความคิดของสไตเนอร์
จะพบว่าสิ่งแวดล้อมทางสังคมที่ถ่ายทอดความคิดระหว่างบุคคล ส่งผลต่อสไตเนอร์ในแง่ที่ช่วยให้เกิด
การตั้งคำถามและวิพากษ์ถึงความสมเหตุสมผลของชุดความคิด จนนำมาสู่การเสนอข้ออ้างที่โต้แย้ง
ข้อสรุปเดิมว่าการพัฒนาที่ถูกต้องควรผสมผสานทั้งเหตุผลเชิงประจักษ์ที่อาศัยหลักการทาง
วิทยาศาสตร์ในขณะเดียวกันการพัฒนาจิตวิญญาณเชิงนามธรรมก็เป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ ทั้งนี้ เพ่ือสร้าง
สังคมที่ก้าวหน้าสมดุล จากการศึกษาวิวัฒนาการทางความคิดของสไตเนอร์ทำให้ได้ข้อสรุปว่า
ทรรศนะทางความคิดของเขามิได้ถูกตีกรอบจากสภาพแวดล้อม ในขณะเดียวเป็นการนำเสนอข้ออ้าง
ใหม่บางประการแก่สังคมในขณะนั้นนั่นเอง และในลำดับต่อไปจะเป็นการศึกษาทรรศนะเกี่ยวกับ
ความจริงในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ ทั้งนี้เพ่ือชี้ให้เห็นข้ออ้างบางประการที่ชี้ให้เห็นว่า
แนวคิดปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์นั้นมิได้เหมือนกับพุทธปรัชญาเถรวาทที่มีรากฐานทาง
การศึกษาในสังคมไทย 
 
 
มโนทัศน์เรื่องความจริงในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 

ทรรศนะพ้ืนฐานเกี่ยวกับความจริงและธรรมชาติของมนุษย์ในมุมมองของสไตเนอร์ส่งผลต่อ
แนวทางในการออกแบบการศึกษาเพ่ือพัฒนาผู้เรียนในทัศนะของเขาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ดังนั้น การ
หาคำตอบเพ่ืออธิบายให้เกิดความเข้าใจเกี่ยวกับเรื่องดังกล่าวจึงมีนัยสำคัญต่อการเข้าใจปรัชญา
การศึกษาของรูดอล์ฟ  สไตเนอร์ที่ถูกนำมาใช้ในสังคมไทยว่ามีความเหมือนหรือต่างจากพุทธปรัชญา
การศึกษาที่เป็นรากฐานการศึกษาสำคัญในสังคมไทย จากการศึกษาพบว่าทรรศนะพ้ืนฐานเกี่ยวกับ
ความจริงของสไตเนอร์ค่อนข้างที่จะแตกต่างกับแนวคิดของนักปรัชญาการศึกษาในกลุ่มอ่ืนๆ 
โดยเฉพาะนักปรัชญาการศึกษาที่มีฐานคิดอยู่ในกลุ่มจิตนิยมและสสารนิยม ซึ่งมองว่าความจริงคือสิ่ง
สมบูรณ์ มีสภาพคงที่ไม่มีการเปลี่ยนแปลง ความจริงมีเพียงหนึ่งเดียวคือ โลกแห่งจิตหรือโลกแห่งวัตถุ
สสารเพียงอย่างใดอย่างหนึ่งเท่านั้นที่จริง  

 ในขณะที่สไตเนอร์ได้นำเสนอทรรศนะของตนเองในลักษณะที่ไม่เชื่อว่าความจริงเป็นสิ่ง
สัมบู รณ์  (Absolute) แบบตายตัว  แต่พยายามชี้ ให้ เห็นความจริงซึ่ งมีลักษณะที่สัมพันธ์ กับ
กระบวนการเชิงวิวัฒนาการที่มนุษย์สามารถเข้าถึงได้ผ่านการพัฒนาจิตสำนึก ด้วยเหตุนี้ความจริงใน
ทรรศนะของสไตเนอร์จึงไม่ใช่สิ่งสมบูรณ์ ความจริงไม่ได้มีรูปแบบตายตัว และไม่ใช่สิ่งคงที่ แต่ความ
จริงปรากฏผ่านกระบวนการคิดของมนุษย์ที่พัฒนาขึ้น (Steiner, 1964) และมนุษย์รับรู้ความจริงของ
โลกวิญญาณ (Spiritual World) และโลกวัตถุ (Physical World) แตกต่างกันไปตามระดับการพัฒนา



428  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ของบุคคล (Steiner, 1994) ความจริงนั้นมีหลายระดับ เช่น มีความจริงทางกายภาพ มนุษย์รับรู้ผ่าน
ประสาทสัมผัส ความจริงทางจิตใจมนุษย์สามารถเข้าถึงความจริงระดับนี้ได้ด้วยการใช้จินตนาการเชิง
สร้างสรรค์และความจริงทางจิตวิญญาณมนุษย์เข้าได้ถึงด้วยวิธีการรู้แจ้ง จากแนวคิดพ้ืนฐานของสไต
เนอร์เชื่อว่า ธรรมชาติความจริงย่อมเปลี่ยนแปลงได้ตามระดับจิตสำนึก  สไตเนอร์ปฏิเสธความจริง
สัมบูรณ์แบบตายตัว แต่เสนอว่าความจริงคือสิ่งที่มนุษย์สัมผัสได้ผ่านการพัฒนาตนเองมีลักษณะเป็น
ขั้นบันไดจากการรับรู้ความจริงระดับวัตถุสู่ความจริงระดับจิตวิญญาณ  

ความจริงในทรรศนะของพุทธปรัชญามีแนวความคิดที่แตกต่างออกไป เพราะความจริงสูงสุด
ในพุทธปรัชญานั้นไม่ได้มีแต่สิ่งที่เปลี่ยนแปลงไปตามเงื่อนไขของระดับการพัฒนาทางจิตมนุษย์เพียง
อย่างเดียวเท่านั้น ลักษณะของความจริงในพุทธปรัชญานั้นมีทั้งสองรูปแบบ ประการที่หนึ่งเรียกว่า 
สังขตธรรม คือ สิ่งธรรมชาติที่ถูกปรุงแต่งด้วยเหตุปัจจัย และความจริงอีกประเภทหนึ่งที่เรียกว่า 
อสังขตธรรม คือ สิ่งธรรมชาติที่ไม่ถูกปรุงแต่งด้วยเหตุปัจจัย ซึ่งสิ่งนี้เองเป็นสิ่งสัมบูรณ์ คงที่ ไม่
เปลี่ยนแปลง และไม่ข้ึนอยู่กับเงื่อนไขใดๆ  ความจริงระดับสังขตธรรมของพุทธปรัชญานี้น่าจะตรงกับ
ทรรศนะของสไตเนอร์  ซึ่งมนุษย์สามารถที่จะสัมผัส เข้าถึงได้ด้วยประสบการณ์ตามระดับการพัฒนา
ของตนเอง ทรรศนะของสไตเนอร์ในประเด็นดังกล่าวนี้จึงตรงกับหลักความจริงของพุทธปรัชญาใน
ส่วนที่เป็นสังขตธรรมเท่านั้น เพราะพุทธปรัชญามีแนวคิดที่แตกต่างออกไปคือ ยอมรับและเชื่อใน
ความจริงที่เป็นอสังขตธรรมด้วย เป็นความจริงบางอย่างที่สัมบูรณ์ ไม่อยู่ในเงื่อนไขของเหตุปัจจัยที่
ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง ฉะนั้นความจริงในพุทธปรัชญาจึงไม่ได้มีแต่สิ่งที่เปลี่ยนแปลงไปตามระดับ
การรับรู้และการพัฒนาระดับจิตสำนึกของมนุษย์เพียงอย่างเดียวเท่านั้น    

แต่ยังมีความจริงอีกประเภทหนึ่งที่มีอยู่ เป็นหลักสัจธรรมซึ่งเป็นสิ่งสมบูรณ์ เป็นกฎแห่งความ
จริง และไม่เปลี่ยนแปลง เช่น กฎไตรลักษณ์หรือสามัญลักษณะ ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติที่มีอยู่คงที่  ไม่
เปลี่ยนแปลงและยังคงมีอยู่ตลอดกาล โดยนัยนี้อสังขตธรรมจึงไม่ได้มีอยู่ตามการรับรู้ของมนุษย์ แต่
เป็นความจริงของกฎธรรมชาติแบบตายตัวที่เรียกว่ากฎธรรมนิยามซึ่งควบคุมความเป็นไปของ
ธรรมชาติและสิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายให้ดำเนินไปตามธรรมชาติอย่างถูกต้องเหมาะสม ข้อสรุปที่ค้นพบใน
เรื่องความจริงคือ พุทธปรัชญามีทรรศนะเรื่องความจริงที่ต่างออกไปจากสไตเนอร์อีกระดับหนึ่ง
กล่าวคือ พุทธปรัชญามีทรรศนะว่ายังคงมีความจริงซึ่งเป็นสิ่งธรรมชาติบางอย่าง ซึ่งอยู่พ้นไปจากการ
อำนาจแห่งการปรุงแต่ง ซึ่งถือว่าเป็นความจริงสูงสุดในทรรศนะของพุทธปรัชญา กล่าวได้ว่า สไตเนอร์
ไม่ปฏิเสธความจริงสัมบูรณ์ แต่ลักษณะความจริงสัมบูรณ์ (Absolute Truth) นั้น เปลี่ยนแปลงไปตาม
วิวัฒนาการของจักรวาล (Cosmic Plan) ไม่คงที่ แม้จะยอมรับและมีฐานคิดว่าความจริงสัมบูรณ์มีอยู่
ในโลกแห่งอุดมคติอันสูงสุดและไม่ใช่สสารที่ต้องถูกทอนลงเป็นหนึ่งเช่นเดียวกับปรัชญาสสารนิยม แต่
ทั้งนี้ควรทำความเข้าใจว่า ความจริงสัมบูรณ์ ในขอบเขตความมุ่งหมายของสไตเนอร์มีอยู่ในลักษณะที่
ต่างจากพุทธปรัชญา เนื่องด้วยคุณลักษณะอย่างหนึ่งคือตกอยู่ภายใต้เงื่อนไขของความเปลี่ยนแปลงที่
ไม่หยุดนิ่ง ไม่มีเนื้อหาและเป้าหมายที่สมบูรณ์ ในความหมายแคบความจริงสมบูรณ์ก็คือสิ่งที่มีอยู่ใน
คุณลักษณะที่เป็นกระบวนการต่อเนื่องและเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา เป็นสิ่งสัมพัทธ์ที่ไม่ใช่สิ่ง
สัมบูรณ์ตายตัว ความจริงจึงเปลี่ยนตามกาลเวลาและจิตสำนึกของมนุษย์ โลกแห่งความเป็นจริงใน
ทรรศนะของสไตเนอร์จึงมีนัยยะที่ต่างจากพุทธปรัชญาอย่างเห็นได้ชัด และในลำดับต่อไปจะเป็น
การศึกษาเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 



429 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ธรรมชาติของมนุษย์ในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 
  ในปรัชญาการศึกษาทุกสำนักล้วนคิดค้นวิธีการพัฒนาผู้เรียนให้เป็นไปตามเป้าประสงค์ 
ผู้เรียนที่ถูกพัฒนาโดยนัยหนึ่งคือมนุษย์นั่นเอง การศึกษามุมมองความเข้าใจเรื่องธรรมชาติของมนุษย์
คือ ความพยายามที่จะเข้าใจว่า ปรัชญาการศึกษาสำนักนั้นพยายามที่จะพัฒนาผู้เรียนอย่างไร สำหรับ
ธรรมชาติของมนุษย์ในทรรศนะของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ มนุษย์คือสิ่งมีชีวิตที่มิได้มีส่วนประกอบเดียวคือ
สสารวัตถุ ด้วยแนวความคิดที่ผสมผสานวิทยาศาสตร์และแนวคิดเรื่องจิตวิญญาณเข้าไว้ด้วยกัน  
  สไตเนอร์ได้อธิบายองค์ประกอบของมนุษย์ในมิติใหม่ที่ต่างไปจากเดิม โดยสไตเนอร์เสนอว่า
ในสิ่งมีชีวิตที่เรียกว่ามนุษย์นั้นมีสิ่งสำคัญประกอบอยู่ด้วยกันสองส่วนใหญ่คือ ยอมรับความมีอยู่ทั้ง
ส่วนที่เป็นทั้งรูปและนาม (Steiner, 1994) โดยส่วนที่เป็นรูปนี้คือในหมวดกาย (แบ่งหน้าที่การทำงาน
ออกเป็นสามส่วน คือ  ประการที่หนึ่ง กายภาพ (Physical Body) คือร่างกายที่ปรากฏทางประสาท
สัมผัส ดำรงชีพได้ตามกฎฟิสิกส์และชีววิทยา ประการที่สอง กายเอเทอร์ริก หรือ กายพลัง
ชีวิต  (Etheric Body) ส่วนที่ควบคุมจัดการร่างกายเป็นกระบวนการทางชีวภาพ ควบคุมการเติบโต 
ควบคุมระบบเผาผลาญ รวมถึงรักษาสภาพกายของมนุษย์ให้ดำรงอยู่ สไตเนอร์อธิบายว่า กายนี้จะ
ควบคุมกระบวนการทางกายภาพ และจะพัฒนาไปพร้อมกับจิตสำนึกมนุษย์ มนุษย์ไม่ได้ประกอบด้วย
เพียงร่างกายทางกายภาพเท่านั้น แต่ยังมี กาย (Bodies) อ่ืนๆ ที่ซ้อนกันอยู่ ซึ่งหนึ่งในนั้นคือ กายเอ
เทอร์ริก หรือ กายพลังชีวิต (Etheric Body) เป็นรากฐานของความมีชีวิต และในส่วนสุดท้ายคือ 
กายอัสตรัล หรือ กายอารมณ์ (Astral Body) ทำหน้าที่ควบคุมความรู้สึก อารมณ์ และแรงขับตาม
สัญชาตญาณ กายทั้งสองทำงานร่วมกันกับกายภาพ แต่กายพลังชีวิต Etheric Body จะเชื่อมโยง
เกี่ยวข้องกับกายภาพมากกว่า ในขณะที่กายอารมณ์ Astral Body เชื่อมโยงกับมิติด้านจิตใจ กายนี้ทำ
หน้าที่เป็นสะพานเชื่อมระหว่างโลกวัตถุกับโลกจิตวิญญาณ และส่วนสุดท้ายนามที่เรียกว่า ตัวตนแท้ 
(Ego)  ตามคำอธิบายของสไตเนอร์ ตัวตนแท้เป็นองค์ประกอบสูงสุดของมนุษย์ที่เชื่อมโยงกับมิติจิต
วิญญาณ  

พุทธปรัชญามีทรรศนะในการมองธรรมชาติของมนุษย์ว่า องค์ประกอบของชีวิตมนุษย์ คือ 
ผลรวมของส่วนประกอบทั้งสองอย่างมนุษย์มีทั้งรูปและนาม กล่าวคือ มนุษย์คือขันธ์ห้าที่มีรูป เวทนา 
สัญญา สังขาร และวิญญาณ มนุษย์ไม่ได้ประกอบด้วยวัตถุธาตุเพียงอย่างเดียว แต่ยังประกอบด้วย
ส่วนที่เป็นนามธรรม ความเป็นมนุษย์จึงเกิดมีได้ขึ้นด้วยองค์ประกอบดังที่กล่าวมา เมื่อมองในแง่ที่เป็น
องค์ประกอบของมนุษย์ ในภาพรวมชี้ให้เห็นว่า สไตเนอร์และพุทธปรัชญาเถรวาทกล่าวถึงธรรมชาติ
ของมนุษย์ที่มีทั้งรูปและนามเหมือนกัน แต่ถ้าวิเคราะห์ให้ลึกลงไปจะพบว่า ในส่วนที่เป็นนามนั้นมี
ความแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง มนุษย์ในทรรศนะของสไตเนอร์ที่แม้ว่าจะประกอบไปด้วย กายภาพ 
กายเอเทอร์ริก กายอัสตรัล และมีส่วนประกอบของนามซึ่งสไตเนอร์ใช้ชื่อเรียกว่า ตัวตนที่แท้จริง 
(Ego) เมื่อจัดขอบเขตทั้งสี่โครงสร้างย่อลงจะคงเหลือแค่รูปและนามก็จริง แต่นามในส่วนที่เป็นตัวตนที่
แท้จริงนี้ สไตเนอร์เชื่อว่ามีลักษณะที่เที่ยงแท้ ถาวร ต่างจากทรรศนะของพุทธปรัชญาทีไ่ม่เห็นด้วยกับ
เรื่องนี้ธรรมชาติมนุษย์ในแนวคิดของสไตเนอร์ที่ชื่อว่านามมีตัวตนเที่ยงแท้และเชื่อว่าสิ่งนี้พัฒนาต่อไป
ได้ยังคงเป็นฐานคิดที่ไปไม่ได้กับแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท ดังนั้น เมื่อเรากำลังกล่าวถึงนามที่
เป็นส่วนประกอบของมนุษย์ในทรรศนะของสไตเนอร์ค่อนข้างจะมีลักษณะที่แตกต่างไปจากความ
เข้าใจของพุทธปรัชญาคำว่านามอันเป็นส่วนประกอบหนึ่งของขันธ์ห้าที่รวมกันขึ้นเป็นมนุษย์นั้น มี



430  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ความเปลี่ยนแปลง ไม่เป็นนิรันดร์ตามกฎธรรมชาติ อนึ่งความเป็นมนุษย์ทั้งด้านร่างกายและจิตใจพุทธ
ปรัชญามองว่าคือสิ่งที่ถูกทำให้เกิดขึ้นด้วยเหตุปัจจัยชีวิตของมนุษย์เป็นสิ่งธรรมชาติและดำเนินไปตาม
กฎเกณฑ์ธรรมชาติ ซึ่งมนุษย์ต้องตกอยู่ภายใต้กฎสามัญญลักษณะของความไม่เที่ยง คงอยู่ในสภาพ
เดิมได้ยาก และไม่มีตัวตนที่แท้จริง   

ด้วยสาเหตุจากปัจจัยที่กล่าวมานั้น เป็นสิ่งที่ช่วยยืนยันได้ว่าการมองส่วนประกอบของความ
เป็นมนุษย์ในพุทธปรัชญาค่อนข้างจะขัดแย้งกับแนวคิดของสไตเนอร์ที่เชื่อและยอมรับมนุษย์ใน
ลักษณะที่มนุษย์มีตัวตนที่แท้จริง (Ego) และสามารถพัฒนาต่อไปได้ ส่วนพุทธปรัชญาปฏิเสธและเห็น
ต่างคือ มนุษย์ไม่มีตัวตน สภาวะที่มนุษย์พ้นจากทุกข์ถือเป็นหลักการและเป้าหมายสำคัญของพุทธ
ปรัชญา ซึ่งจัดว่าเป็นทรรศนะแบบอนัตตา นั่นหมายถึงว่า เมื่อพุทธปรัชญาพูดถึงธรรมชาติของมนุษย์ 
ศักยภาพการพัฒนาสู่ความเป็นมนุษย์สมบูรณ์แบบคือการหลุดพ้นจากอำนาจของกิเลสและสภาวะจิต
ในส่วนที่เป็นนามธรรมเข้าถึงความมีอิสรภาพสูงสุดคือสิ่งที่เรียกว่านิพพาน เป็นที่น่าสังเกตว่าหลักการ
มองธรรมชาติของมนุษย์ในส่วนที่มีรูปและนามเป็นแนวทางที่ได้ถูกนำขึ้นมาเป็นข้อสนับสนุนเพ่ือเน้น
ความสำคัญว่าไม่มีความขัดแย้งเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์ในแนวคิดของ สไตเนอร์ที่ถูกนำมาใช้ใน
สังคมไทยที่มีพุทธปรัชญาเป็นรากฐานสำคัญของการศึกษา หลักการสำคัญของการศึกษาเพ่ือให้เข้าใจ
ธรรมชาติของมนุษย์ความแตกต่างที่สำคัญเรื่องตัวตนในมนุษย์ สไตเนอร์จะยอมรับการมีอยู่ของตัวตน
ที่แท้จริง (Ego) และต้องพัฒนาต่อไป แต่พุทธปรัชญายืนยันหลักอนัตตา ความไม่มีตัวตนที่แท้จริงของ
มนุษย์ รูดอล์ฟ สไตเนอร์ จึงมีแนวคิดเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ที่มีลักษณะเฉพาะและแตกต่างจาก
พุทธปรัชญา เมื่อมุมมองต่อเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ซึ่งกล่าวได้ว่าเป็นผู้ เรียนในองค์ประกอบ
การศึกษาของปรัชญาการศึกษาทุกสำนักแตกต่างกันเป็นไปไม่ได้อย่างยิ่งที่ทั้งสองแนวคิดจะมีแนว
ทางการพัฒนามนุษย์ซึ่งเป็นเป้าหมายของการศึกษาที่เสมอเหมือนกัน  และลำดับถัดไปจะเป็น
การศึกษาแนวคิดเรื่อง ยูริธมี (Eurythmy) ซึ่งถือได้ว่าเป็นหนึ่งในหลักการสำคัญของปรัชญา
การศึกษาแบบรูดอล์ฟ สไตเนอร์ที่นักการศึกษาบางท่านเปรียบเทียบว่าเหมือนกับเป้าหมายของการ
ฝึกสมาธิในพุทธปรัชญารูปแบบหนึ่ง 

 
หลักการสำคัญในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 

โรงเรียนแบบวอลดอร์ฟที่ใช้หลักปรัชญาการศึกษาของสไตเนอร์ มีแนวทางการจัดการเรียน
การสอนที่เน้นให้ผู้เรียนได้ทำกิจกรรมอย่างหนึ่งที่เรียกว่า ยูริธมี (Eurythmy) ซึ่งเป็นศิลปะการ
เคลื่อนไหว รวมไปถึงกิจกรรมที่ต้องการสมาธิกับกิจกรรมที่ใช้การเคลื่อนไหวร่วมกัน (พร พันธุ์ โอสถ, 
2543) คำว่า ยูริธมี มาจากภาษากรีก มีความหมายว่า จังหวะอันงดงามหรือการเคลื่อนไหวอย่าง
กลมกลืน ในปี 1912 สไตเนอร์ได้พัฒนาแนวคิดของยูริธมีโดยการออกแบบท่าทางการเคลื่อนไหวที่มี
ความสัมพันธ์กับเสียงพูด (Speech Eurythmy) แต่ละเสียงพยัญชนะและสระ จะมีท่าทางเฉพาะ
เปรียบเสมือนการเต้นรำของคำพูดและเสียงดนตรี (Tone Eurythmy) ใช้การเคลื่อนไหวสื่อถึงอารมณ์
ของทำนองและจังหวะ (Steiner, 1972) กลุ่มคนจำนวนหนึ่งเชื่อว่ายูริธมีไม่ใช่การเต้นทั่วไปแต่เป็น
ภาษากายทางจิตวิญญาณที่สะท้อนความเชื่อมโยงระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติและจักรวาล  หลักการ
สำคัญของยูริธมี คือ การเคลื่อนไหวอย่างมีสติ (Conscious Movement) ผู้ฝึกต้องเคลื่อนไหวด้วย
ความตระหนักรู้ทุกขณะ จึงต่างจากการเต้นทั่วไปที่ เน้นความสวยงามภายนอก ยูริธมีมุ่งไปที่



431 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
กระบวนการภายใน กลุ่มคนผู้นิยมยูริธมีจึงมีทรรศนะว่ากิจกรรมนี้ช่วยปรับสมดุลพลังชีวิต (Etheric 
Body) และเชื่อมโยงกับจังหวะธรรมชาติ สื่อถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และจักรวาล จะเห็นได้ว่า
ท่าทางการเคลื่อนไหวบางอย่างเลียนแบบคล้ายการเจริญเติบโตของพืชหรือการโคจรของดาว ทำให้ผู้
ฝึกฝนเกิดความจดจ่อกับกิจกรรมการเคลื่อนไหวท่าทางของร่างกายไปกับเสียงจังหวะ  

ประเด็นที่น่าสังเกตคือมีความเข้าใจบางอย่างเกิดขึ้นในสังคมการศึกษาของไทยที่นิยม
การศึกษาแบบวอลดอล์ฟ ซึ่งในเบื้องต้นมีการตีความว่า ศิลปะการเคลื่อนไหวยูริธมีมีความเหมือนกับ
การทำสมาธิในพุทธปรัชญา ยูริธมีไม่ใช่รูปแบบการเจริญสติในพุทธปรัชญาเถรวาท เพราะยูริธมีเน้น
การแสดงออกทางกายภาพด้วยท่าทางการเคลื่อนไหวที่มีรูปแบบ (Form) ที่กำหนดไว้บนพ้ืนฐานของ
แนวคิดหลักการมนุษยปรัชญา ในขณะที่สมาธิของพุทธปรัชญายึดโยงกับหลักธรรมที่มีทั้งปริยัติ 
ปฏิบัติ และปฏิเวธ อนึ่งยูริธมีอาจใกล้เคียงกับสมถะภาวนาที่เน้นฝึกจิตให้สงบผ่านการจดจ่อ  แต่ขาด
องค์ประกอบของวิปัสสนาคือการเห็นไตรลักษณ์ในสภาวะของร่างกายนี่คือข้อแตกต่างชัดเจน ซึ่งเป็น
ข้อสรุปหลักที่ไม่อาจยอมรับการตีความที่ว่า ยูริธมีคือการทำสมาธิรูปแบบหนึ่งซึ่งเหมือนกับฐานคิด
ของพุทธปรัชญา ด้วยเหตุผลประการที่หนึ่ง คือ จุดมุ่งหมายที่ต่างกัน สไตเนอร์เน้นพัฒนาความ
กลมกลืนระหว่างร่างกายและจิตวิญญาณซึ่งถูกปรับใช้ในด้านการศึกษาและการบำบัดเป็นหลัก 
(Anthroposophy) ในขณะที่พุทธปรัชญาสมาธิคือการเน้นละกิเลส ฝึกให้เกิดปัญญาเห็นไตรลักษณ์ 
(อนิจจัง, ทุกขัง, อนัตตา) ประการที่สอง คือ บทบาทของร่างกาย ยูริธมีใช้ร่างกายเป็นเครื่องมือในการ
แสดงออกทางศิลปะและการสื่อความหมาย พุทธปรัชญามองว่าร่างกายเป็นเพียงฐานสำหรับการฝึก
สติให้รู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงเท่านั้น ประการที่สาม คือ ความต่างด้านรูปแบบยูริธมีเคลื่อนไหวตาม
เสียงพูดหรือดนตรี มีท่าทางสัญลักษณ์ ส่วนพุทธปรัชญาเน้นพิจารณากายและจิต (วิปัสสนา) และ
กำหนดลมหายใจ ดังนั้นเมื่อกล่าวโดยสรุปยูริธมีของสไตเนอร์เป็นศิลปะการเคลื่อนไหวที่เน้นความงาม
และความกลมกลืนของร่างกายให้จดจ่ออยู่กับการเคลื่อนที่ในฐานคิดซึ่งมีเนื้อหาการเรียนรู้มาจาก
บริบทของมนุษยปรัชญาจึงต่างจากสมาธิของพุทธปรัชญาที่เป็นการฝึกจิตเพ่ือความหลุดพ้นจากทุกข์
โดยไม่ยึดการแสดงออกทางกายภาพว่าเป็นสาระสำคัญ   
  เมื่อพิจารณาจากฐานคิดของศิลปะการเคลื่อนไหวแบบยูริธมีที่มาจากฐานคิดของหลักมนุษย
ปรัชญาจะพบว่า Michael Shermer นักวิชาการด้านวิทยาศาสตร์  ได้กล่าวไว้ในหนังสือ Why 
People Believe Weird Things (1997) ว่าแนวคิดนี้ เป็นวิทยาศาสตร์เทียม (pseudoscience) 
เนื่องจากอ้างอิงหลักการทาง จิตวิญญาณที่พิสูจน์ไม่ได้ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์เป็นความเชื่อทาง
จิตวิญญาณที่ขาดหลักฐานเชิงประจักษ์ (Shermer, 1997) แนวคิดของสไตเนอร์จึงเปรียบได้กับลัทธิ
นอสติก (Gnosticism) ที่อ้างความรู้พิเศษเฉพาะกลุ่ม (Shermer, 1997) ปรัชญาการศึกษาของ
รูดอล์ฟ สไตเนอร์ที่นำมาใช้ในระบบการศึกษาแบบวอลดอร์ฟ (Waldorf education) ซึ่งรวมยูริธมี
เป็นส่วนหนึ่งของหลักสูตรอาจเป็นระบบการศึกษาที่ปลูกฝังความเชื่อแบบอภินิหาร (supernatural 
beliefs) แทนการใช้เหตุผลทางวิทยาศาสตร์ (Dawkins, 2006) การตั้งคำถามถึงประสิทธิภาพของยู
ริธมทีี่เชื่อมั่นว่ามุ่งให้เกิดประสิทธิภาพด้านการจดจ่อแบบเกิดสมาธินั้นยังถือเป็นจุดด้อยทีย่ังมีข้อจำกัด 
เนื่องจากการต้องอาศัยความเชื่อทางลัทธิบางประการ และไม่ได้ตอบโจทย์สำหรับผู้เรียนทุกคน นัก
วิจารณ์ด้านการศึกษาสมัยใหม่ Dan Dugan ชี้ว่าศิลปะการเคลื่อนไหวแบบยูริธมีอาจไม่ใช่ศิลปะการ
เคลื่อนไหวทั่วไปที่ฝึกสมาธิ แต่ยูริธมีกลายเป็นกิจกรรมศักดิ์สิทธิ์ที่ห้ามโต้แย้ง (Dugan, 1998)  



432  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เทียบเคียงกับการล้างสมองของบางลัทธิเพราะผู้เรียนถูกฝึกให้ปฏิบัติตามโดยไม่เข้าใจเหตุผลเชิง
ประจักษ์ เคลือบแฝงไปด้วยแนวคิดบางอย่างซึ่งอาจจำกัดความสามารถในการคิดวิเคราะห์โต้เถียงบน
ฐานการใช้เหตุผลของผู้เรียน จากการศึกษาในหลายหัวข้อที่กล่าวมาข้างต้น ทำให้พบข้อสรุปประการ
หนึ่ง เป็นสิ่งที่ช่วยยืนยันได้ว่าแนวความคิดของพุทธปรัชญาค่อนข้างจะขัดแย้งกับแนวคิดของรูดอล์ฟ 
สไตเนอร์ ทั้งหลักเรื่องความจริง ธรรมชาติของมนุษย์ ตลอดจนกิจกรรมที่ถูกนำมาใช้ประกอบกิจกรรม
การเรียนรู้ที่เรียกว่ายูริธม ีซึ่งหลายฝ่ายพยายามอ้างให้เกิดความสมเหตุสมผลว่าเหมือนกับหลักการทำ
สมาธิในพุทธปรัชญา หลังจากนี้จะได้ชี้ให้เห็นถึงสาเหตุอันเป็นที่มาของความเข้าใจอันทำให้เกิดการ
ตีความที่คลาดเคลื่อนดังกล่าว ในการศึกษาหัวข้อถัดไป ชื่อว่าพุทธปรัชญาในปรัชญาการศึกษาของ
รูดอล์ฟ สไตเนอร์ 
 
 พุทธปรัชญาในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 
 เหตุใดแนวคิดปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์จึงปรากฏอัตลักษณ์ทางภาษาบางอย่าง
ในพุทธปรัชญาถูกนำมาใช้ในระบบการศึกษาแบบวอลดอล์ฟที่ก่อตั้งขึ้น การย้อนศึกษาเพ่ือให้เห็น
ความเชื่อมโยงระหว่างพุทธปรัชญากับสไตเนอร์จะช่วยให้สามารถหาข้อสรุปและคลายข้ออ้างที่ไม่
ชัดเจนลงต่อประเด็นเรื่องความเหมือนระหว่างแนวคิดของสไตเนอร์กับพุทธปรัชญาที่ถูกยกขึ้นมา
สนับสนุนการใช้ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ในสังคมไทยลงได้ว่าอาจเป็นการตีความที่
เหลื่อมซ้อนกัน จากการศึกษาพบว่า James John Clarke หรือนามปากกาคือ เจ.เจ. คลาร์ก (J.J. 
Clarke) ได้ศึกษาความเชื่อมโยงพบว่า สไตเนอร์ได้รับอิทธิพลพุทธปรัชญาผ่านการศึกษางานเขียนของ
โชเปนเฮาเออร์ (Clarke, 1997) โชเปนเฮาเออร์เป็นนักปรัชญาชาวเยอรมันคนแรกที่สนใจศึกษา
แนวคิดของพุทธปรัชญาโดยมีงานเขียนสำคัญเรื่อง  The World as Will and Representation ซึ่ง
พิมพ์ในปี ค.ศ. 1818 สไตเนอร์ได้ศึกษางานเขียนชิ้นนี้และพัฒนาต่อยอดแนวคิดนี้ขึ้นมาใหม่โดยใช้ชื่อ
เรียกว่า จิตวิญญาณเชิงวิวัฒนาการ (spiritual evolution) จากการตรวจสอบหลักฐานทางวิชาการ
พบว่า รูดอล์ฟ  สไตเนอร์ไม่ได้ศึกษาแนวคิดพุทธปรัชญาโดยตรงจากแหล่งข้อมูลคัมภีร์ดั้งเดิม แต่เป็น
การศึกษาด้วยวิธีการศึกษาเอกสารชั้นทุติยภูมโิดยศึกษาจากงานเขียนด้านพุทธปรัชญาจากนักคิดร่วม
สมัย นอกจากนี้เพ่ือนร่วมงานของเขานามว่าเฮนรี สตีล โอลคอตต์ (Henry Steel Olcott) เป็นหนึ่ง
ในบุคคลสำคัญทีแ่ผ่ขยายความคิดพุทธปรัชญาให้แก่ให้สไตเนอร์ในช่วงที่ทำงานด้วยกันระหว่างปี ค.ศ. 
1902-1913 (Seiss, 1988) นักวิชาการหลายคนจึงลงความเห็นและชี้ว่าสไตเนอร์ปรับแนวคิดพุทธ
ปรัชญาให้เข้ากับวิทยาศาสตร์แนวจิตวิญญาณ ซึ่งเป็นการนำหลักการบางอย่างในพุทธปรัชญามา
วิเคราะห์ตีความใหม่ ในแบบของสไตเนอร์เอง Alfred Heidenreich ได้กล่าวไว้ว่า "..Steiner 
transformed Buddhist karma into a scientific-spiritual evolutionary process…" 
(Heidenreich, 2001) สไตเนอร์แปลงแนวคิดพุทธปรัชญาเรื่องกรรมเป็นระบบวิวัฒนาการจิต
วิญญาณ (Heidenreich, 2001)  จุดสำคัญท่ี Heidenreich ชี้ให้เห็นและสอดคล้องกับข้อคิดเห็นที่อยู่
ในงานแปลของสำนักพิมพ์ศรีปัญญาในประเทศไทยนั้นมีความสอดคล้องต้องกันซึ่งยืนยันได้ว่าสไต
เนอร์เปลี่ยนการนั่งสมาธิเป็นกิจกรรมสร้างสรรค์รูปแบบหนึ่ง สมาธิแบบสไตเนอร์ได้ถูกปรับจาก       
พุทธปรัชญาสู่ศิลปะแห่งการเคลื่อนไหวยูริธม ี(ไฮเดนไรซ์, อัลเฟรด, 2558) นอกจากนี้สไตเนอร์ยังเคย   
กล่าวถึงพุทธปรัชญาในงานเขียนและการบรรยายของเขาเอง โดยเฉพาะในบริบทของมนุษยปรัชญา 



433 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
(Anthroposophy) ซึ่ งเขามองพุทธปรัชญาในแง่ของวิวัฒนาการทางจิตวิญญาณ  (spiritual 
evolution)  
  ข้อสรุปที่เห็นได้ชัดเจนในหัวข้อพุทธปรัชญาในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์นั้น 
ชี้ให้เห็นว่าการที่แนวคิดของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ ผู้ก่อตั้งการศึกษาวอลดอร์ฟและมนุษยปรัชญาถูกมอง
ว่ามีความคล้ายกับพุทธปรัชญานั้นเกิดจากการตีความกว้าง ๆ เมื่อเห็นอัตลักษณ์ของคำทางภาษา
บางอย่างในพุทธปรัชญาปรากฏอยู่ในหลักปรัชญาการศึกษาของสไตเนอร์ แต่เมื่อวิเคราะห์ลึก ๆ แล้ว 
ทั้งสองแนวคิดแตกต่างกันในทางหลักการ ดังนั้นการที่มีข้อสรุปว่าปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไต
เนอร์มีความคล้ายกับพุทธปรัชญาอาจไม่ถูกต้องทั้งหมด เนื่องจากทั้งสองระบบความคิดมีความ
แตกต่างที่สำคัญในหลายแง่มุม โดยเริ่มตั้งแต่การศึกษาพุทธปรัชญาของสไตเนอร์ที่มิได้ศึกษาผ่าน
คัมภีร์ที่เป็นฐานความรู้ปฐมภูมิ  ไล่เรียงมาจนถึงหลักปรัชญาพ้ืนฐานในการมองความจริงซึ่งเป็นมิติ
ทางอภิปรัชญาซึ่งพุทธปรัชญามีฐานคิดเรื่องความจริงที่ปฏิเสธมโนทัศน์เรื่อง พระเจ้าผู้สร้างโลกแต่
ยอมรับกฎธรรมชาติที่เป็นหลักอนัตตา ตลอดจนความเข้าใจในเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ที่เป็นแนวคิด
เรื่องตัวตนของผู้เรียนซึ่งขัดแย้งกัน เนื่องจากสไตเนอร์เชื่อในตัวตนที่แท้จริง (Higher Self) ที่พัฒนา
ผ่านชาติภพต่าง ๆ แต่พุทธปรัชญากลับมีความเชื่อว่าไม่มีตัวตนที่แท้จริง (อนัตตา) และการยึดถือใน
ตัวตนคือต้นเหตุของทุกข์ การตีความพุทธปรัชญาของสไตเนอร์มีการตีความในลักษณะผสมผสาน
ระหว่างแนวคิดปรัชญาตะวันตกกับหลักการซึ่งเป็นมิติทางด้านจิตวิญญาณในกลุ่มปรัชญา
ตะวันออก โดยเฉพาะเน้นการปรับแนวคิดของพุทธปรัชญาให้สอดคล้องกับระบบมนุษยปรัชญา 
(Anthroposophy) ที่เป็นรากฐานสำคัญในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ ทำให้ขาดการนำ
แก่นแท้ซึ่งเป็นสาระสำคัญของพุทธปรัชญามาใช้อย่างครบถ้วน คำวิจารณ์ของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 
(Rudolf Steiner) ต่อพุทธปรัชญาเถรวาทแบบดั้งเดิม แม้จะไม่ปรากฏการเขียนวิจารณ์พุทธปรัชญา
แบบตรงไปตรงมา แต่พบการแสดงความแตกต่างผ่านการเปรียบเทียบกับมนุษยปรัชญาปรากฏในงาน
เขียนของเขาเรื่อง Christianity as Mystical Fact เมื่อปี ค.ศ.1902 ที่สไตเนอร์เปรียบเทียบพุทธ
ปรัชญากับแนวคิดของกลุ่มคริสต์ศาสนาที่ไม่ใช่กระแสหลัก (Esoteric Christianity) โดยมีประเด็น
สำคัญคือ พุทธปรัชญามุ่งสู่การหลุดพ้นจากสังสารวัฏโดยการดับกิเลสและบรรลุนิพพาน  ในขณะที่
ศาสนาคริสต์ค้นหาความหมายของการดำรงอยู่โดยการเปลี่ยนแปลงโลกผ่านแรงกระตุ้นของพระคริสต์ 
อย่างแรกนำพาออกห่างจากโลก ส่วนอย่างหลังนำพาเข้าสู่โลก "… Buddhism seeks release from 
existence by extinguishing desire, while Christianity finds the meaning of existence in 
a transformation of the world through the Christ impulse... The former leads away 
from the world, the latter into it." (Steiner, 1961) จากข้อความนี้ชี้ ให้ เห็นว่า สไตเนอร์มี
ทรรศนะบางอย่างในพุทธปรัชญาที่เห็นว่ามีข้อด้อยบางอย่างในแนวคิดนี้คือเน้นการมุ่งให้คนละทิ้งโลก
แห่งความเป็นจริงมากเกินไป ซึ่งแนวคิดนี้ไม่ได้แตกต่างจากทรรศนะของโชเปนฮาวเออร์ที่ถูกโจมตี
จากฝ่ายตรงข้ามว่าผลงานของเขานั้นเป็นทรรศนะที่เน้นหนักในเรื่องความทุกข์มากเกินไป ทัศนะเรื่อง
การไม่เห็นด้วยกับแนวคิดบางประการของพุทธปรัชญาที่สไตเนอร์มีนั้นมีความชัดเจนมากขึ้น เมื่อ
ศึกษาจากเอกสารฉบับสมบูรณ์ที่รวบรวมคำบรรยายของสไตเนอร์ในหัวข้อเรื่อง The Gospel of 
Buddha (1909) ที่ได้บันทึกคำพูดการเปรียบเทียบพุทธปรัชญากับคริสต์ศาสนาในแง่จิตวิญญาณของ
เขาไว้ สรุปความไดว้่า แนวทางพุทธปรัชญานำพาออกห่างจากโลก ในขณะที่แนวทางมนุษยปรัชญาจะ



434  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
นำพาเข้าสู่โลกเพ่ือปรับเปลี่ยนจิตวิญญาณใหม่ "… The Buddhist path leads away from the 
world, while the anthroposophical path leads into the world to spiritually reshape it." 
(GA 34, Lecture 4) จากข้ออ้างที่ยกมาสนับสนุนเป็นข้อโต้แย้งสำคัญที่ชี้ให้ถึงข้อสรุปว่า คำบรรยาย
ในแง่การวิจารณ์ของสไตเนอร์ต่อพุทธปรัชญา เขามองว่าพุทธปรัชญาแบบดั้งเดิมอาจมีข้อจำกัดบาง
ประการที่เน้นการหลุดพ้นมากเกินไป ส่งผลให้เกิดการละเลยบทบาทของมนุษย์ในฐานะบุคคลที่ยังคง
ต้องอาศัยอยู่ในโลก พุทธปรัชญาในปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์เน้นพัฒนาการจิตวิญญาณ
แทนการเข้าสู่ภาวะนิพพานอันเป็นทรรศนะสูงสุดในพุทธปรัชญาดั้งเดิม มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบ
สมาธิในพุทธปรัชญาเป็นกิจกรรมเคลื่อนไหวศิลปะแบบยูริธมี แต่อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนมีความเห็นว่า 
มีการนำหลักพุทธปรัชญาบางส่วนไปเชื่อมโยงกับหลักการทางปรัชญาแบบสไตเนอร์เป็นการสะท้อน
ให้เห็นถึงความพยายามในการสร้างพุทธปรัชญาแบบยุโรปที่เหมาะกับสังคมที่เน้นวิทยาศาสตร์
อุตสาหกรรม โดยที่มิได้คงสาระสำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาทแบบดั้งเดิมไว้ ท้ายที่สุดข้อสังเกตสำคัญ
คือ สไตเนอร์ไม่เคยกล่าวอ้างว่าเป็นพุทธศาสนิกชน แตไ่ด้ศึกษาและนำบางแนวคิดของพุทธปรัชญามา
ปรับใช้ตีความใหม่ในระบบปรัชญาของตน กล่าวได้ว่าสไตเนอร์สนใจ พุทธปรัชญาในฐานะปรัชญา
ตะวันออกที่สำคัญ และอาจรับอิทธิพลทางอ้อม แต่สไตเนอร์ตีความใหม่ผ่านแนวคิดของตนเอง ที่
ผสมผสานระหว่างคริสต์ศาสนา วิทยาศาสตร์ และปรัชญา หากศึกษาให้ลึกจะพบว่าคำต่างๆที่ถูกยืม
มาใช้ของสไตเนอร์แตกต่างจากพุทธปรัชญาแบบดั้งเดิมพอสมควร ในลำดับถัดไปเป็นการวิเคราะห์
เพ่ือให้เห็นถึงข้อโต้แย้งที่ไม่อาจยอมรับได้หากมีข้อสรุปที่ยืนยันว่า ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ        
สไตเนอร์ในเหมือนกับพุทธปรัชญา 
 
ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ในสังคมไทย : ข้อโต้แย้งจากพุทธปรัชญา 
  การศึกษาแนวคิดของสไตเนอร์ในหัวข้อที่ผ่านมาเน้นย้ำให้เห็นว่า มีข้อโต้แย้งที่สำคัญในสาม
ประเด็นด้วยกัน ประการที่หนึ่ง ทรรศนะเรื่องความจริงในเชิงอภิปรัชญา (Metaphysics) พุทธ
ปรัชญาปฏิเสธความมีอยู่ของตัวตนมีแนวคิดแบบอนัตตา และมองว่าทุกสิ่งเป็นกระบวนการ
เปลี่ยนแปลงตามหลักปฏิจจสมุปบาท ส่วนสไตเนอร์มีแนวคิดที่เชื่อความจริงของโลกเหนือกายภาพที่
เชื่อมโยงกับมนุษย์แบบมีตัวตน ข้อโต้แย้งจากพุทธปรัชญาในประเด็นนี้ชี้ให้เห็นข้ออ้างที่เชื่อได้ว่า พุทธ
ปรัชญาไม่ยอมรับว่าความจริงสูงสุดที่มีลักษณะเป็น สิ่งคงที่ (Substance Metaphysics)  ดังที่สไต
เนอร์เชื่อในพระคริสต์ในฐานะสิ่งที่เป็นจิตวิญญาณสูงสุด ขณะที่พุทธปรัชญาไม่เชื่อเรื่องการมีอยู่ของ
พระเจ้า 

ประการที่สอง ทรรศนะเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ พุทธปรัชญาเถรวาทมองมนุษย์ผ่าน
หลักธรรมเรื่องขันธ์ 5 ว่าเป็นองค์ประกอบที่รวมกันชั่วคราวและไม่มีตัวตนแท้จริง เป้าหมายของการ
เข้าใจความจริงเรื่องนี้ เป็นไปเพ่ือละทิ้งความยึดมั่นและบรรลุความหลุดพ้น (นิพพาน) ข้อโต้แย้งจาก
พุทธปรัชญาในประเด็นนี้ชี้ให้เห็นข้ออ้างที่เชื่อได้ว่า พุทธปรัชญาไม่ยอมรับข้อสรุปที่เชื่อว่า ธรรมชาติ
ของมนุษย์สามารถพัฒนาจิตสำนึกให้เป็นอิสระไดโ้ดยไม่ผ่านการปฏิบัติเพื่อละทิ้งอวิชชาและเห็นความ
จริงของธรรมชาติตามท่ีเป็นจริง  

และประการสุดท้าย หลักการสำคัญของกระบวนการพัฒนากายและจิต พุทธปรัชญามุ่งเน้น
การละทิ้งความยึดมั่นถือมั่นโดยใช้ความเข้าใจในธรรมชาติเป็นพื้นฐานผ่านการลงมือปฏิบัติ ข้อโต้แย้ง



435 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จากพุทธปรัชญาในประเด็นนี้ชี้ให้เห็นข้ออ้างที่เชื่อได้ว่า พุทธปรัชญาไม่ยอมรับแนวคิดของสไตเนอร์ที่
เน้นการพัฒนาจิตวิญญาณผ่านศิลปะและความคิดสร้างสรรค์ตามแนวทางปรัชญามนุษยนิยมเชิงจิต
วิญญาณ (anthroposophy) ที่รวมการพัฒนาด้านความคิด (thinking), ความรู้สึก (feeling), และ
เจตจำนง (willing) โดยใช้ศิลปะ ดนตรี และการเคลื่อนไหวร่างกาย ( eurythmy) เป็นเครื่องมือ
พัฒนาจิตสำนึก 

  จากที่กล่าวมา จะเห็นข้ออ้างที่เชื่อได้ว่า ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ต่างจากพุทธ
ปรัชญา ดังนั้น เมื่อแนวคิดปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ  สไตเนอร์หรือที่รู้จักกันในชื่อการศึกษาวอ
ลดอร์ฟ (Waldorf Education) ได้นำมาประยุกต์ใช้ในสังคมไทยมีโรงเรียนและศูนย์การเรียนรู้หลาย
แห่งที่นำหลักการนี้มาปรับใช้เพ่ือตอบโจทย์ในแนวทางของการศึกษาทางเลือก แนวคิดของรูดอล์ฟ 
สไตเนอร์ ที่นำเสนอต่อสาธารณชนนั้น มิได้มีเพียงกลุ่มที่สนับสนุนเท่านั้น  ในทางตรงกันข้ามกลับมี
นักวิชาการหลายฝ่ายได้ออกมาตอบโต้ ต่อต้าน โดยให้เหตุผลว่า แนวคิดของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ เป็น
แนวคิดท่ีอันตรายต่อความเชื่อที่ถูกต้องขัดกับฐานความคิดทางวิทยาศาสตร์ เป็นลัทธิที่ลึกลับ ด้วยเหตุ
นี้การศึกษาเพ่ือทำความเข้าใจการประยุกต์แนวคิดปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ใน
สังคมไทย จึงเป็นสิ่งที่ควรศึกษาให้กระจ่างชัด ปัจจุบันพบว่ามีกลุ่มนักการศึกษาที่หันมาสนใจแนวคิด
การศึกษาแบบวอลดอล์ฟอยู่มาก เป็นระบบการศึกษาที่มีชื่อเสียงอยู่ในหลายประเทศทั่วโลก รวมทั้ง
ในประเทศไทยที่มีโรงเรียนทางเลือกจัดการศึกษาตามแนวคิดของ รูดอล์ฟ สไตเนอร์ เมื่อมีระบบการ
เรียนการสอนของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ เกิดขึ้นในสังคมไทย ปัญหาที่น่าสนใจจึงอยู่ที่การถามหาความ
เหมาะสมสอดคล้องของการนำระบบการศึกษานี้มาใช้ในสังคมไทย ตลอดจนการศึกษาเพ่ือหาคำตอบ
ว่า ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์กับปรัชญาการศึกษาของพุทธปรัชญาเหมือนกันเพราะ
มีอัตลักษณ์ทางภาษาและแนวความคิดบ้างประการที่ของพุทธปรัชญาปรากฏอยู่ในฐานคิดของสไต
เนอร์ บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาพ้ืนฐานที่ว่าด้วยความจริงและ
ปรัชญาการศึกษาของรูดอฟล์ สไตเนอร์กับพุทธปรัชญา เพ่ือโต้แย้งความเห็นของนักการศึกษาบาง
ท่านที่เชื่อว่า ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ  สไตเนอร์กับพุทธปรัชญาการศึกษานั้นมีความเหมือนกัน 
ในการนี้ผู้เขียนขอนำเสนอองค์ความรู้ใหม่จากการศึกษา ดังนี้ 
 

 ความจริง ธรรมชาติของ
มนุษย์ 

หลักการศึกษา ความรู้ใหม่ 
 

      การเห็นความ
ต่างด้านความเข้าใจ
เรื่ อ ง ค ว า ม จ ริ ง 
ธรรมชาติของมนุษย์ 
และหลักการศึกษา
ย่อมส่ งผลต่อการ
แนวทางการเรียนรู้
และเป้าหมายของ
ก า ร ศึ ก ษ า อ ย่ า ง

 
พุทธปรัชญา 

 
ความจริงมีอยู่
ส อ ง แ บ บ
คืออสังขตธรรม
และ  
สังขตธรรมเพ่ือ
น ำ ไ ป สู่ ก า ร
ปล่อยวาง 

 
ขันธ์ 5 

(ไม่มีตัวตนแท้) 

 
เน้นหลุดพ้นจาก
ทุกข ์ 
และเห็นความจริง
ของธรรมชาติด้วย
การฝึกสมาธิหรือ
การวิปัสสนา 
 

    



436  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

รู ด อ ล์ ฟ  ส ไ ต
เนอร์ 

ความจริงมีอยู่
หนึ่ งเดียวและ
เป ลี่ ย น แป ล ง
ต าม พ ล วั ต ที่
ต้องเข้าใจและ
พัฒนาต่อ 

กายมีหลาย
ประเภท  (มี

ตัวตนพัฒนาได้) 

เน้ น ก าร พั ฒ น า
ตัวตนสู่ความเป็น
ม นุ ษ ย์ ร ะดั บ สู ง
ด้ วยการฝึ กตาม
แน วท าง เฉพ าะ
ศิ ล ป ะ ก า ร
เคลื่อนไหวแบบยู
ริธมี 

ชั ด เจ น  ดั ง นั้ น 
ปรัชญาการศึกษา
ของ  สไตเนอร์จึ ง
ต่างจาพุทธปรัชญา
อย่างมีนัยสำคัญ 
 

 
 จากภาพสามารถอธิบายได้ว่าทั้งสองแนวคิดต่างก็ให้ความสำคัญกับการพัฒนามนุษย์ แต่ใช้

กรอบความคิดและวิธีการที่แตกต่างกันอย่างมีนัยสำคัญ ในด้านปรัชญาพ้ืนฐาน รูดอล์ฟ สไตเนอร์มอง
ว่า ความจริงสัมบูรณ์มีอยู่ แต่มีอยู่ในลักษณะไม่ได้คงที่ตายตัว เปลี่ยนแปลงแบบมีพลวัต (Dynamic) 
ส่วนพุทธปรัชญาเชื่อในหลักความจริงสองระดับ ถึงแม้ว่าโลกสิ่งมีชีวิตและสรรพสิ่งจะเปลี่ยนแปลงไป
ตามหลักของธรรมชาติ แต่ทว่ายังคงมีความจริงซึ่งเป็นสิ่งสัมบูรณ์อันเป็นหลักสัจธรรมซึ่งมีอยู่โดย
ความเป็นนิจนิรันดร์คงที่และไม่เปลี่ยนแปลงเป็นธรรมที่อยู่นอกเหนือเหตุปัจจัย  กล่าวสรุปโดย
ภาพรวมปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ต่างจากพุทธปรัชญาเพราะยึดหลักความเชื่อถือใน
หลักปรัชญาพื้นฐานเกี่ยวกับความจริงที่แตกต่างกัน 

  ส่วนในด้านปรัชญาการศึกษาผลการศึกษาพบว่า มุมมองเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ ทรรศนะ
เกี่ยวกับเรื่องธรรมชาติของมนุษย์นั้น สไตเนอร์เชื่อว่า มนุษย์เป็นสิ่งที่มีชีวิตที่มีส่วนประกอบทั้งรูปและ
นาม ซึ่งมีโครงสร้างการแบ่งแยกที่หลากหลายออกไป มีการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาการอยู่ท่ามกลาง
สภาพแวดล้อมทั้งที่ส่งเสริมและเป็นอุปสรรคให้จิตวิญญาณของมนุษย์แต่ละคนพัฒนาได้ไม่เท่ากัน 
สไตเนอร์จึงมองมนุษย์ในรูปแบบการมีอัตตาสามารถพัฒนาตนขึ้นสู่ระดับจิตวิญญาณที่สูงขึ้น ในขณะ
ที่พุทธปรัชญามองมนุษย์เป็นองค์ประกอบของขันธ์ 5 มีรูป เวทนา สัญญา สังขารวิญญาณ ที่เป็น
อนัตตา ไม่ใช่ตัวตนแท้ จึงเชื่อในสังสารวัฏ ที่ขับเคลื่อนด้วยกรรมมีเป้าหมายคือการหลุดพ้นจากทุกข์
มุ่งไปนิพพาน โดยไม่เน้นการพัฒนาจิตวิญญาณแบบขั้นบันได  ในด้านหลักการซึ่งเป็นกิจกรรม
ประกอบการเรียนรู้ที่เรียกว่ายูริธมี ดูเสมือนว่าเกิดความไม่ลงรอยในเรื่องของจุดหมายปลายทางทั้งนี้
เพราะการทำยูริธมีกับการฝึกสมาธิในพุทธปรัชญา มีรูปแบบที่แตกต่างกันทั้งในลักษณะท่าทางและ
จุดมุ่งหมายที่เน้นย้ำถึงประโยชน์ไม่เหมือนกัน กล่าวได้ว่า ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ 
หากมีการนำมาปรับใช้ในสังคม มิควรอ้างความสมเหตุสมผลโดยใช้ข้อสรุปว่า ปรัชญาการศึกษาของ
รูดอล์ฟและพุทธปรัชญาการศึกษาที่เป็นฐานคิดสำคัญในสังคมไทยนั้นเหมือนกัน เพราะในความเป็น
จริงแล้วแนวคิดของสไตเนอร์และพุทธปรัชญามีความแตกต่างกันในหลักการสำคัญ แต่อาจจะ
คล้ายคลึงกันในประเด็นย่อยทั่วไปที่มีการยืมคำและแนวคิดมาปรับใช้แต่ต่างความหมาย ซึ่งถือเป็นข้อ
พิสูจน์ได้ว่า ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์ในสังคมไทยเหมือนกับพุทธปรัชญานั้น ไม่เป็น
ความจริง เพียงแต่มีความคล้ายคลึงกันบ้างในส่วนรายละเอียดปลีกย่อย  

ด้วยปัญหากรณีศึกษาที่กล่าวมาข้างต้นย่อมชี้ให้เห็นว่า แนวคิดการศึกษาใดใดก็ตามที่ถูก
นำมาใช้ในสังคมไทยควรมีการศึกษาให้ครอบคลุมรอบด้าน ย่อมดีกว่าการตีคลุมและเผยแพร่อย่างผิด



437 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประเด็น โดยเฉพาะการนำแนวคิดของชาวตะวันตกมาใช้ในบริบทของสังคมไทยที่ตั้งอยู่บนรากฐาน
การศึกษาแนวพุทธ การเข้าใจหลักการพ้ืนฐานทางความคิดอย่างถูกต้อง ย่อมนำไปสู่ประสิทธิผลที่ดี
ของการปรับประยุกต์ใช้ โดยเฉพาะงานด้านการศึกษาที่มุ่งเน้นการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ของ
ประเทศชาติ  
 
เอกสารอ้างอิง 
พร พันธุ์โอสถ. (2543). การเรียนรู้ของเด็กปฐมวัยไทยตามแนวคิดวอลดอร์ฟ. กรุงเทพมหานคร: ภาพ 

พิมพ์. 
รูดอล์ฟ สไตเนอร์. (2560). ปรัชญาการศึกษาของรูดอล์ฟ สไตเนอร์. แปลโดย สุธิพงษ์ พงษ์เภาวัชร.   
  กรุงเทพมหานคร: สวนเงินมีมา 
ไฮเดนไรซ์, อัลเฟรด. (2558). พุทธศาสนาในทรรศนะของรูดอล์ฟ สไตเนอร์. กรุงเทพมหานคร: ศร ี

ปัญญา. 
Clarke, J. J. (1997). Oriental enlightenment: The encounter between Asian and  

Western thought. Oxfordshire: Routledge Press. 
Dawkins, R. (2006). The God Delusion. London:  Bantam Press. 
Heidenreich, A. (2001). The Buddhism of Rudolf Steiner. London:  Temple Lodge  

Publishing. 
Steiner, R. (1994). Theosophy: An introduction to the spiritual processes in human  

life and in the cosmos (3rd ed.). Great Barrington: Anthroposophic Press. 
Steiner, R. (1972). Eurythmy as visible singing. Oxfordshire: Rudolf Steiner Press. 
Steiner, R. (1964). The philosophy of freedom: The basis for a modern world  

conception. (M. Wilson, Trans.). Oxfordshire: Rudolf Steiner Press.  
Shermer, M. (1997). Why people believe weird things: Pseudoscience, superstition,  

and  other confusions of our time. New York: W. H. Freeman. 
Seiss, W. (1988). Rudolf Steiner und der Buddhismus. Stuttgart: Verlag Freies  

Geistesleben. 


