
438  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

การรักษาสุขภาพด้วยสมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋า 
Taoist Qigong Meditation for Health Care 

 
ภพ เดชาเบญจรัตน์ 

Phoph Dechabenjarat 
                                               คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย    

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: Email: jgreatj@yahoo.com 

 
Received May 17, 2025; Revised August 24, 2025; Accepted: August 30, 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องการรักษาสุขภาพด้วยสมาธิแบบชี่กงใน
ศาสนาเต๋า ด้วยการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัย ผลการศึกษาพบว่า แนวคิดเรื่องสมาธิตามแนว
ศาสนาเต๋า (Taoism Meditation) นั้น ผลจากการศึกษาเอกสารและวิจัยที่เกี่ยวข้องหลายฉบับ 
พบว่า แนวคิดเรื่องสมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋า เพ่ือการดูแลรักษาสุขภาพ เป็นการรักษาสุขภาพด้วย
สมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋า เป็นปรัชญาการฝึกปฏิบัติสมาธิจิตของพระในศาสนาเต๋าและพุทธ เป็น
เรื่องที่เกี่ยวข้องกับความรู้สึก การตระหนักรู้ตนเอง ความรู้ตัวตน แรง พลังงาน อารมณ์ และจิต
วิญญาณ เป็นอภิปรัชญาของเต๋าและชี่ หลักของสมาธิแบบชี่กงที่นำมาใช้ในการรักษาสุขภาพ สรุปเป็น
ประเด็นหลักได้ 3 ประเด็น คือ (1) การบริหารกาย (2) การบริหารจิต และ (3) บริหารลมปราณ โดย
ที่ชี่กงมีผลต่อระบบจิตประสาทภูมิคุ้มกันวิทยา เป็นเทคนิคที่ประสานการทำงานของกายกับจิตอย่าง
กลมกลืน  และอภิปรัชญาเป็นเทคนิคบำบัดเยียวยาของโลกอนาคต ซึ่งสอดคล้องกับยุคปัจจุบันที่ชัด
แจ้งในกรณีการแพร่ระบาดของโรค COVID-19 ทำให้เกิดปรากฎประจักษ์ชัดว่า มนุษย์จะต้องพ่ึงภูมิ
ต้านทานของตนเองอย่างมากเพ่ือการอยู่รอด ยาปฏิชีวนะที่ใช้กันทุกวันนี้อาจไม่สามารถทำลายเชื้อ
โรคหลายๆชีวิตได้ดังนั้น “การรักษาโดยไม่รักษา” ด้วยวิธีสมาธิแบบชี่กง จึงเป็นการแพทย์ทางเลือกท่ี
เหมาะสมกับสภาพปัจจุบัน โดยมีส่วนเกี่ยวกับการใช้ชีวิตของมนุษย์ในประจำวัน และการเป็นสร้าง
สมดุลธรรมชาติของการมีชีวิต  หรือสุนทรียศาสตร์การใช้ชีวิตนั่นเอง 
คำสำคัญ:  การรักษาสุขภาพ; ชี่กง; ศาสนาเต๋า 
 
Abstract 

This article aims to study the concept of Taoist Qigong meditation for health 
care by studying documents and research. The results of the study found that the 
concept of meditation in Taoism ( Taoism Meditation) , from the study of many 
related documents and research, found that the concept of Taoist Qigong meditation 
for health care is health care with Taoist Qigong meditation.  It is a philosophy of 



439 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
meditation practice of monks in Taoism and Buddhism. It is related to feelings, self-
awareness, self-knowledge, force, energy, emotions and spirit. It is the philosophy of 
Taoism and qi.  The principles of Qigong meditation used in health care can be 
summarized into 3 main issues: (1) body management, (2) mind management and (3) 
Qi management, Qigong affects the Psychoneuroimmunology which is a technique 
that harmonizes the work of the Mind-Body Medicine.  Metaphysics is a healing 
technique of the future world (Global Meditation Therapies) which is in line with the 
current era.  It is clear that in the case of the COVID-19 pandemic, it is clear that 
humans will have to rely heavily on their own immunity to survive. The antibiotics 
used today may not be able to destroy many germs. Therefore, "treatment without 
treatment" with Qigong meditation is an alternative medicine that is suitable for the 
current situation.  It is related to human life in daily life and creating a natural 
balance of life or the aesthetics of life. 
Keywords: Health Care; Qigong; Taoism 
 
บทนำ 

ศาสนาไม่ว่าจะในอดีตหรือปัจจุบัน ก็ยังมีอิทธิพลต่อบุคคลทุกคนเสมอมา จนแทบจะกล่าวได้
ว่าศาสนาคือชีวิต เนื่องจากวิถีชีวิตของมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนสิ้นชีวิต ก็มิอาจหลีกหนีจากบทบาทและ
อิทธิของศาสนาไปได้ อีกทั้งศาสนามีความแตกต่างหลากหลาย ซึ่งเป็นไปตามวัฒนธรรมการดำเนิน
ชีวิตของมนุษย์ในแต่ละภูมิภาค อาทิ ประเทศจีน ศาสนาของชาวจีนจึงมีที่มาจากหลากหลายแหล่ง
และความเชื่ออันหลากหลายแตกต่างกันออกไป แต่สำหรับพระพุทธศาสนา เต๋า และขงจื๊อ ในความ
เชื่อของชาวจีนนั้น ถือเป็นหนึ่งเดียวกัน ดังในคำกล่าวภาษาจีนที่ว่า “ซานเจี้ยวเหวยอี” หรือ “สาม
ศาสนาคือหนึ่งเดียว” (โชติช่วง นาดร, 2533)  

แต่กระนั้นก็ยังคงมีความแตกต่างอยู่บ้างโดยท่านพระสังฆปรินายกองค์ที่ 6 เหวยล่าง ของ
นิกายฌานของจีนได้กล่าวถึงความแตกต่างของหลักธรรมของ 3 ศาสนาโดยสรุปได้อย่างน่าฟังว่า 
“ขงจื๊ออยากอยู่ เต๋าไม่อยากตาย พุทธไม่อยากเกิด” คือ ขงจื๊อมุ่งสอนโลกีย์ธรรม เพ่ือที่จะให้มนุษย์
เกิดมามีความสมบูรณ์พูนสุข มีคุณธรรมและสังคมมีสันติสุข ส่วนศาสนาเต๋าที่ว่าไม่อยากตายนั้นท่าน
เหลาจื๊อศาสดาของศาสนาเต๋ามองว่า ลาภ ยศ สรรเสริญ และชีวิตที่ทุกข์และสุขนั้นเป็นสิ่งชั่วคราว 
แล้วก็ผ่านไป ไม่มีอะไรจีรังยั่งยืน และไม่มีมนุษย์คนไหนหนีพ้นความเกิดแก่เจ็บตาย หากมนุษย์อยาก
มีชีวิตอมตะยืนยาวคู่ฟ้าดิน มนุษย์ต้องละทิ้งโลกีย์วิสัญ เจริญสมาธิและฝึกจิตและพลังลมปราณใน
ร่างกาย จะทำให้มีชีวิตยืนยาว และประการสุดท้าย “พุทธไม่อยากเกิด” นั้น เพราะสมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงสอนว่ามนุษย์ล้วนตกอยู่ในกระแสของวิบากกรรมในวัฎสงสารซึ่งเป็นทุกข์ การ
เกิดเป็นทุกข์ การหลุดพ้นจากทุกข์มีวิธีเดียว คือ การหมดกิเลสหลุดพ้นจากวัฎสงสาร เพราะทุกสรรพ
สิ่งล้วนเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา เพราะฉะนั้น เมื่อพิจารณาหลักธรรมของศาสนาแล้ว ศาสนา
พุทธจึงมีความคล้ายคลึงกับศาสนาเต๋ามากกว่าศาสนาขงจื๊อ (สุรชัย ศิริไกร, 2566) 



440  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 สมาธิตามแนวศาสนาเต๋า (Taoism) เกิดขึ้นเพ่ือฝึกจิตใจและร่างกายให้เข้าสู่ความสงบ โดย
อาศัยปรัชญาในเรื่องของความสมดุลหยินหยาง อันเป็นพลังของจักรวาล ซึ่งการทำสมาธิเป็นการฝึก
จิตที่กำจัดความคิดที่ชั่วร้าย  และใช้เป็นเครื่องมือหนึ่งที่ใช้ในการทำให้จิตใจสงบ นอกจากนี้การฝึก
สมาธิตามแนวศาสนาเต๋าที่หลากหลาย อาทิ I Ching, Tao Te Ching, Chuang Tzu และ Tao 
Tsang เช่น การฝึกชี่กง การฝึกในกง เป็นต้น ด้วยการควบคุมลมหายใจเข้าออก ในขณะออกกำลัง
กายหรือในขณะพักผ่อน (Marcus Aurelius, 2006)    
 ชี่กง (Qigong) เป็นการประยุกต์พระพุทธศาสนา เต๋า และขงจื๊อ กับการแพทย์และวิทยายุทธ
ผสมผสานกันได้อย่างงดงามออกมาเป็นแนวทางวิธีปฏิบัติในการรักษาโรคและการดูแลสุขภาพ ซึ่ง
ปรัชญาของชาวตะวันออกมีความเชื่อที่แตกต่างจากชาวตะวันตก โดยที่ชาวตะวันตกเชื่อว่า โรค คือ
เขื้อโรคที่เข้ามาสู่ร่างกาย การรักษาโรค คือการกินยาฆ่าเชื้อโรค แต่ในส่วนความเห็นของจอร์จ โอซา
ว่า นักปรัชญาตะวันออกกล่าวว่า “โรคคือผลจากพฤติกรรมและทัศนคติของมนุษย์ เป็นการแสดงออก
ทางร่างกาย” (ชวนิต ศิวะเกื้อ, 2531) การแพทย์จีนเน้นการป้องกันโรคและการดูแลสุขภาพโดยใช้
แนวคิดแบบเต๋า นั่นคือ “การรักษาโดยไม่รักษา” ส่วนแนวคิดแบบพุทธ คือ “ไม่ต้องมีการฆ่าเชื้อโรค” 
และแนวคิดแบบขงจื๊อ คือ “ต้องมีครูกับศิษย์” เพราะฉะนั้นชี่กงจึงเป็นการนำสิ่งที่ดีที่สุดของ
พระพุทธศาสนา เต๋า และขงจื๊อ มาประยุกต์ใช้ได้ดีที่สุด   
 บทความนี้จึงเป็นการนำเสนอให้เห็นถึงสมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋าในการนำมาเป็นแนวทาง
ปฏิบัติในการรักษาสุขภาพ ซึ่งเป็นการแพทย์ทางเลือกอีกแขนงหนึ่งที่น่าสนใจศึกษา การผสมผสาน
ศาสตร์ความรู้สรรพวิชา ไม่ว่าจะเป็นการศาสนา การออกกำลังกาย การทำสมาธิ การดูแลรักษา
สุขภาพ และการแพทย์ ซึ่งทุกศาสตร์ที่กล่าวมานั้นมีส่วนเกี่ยวกับการใช้ชีวิตของมนุษย์ในประจำวัน 
และการเป็นสร้างสมดุลธรรมชาติของการมีชีวิต  หรือสุนทรียศาสตร์การใช้ชีวิตนั่นเอง 
  
แนวคิดเรื่องสมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋า 
 สมาธิ (Concentration, Meditation) หมายถึง การที่จิตตั้งมั่น นึกถึง สิ่งใด สิ่งเดียว การที่
จิตมีความสงบ เพ่งอยู่ในสิ่งหนึ่งสิ่งเดียว  การมีอารมณ์อันเดียว ไม่วอกแวก ฟุ้งซ่าน หวั่นไหว  (ชิน
โอสถ หัสบำเรอ, 2541) ซึ่งสมาธิเป็นที่นิยมเทคนิคหนึ่งสำหรับการปฏิบัติกิจทางศาสนาในประเทศ
แถบตะวันออก ที่ล้วนใช้แต่วิธีการเข้าฌานหรือการแพ่ง ประวัติอันยาวนานของสมาธิในประเทศ
ตะวันออกเริ่มต้นจากประเทศอินเดีย โรงเรียนที่สอนปรัชญาของชาวฮินดู จะนำเอาเทคนิคของการ
ปฏิบัติสมาธิมาจากการฝึกโยคะ ส่วนประเทศจีน สมาธิเป็นการปฏิบัติทางจิตวิญญาณ ซึ่งพบได้ใน
ปรัชญาของเต๋า (Taoism) อย่างไรก็ตามบางศาสนาการปฏิบัติสมาธิจะไม่เรียกว่าการปฏิบัติสมาธิ แต่
เรียกว่าการท่องมนต์ การสวดบูชาพระผู้เป็นเจ้า การสรรเสริญเทพเจ้า เช่น ศาสนาอิสลาม ศาสนา
คริสต์ และยิว เป็นต้น 

ในทางวิทยาศาสตร์สุขภาพ สมาธิ เป็นจิตเวชศาสนศาสตร์ (Religious Psychology) (สมพร 
กันทรดุษฏี -เตรียมชัยศรี , 2561) การปฏิบัติสมาธิมีผลต่อระบบจิตประสาทภูมิคุ้มกันวิทยา 
(Psychoneuroimmunology) เป็นเทคนิคที่ประสานการทำงานของกายกับจิตอย่างกลมกลืน 
(Mind-Body Medicine) อภิปรัชญา (Metaphysic) เป็นเทคนิคบำบัดเยียวยาของโลกอนาคต 
(Global Meditation Therapies) เป็นการเยียวยาตนเอง (Self-Healing) มนุษย์ทุกชาติ ศาสนา ทุก



441 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประเภท ต้องเรียนรู้ ฝึกฝนด้วยตนเอง สมาธิจะเป็นการแพทย์แผนอนาคตแบบพอเพียง ปลอดภัย ทุก
คนปฏิบัติเพ่ือเยียวยาตนเอง เอ้ืออาทรต่อเพ่ือนมนุษย์และจักรวาล ( Global and Universal 
Healing and Caring) ที่ไม่มีวันสูญหายจากวัฏฏะของโลกมนุษย์และสิ่งมีชีวิต  
 เมื่อกล่าวถึงชี่กงนั้น  ชี่กง หมายถึง การฝึกฝนกาย-ใจ เพ่ือบำรุงรักษาสุขภาพ โดยมีรากศัพท์
ที่มาจากคำว่า (1) “ชี่ (氣)” หมายถึง พลังงาน หรือลมหายใจ หรือพลังชีวิต ซึ่งที่อยู่ในร่างกาย
มนุษย์และสิ่งมีชีวิตทุกอย่าง ในรูปแบบที่แตกต่างกันไป แต่ส่วนใหญ่อยู่ในรูปแบบประจุไฟฟ้า และ
คลื่นความร้อน มนุษย์รับเอา ชี่ มาจากภายนอกโดยการกินอาหาร การหายใจ และการรับแสงแดด 
การเดินบนพ้ืนดิน และ (2)“กง (功) ”หมายถึง การกระทำหรือการทำงานเพ่ือให้ได้พลังชีวิต (Vital 
Energy) ดังนั้น ชี่กง (氣功, Qigong) หมายถึง การฝึกปฏิบัติเพ่ือให้เกิดความสมดุลของพลัง
ลมปราณชี่ (เทิดศักดิ์ เดชคง, 2547)  
 ประวัติความเป็นมา ชี่กง ถือกำเนิดโดยลัทธิเต๋า จึงมีการนำเรื่องการหายใจมาผสมผสานการ
ฝึกท่วงท่าของชี่กง และได้นำมาใช้ในการรักษาผู้ป่วยทางการแพทย์แผนจีน โดยเชื่อว่า การช่วยปรับ
สมดุลของ หยินหยางในร่างกาย รวมถึงธาตุทั้ง 5 ได้แก่ ไม้ ไฟ ดิน โลหะทอง และน้ำ (ทศพร ตัณฑ
โกศล และคณะ,  2561) ต่อมาภายหลังได้รับอิทธิพลจากศาสนาพุทธและการฝึกสมาธิมาจากอินเดียสู่
จีน จึงมีการผสมผสานเรื่องสมาธิเข้าไปในการฝึกชี่กงด้วย 
 นอกจากนี้  ชี่กง (Qi Gong) นั้น ถูกจัดอยู่ในกลุ่มของ การบำบัดเชิงพลังงาน ( Energy 
Healing) เช่น เดี ยวกับ  เรกิ  (Reiki), สัมผัสบำบั ด  (Therrapeutic Touch) และชุน โดซุนบับ 
(Chundosunbub) ซึ่งเป็นการฝึกพลังงานชี่แบบเกาหลี (Lee Ms, Kim BG, Huh HJ, Ryu H, Lee 
HS, Chung HT,2000) 
 ซ่ึง ชี่กง (Qi Gong) เป็นระบบการออกกำลังกายอย่างหนึ่ง ที่ไม่หักโหม มีการเคลื่อนไหวตาม
ลมหายใจ ชี่กงถูกพัฒนามาเป็นเวลาหลายพันปี ตั้งแต่สมัยพระโพธิธรรม (ตั๊กม้อ) สำนักวัดเส้าหลิน 
เพ่ือใช้ออกกำลังกายซึ่งจะได้ผลดีกับคนที่ปฏิบัติถูกต้อง และสม่ำเสมอ การออกกำลังกายแบบ  ชี่กง
ประกอบด้วย 3 ส่วนหลักด้วยกัน คือ (1) การบริหารกาย (2) บริหารจิต และ (3) บริหารลมปราณ 
(กรมอนามัย, 2541)  
 ส่วนที่ 1 การบริหารกาย ได้แก่ ขบวนท่าต่างๆ ที่บริหารแทบทุกส่วนข้างร่างกาย เริ่มจากการ
ยืนที่ถูกต้อง คือ ก้าวขาซ้ายออกให้กว้างเท่ากับช่วงไหล่ (ช่วงใน) ปลายเท้าทั้งสองต้องตรงเท่ากับช่วง
ส้นเท้ามองดูคล้ายเลขหนึ่งสองตัวและพร้อมที่จะย่อตัวในท่าปักหลักได้ คือ ย่อเข่าลง ลำตัวตั้งตรง 
ลักษณะเหมือนนั่งเก้าอ้ีบนเวหา ส่วนฝ่ามือเมื่อยกขึ้น เคลื่อนไหวไปมา หัวแม่มือทั้งสองต้องกางออก
ตลอดเวลา แต่นิ้วมืออ่ืนไม่เหยียดตรงโค้งไปตามธรรมชาติ อุ้งมือเป็นแอ่ง สองมือพร้อมที่จะ
เคลื่อนไหวได้อย่างนิ่มนวลเชื่องช้า ไปตามจังหวะดนตรีโดยสม่ำเสมอ 
 ส่วนที่ 2 การบริหารจิต (การฝึกตั้งสมาธิ) ได้แก่ (1) ให้มุ่งสมาธิไปทุกส่วนของร่างกาย และ
นึกเห็นภาพว่ากำลังผ่อนคลายร่างกายทุกส่วน (2) มุ่งสมาธิไปตามส่วนของร่างกายที่เกิดโรค และผ่อน
คลายบริเวณนั้นๆ และ (3) ผ่อนคลายร่างกายทุกส่วนตั้งแต่ศรีษะ ปลายเท้าอุปมาเหมือนน้ำที่ไหลลง
ทั่วร่างกาย  
 ส่วนที่ 3 การบริหารลมปราณ คือการฝึกหายใจ (หายใจเข้าออกให้ลึกและยาว) ถือเป็นสำคัญ
ยิ่งในการฝึกฝนพลังลมปราณ (ชี่กง) วิธีคือการหายใจเข้าออกตามธรรมชาติให้ลึกและยาว หรือวิธี



442  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
หายใจด้ วยท้องหรือวิธีห ายใจแบบฝืนหายใจ (Reversed breathing หรือ Diaphragmatic 
Breathing) อย่างใดอย่างหนึ่งก็ได้ในขณะฝึกการหายใจเข้าออกควรพูดคำว่า “เข้า” และ “ออก” ใน
ใจ ซึ่งเป็นการหายใจโดยใช้กระบังลม ทำให้ปอดขยายตัวได้มากที่สุดและร่างกายจะได้ออกซิเจนสูงสุด 
 การฝึกชี่กงนั้นสามารถทำได้ทั้งท่ายืน เดิน นั่ง นอน และแบ่งออกเป็นชี่กงแบบเคลื่อนไหว
และแบบอยู่กับที่ แบบเคลื่อนไหวคือมีการเคลื่อนไหวของแขนขา หรือร่างกายส่วนอ่ืนๆ อย่างช้าๆ 
และง่ายๆใฟ้อสอดคล้องกับสมหายใจ ส่วนแบบที่อยู่กับที่ คือ การทำท่าชี่กงค้างไว้แล้วมีสติ รู้ตัวอยู่
กับลมหายใจ (Chow et al., 2023) ท่าที่ใช้ในการฝึกชี่กงนั้นส่วนใหญ่เป็นท่าที่เลียนแบบการ
เคลื่อนไหวของสัตว์ เช่น ท่าหมี ท่านกกระเรียน ท่าสอดสายไหม ซึ่งท่าส่วนใหญ่มีการเหยียดเข่า งอ
เข่า และมีการร่ายรำแบบมวยจีนโดยเน้นที่การเคลื่อนไหวร่างกาย (สาลี่ สุภาภรณ์, 2546) 
 ความสัมพันธ์ของชี่กงกับศาสนาเต๋า  ซึ่งเป็นปรัชญาการฝึกปฏิบัติสมาธิจิต (mind-spirit) 
ของพระในศาสนาเต๋าและพุทธ (Yang J-M., 1997) ถือกำเนิดมาช้านาน ที่พบการอ้างอิงอยู่ใน
ระหว่าง 1 ,000-5,000 ปี ในภาพรวมชี่กงเป็นเรื่องที่ เกี่ยวข้องกับความรู้สึก (Sensation) การ
ตระหนักรู้ตนเอง (Self-Awareness) ความรู้ตัวตน (Knowledge of Self) แรง (Force) พลังงาน 
(Energy) อารมณ์ (Emotion) และจิตวิญญาณ (Spirit) (Ots T.,2010) ซึ่งชี่กงได้รับเอาหลักการ
พ้ืนฐานของเต๋า หากพิจารณาแล้ว ชี่ ก็คือเต๋า นั่นเอง เป็นทั้งสสารและพลังงาน มนุษย์ทุกคนมีชี่ที่
สอดคล้องกับจักรวาล สิ่งเหล่านี้คือ อภิปรัชญาของเต๋าและชี่ (ศิริวรรณ เกษมศานต์กิดาการ, 2546) 
 สรุปแนวคิดเรื่องการรักษาสุขภาพด้วยสมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋า เป็นปรัชญาการฝึกปฏิบัติ
สมาธิจิตของพระในศาสนาเต๋าและพุทธ เป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับความรู้สึก การตระหนักรู้ตนเอง 
ความรู้ตัวตน แรง พลังงาน อารมณ์ และจิตวิญญาณ เป็นอภิปรัชญาของเต๋าและชี่ ซึ่งประกอบด้วย 
ส่วนหลัก 3 ส่วนด้วยกัน คือ (1) การบริหารกาย (2) บริหารจิต และ (3) บริหารลมปราณ พัฒนาการ
ของชี่กงในศาสนาเต๋าได้พัฒนามาเป็นการแพทย์ทางเลือกในปัจจุบัน   ชี่กงมีผลต่อระบบจิตประสาท
ภูมิคุ้มกันวิทยา (Psychoneuroimmunology) เป็นเทคนิคที่ประสานการทำงานของกายกับจิตอย่าง
กลมกลืน (Mind-Body Medicine) อภิปรัชญา (Metaphysic) เป็นเทคนิคบำบัดเยียวยาของโลก
อนาคต (Global Meditation Therapies) 

 
วิเคราะห์การรักษาสุขภาพด้วยสมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋า   
 การรักษาสุขภาพ คือ การดูแลและส่งเสริมสุขภาพให้แข็งแรงทั้งทางร่างกาย จิตใจ และ
สังคม เป็นการดำเนินชีวิตที่ยึดหลักอนามัยที่ดี เพ่ือป้องกันโรคภัยไข้เจ็บ เสริมสร้างคุณภาพชีวิต และ
มีความสุข ซึ่งการรักษาสุขภาพ การรักษาสุขภาพประกอบด้วยหลายด้าน ได้แก่ (1) การดูแลสุขภาพ
กาย การดูแลสุขอนามัยส่วนบุคคล การรับประทานอาหารที่มีประโยชน์  การออกกำลังกาย การ
พักผ่อนที่เพียงพอ (2) การดูแลสุขภาพจิต การจัดการความเครียด การฝึกสมาธิ การหากิจกรรมที่ทำ
ให้มีความสุข (3) การดูแลสุขภาพสังคม 

การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน การมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางสังคม และ (4) การดูแล
สุขภาพทางจิตวิญญาณ การทำกิจกรรมตามความเชื่อทางศาสนา การฝึกสติ การให้ความสำคัญกับ
การพัฒนาตนเอง (กุนนที พุ่มสงวน, 2557) 



443 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
แนวคิดเกี่ยวกับการรักษาสุขภาพด้วยสมาธินั้นมีผลโดยตรงต่อสุขภาพอยู่ 2 ส่วน ได้แก่ ส่วน

ที่ 1 การรักษาสุขภาพด้วยสมาธิที่ส่งผลทางกาย เป็นสมาธิที่ส่งผลด้านสรีระวิทยาของการทำสมาธิ  
ได้แก่ (1.1) ผลต่อระบบหัวใจและหลอดเลือดอัตราการเต้นของหัวใจ สามารถเปลี่ยนแปลงได้จากการ
ทำสมาธิ  (1.2) ผลต่อระบบประสาทผลต่อคลื่นสมอง เป็นเทคนิคที่ตรวจวัดการทำงานของสมองใน
ส่วน cortex โดยการวัดกระแสไฟฟ้าที่เกิดขึ้นบริเวณผิวสมองแล้วส่งผ่านมาที่บริเวณหนังศรีษะ (1.3) 
ผลต่อการหายใจ การหายใจมีความเชื่อมโยงกับภาวะอารมณ์และจิตใจ การหายใจถูกวิธีเป็นวิธีการ
สำคัญในการทำสมาธิ (1.4) ผลต่อระบบต่อมไร้ท่อฮอร์โมนจากต่อมหมวกไต เมื่อวัดระดับ cortisol 
ในเลือดระหว่างที่ทำสมาธิ พบว่าระดับ cortisol ลดลงเป็นคลื่นสมองที่แสดงถึงสภาวะจิตสงบ  (1.5) 
ผลทางชีวเคมีของร่างกายการทำสมาธิแบบ TM มีผลยับยั้งการทำงานของระบบประสาททำให้เกิด
การผ่อนคลายได้ และ (1.6) ผลต่อระบบภูมิคุ้มกันของร่างกาย  ความเครียดเรื้องรังมีผลด้านลบต่อ
ระบบภูมิคุ้มกันของร่างกาย การฝึกสมาธิที่สามารถช่วยเกิดความรู้สึกเป็นสุข และส่วนที่ 2 การรักษา
สุขภาพด้วยสมาธิที่ส่งผลทางใจ  โดยที่ปรากฏการณ์ทางใจจากการทำสมาธิ คือ (2.1) การควบคุม
จิตใจการทำสมาธิมีบทบาทสำคัญในการฝึกจิตใจให้มีวินัย สามารถจดจ่ออยู่กับเรื่องที่จำเป็น (2.2) 
การชำระล้างจิตใจ (mental, spiritual cleaning) การทำสมาธิ เป็นวิธีการหนึ่งที่ทำให้สิ่งที่กดดัน
ภายในจิตใจนั้น เปิดเผยผลุดขึ้นมา เปิดโอกาสให้สิ่งที่เก็บกดไว้ในจิตใจภายในระบายออกมา และ 
(2.3) การกลับคืนของจิตเดิมแท้  (real self, true self, self-transcendence) การทำสมาธิมี
บทบาทช่วยให้จิตพัฒนาความรู้ตัว และจากความรู้ตัวล้วน ๆ  เป็นภาวะรู้ตัวบริสุทธิ์ จนเกิดความ
เข้าใจจนเกิดเป็นปัญญา (wisdom) (ธวัชชัย กฤษณะประกรกิจและคณะ, 2552) 
 สมาธิแบบชี่กงในศาสนาเต๋าในปัจจุบัน เป็นทางเลือกใหม่ในการรักษาสุขภาพ หรือศัพท์ทาง
วิชาการคือ การรักษาสุขภาพด้วยการแพทย์ทางเลือก ซึ่งวิชาชี่กงเป็นการประยุกต์พุทธศาสนา เต๋า 
และขงจื๊อ กับการแพทย์และวิทยายุทธผสมผสานกันอย่างงดงามออกมาเป็นแนวทางในการระวัง
รักษาโรคและดูแลสุขภาพ หลักของชี่กงมี 3 ประการ คือ (1) การบริหารกาย (2) บริหารจิต และ (3) 
บริหารลมปราณ สิ่งเหล่านี้จะเกี่ยวกับเมอริเดียนในร่างกาย เมอริเดียนเป็นเส้นทางแคบยาว คล้าย
ทางเดินเส้นประสาทที่แพทย์จีนใช้เป็นจุดฝังเข็ม หรือเรียกว่า “จักระ” ในระบบพลังงานที่มาจาก
อินเดีย จะเป็นพลังที่หมุนเป็นวนเป็นวงตำแหน่งอยู่ที่แนวเส้นทางของร่างกาย  และพลังอีกแบบ คือ 
ออร่า เป็นสนามพลังที่มีอยู่รอบตัวแผ่ออกจากผิวหนัง แต่ละแบบประกอบด้วยหลักความจริงที่นำไปสู่
ความจริงแท้ (ดานนท์, 2543) โดยที่ชี่กงมี 2 ชนิด คือ ฝึกร่างกายและฝึกจิต ไนดาน (1) ชี่กง ชนิด
เคลื่อนไหวพิจารณาว่าเป็นหยาง เพราะเป็นการฝึกร่างกายมากกว่าจึงเกิดพลังหยาง และ(2) ส่วนไนดานเป็นห
ยิน เพราะเป็นการฝึกจิตจึงเกิดพลังหยิน 
 ชี่กงในศาสนาเต๋า มีความสอดคล้องกับการแพทย์ทางเลือกในปัจจุบัน ตามกรอบ
แนวความคิด “รักษาโดยไม่รักษา”ตัวอย่างเช่นปรัชญาสุขภาพ ตามบันทึกของเก๋อหง (โชติช่วง นาดร, 
2533) ได้อธิบายว่า “ความเจ็บปวย” เกิดขึ้นเมื่อความคิดของเราเผชิญปญหากับสิ่งที่เราขาดสติป
ญญา ความเศราสรอย ความชราภาพ ความอึดอัด และความทุกขทรมาน เหลานี้เปนความเจ็บปวย 
ความสุขที่เกินพอดีความโลภอยูเสมอก็เปนความเจ็บปวย การเสียเวลากับการนอนความเมามายและ
อาเจียน การนอนหลังอาหารมื้อหนัก การหายใจขาดชวงภายหลังการวิ่ง เหลานี้เปนความเจ็บปวย
เช่นกัน เมื่อความเจ็บปวยสะสมถึงจุดออนลา ความตายก็จะมาเยือนในไมชา” 



444  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 สรุปความในปรัชญาสุขภาพดังกล่าว เป็นคำแนะนำสำหรับการบำรุงเลี้ยงชีวิต คือ อย่าเดิน
เร็วไป อย่าเพ่งนานไป อย่าจ้องนานไป อย่านั่งนานไป อย่านอนอยู่แต่เตียงจนอ่อนเพลียเกินไป 
รับประทานแต่พออ่ิม อย่าดื่มมากไป อย่าทำงานมากไป หรืออยู่สบายเกินไป   
 ดังนั้นปรัชญาสุขภาพดังกล่าวก็ไม่ต่างอะไรกับชี่กง คือ การรักษาแบบธรรมชาติ คือการรักษา
โดยไม่รักษา ไม่มีการฆ่า (เชื้อโรค) โดยมีหัวใจสำคัญของชี่กง คือ การหายใจอย่างถูกต้อง ใช้ในการ
ป้องกันโรคและรักษาโรคได้ โดยไม่ต้องไปฆ่าตัว (เชื้อโรค) นี่คือการรักษาโดยไม่รักษา 
 วิชาชี่กง เป็นทางเลือกในการสร้างดุลยภาพของชีวิตโดยไม่ต้องใช้เงินไปซื้อ และสามารถ
ปฏิบัติงานได้โดยวิธีธรรมชาติ เป็นการสร้างภูมิต้านทานให้แก่ร่างกาย และผนวกกับยุคหลังการ
แพร่กระจายของโรค COVID-19 ทำให้เกิดปรากฎประจักษ์ชัดว่า มนุษย์จะต้องพ่ึงภูมิต้านทานของ
ตนเองอย่างมากเพ่ือการอยู่รอด ยาปฏิชีวนะที่ใช้กันทุกวันนี้อาจไม่สามารถทำลายเชื้อโรคหลายๆชีวิต
ได ้
 หลักของสมาธิแบบชี่กงที่นำมาใช้ในการรักษาสุขภาพ สรุปเป็นประเด็นหลักได้ 3 ประเด็น คือ (1) 
การบริหารกาย (2) การบริหารจิต และ (3) บริหารลมปราณ สามารถอธิบายรายละเอียด ได้ว่า (ดานนท์, 
2543)  

(1) การบริหารกาย ชี่กงบริหารแทบทุกส่วน โดยใช้วิธีการที่อ่อนโยน นุ่มนวล และเป็นศิลปะ
ที่งดงาม ด้วยการบริหารข้อต่อต่างๆ ตั้งแต่ คอ กระดูก สันหลัง ไหล่ ศอก นิ้วมือ เอว สะโพก หัวเข่า 
ข้อเท้า นิ้วเท้า เป็นการบริหารกล้าเนื้อแทบทุกมัดของร่างกาย ซึ่งมีการหดเกร็งและเหยียดยืด ทำให้
กล้ามเนื้อแข็งแรงและผ่อนคลาย ตั้งแต่กล้ามเนื้อแขน ขา คอ แผ่นอกหลัง หน้าท้อง ทวารทั้ง 3 คือ 
หลอดปัสสาวะ ช่องคลอด ทวารหนัก รวมทั้งกล้ามเนื้อที่ใช้กลอกตา และในแง่การบริหาร ชี่กงยัง
บริหารเส้นเอ็นต่างๆ โดยเฉพาะเส้นเอ็นในฝ่ามือ การบริหารดังกล่าวทั้งหมดส่งผลให้หัวใจเป็นอย่างดี 

(2) การบริหารจิต ชี่กงมีการใช้สติและสมาธิ ช่วยให้คลายเครียดเป็นอย่างดี และยัง
ก่อให้เกิดปิติอีกด้วย จึงไม่ต้องสงสัยว่าผู้ฝึกชี่กงเป็นประจำจะมีหน้าตาอ่อนกว่าวัย สมาธิและความจำ
ดีอีกด้วย 

(3) การบริหารลมปราณ เป็นที่เชื่อและพิสูจน์ได้ว่าการหายใจที่ถูกต้องนำไปสู่การเก็บเกี่ยว
พลังงานรอบตัวเข้ามา เพื่อป้องกันโรค รักษาตัวเอง และรักษาผู้อ่ืนได้มากไปกว่านี้ ประโยชน์ของชี่กง
ในการสร้างภูมิต้านทานให้ตัวเอง และรักษาโรคได้ และมากกว่าการออกกำลังกายแบบธรรมดา ยัง
สามารถให้ประโยชน์อ่ืนๆอีก เช่น ความแข็งแรงของร่างกาย (การเรียนรู้หายใจที่ถูกต้องมีพลัง ความ
แข็งแรง การประสานกันและตระหนักรู้), การป้องกันตนเอง (ศิลปะในการป้องกันตัวด้วยพลังชี่), การ
พัฒนาทักษะพิเศษ (การอ่านจิตคน การรักษาโรคทางไกล การสื่อสารกับต้นไม้ การติดต่อวิญญาณ 
การมองเห็นอดีต การทำนายอนาคต), การเพ่ิมพลังทางเพศ และมีชีวิตยืนยาว (ความเชื่อของชาวเต๋า
โบราณคือ การฝึกชี่กง คือความต้องการชีวิตอมตะ และการมีจิตวิญญาณขั้นสูง ทำให้เราควบคุม
อารมณ์ กลมกลืนกับสิ่งมีชีวิตและธรรมชาติ เข้าใจในสรรพสิ่ง และซาบซึ้งในทุกๆ อย่าง 
 

บทสรุป 
 หลักของสมาธิแบบชี่กงที่นำมาใช้ในการรักษาสุขภาพ สรุปเป็นประเด็นหลักได้ 3 ประเด็น 
คือ (1) การบริหารกาย (2) การบริหารจิต และ (3) บริหารลมปราณ โดยที่ชี่กงมีผลต่อระบบจิต



445 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประสาทภูมิคุ้มกันวิทยา (Psychoneuroimmunology) เป็นเทคนิคที่ประสานการทำงานของกายกับ
จิตอย่างกลมกลืน (Mind-Body Medicine) อภิปรัชญา (Metaphysic) เป็นเทคนิคบำบัดเยียวยาของ
โลกอนาคต (Global Meditation Therapies) ซึ่งสอดคล้องกับยุคปัจจุบันที่ชัดแจ้งในกรณีการแพร่
ระบาดของโรค COVID-19 ทำให้เกิดปรากฏประจักษ์ชัดว่า มนุษย์จะต้องพ่ึงภูมิต้านทานของตนเอง
อย่างมากเพ่ือการอยู่รอด ยาปฏิชีวนะท่ีใช้กันทุกวันนี้อาจไม่สามารถทำลายเชื้อโรคหลายๆชีวิตได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กุนนที พุ่มสงวน. (2557). สุขภาพ และการสร้างเสริมสุขภาพ : บทบาทที่สำคัญของพยาบาล สุขภาพ. 

วารสารพยาบาลมหารบก, 15(2), หน้า 10-14. 
โชติช่วง นาดร. (2533). ความเชื่อชาวจีน. กรุงเทพ: สํานักพิมพ์หยินหยาง. 
สุรชัย ศิริไกร. (2566). ศาสนาและลัทธิความเชื่อของชาวจีน : การรวมศาสนาพุทธ เต๋า และขงจื๊อ.  

สืบค้นเมื่อวันที่ 22 มีนาคม 2566 จาก  
http://www.asia.tu.ac.th/research/Abstract/abstract37_7%28surachai. 

ชวนิต ศิวะเก้ือ. (2531). กินเพ่ือสุขภาพแบบเซ็น. แปลจาก Zen Macrobiotics by Georges  
Ohsawa. กรุงเทพ: สํานักพิมพมูลนิธิโกมล. 

ชินโอสถ หัสบำเรอ. (2541). ข้อพิจารณ์เรื่องสมาธิใช้ผิดทางหรือพาหลงผิด. บรรจบ ชุณหสวัสดิกุล  
บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ: บริษัทรวมทัศน์จำกัด. 

สมพร กันทรดุษฏี-เตรียมชัยศรี. (2561). การปฏิบัติสมาธิเพ่ือการเยียวยาสุขภาพ. กรุงเทพฯ: กอง 
การแพทย์ทางเลือก กรมการแพทย์แผนไทยและการแพทย์ทางเลือก กระทรวงสาธารณสุข.  

เทิดศักดิ์   เดชคง. (2547). คู่มือการบริหารกาย-จิตแบบชี่กง. กรุงเทพฯ: สำนักพัฒนาสุขภาพจิต กรม 
สุขภาพจิต. 

ทศพร ตัณฑโกศล และคณะ. (2561). คู่มือบริการชี่กง สำหรับผู้สูงอายุ. กรุงเทพฯ: กองการแพทย์ 
ทางเลือก กรมการแพทย์แผนไทยและการแพทย์ทางเลือก กระทรวงสาธารณสุข. 

กรมอนามัย. (2541). การบริหารลมปราณเพื่อสุขภาพ. กรุงเทพฯ : สำนักส่งเสริมสุขภาพ กรมอนามัย  
กระทรวงสาธารณสุข. 

สาลี่ สุภาภรณ์. (2546). การบริหารกายและจิตแบบชี่กง. กรุงเทพฯ: ประสานมิตร. 
ศิริวรรณ เกษมศานต์กิดาการ. (2546). ชี่กง: ผลึกแห่งพุทธศาสนา เต๋า และขงจื๊อ.  

กรุงเทพฯ: ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ธวัชชัย กฤษณะประกรกิจและคณะ. (2552). สมาธิบำบัดทางจิตเวชศาสตร์ และสุขภาพจิต . 

ขอนแก่น:คณะแพทยศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
ดานนท์. (2543). 300 คําถามกับการฝึกชี่กง. สมุทรปราการ: สํานักพิมพ์เรือนบุญ. 
โชติช่วง นาดร. (2533). ความเชื่อชาวจีน. กรุงเทพฯ: สํานักพิมพหยินหยาง. 
Chow et al. (2023). The effects of qiqong on reducing stress and anxiety and  

enhancing body-mind well-being, Mindfulness, 3(1), 51-59.  
Lee Ms, Kim BG, Huh HJ, Ryu H, Lee HS, Chung HT. (2000). Effect of Qi-Training on  

blood pressure, heart rate and respiration rate. Clin Physiol, 20(3): 173. 



446  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
Marcus Aurelius. (2006). Mediations. London: Penguin Books. 
Yang J-M. (1997). The root of Chinese Qigong: secrets for health, longevity, &  

enlightenment. 2nd ed. Welfebora, NH: YMAA. 
Ots T. (2010). Qigong. Acupuncture in the treatment of pain: an integrative approach.  

ed. by Backer M, Hammes MG. Churchill Livingstone: Elsevier. 
 

 


