
447 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ความสอดคล้องหลักเมตตาธรรมระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาท 

และศาสนาครสิต์โรมันคาทอลิก 
The Resemblance of the principles of loving-kindness 
between Theravada Buddhism and Roman Catholicism 

 
พระครูปลัดจามร กตคุโณ (ศิลปวิทยาดิลก) 

Phrakru Palad Jamorn Kataguṇo Silapavithayadilok 
  คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย    

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: Email: 6701101005@mcu.ac.th 

 
Received May 28, 2025; Revised August 28, 2025; Accepted: August 30, 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาความสอดคล้องหลักเมตตาธรรมระหว่างศาสนาพุทธ
นิกายเถรวาทและศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิกด้วยการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัย ผล
การศึกษาพบว่า หลักเมตตาธรรมในพระพุทธศาสนานั้นเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอนให้
คนเราแผ่ความรักและเจริญความรักในสัตว์ทั้งหลาย ด้วยจิตเสมอกันในสัตว์ทุกจำพวกในที่ทั้งปวง 
เพ่ือละกิเลส มี ความโลภ ความโกรธ ความหลง อันเป็นบ่อเกิดของความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ ที่
ทำให้เกิดการอาฆาต จองล้าง จองผลาญ อันเป็นสิ่งที่ไม่สิ้นสุดเพ่ือให้เกิดการละกิเลสเหล่านั้น 
พระพุทธเจ้าจึงเน้นให้คนเรา ไม่ทำความชั่วทั้งปวง ทำแต่ความดีทั้งปวง และทำจิตใจให้บริสุทธิ์ อัน
เป็นที่มาของความหมายของการมีหลักเมตตาธรรมในจิตใจการแสดงออกมาของหลักเมตตาธรรมที่
ปรากฏเป็นคุณธรรม ส่วนหลักแห่งเมตตาในพระคัมภีร์คริสตธรรมในคริสต์ศาสนานั้น เป็นที่ยอมรับ
กันในหมู่คริสตศาสนิกชนผู้รักพระเจ้า รักเพ่ือนมนุษย์ว่า “หลักแห่งเมตตา” นั้นเป็นหลักธรรมที่พระ
เยซูคริสต์ทรงสอนให้คนเรารักพระเจ้าและเพ่ือนมนุษย์ เพ่ือละความโกรธ ความเคียดแค้นอันเป็นบ่อ
เกิดของความไม่สบายกาย ไม่สบายใจที่ทำให้เกิดการอาฆาต จองล้าง จองผลาญ อันเป็นสิ่งที่ไม่สิ้นสุด 
เพ่ือให้เกิดการให้อภัยกันและกันพระเยซูคริสต์ พระองค์จึงเน้นให้คนเรารักพระเจ้า อย่างสุดจิตสุดใจ
และรักเพ่ือนมนุษย์ ดุจเพ่ือนบ้านมิตรสหายให้เหมือนกับรักตัวเอง อันเป็นที่มาของความหมายของ
หลักแห่งเมตตาการแสดงออกของหลักเมตตาธรรมที่ปรากฏเป็นคุณธรรมในพระคัมภีร์คริสตธรรม 
อานิสงส์ของหลักเมตตาธรรมในศาสนาพุทธนิกายเถรวาทและประโยชน์ของหลักเมตตาธรรมใน
ศาสนาคริสต์นิกายคาทอลิกมีความสอดคล้องกันหลายประเด็น เช่น ความซื่อสัตย์ ครอบครัวมี
ความสุข ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน เป็นต้น 
คำสำคัญ:  เมตตาธรรม; พระพุทธศาสนาเถรวาท; ศาสนาคริสต์โรมันคาทอลิก 
 
 



448  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

Abstract 
This article aims to study the consistency of the principle of loving-kindness 

between Theravada Buddhism and Roman Catholicism by studying documents and 
research. The results of the study found that the principle of loving-kindness in 
Buddhism is a principle that the Lord Buddha taught us to spread love and develop 
love for all animals with equal mind for all animals in all places in order to abandon 
defilements such as greed, anger, and delusion, which are the origins of physical and 
mental discomfort, leading to endless hatred, revenge, and destruction. In order to 
abandon these defilements, the Lord Buddha emphasized that people should not 
do any evil, do only good, and purify their minds, which is the origin of the meaning 
of having the principle of loving-kindness in their hearts. The manifestation of the 
principle of loving-kindness that appears as virtue. As for the principle of loving-
kindness in the Christian Bible, it is accepted among Christians who love God and 
their fellow human beings that the “principle of loving-kindness” is a principle that 
Jesus Christ taught us to love God and our fellow human beings in order to abandon 
anger and resentment, which are the origins of physical and mental discomfort, 
leading to endless hatred, revenge, and destruction. In order to forgive each other, 
Jesus Christ emphasized that people should love God. With all one's heart and love 
one's fellow human beings as one would a neighbor or friend as oneself, which is the 
origin of the meaning of the principle of compassion. The expression of the principle 
of compassion that appears as a virtue in the Christian scriptures, the benefits of the 
principle of compassion in Theravada Buddhism and the benefits of the principle of 
compassion in Catholicism are consistent in many aspects, such as honesty, happy 
family, not harming others, etc. 
Keywords: Loving-Kindness; Theravada Buddhism; Roman Catholicism 
 
บทนำ 
 ศาสนานั้นมีอิทธิพลมากที่เข้ามาเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตประจำวันของสังคมตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน คำสอนต่าง ๆ ก็มีมาก แต่คำสอนที่ทำให้เกิดความสงบสุขนั้น คือเมตตาธรรม หรือหลักแห่ง
ความรักเท่านั้นที่สามารถจะทำให้สังคมมีความสงบสุขได้ถาวร ดังธรรมสุภาษิตที่กล่าวไว้ว่า “ โล
โกปตฺถมฺภิกา เมตฺตา เมตตาเป็นเครื่องค้ำจุนโลก” (สมเด็จพระมหาเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 
2535) 
 ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้นิยามไว้ว่า ความเมตตา คือ ความรักและเอ็นดู 
ปรารถนาดี อย่างให้ผู้อ่ืนมีความสุข มีจิตอันแผ่ไมตรี และคิดทำประโยชนืแก่มนุษย์และสัตว์ทั่วหน้า 
(ราชบัณฑิตสถาน, 2538) เมตตาธรรมนี้ในพระพุทธศาสนาเป็นความรักที่อยู่บนฐานของการอยู่
ร่วมกันอย่างสงบสุขการไม่ทำความชั่วทั้งปวง ทำแต่ความดีทั้งปวงและทำจิตใจให้บริสุทธิ์หมดจดใน



449 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
สัตว์ทั้งหลายในที่ทั้งปวง แม้แต่พระพุทธเจ้าก็ทรงใช้หลักเมตตานี้ในการบําเพ็ญบารมีให้เกิดแก่
พระองค์เพ่ือจะบรรลุเป็นพระโพธิญาณให้ความสำคัญกับการมีเมตตาธรรมกับตนเอง ผู้อ่ืน สัตวฺอ่ืน 
และพระองค์ก็ทรงเป็นแบบอย่างของการประพฤติปฏิบัติ (พระมหาบัญชา สุสมฺปนฺโน (ผาติวโรดม), 
2554) ดังนั้น เมตตาธรรมจึงเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอนให้มนุษย์มีเมตตาในสัตว์ทั้งหลาย
ด้วยจิตเสมอกันในท่ีทั้งปวง เพ่ือนํามาประพฤติปฏิบัติให้เกิดมีขึ้นในจิตใจ 
 ในขณะที่ พระเยซูคริสต์ ได้ชื่อว่าเป็นพระเมสสิยาห์มาเพ่ือประกาศพระวรสาร นำพาชาวโลก
ไปสู่ความรอดพ้น พระองค์จึงออกเผยแผ่ทั้งข่าวดีและหลักคำสอนเพ่ือประโยชน์และความสุขของ
ประชาชน โดยยึดเอาความเมตตากรุณาและความบริสุทธิ์แห่งจิตวิญญาณเป็นหลักการสำคัญ ทรงเน้น
เรื่องการไม่เบียดเบียนแก่กันและกัน ตรัสสอนพระสาวกและประชาชนว่า “ผู้ใดสำแดงความเมตตาต่อ
ผู้อื่นก็เป็นสุข เพราะเขาจะได้รับพระเมตตา ผู้ใดมีใจบริสุทธิ์ก็เป็นสุข เพราะเขาจะได้เห็นพระเจ้า ผู้ใด
พยายามสร้างสันติก็เป็นสุขเพราะเขาจะได้ชื่อว่าเป็นบุตรพระเจ้า” (มัทธิว 5:7-12, สมาคมพระคริสต
ธรรมไทย, 2010) พระเยซูคริสต์ ทรงให้ความหมายของความสุขว่า ความสุขไม่มีสิ่งอ่ืนเป็นปัจจัย 
นอกจากใจที่ปราศจากความโลภ รู้จักข่มใจ มีใจอ่อนโยน หนักในทางยุติธรรม มีความเมตตาต่อผู้อ่ืน 
มีใจบริสุทธิ์ สร้างสันติสุข เพราะทำได้ดังนี้ พระผู้เป็นเจ้าจะเมตตาและจะได้เห็นอาณาจักรสวรรค์   
ความเมตตาเป็นคุณลักษณะที่สำคัญในพระคัมภีร์ และมีอ้างอิงถึงหลายครั้ง เช่น “จงเป็นผู้เมตตา
กรุณาดังที่พระบิดาของท่านทรงเมตตากรุณาเถิด” (ลูกา 6:36, สมาคมพระคริสตธรรมไทย, 2010) 
ทุกครั้งที่เราให้อภัยคนอ่ืน เราก็ได้แสดงความเมตตาต่อผู้นั้น เพราะความเมตตาแสดงออกผ่านทาง
ความเห็นอกเห็นใจและความรักต่อกันและกัน 
 หลักเมตตาธรรมของพระพุทธศาสนากับคริสต์ศาสนานั้นมีความคล้ายคลึงกันในการสอนให้
คนมเีมตตาธรรมหรือความรักต่อกัน เป็นคำสอนที่ทรงมุ่งเน้นประโยชน์และความสุขแก่มนุษยชาติเป็น
สำคัญ ช่วยลดความขัดแย้ง และการรู้จักเปิดใจให้กว้าง คือ การมองโลกให้หลากหลายมุมมอง การ
ยินยอมและยอมรับฟังเหตุผลของผู้อ่ืน การให้อภัยและให้โอกาส,การเคารพในสิทธิส่วนบุคคล ความ
เกรงใจ,การผูกสัมพันธ์ และการรักษาสัมพันธภาพ เป็นต้น อันจะนํามาซึ่งการเสริมสร้างสันติสุข และ
สันติภาพในสังคมให้เกิดมีขึ้นได้อย่างแท้จริง 
 
เมตตาธรรมในศาสนาพุทธนิกายเถรวาท 

1.1 ความหมายของเมตตาธรรมในพระไตรปิฎก ความหมายในพระไตรปิฎก ว่า “หลักเมตตา
ธรรม” หมายถึง การแผ่ความรักและการเจริญความรักในสัตว์หลายทั้งปวง ด้วยจิตเสมอกันในสัตว
ทั้งหลายในที่ทั้งปวง เป็นความรักที่เกิดจากจิตที่ปราศจากกิเลสก่อรูปเป็นรูปธรรมที่มุ่งหวังให้สรรพ
สัตว์ทั้งหลายมีความรัก ความปรารถนาดีต่อกัน แสดงว่า เมตตาในพระพุทธศาสนานั้นเปรียบเสมือน
น้ำบริสุทธิ์สำหรับชําระสิ่งสกปรก คือ ความโลภ ความหลงความโกรธ เปรียบเสมือนน้ำที่ไหลไปตาม
แม่น้ำลำคลองชําระสิ่ งสกปรกทุกอย่ างที่ ไหลผ่านโดยไม่ เลือก คือไม่ เลือกว่าคนรวย คนจน 
เปรียบเสมือนสายฝนที่ตกโปรยปราย ทำให้พ้ืนแผ่นดินเย็นชุ่มฉ่ำดับความร้อนโดยไม่เลือกสถานที่คือ
ไม่เลือกว่าอยู่ใกล้หรือไกล เปรียบเสมือน พระจันทร์ พระอาทิตย์ ที่ส่องแสงสว่างไปทั่ว ไม่มีเลือก
ขอบเขต เป็นต้น เพราะ “เมตตาเป็นเครื่องค้ำจุนโลก” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิร



450  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ญาณวโรรส, 2535) ฉันใด เมตตาในพระพุทธศาสนาไม่มีขอบเขต แผ่ไปในเบื้องบน ท่ามกลาง และ
เบื้องต่ำฉันนั้น (พระพุทธโฆสเถระ, 2551) 

1.2 หลักปฏิบัติที่แสดงถึงความเมตตา หัวใจของพระพุทธศาสนาหรือโอวาท 3 ประการ เป็น
หลักปฏิบัติที่แสดงถึงความมีเมตตาต่อ ผู้อ่ืน คือ 1) การไม่ทำบาปทั้งปวง 2) กระทำกุศลให้ถึงพร้อม 
และ 3) การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว ซึ่งการไม่ทำบาปทั้งปวงนั้นเป็นหลักปฏิบัติเบื้องต้นให้เกิดการงด
เว้นจากการกระทำความชั่ว การใช้หลักเมตตาธรรมและวิธีการแผ่เมตตา การใช้หลักเมตตาธรรมและ
วิธีการแผ่เมตตานั้นพระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนให้ทุกคนตั้งอยู่ในความรักเป็นหลัก นั้นก็คือ การแผ่ความ
รักและการเจริญความรักในสัตว์ทั้งหลายด้วย จิตเสมอกันในที่ทั้งปวงโดยการตั้งอยู่ในศีลในธรรมเป็น
หลัก นั่นก็คือ การประพฤติสุจริตธรรม มีความรักต่อสัตว์ ทั้งหลาย ให้ความเคารพ สงเคราะห์กันและ
กันไม่วิวาทกัน มีความสามัคคีเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นต้น ฉะนั้น พระพุทธเจ้าจึงได้ตรัสสอนให้
คนเรานั้นอยู่ร่วมกันด้วยความรัก ทรง แสดงวิธีการใช้และวิธีการแผ่เมตตา 3 ประการ ดังที่ปรากฏใน
คัมภีร์พระไตรปิฎกหมวดทุติยสารณียสูตรปฐมสารณียสูตร และสิงคาลกสูตรตอนหนึ่ง ว่า 1) เมตตา
กายกรรม คือ จะท่าสิ่งใด ก็ท่าด้วยเมตตา 2) เมตตาวจีกรรม คือ จะพูดสิ่งใด ก็พูดด้วยเมตตา 3) 
เมตตา มโนกรรม คือ จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วยเมตตา อธิบายว่า  

1) ทางด้านกาย (เมตตากายกรรม) คือ กระทำสิ่งใดก็ประกอบด้วยเมตตา ไม่สร้างความ
เบียดเบียนทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดเนื้อร้อนใจ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาบุคลิกภาพ
ให้เกิดความสะอาด บริสุทธิ์ ได้แก่ กายสุจริต 3 และละเว้นจากกายทุจริต 3 (พระอธิการเวียง กิตฺ
ติวณฺโณ, 2560) “การใช้เมตตากายกรรมนั้น” กล่าวได้ว่า พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “จะทำสิ่งใด ก็ทำ
ด้วย เมตตา” หมายความว่า การแสดงออกทางกาย เป็นการแสดงออกมาทางสุจริตธรรม ประการ 
อันได้แก ่

- การเว้นจากการฆ่าสัตว์ ตัดชีวิตเลี้ยงชีพ ให้ตั้งอยู่ในสัมมาอาชีวะ เป็นต้น 
- การเว้นจากการลักทรัพย์ การปล้น การเอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืน การทุจริตต่อหน้าที่ การฉ้อ

ราษฎร์บังหลวง เป็นต้น  
- การเว้นจากการประพฤติผิดในกาม ไม่ผิดลูกผิดเมียเขา การไม่ท่าร้ายขืนใจผู้อ่ืน ไม่ข่มเหง

รังแก ทางเพศ เป็นต้น นี่คือวิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงสอนการแผ่และเจริญเมตตาทางกายต่อตนเอง 
ต่อ ผู้อ่ืนและต่อสัตว์ทั้งหลาย ดังนั้น เมื่อบุคคลใดไม่ท่าความชั่วทางกายบุคคลนั้นย่อมชื่อว่ามีเมตตา 
กายกรรม (พระอธิการเวียง กิตฺติวณฺโณ, 2560) 

2) ด้านวาจา (เมตตาวจีกรรม) คือ กล่าววาจาใดก็ประกอบด้วยเมตตา ไม่สร้างความ
เบียดเบียนทั้งต่อตนเองและผู้ อ่ืนให้ได้รับความเดือดเนื้อร้อนใจ ซึ่ งเป็นแนวทางการพัฒนา
สัมพันธภาพ เพ่ืออัธยาศัยที่ดีต่อกัน ได้แก่ วจีสุจริต 4 และละเว้นจากวจีทุจริต 4 (พระครูสมุห์วัยวุฒิ
ชิตจิตฺโต และคณะ, 2560) “การใช้เมตตาวจีกรรมนั้น” กล่าวได้ว่า พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “จะพูด
สิ่งใด ก็พูดด้วยเมตตา” หมายความว่า คนเรานั้นควรกล่าววาจาสุภาษิตอันประกอบไปด้วยสุจริตธรรม 
4 ประการ อันได้แก่ (1) การเว้นจาก การพูดเท็จ พูดโกหก พูดให้ผู้อ่ืนเข้าใจผิดไปจากความจริง พูด
หลอกลวงโดยหวังทรัพย์สินเงินทองผู้อ่ืน เป็นต้น (2) การเว้นจากการพูดส่อเสียด พูดยุยงให้ผู้อ่ืน
แตกแยกกัน สร้างความร้าวฉานให้ผู้ อ่ืน เป็นต้น (3) การเว้นจากการคํา หยาบ คําไม่สุภาพ คํา
อัปมงคล คําลบหลู่ผู้อ่ืน เป็นต้น 4) การเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ นี่คือวิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงสอน



451 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
การแผ่และเจริญเมตตาทางวาจาต่อตนเอง ต่อผู้อ่ืนและต่อสัตว์ทั้งหลาย ดังนั้น เมื่อบุคคลใดไม่ทำ
ความชั่วทางวาจาบุคคลนั้นย่อมชื่อว่ามีเมตตา วจีกรรม 

3) ด้านใจ (เมตตามโนกรรม) คือ คิดสิ่งใดก็ประกอบด้วยเมตตา ไม่คิดสร้างความเบียดเบียน
ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดเนื้อร้อนใจ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาจิตใจให้เกิดคุณธรรม
ความดีงามขึ้นภายใน ได้แก่ มโนสุจริต 3 และละเว้นจากมโนทุจริต 3 การกระทำเช่นนี้ถือว่าเป็นการ
ทำความสะอาดบริสุทธิ์ให้เกิดแก่กาย วาจา และใจของตนเอง และเป็นการเสริมสร้างพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตให้เป็นมนุษย์ผู้ที่มีคุณธรรมและจิตใจสูงส่ง อันเป็นบาทฐานของการพัฒนาไปสู่การทำกุศลให้ถึง
พร้อมและเกิดการสำรวมระวังในการกระทำของตนมากขึ้น (พระครูสมุห์วัยวุฒิชิตจิตฺโต และคณะ, 
2560) “การใช้เมตตามโนกรรมนั้น” กล่าวได้ว่า พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วย
เมตตา” หมายความว่า คนเรานั้นต้องคิดแต่สิ่งที่ดีงาม คิดสิ่งที่ชอบที่ควร อันประกอบไปด้วยสุจริต
ธรรม 3 ประการ อัน ได้แก่ (1) ต้องเว้นจากการคิดพยาบาทอาฆาตแค้นผู้อ่ืนไม่คิดจองเวรผู้อ่ืนทั้งที่
เป็นศัตรูและไม่ใช่ศัตรู เป็นต้น (2) ต้องเว้นจากการประทุษร้ายร่างกาย ทรัพย์สินเงินทองผู้อื่น เป็นต้น 
3) ต้องเว้นจากการเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม สิ่งที่ไม่ดี ไม่ควรทำก็อย่าคิดทำสิ่งใดเดือดร้อนตัวเอง
และผู้อ่ืนก็อย่าคิดทำ เป็นต้น นี่คือวิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงสอนการแผ่และเจริญเมตตาทางใจต่อ
ตนเองต่อผู้อื่นและต่อสรรพสัตว์ ดังนั้น เมื่อบุคคลใดไม่ทำความชั่วทางใจ บุคคลนั้นย่อมชื่อว่ามีเมตตา
มโนกรรม 

1.3 ปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จในการเจริญเมตตา  การที่มนุษย์จะสามารถพัฒนาศักยภาพ
ของตนเองให้เป็นผู้ที่มีคุณธรรมสูง มีจิตใจงดงาม เป็นผู้ที่สะอาดบริสุทธิ์ผ่องใส สงบเย็น ปราศจากการ
เบียดเบียด มีความรักใคร่ ปรารถนาดี และเกื้อกูลประโยชน์ความสุขความเจริญแก่ผู้อ่ืนได้นั้น จะต้อง
มีการพัฒนา 4 แนวทางด้วยกัน คือ  

1) พัฒนากาย (กายภาวนา, การเจริญกาย) คือ พัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางวัตถุ
หรือทางกายภาพ (รวมทั้งเทคโนโลยี) โดยเฉพาะรับรู้สิ่งทั้งหลายทางอินทรีย์ 5 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย) 
ด้วยดีโดยปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้นในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศลธรรม
เสื่อมสูญ ซึ่งควรการแสวงหาสิ่งที่เป็นสัปปายะ หรือปัจจัยแวดล้อมที่เกื้อหนุนต่อการเจริญ , การรู้จัก
การวางตนให้เหมาะสมและไม่เข้าไปเกี่ยวข้องกับสถานการณ์ที่เป็นเหตุให้เกิดอกุศลธรรม 

2) พัฒนาศีล (ศีลภาวนา, การเจริญศีล) คือ พัฒนาความประพฤติพัฒนาความสัมพันธ์ทาง
สังคมโดยตั้งอยู่่ในระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้ด้วยดี
เกื้อกูลกันละเว้นจากการเบียดเบียนทำชีวิตผู้อ่ืนให้ได้รับความเดือดร้อน ส่งเสริมเมตตาให้เกิดขึ้นด้วย
การคบเพ่ือนที่ดีรู้จักรักษาสัมพันธภาพกับผู้อ่ืน ใช้วาจาที่เอ้ือต่อการเกิดเมตตา กล่าวแต่คำที่เป็น
ประโยชน์ ไม่ก่อโทษ หรือทิ่มแทง ส่อเสียด ให้เกิดการทะเลาะวิวาท จะทำให้เกิดสัมพันธภาพที่ดีงาม
ต่อกัน 

3) พัฒนาจิต (จิตตภาวนา, การเจริญจิต) คือ ฝึกอบรมพัฒนาจิตใจ ให้เข้มแข็งมั่นคง เจริญ
งอกงามด้วยคุณธรรม เช่น มีเมตตากรุณา มีฉันทะ ขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิและสดชื่น เบิกบาน 
เป็นสุขผ่องใส เป็นต้น ซึ่งการพัฒนาพฤติกรรมทางด้านจิตใจ ถือเป็นด่านแรกที่ควรทำให้เกิดมีขึ้น 
เพราะการม ี



452  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
จิตใจที่ดีงาม มีความสะอาดบริสุทธิ์ ย่อมทำให้เกิดการมองโลกในแง่ดี มีปัญญาพิจารณาตามความเป็น
จริง 

4) พัฒนาปัญญา (ปัญญาภาวนา, การเจริญปัญญา) คือ ฝึกอบรมพัฒนาปัญญาให้เจริญงอก
งามจนเกิดความรู้แจ้งชัดตามเป็นจริง โดยรู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็น รู้เท่าทัน เห็นแจ้งโลกและ
ชีวิตตามสภาวะ สามารถทำจิตใจให้เป็นอิสระ ทำตนให้บริสุทธิ์จากกิเลส และปลอดพ้นจากความทุกข์ 
มีชีวิตเป็นอยู่แก้ไขปัญหาและทำการทั้งหลายด้วยปัญญาที่รู้ถึงเหตุปัจจัย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุต
โต), 2553) 

1.4 อานิสงส์ของเมตตาธรรมในศาสนาพุทธนิกายเถรวาท 
 พระพุทธเจ้าตรัสว่าพึงได้อานิสงส์ 11 ประการ ดังที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกหมวด
เมตตากถาว่าด้วยเมตตาความว่า1. หลับเป็นสุข 2. ตื่นเป็นสุข 3. ไม่ฝันร้าย 4. เป็นที่รักของมนุษย์
ทั้งหลาย 5. เป็นที่รักของอมนุษย์ทั้งหลาย 6. เทวดาทั้งหลายรักษา 7. ไฟ ยาพิษ หรือศัสตรามากล้ำ
กรายไม่ได้ 8. จิตตั้งมั่นเร็ว          9. สีหน้าสดใส 10. ไม่หลงลืมสติตาย 11. เมื่อยังไม่แทงตลอดคุณ
วิเศษอันยอดยิ่งย่อมเข้าถึงพรหมโลก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อ 22 หน้า 460 -461, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 
เมตตาธรรมในศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก 
 2.1 ความหมายของเมตตาธรรมในศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก ในพระคัมภีร์คริสต
ธรรม ว่า “หลักแห่งเมตตา” หมายถึง ความรักที่ เกิดจากจิตในการรักพระเจ้าและรักเพ่ือนมนุษย์ ก่อ
รูปเป็นรูปธรรมที่มุ่งหวังให้มวลมนุษย์ทุกคน รักกันอยู่ร่วมกันอย่างพ่ีน้องเพ่ือนสนิทมิตรสหาย แสดง
ให้เห็นว่า เมตตาในคริสตศาสนานั้น เปรียบเสมือนตัวแทนของการเสียสละความสุขส่วนตัวเพ่ือคนหมู่
มาก เพราะว่าความรักเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ที่สุดไม่มีรักใดจะยิ่งใหญ่กว่านี้อีกคือ การที่ผู้หนึ่งผู้ใดจะสละ
ชีวิตของตนเพ่ือมิตรสหาย ของตนนั้นจะต้องตั้งอยู่ 3 สิ่ง “ความเชื่อ ความหวังใจและความรัก แต่
ความรักยิ่งใหญ่ที่สุด” (คร. 13:13, สมาคมพระคริสตธรรมไทย, 2010) จากที่กล่าวมาแสดงให้เห็นว่า 
ความรักในพระคัมภีร์คริสตธรรมนี้ไม่ใช่การตามใจ แต่เป็นการ เตือนสติกันด้วยความรักเพ่ือมุ่ง
ปรารถนาให้คนชั่วกลับตัวกลับใจเสียใหม่เป็นคนดี คือ ถ้าเรารัก ผู้ใด เราก็ควรตักเตือน และสอนผู้นั้น
ให้กลับเป็นคนดี ฉันใด หลักแห่งเมตตาในพระคัมภีร์คริสต ธรรมเป็นความรักที่ไม่เลือกบุคคลว่ารวย
หรือจน เป็นความรักที่ปราศจากความชั่ว คือ ไม่มีความ อิจฉาริษยา หวังแต่สิ่งที่ดีให้เกิดมีขึ้นกับทุก
คน มีความเสมอฉันญาติพ่ีน้องเพ่ือนมิตรสหาย ฉันนั้น (พ่อฟรังซิส ไกส์ ซดบ, 2007) 
 2.2 หลักปฏิบัติที่แสดงถึงความเมตตา มีข้อความหนึ่งว่า “จงเมตตากรุณาดังที่พระบิดาของ
ท่านทรงพระเมตตากรุณาเถิด” (ลก. 6:36, สมาคมพระคริสตธรรมไทย, 2010) เป็นหนึ่งใน
แถลงการณ์ที่จริงจังของพระเยซูเจ้า ชาวยิวรู้ข้อเท็จจริงที่ว่า พระบิดาเจ้าทรงพระเมตตากรุณา แต่
การคิดว่า มนุษย์จะเป็นเหมือนพระบิดายังเป็นปัญหาอยู่ เราจะสามารถมีความเมตตาเหมือนพระบิดา
ไหม และเหตุใดเราควรเป็นเหมือนพระองค์ มีการตั้งชื่อพระวรสารโดยนักบุญลูกาว่าเป็น “พระวรสาร
แห่งพระเมตตากรุณาของพระเจ้า” เพราะบ่งบอกถึงพระชีวประวัติของพระเยซูเจ้าที่กอปรด้วยพระ
เมตตากรุณา ซึ่งหัวข้อหลักเมตตาธรรมที่เป็นคุณธรรมทีจําแนกได้ดังที่ปรากฏในพระคัมภีร์คริสตธรรม
ต่าง ๆ ไว้คือ 



453 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 1) เมตตาธรรมฝ่ายกาย หมายถึง การแสดงออกถึงความสุภาพ เป็นบุคคลิกที่สำคัญของชาว
คริสต์โดยเว้นจากเจตนาในการทำร้าย ข่มแหง รังแกผู้อ่ืน ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขาไม่อนุญาต 
ล่วงเกินสามีและเมียชาวบ้านที่ไม่ใช่ของตัวเอง ทั้งต่อหน้าและลับหลัง ดังนี้ 
 (1) ห้ามฆ่าคน เป็นหนึ่งในข้อบทบัญญัติสิบประการ ซึ่งพระยาห์เวห์ได้ประทานให้กับชนชาติ
อิสราเอลผ่านทางโมเสส ซึ่งเป็นบัญญัติข้อที่ 5 ห้ามฆ่าคน บัญญัติข้อนี้ เป็นข้อที่หกที่ห้ามการ
ฆาตกรรมมนุษย์โดยเจตนา นั่นคือ การทำลายชีวิตโดยไม่มีอำนาจที่จะกระทำเช่นนั้นอย่างผิด
กฎหมาย (มธ. 5:22, สมาคมพระคริสตธรรมไทย, 2010) พระเจ้าทรงกำหนดโทษถึงตายสำหรับผู้ที่ฝ่า
ฝืนบัญญัติข้อนี้ (ปฐก. 9:6, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) พันธสัญญาใหม่ไม่เพียงประณามการ
ฆาตกรรมเท่านั้น แต่รวมถึงความเกลียดชังซึ่งเป็นสิ่งที่กระตุ้นให้คนหนึ่งปรารถนาจะให้อีกคนหนึ่งตาย
ด้วย (ยอห์น 3:15, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) และการกระทำหรืออิทธิพลใดที่ไม่พอพระทัย
พระเจ้าที่เป็นเหตุให้อีกคนหนึ่งต้องตายฝ่ายวิญญาณ (มธ. 5:21, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 (2)  อย่าลักขโมย หมายความว่าเราต้องฝึกฝนนิสัยให้ซื่อสัตย์ต่อทุกอย่าง สิ่งนี้อาจเป็นการ
เปลี่ยนนิสัยใหม่ทั้งหมดสำหรับบางคน มันเป็นการ “ถอด” ธรรมชาติเก่าของเรา “ออก” และ “สวม
ใส่” ธรรมชาติใหม่ที่เราได้รับเมื่อเราบังเกิดใหม่ฝ่ายวิญญาณเข้าสู่ครอบครัวของพระเจ้า (คส. 3:9-10, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ตามพระบัญญัติประการที่ 7  “อย่าลักขโมย” กินความหมายหลาย
แง่หลายมุม การเอาทรัพย์สินของคนอื่นไปโดยผิดยุติธรรม ซึ่งมีการกระทำผิดในแง่มุมนี้หลายลักษณะ 
เช่น 
    ก. ขโมย หมายถึง การเอาทรัพย์ของผู้อ่ืนมาโดยที่เจ้าของไม่รู้ เช่น ขโมยเงินพ่อแม่ ยักยอก
เงินของบริษัท หรือ ขโมยของมีค่าของผู้อื่น ฯลฯ 
    ข. กินดอกเบี้ยเกินควร หมายถึง การให้กู้เงินโดยคิดดอกเบี้ยสูงมาก ถามว่ามากแค่ไหน 
ตามปกติต้องไม่เกินอัตราของธนาคาร หรือ บางครั้งก็ต่ำกว่าธนาคาร ก็ถือว่าเป็นการช่วยเหลือผู้อื่นได้
อีกวิธีหนึ่งเหมือนกัน แต่ถ้าหากคิดดอกเบี้ยสูงๆ อย่างนี้ถือว่าเป็นความผิดแล้ว 
     ค. ฉ้อโกง  หมายถึง การทำผิด้วยการใช้วิธีการโกงผู้อ่ืน กระทำผิดยุติธรรม เช่น ใช้เอกสาร
ปลอม ใช้แง่ของกฎหมายมาบังคับ เช่น การฉ้อราษฎร์บังหลวง (คอรัปชั่น) เชิงนโยบาย ออกกฎหมาย
เพ่ือเอ้ือต่อตัวเองและพวกพ้อง เป็นต้น 
 (3) อย่าผิดประเวณี พระบัญญัติประการที่ 6 เป็นพระบัญญัติที่สั่งให้มนุษย์ละเว้นการกระทำ
ทุกอย่างที่ผิดต่อความบริสุทธิ์ เช่น การมีเพศสัมพันธ์กับผู้ที่มิใช่สามีภรรยาของตน หรือ การมี
เพศสัมพันธ์กันก่อนแต่งงาน หรือ การกระทำผิดต่อความบริสุทธิ์ด้วยตัวเอง เป็นต้น  จะถือว่าพระ
บัญญัติประการที่ 6 นี้เป็นการกระทิดด้วยการกระทำอย่างตรงไปตรงมาเลยก็ว่าได้  และพระบัญญัติ
ประการที่ 9 “อย่าปลงใจผิดประเวณี” เป็นพระบัญญัติที่ห้ามการคิด ปรารถนา การมอง การอ่าน 
หรือ พฤติกรรมต่างๆ อันนำไปสุ่การกระทำผิดต่อความบริสุทธิ์  
 กล่าวได้ว่า หลักเมตตาธรรมทางกายเป็นพระวจนะของพระเจ้าที่ทรงมอบประทานไว้ให้กับ
โมเสส ในการใช้เมตตาธรรมทางกายนี้ให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างมีความสงบสุขนอกจากจะเป็นความ
สุภาพทางกายยังแสดงออกถึงการมีไมตรีที่ดีต่อกัน คือ การไม่ล่วงละเมิดสิทธิ์ของกันและกันแล้ว ยัง
ครอบคลุมไปถึงการสร้างความสงบให้เกิดมีขึ้นในบ้านเมืองอีกด้วย เพราะถือว่าเป็นกฎหมายใน
สมัยก่อนของความยุติธรรมและความเที่ยงธรรมดังมีปรากฏว่า “ผู้ใดทุบตีคนหนึ่งให้ตาย ผู้นั้นจำต้อง



454  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
รับโทษถึงตายเหมือนกัน” (อพย. 21:12, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  ถ้าผู้ใดมิได้เจตนาฆ่าเขา 
แต่เขาตายเพราะพระเจ้าทรงปล่อยให้ตายด้วยมือของผู้นั้น (ลนต. 24:17, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 
2010) ผู้ใดร่วมประเวณีกับภรรยาของเพ่ือนบ้าน ให้ขว้างผู้ร่วมประเวณีท้ังชายและหญิงนั้นเสียให้ตาย 
(ให้ถึงตาย) (ลนต. 20:10, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ถ้าผู้ใดทุบตีทาสชายหญิงของตนด้วยไม้
จนตายคามือ ผู้นั้นต้องถูกปรับโทษหากว่าทาสนั้นมีชีวิตต่อไปได้วันหนึ่ง หรือสองวันจึงตาย นายก็ไม่
ต้องถูกปรับโทษ เพราะทาสนั้นเป็นดังเงินของนาย (อพยพ 21:20, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
จงปฏิบัติต่อผู้อ่ืนอย่างที่ท่านปรารถนาให้เขาปฏิบัติต่อท่าน (ลก. 6:31, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 
2010)  
 2) เมตตาธรรมฝ่ายวาจา หมายถึง การแสดงออกถึงความสุภาพทางวาจาต่อผู้อ่ืน โดยเว้น
จากว่าร้ายผู้อ่ืน การเอ่ยวาจาด้วยไม่เคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่อผู้มีคุณ การกล่าวคำไม่จริง เป็นคำเท็จ 
ทั้งต่อหน้าและลับหลัง โดยภาพรวมพระบัญญัติประการที่แปดห้าม การเป็นพยานเท็จ การให้การเท็จ 
และการโกหก  การด่วนตัดสินผู้อ่ืน การนินทา การใส่ความ และการทำให้ผู้อ่ืนเสื่อมเสียชื่อเสียง การ
ประจบเยินยอ การประจบสอพลอ และการประพฤตินอกลู่นอกทาง  
 (1) มุสา คือ ห้ามการพูดเท็จ หรือ ห้ามโกหา โดยต้องการจะหลอกลวงผู้อ่ืน    อย่างไรก็ตาม
ในบางกรณีเราสามารถปฏิเสธที่จะพูดความจริงได้เหมือนกัน เช่น การรักษาความลับของบางอาชีพ 
ตัวอย่างเช่น แพทย์ เลขานุการ การป้องกันประเทศชาติและส่วนรวม หรือ ป้องกันตัวเองหรือผู้อ่ืน
จากคนร้าย เพ่ือช่วยรักษาชีวิตและทรัพย์สิน เช่น เรารู้ว่าเขาต้องการจะทำร้ายคนคนหนึ่งและเขามา
ถามเราถึงที่อยู่ของคนนั้น เราสามารถปฏิเสธได้อย่างนี้ไม่ผิด ในคัมภีร์สุภาษิต กล่าว่า “ริมฝีปากที่พูด
มุสาเป็นที่น่าเกลียดน่าชังแก่พระเจ้า” (สภษ. 12:22, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) “มารเป็นผู้
มุสาและเป็นพ่อของการมุสา” (ยอห์น 8:44, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
     (2) การเป็นพยานเท็จ ถือเป็นความผิดที่ก่อให้เกิดความเสียหายต่อผู้อ่ืน ทำให้ความจริงถูก
บิดเบือน เกิดการผิดต่อความยุติธรรม ผู้ที่ให้การเท็จต่อหน้าศาล ต้องรับผิดชอบต่อคำให้การของตน
ด้วย ในคัมภีร์อพยพ กล่าว่า “ห้ามเป็นพยานเท็จใส่ร้ายเพ่ือนบ้าน หรือ อย่าพูดเท็จใส่ร้ายผู้อ่ืน” 
(อพย. 20:16, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  

(3) การผิดต่อชื่อเสียงของผู้อ่ืน หมายถึง มีการใส่ร้ายป้ายสีทำให้ผู้อ่ืนเสียหาย ซึ่งหมายถึง
การใส่ความนั่นเอง นอกจากนั้นยังหมายถึงการพิพากษาตัดสินผู้อ่ืนด้วยเบาความ คือ การไม่มีเหตุผล
หรือข้อเท็จจริงในการตัดสินผู้อ่ืน พระคัมภีร์กล่าวถึงการใส่ร้ายป้ายสีไว้อย่างมากมายทั้งในพระคัมภีร์
พันธสัญญาเดิมและพระคัมภีร์พันธสัญญาใหม่ (สภษ. 10:18, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) การ
ใส่ร้ายป้ายสีนั้นอยู่ในรายการความผิดอันดับอันดับต้น ๆ สำหรับพระเจ้าที่พระองค์ทรงรวมไว้ใน
บัญญัติสิบประการ บัญญัติข้อที่เก้ากล่าวว่า “ห้ามเป็นพยานเท็จใส่ร้ายเพ่ือนบ้าน” (อพย. 20:16, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) “การใส่ร้ายป้ายสีเป็นการโกหกที่มุ่งร้ายและพระเจ้าเกลียดการ
โกหก” (สภษ. 12:22, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
     (4) การผิดต่อความลับ หมายถึง การไม่รักษาความลับของผู้อ่ืน เช่น นำข้อบกพร่องของผู้อ่ืน
ไปพูด ส่วนในกรณีของความลับในการแก้บาป พระสงฆ์จะเปิดเผยไม่ได้เด็ดขาดไม่ว่ากรณีใดๆ ทั้งสิ้น 
แม้ต้องตายก็ตาม ในพระบัญญัติประการที่  8 เรียกร้องให้คริสตชนเคารพต่อความจริง ให้



455 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ติดต่อสื่อสารและการให้ข้อมูลแก่กันด้วยความจริงและความรัก เคารพในความลับทางวิชาชีพ และให้
ไว้วางใจในการรักษาความลับของศีลอภัยบาป 
 3) เมตตาธรรมฝ่ายใจ หมายถึง การแสดงความสุภาพทางใจหรืออารมณ์ความรู้สึกนึกคิดทาง
จิตใจที่แสดงออกมาไม่ไปทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อน กิจการแห่งความรักที่เราช่วยเหลือเพ่ือนพ่ี
น้องของเราในความต้องการด้าน วิญญาณ ด้านจิตใจ ด้านอารมณ์และความรู้สึกของเขา งานเมตตา
จิตด้านจิตใจประกอบด้วย 
 (1) การสอนผู้ไม่รู้ คือ กิจการแห่งความรักที่เราช่วยเหลือผู้อ่ืนให้เรียนรู้ถึงความจริงที่พวกเขา
จำ เป็นต้องรู้เพ่ือความรอดพ้นของวิญญาณ ดังที่พระเยซูเจ้าทรงสั่งอัครสาวกให้ไปประกาศข่าวดีแก่
มวลมนุษย์ “ท่านทั้งหลายจงออกไปทั่วโลก ประกาศข่าวดีให้มนุษย์ทั้งปวง” (มก 16:15, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010)  
 (2) การให้คำปรึกษาแก่ผู้สงสัย คือ กิจการแห่งความรักที่เราช่วยเหลือผู้อ่ืนให้มั่นใจในสิ่งที่
เขาพึงปฏิบัติ เพ่ือแสดงความรักต่อพระเจ้าและรับใช้พระองค์ ในการให้คำปรึกษาแก่ผู้สงสัย เราทำ
ตามที่พระเยซูเจ้าทรงสอนว่า “เรามอบสันติสุขไว้ให้ท่านทั้งหลายเราให้สันติสุขของเราแก่ท่านเราให้
สันติ สุขแก่ท่าน ไม่เหมือนที่โลกให้ใจของท่านอย่าหวั่นไหว หรือมีความกลัวเลย” (ยน 14:27, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010)  
 (3) การบรรเทาผู้มีความทุกข์ คือ กิจการแห่งความรักที่เราช่วยเหลือผู้อ่ืนที่กำลังมีความทุกข์
ให้ได้รับความ บรรเทาใจ หรืออาจเป็นการละเว้นการกระทำบางอย่างที่จะทำให้ผู้อ่ืนไม่สบายใจ ด้วย
กิจการแห่งความรักนี้ เรากำลังนำผู้ที่มีความทุกข์ไปหาพระเยซูเจ้าตามที่พระองค์ทรงสอนว่า “ท่าน
ทั้งหลายที่เหน็ดเหนื่อย และแบกภาระหนักจงมาพบเราเถิด เราจะให้ท่านได้พักผ่อน” (มธ 11:28, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 (4) การตักเตือนคนบาป คือ กิจการแห่งความรักที่เราช่วยเหลือพ่ีน้องของเราที่ได้กระทำบาป
ให้ตระหนักถึง ผลร้ายของบาป กิจการแห่งความรักนี้กระทำโดยการช่วยเพ่ือนพี่น้องไม่ให้ทำบาปหรือ
ช่วยเขา ให้พ้นจากโอกาสบาป หรือช่วยแนะนำหรือนำเขาไปรับศีลอภัยบาป บางครั้งกิจการนี้อาจทำ
โดยการเป็นตัวอย่างที่ดีโดยมีเจตนาเพ่ือให้เพ่ือนพ่ี น้องผู้ทำบาปได้ตระหนักถึงผลร้ายของบาป กลับ
ใจ และสำนึกผิด พระเยซูเจ้าทรงสอนเราว่า “เราบอกท่านทั้งหลายว่าในสวรรค์จะมีความยินดีเช่นนี้
เพราะคนบาปคนหนึ่งกลับ ใจมากกว่าความยินดีเพราะคนชอบธรรมเก้าสิบเก้าคนที่ไม่ต้องการกลับ
ใจ” (ลก 15;7, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 (5) การอดทนผู้กระทำผิด คือ กิจการแห่งความรักที่เราอดทนต่อความทุกข์ ความไม่สะดวก 
หรือผลร้ายที่ตามมาจากการกระทำผิดของผู้อ่ืน พระเยซูเจ้าทรงเป็นแบบอย่างที่ดีแก่เราในเรื่องนี้ ทั้ง  
ๆ ที่พระองค์เป็นผู้บริสุทธิ์แต่ก็ทรงอดทนยอมรับความทุกข์ทรมานและความตายบน ไม้กางเขน เพ่ือ
กอบกู้มนุษย์ให้รอดพ้นจากบาป พระองค์ทรงสอนเราว่า “แต่เรากล่าวกับท่านทั้งหลายที่กำลังฟังอยู่
ว่า จงรักศัตรู จงทำดีต่อผู้ที่เกลียดชังท่าน จงอวยพรผู้ที่สาปแช่งท่าน จงอธิษฐานภาวนาให้ผู้ที่ทำร้าย
ท่าน” (ลก 6:27-28, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 (6) การให้อภัยแก่ทุกคนที่ทำร้าย คือ กิจการแห่งความรักข้ันสูงที่เราให้อภัยแก่ผู้ที่ทำร้ายเรา
ไม่ว่าจะเป็นทาง ร่างกายหรือจิตใจ พระเยซูเจ้าทรงเป็นแบบอย่างและทรงสอนเราให้ให้อภัยคนที่ทำ



456  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ร้ายเรา ในบทข้าแต่พระบิดาพระองค์ทรงสอนเราให้ภาวนาต่อพระบิดาว่า “โปรดประทานอภัยแก่
ข้าพเจ้าเหมือนข้าพเจ้าให้อภัยแก่ผู้อ่ืน” (มธ 6:12, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 (7) การสวดภาวนาให้ทั้งผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่และผู้ที่สิ้นใจไปแล้ว เป็นกิจการที่เราแสดงความเชื่อ
และความเป็นหนึ่งเดียวกับเพ่ือนพ่ีน้องใน สหพันธ์นักบุญ สิ่งนี้เป็นกิจการที่เราแผ่ขยายความรักของ
พระเจ้าไปยังเพ่ือนพ่ีน้องทั้งที่ ยังมีชีวิตอยู่และวิญญาณในไฟชำระที่จากโลกนี้ไปแล้ว การทำกิจการ
แห่งความรักนี้เป็นการทำตามพระประสงค์ของพระเยซูเจ้าที่ทรงภาวนา ต่อพระบิดาในอาหารค่ำมื้อ
สุดท้ายว่า “ข้าแต่พระบิดา     ผู้ที่พระองค์ประทานให้ข้าพเจ้านั้นข้าพเจ้าปรารถนาให้เขาอยู่กับ
ข้าพเจ้า ทุกแห่งที่ข้าพเจ้าอยู่เพ่ือเขาจะได้เห็นพระสิริรุ่งโรจน์ซึ่งพระองค์ประทาน แก่ข้าพเจ้า” (ยน 
17:24, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  

2.3 ปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จในการเจริญเมตตา  
 1) เมตตาธรรมฝ่ายกาย ผลสำเร็จ ได้แก่ มนุษย์ที่ซื่อตรง (มธ 5:37, สมาคมพระคริสธรรม
ไทย, 2010) ชอบธรรม (ยอห์น 1:47, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ประพฤติชอบในสายพระ
เนตรของพระเจ้า (ลก. 16:15, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ดำรงตนอยู่ในศีลธรรมไม่หน้าซื่อใจ
คด (มธ. 23:13-15, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ไม่คดโกงหรือเบียดเบียนผู้อ่ืน (มธ. 15:8, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 - บัญญัติข้อที่ 5 อย่าฆ่าคน ได้แก่ (1) จะเป็นบุคคลที่น่ารักใคร่ของบริวาร และไม่จากกันได้
ง่าย (2) เป็นบุคคลไม่สะดุ้งตกใจกลัวต่อเวรภัย จากผู้อ่ืน (3) ถ้ามีข้าศึกศัตรูคิดจะทำร้ายย่อมทำได้
ยาก (4) ชีวิตจะปลอดภัยด้วยความไม่พยายามของผู้อื่นที่คิดจะทำร้ายตนเอง  
 - บัญญัติข้อที่ 6 อย่าล่วงประเวณีและบัญญัติข้อที่ 9 อย่าคิดโลภในประเวณี ได้แก่ (1) เป็นผู้
ที่มีข้าศึกศัตรูน้อย (2)เป็นที่รักของบุคคลทั่วไปได้ง่าย (3)จะนอนก็นอนเป็นสุข (4)จะตื่นก็ตื่นอย่างมี
ความสุขกายสบายใจ (5) ย่อมเป็นผู้มีความขนขวายน้อย ไม่ต้องเหน็ดเหนื่อยมากต่อการหาทรัพย์  
(6)จะไปอยู่ที่ไหนก็ปลอดภัย (7) เป็นผู้ไม่ต้องวิตกหรือกลัวภัยจากใครหรือจากที่ไหน ๆ ( 8) ย่อมไม่
พลัดพรากจากของที่เรารักโดยยังไม่ถึงเวลาอันสมควร 
 - บัญญัติข้อที่ 7 อย่าลักทรัพย์และบัญญัติข้อที่ 10 อย่าคิดโลภในสิ่งของๆ ผู้อ่ืนอย่าลักทรัพย์ 
ได้แก่ (1) เป็นผู้มีความขวนขวายในการหาทรัพย์อย่างเป็นสุข (2) เป็นผู้มีความเห็นถูกในการรักษา
น้ำใจต่อผู้ อ่ืน (3) ย่อมไม่ละอายแก่บาปที่ไม่ได้ทำ (4) เป็นผู้รู้จักเฉลี่ยทรัพย์สินไม่ให้เจือจางไปได้
โดยง่าย 5)ย่อมไม่หลงใหลต่อทรัพย์สินที่ไม่ใช่ของตนเอง (6) เป็นบุคคลไม่ทะเยอทะยานมากจน
กลายเป็นการอวดฐานะมากกว่าคุณค่าของความเป็นคน (7) ทำให้ใจไม่เกิดความริษยาต่อเมื่อเห็น
ทรัพย์สินของผู้อื่นที่มีมากกว่าเรา (พระมหาสมชาย กตเตโช (วีรชัยเสวิน), 2563) 
 2) เมตตาธรรมฝ่ายวาจา ผลสำเร็จ ได้แก่ 
 - บัญญัติข้อที่ 8 อย่านินทาว่าร้ายผู้อ่ืน ได้แก่ะ (1) พูดอะไรก็มีผู้เคารพเชื่อถือ (2) คำพูดย่อม
มีเสน่ห์ (3) เป็นคำพูดที่ฟังแล้วจับใจไพเราะ ฟังได้ง่าย (4) เป็นผู้มีสติรอบคอบในการพูดที่ไม่ให้เกิด
โทษ (5) เป็นคำพูดที่เป็นสัตย์จริง  
 3) เมตตาธรรมฝ่ายใจ ผลสำเร็จ ได้แก่  มีมโนธรรมเที่ยงตรง วิจารณญาณแยกแยะชั่วดี รู้จัก
ตัดสินใจเลือกทางแห่งความดีงาม (มธ 5:30, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) และยึดมั่นในทางแห่ง



457 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ความดี (ลก. 18:8, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  แม้ในสถานการณ์ที่เราถูกคุกคาม (มธ 5:10, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 2.4 ประโยชน์ของหลักแห่งเมตตาในศาสนาคริสต์นิกายคาทอลิก 
 1. ประโยชน์ในการเข้าถึงสวรรค์ คือ ผู้ที่หมั่นสั่งสมความรักความเมตตา ผู้นั้นจะมีจิตใจที่เบิก
บาน เป็นสุข เหมือนประหนึ่งว่าอยู่ในสวนสวรรค์ที่พระเจ้ามอบประทานมาให้ ดังพระคัมภีร์ว่า 
“บุคคลผู้ใดมีใจกรุณา ผู้นั้นเป็นสุข เพราะว่าเขาจะได้รับพระกรุณาตอบ บุคคลใดมีใจบริสุทธิ์ ผู้นั้น
เป็นสุข เพราะว่าเขาจะได้เห็นพระเจ้า บุคคลใดสร้างสันติ ผู้นั้นเป็นสุข เพราะว่าพระเจ้าจะทรงเรียก
เขาว่าเป็นบุตร” (มธ. 5:7-9, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 2. ประโยชน์ในการละความชั่วในจิตใจ คือ ความชั่วมีความโกรธเป็นต้นถือว่าข้าศึกของ
เมตตา ความโกรธเป็นความชั่วอย่างหนึ่ง เมื่อบุคคลมีเมตตาอยู่ในใจ ความโกรธ คือ ความชั่วก็ไม่มี ดัง
พระคัมภีร์ว่า “จงรักศัตรูของท่าน และจงอธิษฐานเพ่ือผู้ที่ข่มเหงท่าน” (มธ. 5:44, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010)  
 3. ประโยชน์ในการสร้างความสามัคคี คือ คนเราถ้ามีแต่ความรักให้แก่กัน ความสามัคคีก็
เกิดขึ้นได้ เพราะความรักอดทนนาน ไม่ทำให้อิจฉา มีการให้อภัยเสมอ เป็นต้น ฉะนั้นเมตตาจึงเป็น
เหตุให้เกิดความสามัคคี ดังความหมายในพระคัมภีร์คริสตธรรมว่า “ความรักนั้นก็อดทนนานและ
กระทำคุณให้ ความรักไม่อิจฉา ความรักไม่อวดตัว ไม่หยิ่งผยอง ไม่หยาบคาย ไม่คิดเห็นแก่ตนเองฝ่าย
เดียว ไม่ฉุนเฉียว ไม่ช่างจดจำความผิด ไม่ชื่นชมยินดีเมื่อมีการประพฤติผิด แต่ชื่นชมยินดีเพ่ือ
ประพฤติชอบ ความรักทนได้ทุกอย่างแม้ความผิดของคนอ่ืน และเชื่อในส่วนดีของเขาอยู่เสมอ มี
ความหวังอยู่เสมอ และทนต่อทุกอย่าง” (คร. 13:4-7, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 4. ประโยชน์ในการสร้างความสงบ คือ เมื่อความสามัคคีในหมู่คณะเกิดขึ้นแล้ว ความสงบสุข
ก็ตามมา เพราะความรักทำให้เกิดการละความชั่ว มีการไม่เห็นแก่ตัว ไม่ทำร้ายซึ่งกันและกัน 
ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ฉะนั้น เมตตานี้จึงสร้างความสงบให้กับตนและสังคม ดังความหมายในพระ
คัมภีร์คริสตธรรมว่า “ความรักนั้นก็อดทนนานและกระทำคุณให้ ความรักไม่อิจฉา ความรักไม่อวดตัว 
ไม่หยิ่งผยอง ไม่หยาบคาย ไม่คิดเห็นแก่ตนเองฝ่ายเดียว ไม่ฉุนเฉียว ไม่ช่างจดจำความผิด ไม่ชื่นชม
ยินดีเมื่อมีการประพฤติผิด แต่ชื่นชมยินดีเพ่ือประพฤติชอบ ความรักทนได้ทุกอย่างแม้ความผิดของคน
อ่ืน และเชื่อในส่วนดีของเขาอยู่เสมอ และมีความหวังอยู่เสมอ และทนต่อทุกอย่าง” (คร. 13:4-7, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 
ความสอดคล้องของหลักเมตตาธรรมระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาคริสต์
โรมันคาทอลิก 
 1. ความสอดคล้องของหลักเมตตาธรรมฝ่ายกายระหว่างศาสนาพุทธนิกายเถรวาทและ
ศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก 
 -  หลักธรรมในพระพุทธศาสนาข้อเว้นจากการฆ่าสัตว์ สอดคล้องกับบัญญัติในศาสนาคริสต์ 
ข้อ 6 อย่าฆ่าคน 
 - หลักธรรมในพระพุทธศาสนาข้อเว้นจากการลักทรัพย์ สอดคล้องกับบัญญัติในศาสนาคริสต์ 
ข้อ 8 อย่าลักทรัพย์ 



458  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
  - หลักธรรมในพระพุทธศาสนาข้อเว้นจากการประพฤติผิดในกาม สอดคล้องกับบัญญัติใน
ศาสนาคริสต์ ข้อ 7 และ 10 อย่าทำผิดประเวณี-อย่าโลภในภรรยาของเพ่ือนบ้าน 

2. ความสอดคล้องของหลักเมตตาธรรมฝ่ายวาจาระหว่างศาสนาพุทธนิกายเถรวาทและ
ศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก 
  - หลักธรรมในพระพุทธศาสนาข้อ 4 เว้นจากการพูดเท็จ สอดคล้องกับบัญญัติในศาสนา
คริสต์ข้อ 9 อย่าเป็นพยานเท็จ การเป็นพยานเท็จ การผิดต่อชื่อเสียงของผู้อื่น และการผิดต่อความลับ 
 3. ความสอดคล้องของหลักเมตตาธรรมฝ่ายใจระหว่างศาสนาพุทธนิกายเถรวาทและศาสนา
คริสต์นิกายโรมันคาทอลิก 
 -  หลักธรรมในพระพุทธศาสนา มโนสุจริต 3 ได้แก่ ข้อความไม่พยาบาท สอดคล้องกับหลัก
คำสอนในศาสนาคริสต์ ข้อการให้อภัยแก่ทุกคนที่ทำร้าย  

4. ความสอดคล้องของอานิสงส์การปฏิบัติเมตตาธรรมศาสนาพุทธนิกายเถรวาทและศาสนา
คริสต์นิกายโรมันคาทอลิก 
 1. ทำให้อายุยืน ปราศจากโรคภัยเบียดเบียน 
 2. ทรัพย์สมบัติที่อยู่ในการปกครอง มีความปลอดภัยจากโจรผู้ร้ายมาราวี หรือเบียดเบียน
ทำลาย 
 3. ระหว่าง ลูก หลาน สามี ภรรยา อยู่ด้วยกันอย่างผาสุก ไม่มีผู้คอยล่วงล้ำกล้ำกราย ต่าง
ครองกันอยู่ด้วยความเป็นสุข 
 4. พูดอะไร มีผู้เคารพเชื่อถือ คำพูดมีเสน่ห์ เป็นที่จับใจ ไพเราะด้วยสัตย์ด้วยความเมตตา 
 กายกับจิต เราได้มาแล้ว มีอยู่แล้ว ได้จากบิดามารดาพร้อมบริบูรณ์แล้ว จะทำให้ความเป็นผู้
มีความเมตตาตามคำสั่งสอนก็จงรีบทำ คำสอนนั้นมีอยู่ที่เรานี้แล้ว ถ้ารักษาไม่มีกาลเวลาได้รับผลไม่มี
กาลเวลาเช่นกันผู้มีความเมตตาที่คอยปฏิบัติตามคำสั่งสอนย่อมเป็นผู้ที่องค์อาจกล้าหาญย่อมมี
ความสุข ผู้รู้จักมั่งค่ังบริบูรณ์ สมบูรณ์ ไม่อด ไม่อยาก ไม่จน เพราะเป็นการรักษาซึ่งคำสอนได้สมบูรณ์
จิตดวงเดียวย่อมเป็นศีล เป็นสมาธิ เป็นปัญญา “จึงเป็นผู้หมดเวรและหมดภัย” 
 
บทสรุป  
  “หลักเมตตาธรรม” ในพระพุทธศาสนานั้นเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอนให้คนเราแผ่
ความรักและเจริญความรักในสัตว์ทั้งหลาย ด้วยจิตเสมอกันในสัตว์ทุกจำพวกในที่ทั้งปวง เพ่ือละกิเลส 
มี ความโลภ ความโกรธ ความหลง อันเป็นบ่อเกิดของความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ ที่ทำให้เกิดการ
อาฆาต จองล้าง จองผลาญ อันเป็นสิ่งที่ไม่สิ้นสุดเพ่ือให้เกิดการละกิเลสเหล่านั้น การแสดงออกมาของ
หลักเมตตาธรรมที่ปรากฏเป็นคุณธรรมในคัมภีร์พระพระไตรปิฎกนั้นพบว่ามีอยู่  3 ประการ คือ 1. 
เมตตากายกรรม หมายถึง จะทำสิ่งใดก็ทำด้วยเมตตา คือ กิริยาอาการที่แสดงออกมานั้นไม่ทำให้
ตนเองและผู้อื่นเดือดร้อน ร้อนใจ ได้แก่ (1) เว้นจากการฆ่าสัตว์ (2) เว้นจากการลักทรัพย์ (3) เว้นจาก
การประพฤติผิดในกาม 2. เมตตาวจีกรรม หมายถึง จะพูดสิ่งใดก็พูดด้วยเมตตา คือ การพูดการเจรจา
ปราศรัยที่แสดงออกมาทางวาจานั้น ไม่ไปทำให้ตนเองและผู้อื่นเดือดร้อน ร้อนใจ เจ็บใจ ได้แก่(1) เว้น
จากการพูดเท็จ (2) เว้นจากการพูดส่อเสียด (3) เว้นจากการพูดคำหยาบ (4) เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ 
3. เมตตามโนกรรม หมายถึง จะคิดสิ่งใดก็คิดด้วยเมตตา คือ กิริยาอาการทางใจหรืออารมณ์



459 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ความรู้สึกนึกคิดทางจิตใจที่แสดงออกมานั้นไม่ไปทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อนได้แก่ (1)ไม่โลภ (2) 
ไม่พยาบาท (3) มีความเห็นถูกต้อง  หลักแห่งเมตตาในพระคัมภีร์คริสตธรรมในคริสต์ศาสนานั้น เป็นที่
ยอมรับกันในหมู่คริสตศาสนิกชนผู้รักพระเจ้า รักเพ่ือนมนุษย์ว่า “หลักแห่งเมตตา” นั้นเป็นหลักธรรม
ที่พระเยซูคริสต์ทรงสอนให้คนเรารักพระเจ้าและเพ่ือนมนุษย์ เพ่ือละความโกรธ ความเคียดแค้นอัน
เป็นบ่อเกิดของความไม่สบายกาย ไม่สบายใจที่ทำให้เกิดการอาฆาต จองล้าง จองผลาญ อันเป็นสิ่งที่
ไม่สิ้นสุด เพ่ือให้เกิดการให้อภัยกันและกันพระเยซูคริสต์ พระองค์จึงเน้นให้คนเรารักพระเจ้า อย่างสุด
จิตสุดใจและรักเพ่ือนมนุษย์ ดุจเพ่ือนบ้านมิตรสหายให้ เหมือนกับรักตัวเอง อันเป็นที่มาของ
ความหมายของหลักแห่งเมตตาการแสดงออกของหลักเมตตาธรรมที่ปรากฏเป็นคุณธรรมในพระ
คัมภีร์คริสตธรรมนั้นพบว่ามีอยู่ 3 ประการ คือ 1. เมตตาทางกาย หมายถึง การแสดงความสุภาพทาง
กายโดยไม่ทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อน ร้อนใจ คือ ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืนให้ได้รับความ
เสียหายอันตรายต่างๆ เป็นต้นดังพระคัมภีร์คริสตธรรมว่า (1) อย่าฆ่าคน (2) อย่าลักทรัพย์ (3) อย่า
ล่วงประเวณีผัวเมียเขา 2. เมตตาทางวาจา หมายถึง การแสดงความสุภาพทางวาจาออกมาทางปาก 
คือ ไม่ไปทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อน ดังพระคัมภีร์คริสตธรรมว่า (1) อย่าเป็นพยานเท็จใส่ร้าย
เพ่ือนบ้าน (2) อย่ากล่าวโทษเขา(อย่าว่าร้ายผู้อ่ืน) (3) อย่าพูดหยาบคาย พูดเล่นไม่เป็นเรื่อง พูดตลก
หยาบโลน เกเร 3. เมตตาทางใจ หมายถึง การแสดงความสุภาพทางใจหรืออารมณ์ความรู้สึกนึกคิด
ทางจิตใจที่แสดงออกมาไม่ไปทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อน ดังพระคัมภีร์คริสตธรรมว่า (1) การสอน
ผู้ไม่รู้  (2) การให้คำปรึกษาแก่ผู้สงสัย  (3) การบรรเทาผู้มีความทุกข์ (4) การตักเตือนคนบาป (5) 
การอดทนผู้กระทำผิด  (6) การให้อภัยแก่ทุกคนที่ทำร้าย และ (7) การสวดภาวนาให้ทั้งผู้ที่ยังมีชีวิต
อยู่และผู้ที่สิ้นใจไปแล้ว หลักเมตตาธรรมระหว่างศาสนาพุทธนิกายเถรวาทและศาสนาคริสต์นิกาย
โรมันคาทอลิกมีความสอดคล้อง 3 ด้าน ได้แก่ 1) ความเมตตาฝ่ายกาย 2) ความเมตตาฝ่ายวาจา และ 
3) ความเมตตาฝ่ายใจ มีความสอดคล้องกันอานิสงส์ของหลักเมตตาธรรมในศาสนาพุทธนิกายเถรวาท
และประโยชน์ของหลักเมตตาธรรมในศาสนาคริสต์นิกายคาทอลิกมีความสอดคล้องกันหลายประเด็น 
เช่น ความซื่อสัตย์ ครอบครัวมีความสุข ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน เป็นต้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมาคมพระคริสธรรมไทย. (2010). พระคริสตธรรมคัมภีร์. พิมพ์ครั้งที่ 27. กรุงเทพมหานคร: สมาคม  

พระคริสตธรรมไทย. 
พระมหาสมชาย กตเตโช (วีรชัยเสวิน). (2563). “หลักคำสอนของศาสนาคริสต์: เปรียบเทียบตาม 

หลักเนตปิกรณ์”. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 25(1), หน้า 15-24. 
พ่อฟรังซิส ไกส์ ซดบ. (2007). พระหฤทัยของพระเยซูเจ้า: มิติเชิงเทววิทยา. กรุงเทพมหานคร : ม. 

ป.ท.  
พระพุทธโฆสาจารย์เถระ. (2551). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. พิมพ์ครั้งที่ 6. สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ  

อาสภมหาเถร) แปลและเรียบเรียง. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพรส จำกัด. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต).(2553). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร:  



460  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระมหาเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2535). พุทธศาสนสุภาษิต เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 2.   
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เลี่ยงเซียง. 

ราชบัณฑิตสถาน. (2538). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน ปี 2525. กรุงเทพฯ: อักษรเจริญทัศน์  
จำกัด. 

พระมหาบัญชา สุสมฺปนฺโน (ผาติวโรดม). (2554). “การศึกษาวิเคราะห์หลักเมตตาธรรมในคัมภีร 
พระพุทธศาสนาเถรวาทกับพระคัมภีรคริสตธรรม”.  ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต.  
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระครูสมุห์วัยวุฒิ ชิตจิตฺโต และคณะ. (2560). “การประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
เพ่ือจัดการความขัดแย้ง”. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 5(ฉบับพิเศษ), หน้า 149-160. 

พระอธิการเวียง กิตฺติวณฺโณ. (2560). “เมตตา: ในฐานะเครื่องมือเพ่ือความปรองดองแห่งชาติ”.  
วารสารมหาจุฬาคชสาร. 8(2), หน้า 126-137. 

 
 
 

 


