
461 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
การพิจารณาทวิคตินิยมตะวันตกผ่านแนวคิดมัชฌิมาปฏิปทา: ข้อจำกัดและ

ทางเลือกในการทำความเข้าใจความเป็นจริง 
Reconsidering Western Dualism via the Middle Way: Constraints 

and Possibilities in Approaching Reality 
 

ทศพล พุฒิธีระโชติ 
Tospol Puttiteerachote 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: Email: tospure@gmail.com 
 

Received July 12, 2025; Revised August 15, 2025; Accepted: August 30, 2025 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้จะตรวจสอบแนวคิดทวิคตินิยมในปรัชญาตะวันตกผ่านกรอบมุมมองของ
มัชฌิมาปฏิปทา (Middle Way) ในพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือวิเคราะห์ว่าทั้งสองแนวคิดนี้มีความ
สอดคล้องหรือขัดแย้งกันอย่างไรในระดับปรัชญาและวิธีการรับรู้ความเป็นจริง ทวิคตินิยมตะวันตก ซึ่ง
มีรากฐานจากปรัชญากรีก ได้พัฒนาแนวคิดการแบ่งแยกความเป็นจริงออกเป็นคู่ตรงข้าม เช่น จิต vs. 
ร่างกาย หรือ ดี vs. ชั่ว และมีอิทธิพลต่อศาสนา วิทยาศาสตร์และอุดมการณ์ทางการเมือง ขณะที่
พุทธศาสนาเน้นแนวทางมัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งเป็นแนวคิดที่มุ่งหลีกเลี่ยงการยึดติดกับขั้วสุดโต่ง เพ่ือ
เข้าถึงความเข้าใจที่สมดุลและการพัฒนาจิตสู่การตรัสรู้ บทความนี้จะวิเคราะห์ว่าการยึดติดกับทวิคติ
นิยมอาจนำไปสู่ข้อจำกัดทางความคิดและสร้างความขัดแย้งทางสังคมอย่างไร ในขณะที่แนวทางของ
มัชฌิมาปฏิปทาเสนอทางเลือกที่เป็นพลวัตมากกว่าโดยเน้นการพิจารณาความเป็นจริงตามบริบทและ
สภาวะแวดล้อม บทความนี้เสนอว่าการทำความเข้าใจทวิคตินิยมผ่านกรอบของมัชฌิมาปฏิปทา
สามารถนำไปสู่การพัฒนาวิธีคิดที่ยืดหยุ่นและสอดคล้องกับธรรมชาติของการเปลี่ยนแปลงในโลกมาก
ขึ้น 
คำสำคัญ: ทวิคตินิยมตะวันตก; มัชฌิมาปฏิปทา; พระพุทธศาสนา; ความเป็นจริง; ปรัชญา 
 
Abstract 

This article examines the concept of dualism in Western philosophy through 
the lens of the Middle Way (Majjhima Patipada) in Theravāda Buddhism, in order to 
analyze how these two perspectives align or conflict on a philosophical level and in 
their ways of perceiving reality. Western dualism, rooted in Greek philosophy, has 
developed into a worldview that divides reality into opposing pairs such as mind vs. 
body or good vs. evil. This outlook has significantly influenced religion, science, and 



462  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
political ideologies. In contrast, Buddhism emphasizes the Middle Way, a principle 
that seeks to avoid clinging to extremes in order to achieve balanced understanding 
and mental development toward enlightenment. This article analyzes how 
attachment to dualistic thinking can lead to cognitive limitations and social conflict, 
while the Middle Way offers a more dynamic alternative by encouraging 
consideration of reality within its context and conditions. It proposes that 
understanding dualism through the framework of the Middle Way can lead to a more 
flexible mode of thinking—one that aligns more closely with the ever-changing 
nature of the world. 
Keyword: Western dualism; Middle Path; Buddhism; reality; philosophy 
 
บทนำ  
 แนวคิดทวิคตินิยม (Dualism) เป็นโครงสร้างทางปรัชญาที่มีบทบาทสำคัญในความคิดแบบ
ตะวันตกมาอย่างยาวนาน โดยมีรากฐานจากปรัชญากรีกและพัฒนาต่อมาในศาสนา วิทยาศาสตร์ 
และแนวคิดทางการเมือง ทวิคตินิยมมุ่งเน้นการแบ่งแยกองค์ประกอบของความเป็นจริงออกเป็นคู่ตรง
ข้าม เช่น จิต vs. ร่างกาย ความดี vs. ความชั่ว หรือ วัตถุ vs. จิตวิญญาณ วิธีคิดเช่นนี้ช่วยให้เกิด
ความชัดเจนในโครงสร้างความรู้ แต่อาจนำไปสู่ข้อจำกัดในการทำความเข้าใจโลกที่มีความซับซ้อน
และเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา โดยจะพบคำอธิบายในทางอภิปรัชญาจากเรอเน เดการ์ต (René 
Descartes) ซึ่งเสนอการแบ่งแยกที่ชัดเจนระหว่างร่างกายและจิตใจ หรือที่เรียกว่า Cartesian 
Dualism เดการ์ตอธิบายว่าโลกสามารถแบ่งออกเป็นสองประเภทหลัก ได้แก่ ร่างกาย (Res 
extensa) ซึ่งเป็นสิ่งที่มีขนาด มีมิติ และสามารถวัดผลได้ กับจิตใจ (Res cogitans) ซึ่งเป็นสิ่งที่คิด 
รู้สึก และไม่มีตัวตนทางกายภาพ (Descartes, 1641) 
 ขณะที่พระพุทธศาสนาอาจจะมองลักษณะดังกล่าวใน 2 มิติกล่าวคือ มิติ แรกในทาง
อภิปรัชญาได้ถูกนำเสนอระหว่างกายกับจิต ขณะที่ในทางจริยศาสตร์ถูกนำเสนอผ่านหลักการที่ปฏิเสธ
ในแนวทางที่สนับสนุนในการปฏิบัติแบบสุดโต่งที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา (Middle Way) มาจาก
ข้อความในธัมมจัปปวัตนสูตรที่กล่าวถึง ที่สุด 2 อย่างคือ กามสุขัลลิกานุโยค เป็นการหมกมุ่นอยู่ด้วย
กามสุขในกามทั้งหลาย เป็นธรรมอันทราม เป็นของชาวบ้าน เป็นของปุถุชน ไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่
ประกอบด้วยประโยชน์ และ อัตตกิลมถานุโยค เป็นการประกอบความเดือดร้อนแก่ตน เป็นทุกข์ 
ไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่ประกอบด้วยประโยชน์มัชฌิมาปฏิปทาไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด 2 ประการนี้ที่
ตถาคตได้ตรัสรู้ อันเป็น ปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพื่อสงบระงับ เพื่อรู้ยิ่ง เพ่ือตรัส
รู้เพ่ือนิพพาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 1081 หน้า 592 , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539)  

หากพิจารณาจากการที่พระพุทธศาสนาเถรวาทนำเสนอแนวคิดที่ปฏิเสธการยึดติดกับขั้ว
สุดโต่ง โดยเน้นการดำเนินชีวิตและกระบวนการคิดที่สมดุล การพิจารณาทุกสถานการณ์อย่างเป็นองค์
รวมและปรับเปลี่ยนไปตามบริบทเป็นหัวใจสำคัญของแนวคิดนี้ อาจโยงให้เห็นกายผ่านการเสพกาม 



463 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ส่วนจิตคือการทำให้ตัวเองทุกข์นั้นไม่ใช่แนวคิดที่สอดคล้องกับความเป็นจริงคือเป็นการแยกออกจาก
กันอย่างชัดเจน แต่วิธีคิดแบบมัชฌิมาปฏิปทาเป็นการนำเสนอแบบสมดุลไม่ไปทางใดทางหนึ่ง 

บทความนี้มุ่งเน้นการเปรียบเทียบแนวคิดทวิคตินิยมกับมัชฌิมาปฏิปทา เพ่ือตรวจสอบ
ข้อจำกัดของทวิคตินิยมและสำรวจแนวทางทางเลือกที่แนวคิดของพุทธศาสนาเสนอในการทำความ
เข้าใจความเป็นจริง 
 
รากฐานทางประวัติศาสตร์ของทวิคตินิยม 

แนวคิดทวิคตินิยมมีรากฐานทางปรัชญาที่สามารถสืบย้อนกลับไปยังยุคกรีกโบราณ 
โดยเฉพาะในงานของเพลโต (Plato) และอริสโตเติล (Aristotle) ซึ่งเป็นสองนักปรัชญาที่มีอิทธิพล
อย่างสูงต่อแนวคิดเรื่องโครงสร้างของความเป็นจริง เพลโตได้เสนอว่าความเป็นจริงแบ่งออกเป็นสอง
ระดับท่ีแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง ได้แก่ โลกของอุดมคติ (World of Forms) และโลกของประสบการณ์
ทางกายภาพ (Material World) (Plato, Republic, 380 BCE) เพลโตให้เหตุผลว่าโลกของอุดมคติ
เป็นแหล่งกำเนิดของความจริงแท้และความรู้ที่สมบูรณ์แบบ ซึ่งมีอยู่โดยไม่ขึ้นกับประสบการณ์ของ
มนุษย์ ในขณะที่โลกของประสบการณ์ทางกายภาพเป็นเพียงเงาสะท้อนของอุดมคติที่ไม่สมบูรณ์และ
สามารถเปลี่ยนแปลงได้ ความคิดนี้ เป็นรากฐานของการแบ่งแยกระหว่างจิต (Mind) และวัตถุ 
(Matter) ซึ่งต่อมาส่งอิทธิพลต่อแนวคิดเกี่ยวกับจิตวิญญาณและร่างกายในศาสนาและปรัชญา
ตะวันตกยุคหลัง (David Sedley, 2004) 

ในขณะที่เพลโตเน้นแนวคิดเรื่องอุดมคติ อริสโตเติลกลับพัฒนาแนวคิดที่มีพ้ืนฐานจากตรรกะ
และประสบการณ์ทางกายภาพมากขึ้น โดยเขาเสนอระบบการจัดหมวดหมู่ความรู้ผ่านหลักตรรกะที่
เรียกว่า ตรรกะทวิภาค (Binary Logic) ซึ่งเน้นการแบ่งองค์ประกอบของความจริงออกเป็นขั้วตรงข้าม 
เช่น จริงกับเท็จ ดีกับชั่ว หรือรูปธรรมกับนามธรรม (Aristotle, Metaphysics, 350 BCE) อริสโตเติล
ยังพัฒนาแนวคิดเกี่ยวกับ สาเหตุสี่ประการ (Four Causes) ซึ่งช่วยอธิบายการดำรงอยู่ของสิ่งต่าง ๆ 
ผ่านกรอบคิดที่แยกองค์ประกอบของสรรพสิ่งออกจากกัน (Christopher Shields, 2012) ซึ่งการ
จัดระบบนี้เองเป็นรากฐานสำคัญท่ีช่วยส่งเสริมแนวคิดทวิคตินิยมให้แพร่หลายในโลกตะวันตกต่อมา 

ผลกระทบของแนวคิดทวิคตินิยมที่กำเนิดจากเพลโตและอริสโตเติลไม่ได้จำกัดอยู่แค่ในเชิง
ปรัชญาเท่านั้น แต่ยังส่งผลกระทบต่อศาสตร์อ่ืน ๆ เช่น ศาสนา คณิตศาสตร์ และวิทยาศาสตร์ 
ตัวอย่างเช่น ศาสนาคริสต์ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดนี้ในการแยกโลกทางวิญญาณออกจากโลกทาง
กายภาพ (Taylor, 1989) ส่วนทางวิทยาศาสตร์ กลไกของเรขาคณิตยุคคลาสสิกก็พัฒนาโดยยึดหลัก
ความสมบูรณ์ของอุดมคติทางคณิตศาสตร์ที่อยู่เหนือประสบการณ์ของโลกทางกายภาพ (Alexandre 
Koyré, 1968) กล่าวได้ว่า แนวคิดทวิคตินิยมจากยุคกรีกโบราณได้วางรากฐานสำคัญให้แก่โครงสร้าง
ความคิดของอารยธรรมตะวันตกในหลายมิติและยังคงส่งอิทธิพลมาจนถึงปัจจุบัน 
 
ทวิคตินิยมในศาสนาและวิทยาศาสตร์ 

แนวคิดทวิคตินิยมได้รับการเสริมสร้างและแพร่หลายมากข้ึนผ่านศาสนาคริสต์ในยุคกลาง ซึ่ง
เป็นช่วงเวลาที่ปรัชญาและเทววิทยามีอิทธิพลอย่างมากต่อโครงสร้างความคิดของสังคมตะวันตก หนึ่ง
ในแนวคิดสำคัญคือการแบ่งแยกระหว่างจิตวิญญาณและร่างกาย ซึ่งได้รับการเน้นย้ำโดยนักคิดสำคัญ 



464  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เช่น นักบุญออกัสติน (Saint Augustine) และโทมัส อไควนัส (Thomas Aquinas) ออกัสตินได้รับ
อิทธิพลจากเพลโต โดยเสนอว่าความเป็นจริงแท้จริงอยู่ในโลกของพระเจ้า ในขณะที่โลกทางกายภาพ
เป็นเพียงเงาสะท้อนของความจริงแท้ (Augustine, Confessions, 397 CE) ส่วนอไควนัสนำปรัชญา
ของอริสโตเติลมาปรับใช้ โดยพยายามสร้างสะพานเชื่อมระหว่างศรัทธาและเหตุผลผ่านแนวคิดของ 
“กฎธรรมชาติ” ซึ่งยังคงรักษาการแบ่งแยกระหว่างมิติทางกายภาพและมิติทางจิตวิญญาณเอาไว้  

แนวคิดทวิคตินิยมนี้มีผลกระทบกว้างขวางต่อโครงสร้างของศีลธรรมและการเมืองมาเป็น
เวลาหลายศตวรรษ เช่น การที่ศาสนจักรมีอำนาจเหนือแนวคิดเกี่ยวกับศีลธรรม และการที่กษัตริย์มัก
ได้รับการยอมรับว่าเป็นตัวแทนของอำนาจศักดิ์สิทธิ์ ในระบบความคิดนี้ โลกทางกายภาพถูกมองว่า
เป็นสิ่งชั่วคราวและไม่สมบูรณ์ ในขณะที่ความรอดพ้นและความจริงแท้สามารถพบได้ในโลกแห่งจิต
วิญญาณเท่านั้น 

เมื่ อเข้าสู่ ยุคเรืองปัญญา (Enlightenment) และการปฏิวัติวิทยาศาสตร์  (Scientific 
Revolution) แนวคิดทวิคตินิยมได้รับการตีความใหม่ โดยเฉพาะผ่านงานของเรอเน เดการ์ต (René 
Descartes) ซึ่งเสนอการแบ่งแยกที่ชัดเจนระหว่างร่างกายและจิตใจ หรือที่เรียกว่า Cartesian 
Dualism เดการ์ตอธิบายว่าโลกสามารถแบ่งออกเป็นสองประเภทหลัก ได้แก่ ร่างกาย (Res 
extensa) ซึ่งเป็นสิ่งที่มีขนาด มีมิติ และสามารถวัดผลได้ กับจิตใจ (Res cogitans) ซึ่งเป็นสิ่งที่คิด 
รู้สึก และไม่มีตัวตนทางกายภาพ (Descartes, 1641) 

แนวคิดของเดการ์ตมีอิทธิพลอย่างมากต่อการพัฒนาวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ เนื่องจากทำให้
เกิดการแยกขาดระหว่างศาสตร์ทางกายภาพ เช่น ฟิสิกส์และเคมี กับศาสตร์ที่เก่ียวข้องกับมนุษย์ เช่น 
จิตวิทยาและสังคมศาสตร์ ความคิดนี้ยังส่งผลต่อแนวทางการศึกษาทางวิทยาศาสตร์ที่เน้นการ
วิเคราะห์เชิงกลไก (mechanistic approach) และมองว่าร่างกายของมนุษย์ทำงานคล้ายเครื่องจักรที่
สามารถอธิบายได้ผ่านกฎทางฟิสิกส์ ในขณะเดียวกัน จิตใจของมนุษย์ถูกผลักให้อยู่ในขอบเขตของ
ปรัชญาและศาสนา ซึ่งเป็นผลพวงของการแยกส่วนทางแนวคิดที่เกิดขึ้นตั้งแต่ยุคกลาง อย่างไรก็ตาม 
การแบ่งแยกดังกล่าวนำไปสู่ปัญหาทางญาณวิทยา (epistemological problems) เช่น คำถาม
เกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างจิตและร่างกาย หรือที่เรียกว่า mind-body problem ซึ่งยังคงเป็น
หัวข้อถกเถียงท่ีสำคัญในปรัชญาสมัยใหม่และวิทยาศาสตร์ปัจจุบัน (Damasio, 1994) 

 
Michel Foucault และโครงสร้างของความรู้ในสังคม 

Michel Foucault (1970) มองว่าโครงสร้างของความรู้ (Episteme) ในแต่ละยุคสมัยไม่ได้
เกิดขึ้นอย่างไร้ระเบียบ หากแต่เป็นผลลัพธ์ของอำนาจที่ก่อตัวขึ้นในสังคมและหล่อหลอมวิธีที่มนุษย์
เข้าใจโลก (Foucault, 1972) ความรู้ในแต่ละยุคจึงไม่ใช่เพียงการสะสมข้อเท็จจริงที่เป็นอิสระจาก
บริบททางสังคม แต่เป็นวาทกรรมที่ถูกสร้างข้ึนเพื่อรองรับโครงสร้างของอำนาจ ณ เวลานั้น 
ในยุคกลาง (Medieval period) ความรู้ถูกควบคุมโดยศาสนา คำสอนของศาสนจักรเป็นรากฐานของ
ทุกสรรพสิ่ง ตั้งแต่วิธีคิดเกี่ยวกับจักรวาลไปจนถึงกฎเกณฑ์ทางศีลธรรม แนวคิดของ St. Augustine 
และ Thomas Aquinas เป็นตัวอย่างสำคัญที่แสดงให้เห็นว่าความรู้ถูกหล่อหลอมโดยเทววิทยา และ
แนวคิดใดที่ขัดแย้งกับคำสอนของศาสนจักรมักถูกปราบปราม เมื่อเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ (Modernity) 
วิทยาศาสตร์เริ่มเข้ามามีบทบาทแทนที่ บทบาทของพระเจ้าในฐานะผู้กำหนดความจริงถูกลดทอนลง 



465 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ความรู้ถูกนิยามใหม่ภายใต้กรอบของเหตุผลและหลักฐานเชิงประจักษ์ แนวคิดของ René Descartes 
(1641) ซึ่งเสนอการแบ่งแยกระหว่าง Res cogitans (จิต) และ Res extensa (สสาร) เป็นตัวเร่งให้
เกิดการพัฒนาทางวิทยาศาสตร์ที่มุ่งเน้นการศึกษาธรรมชาติแยกออกจากศาสนา (Descartes, 1641) 
อย่างไรก็ตาม แม้ว่ายุคนี้จะเป็นยุคแห่งเหตุผล (Age of Reason) แต่วิทยาศาสตร์ก็กลายเป็นอีกหนึ่ง
อำนาจที่จำกัดสิ่ งที่ถือว่าเป็น "ความจริง" มุมมองที่ ไม่สามารถพิสูจน์ได้ตามระเบียบวิธีทาง
วิทยาศาสตร์ เช่น ความเชื่อเรื่องอภิปรัชญาและศาสนา ถูกกันออกไป 

ในยุคปัจจุบัน อุดมการณ์ทางการเมืองและสังคมได้เข้ามามีบทบาทแทนที่บทบาทของศาสนา
และวิทยาศาสตร์ (Habermas, 1987) ความรู้ไม่ได้ถูกกำหนดเพียงแค่จากหลักฐานเชิงประจักษ์อีก
ต่อไป แต่ถูกตีความผ่านกรอบคิดของอุดมการณ์ ซ้ายและขวา เสรีนิยมและอนุรักษนิยม กลายเป็น
อำนาจใหม่ที่แบ่งแยกความเป็นไปได้ของความรู้ ผู้คนไม่ได้แสวงหาความจริงที่เป็นกลางอีกต่อไป แต่
เลือกยึดมั่นในชุดความจริงที่สอดคล้องกับอุดมการณ์ของตน (George Lakoff, 2016) 

Foucault (1980) ชี้ให้เห็นว่าการที่บุคคลเลือกยึดถือความรู้ตาม Episteme ของยุคใดยุค
หนึ่ง พวกเขามักไม่สามารถหลุดออกจากกรอบนั้นได้ง่ายๆ อำนาจของโครงสร้างทางปัญญาไม่
เพียงแต่กำหนดว่าสิ่งใดคือความจริง แต่ยังควบคุมว่าสิ่งใด "ควรจะเป็น" ความจริง คนที่เติบโตมาใน
สภาพแวดล้อมที่มีแนวคิดแบบหนึ่งจะซึมซับมุมมองของอุดมการณ์นั้นโดยอัตโนมัติ และจะมองข้าม
หรือปฏิเสธข้อมูลที่ขัดแย้งกับสิ่งที่ตนเองเชื่อ (Festinger, 1957) อธิบายว่าอำนาจทำงานผ่านวาท
กรรมที่ซับซ้อน ผู้คนไม่ได้เพียงแค่เชื่อในสิ่งที่พวกเขาถูกสอนมา แต่พวกเขายังรู้สึกว่าการยึดมั่นใน
ความเชื่อนั้นเป็นส่วนหนึ่งของตัวตนของพวกเขาเอง ( identity politics) ดังนั้น การเปลี่ยนแปลง
ความคิดเห็นจึงไม่ใช่เพียงแค่การยอมรับข้อเท็จจริงใหม่ๆ แต่เป็นการทำลายอัตลักษณ์ของตนเอง 
(Henri Tajfel and John C. Turner, 1979) นี่เป็นเหตุผลว่าทำไมผู้คนมักปฏิเสธข้อมูลที่ขัดแย้งกับ
ความเชื่อของตน แม้ว่าหลักฐานจะหนักแน่นเพียงใดก็ตาม แนวคิดของ Foucault สามารถนำไป
เชื่อมโยงกับทฤษฎีทางจิตวิทยา ซึ่งอธิบายว่ามนุษย์มีแนวโน้มที่จะหลีกเลี่ยงข้อมูลที่ทำให้เกิดความ
ขัดแย้งทางจิตใจ (psychological discomfort) และเลือกข้อมูลที่สนับสนุนความเชื่อเดิมของตนแทน 
(Nickerson, 1998) ปรากฏการณ์นี้ถูกเสริมแรงโดยสื่อสังคมออนไลน์ ซึ่งทำให้ผู้คนสามารถเลือกเสพ
เฉพาะข้อมูลที่ตรงกับอุดมการณ์ของตนได้ (Pariser, 2011) โลกของความรู้ในปัจจุบันจึงเต็มไปด้วย 
echo chambers ที่สะท้อนเพียงแค่เสียงของฝ่ายที่ตนเองต้องการได้ยิน 

Foucault มองว่า Episteme เป็นเครื่องมือที่ทำให้ทวิคตินิยม (Dualism) ยังคงมีบทบาท
สำคัญในสังคม เนื่องจากผู้คนถูกฝึกให้คิดในเชิง binary oppositions ซึ่งแยกทุกอย่างออกเป็นสอง
ขั้วตรงข้าม (Derrida, 1976) สิ่งนี้นำไปสู่การแบ่งขั้วของสังคมที่รุนแรงขึ้นเรื่อยๆ และทำให้การ
สนทนาระหว่างฝ่ายที่มีความคิดเห็นต่างกันกลายเป็นเรื่องยาก 

 
การเชื่อมโยงกับพุทธศาสนาด้วยแนวคิดมัชฌิมาปฏิปทา 

เมื่อพิจารณาปรากฏการณ์นี้ผ่านมุมมองของพุทธศาสนา จะเห็นได้ว่ามันสะท้อนถึงแนวคิด
เรื่อง "ทิฐิ" ซึ่งหมายถึงการยึดมั่นในความคิดเห็นของตนเองจนกลายเป็นอุปสรรคต่อปัญญาในทาง
พุทธศาสนา ความรู้ที่แท้จริงเกิดจากการปล่อยวาง ไม่ใช่จากการยึดมั่นในกรอบของอัตลักษณ์และ
อุดมการณ์ แนวคิด "มัชฌิมาปฏิปทา" สอนว่าการมองโลกแบบทวิคติเป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์ติดอยู่ใน



466  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
วงจรแห่งทุกข์และการก้าวข้ามทวิคตินิยมคือกุญแจสำคัญสู่ปัญญาที่แท้จริง การพิจารณาแนวคิดทวิ
คตินิยมผ่านกรอบของมัชฌิมาปฏิปทาไม่เพียงแต่ช่วยเปิดมุมมองใหม่ในการเข้าใจความเป็นจริง
เท่านั้น แต่ยังเป็นแนวทางที่สามารถนำไปใช้เพ่ือสร้างความสมดุลในกระบวนการคิด วิเคราะห์ และ
ตัดสินใจในระดับบุคคลและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้นหากพิจารณาในกรอบของ Episteme 
ตามแนวคิดของ Michel Foucault จะพบว่ารูปแบบของความรู้ในแต่ละยุคถูกกำหนดโดยบริบททาง
สังคมและอำนาจทางปัญญา ทวิคตินิยมเป็นผลผลิตของ Episteme ซึ่งทำให้ความคิดของผู้คนถูก
กำกับให้เห็นความจริงในลักษณะที่แบ่งขั้ว เมื่อบุคคลหรือสังคมยึดติดกับโครงสร้างความรู้ที่แยกขาด
เช่นนี้ พวกเขามักจะตอกย้ำความเชื่อของตนเองโดยปฏิเสธหรือมองข้ามข้อมูลที่อยู่อีกขั้วหนึ่ง 
ปรากฏการณ์นี้สะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดของ confirmation bias ที่ Festinger (1957) อธิบายไว้ ซึ่ง
ชี้ให้เห็นว่ามนุษย์มีแนวโน้มที่จะคัดเลือกข้อมูลที่สนับสนุนความเชื่อเดิมของตนเอง ขณะที่เพิกเฉยต่อ
หลักฐานที่ขัดแย้งกับสิ่งที่พวกเขายึดถือ 

มัชฌิมาปฏิปทาในบริบทนี้จึงสามารถทำหน้าที่เป็นเครื่องมือทางปัญญาที่ช่วยให้เราไม่ติดอยู่
ในกรอบของ Episteme แบบแยกข้ัว การเดินสายกลางไม่ได้หมายถึงการประนีประนอมในลักษณะที่
ทำให้ความจริงถูกลดทอนลง แต่เป็นการเปิดพ้ืนที่ให้เกิดการพิจารณาความรู้ในลักษณะที่ไม่ถูก
ครอบงำโดยอคติของแต่ละยุคสมัย ด้วยเหตุนี้ การนำหลักมัชฌิมาปฏิปทามาประยุกต์ใช้กับแนวคิด
ทางปรัชญาและสังคมศาสตร์จึงอาจเป็นทางออกที่ช่วยให้เราหลุดพ้นจากการแบ่งขั้วที่แข็งตัว และ
สามารถพิจารณาความเป็นจริงได้อย่างรอบด้านมากข้ึน 

ในท้ายที่สุด หากเราสามารถปรับกรอบความคิดของตนเองให้อยู่บนเส้นทางสายกลาง เราจะ
สามารถลดทอนอิทธิพลของโครงสร้างความรู้ที่กักขังเราไว้และเปิดโอกาสให้เกิดการเรียนรู้ที่แท้จริง 
สิ่งนี้ไม่เพียงแต่ส่งผลดีต่อระดับบุคคล แต่ยังช่วยให้สังคมสามารถพัฒนาไปในทิศทางที่เป็นกลางมาก
ขึ้น ลดความขัดแย้ง และสร้างความเข้าใจร่วมกันได้อย่างยั่งยืน 

ตัวอย่างการใช้แนวคิดมัชฌิมาปฏิปทาในทวิคตินิยม 
 1. การเมืองแบบสุดขั้ว vs. การหาจุดร่วมในนโยบายสาธารณะ ในบริบทของการเมืองร่วม
สมัย ความขัดแย้งระหว่างแนวคิดฝ่ายซ้ายและฝ่ายขวามักถูกขับเคลื่อนโดย Episteme ของยุคสมัย 
ซึ่งสร้างภาพจำว่าทั้งสองฝ่ายเป็นศัตรูกันโดยสิ้นเชิง นโยบายสาธารณะหลายอย่าง เช่น การกระจาย
รายได้ หรือการปฏิรูประบบภาษี มักถูกมองในลักษณะขาว-ดำ กล่าวคือ ฝ่ายซ้ายเน้นรัฐสวัสดิการ
อย่างเต็มที่ ขณะที่ฝ่ายขวาเน้นกลไกตลาดเสรี โดยที่ทั้งสองฝ่ายแทบไม่พิจารณาทางเลือกที่อยู่ตรง
กลาง 

การประยุกต์ใช้มัชฌิมาปฏิปทา: หากนักนโยบายสามารถหลุดออกจากกรอบของทวิคตินิยม
และเปิดรับแนวทางที่ยืดหยุ่นมากขึ้น เช่น ระบบเศรษฐกิจแบบผสม ที่ให้รัฐเข้ามาช่วยเหลือเฉพาะใน
จุดที่ตลาดล้มเหลว และเปิดให้กลไกตลาดทำงานในจุดที่มีประสิทธิภาพ จะช่วยให้สามารถออกแบบ
นโยบายที่ตอบโจทย์ความเป็นจริงมากข้ึน ลดความขัดแย้ง และสร้างความร่วมมือได้ดียิ่งขึ้น 

2. ความขัดแย้งทางศาสนา vs. การอยู่ร่วมกันอย่างสันติ ประวัติศาสตร์มนุษย์เต็มไปด้วย
สงครามและความขัดแย้งที่เกิดจากการมองศาสนาในลักษณะสุดขั้ว ไม่ว่าจะเป็นความขัดแย้งระหว่าง
ศาสนา หรือแม้แต่ความแตกแยกภายในศาสนาเดียวกัน แนวคิดที่ว่า "ความเชื่อของเราถูกต้องที่สุด 



467 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
และความเชื่ออ่ืนผิดทั้งหมด" เป็นตัวอย่างของทวิคตินิยมที่แข็งตัวและถูกตอกย้ำผ่าน Episteme ของ
แต่ละศาสนา 

การประยุกต์ใช้มัชฌิมาปฏิปทา: การมองศาสนาในลักษณะสายกลาง เช่น การยอมรับว่า
ความจริงอาจมีหลายมิติ และความเชื่อของแต่ละศาสนาอาจมีจุดร่วมกันในเชิงศีลธรรมและคุณธรรม 
ทำให้สามารถสร้างสังคมที่เคารพซึ่งกันและกันได้ ตัวอย่างเช่น ประเทศที่ให้เสรีภาพทางศาสนาและ
ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมโดยไม่กดทับหรือบังคับให้เชื่อในแนวทางเดียว ย่อมมีโอกาส
สร้างสังคมที่สงบสุขมากกว่าประเทศที่บังคับให้ประชาชนต้องยึดมั่นในศาสนาใดศาสนาหนึ่งอย่าง
ตายตัว 
 3. แนวคิดเรื่องเพศ vs. การเคารพความหลากหลายทางเพศ ในอดีต ระบบความคิดเรื่อง
เพศถูกจำกัดอยู่ในกรอบชาย-หญิงที่ชัดเจน ซึ่งเป็นผลผลิตของ Episteme ยุคก่อนที่มองว่าบทบาท
ทางเพศถูกกำหนดโดยชีววิทยา และไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ แนวคิดนี้นำไปสู่การเลือกปฏิบัติต่อผู้ที่
มีอัตลักษณ์ทางเพศแตกต่างจากบรรทัดฐานดั้งเดิม และทำให้โครงสร้างทางสังคม เช่น กฎหมาย
ครอบครัว การแบ่งบทบาททางเพศ และสิทธิพลเมือง ดำเนินไปในลักษณะที่ปิดกั้นความยืดหยุ่นของ
ตัวตนทางเพศ 

การประยุกต์ใช้มัชฌิมาปฏิปทา: ในปัจจุบัน มีการนำแนวคิดสายกลางเข้ามาปรับใช้ โดย
แทนที่จะมองว่ามีแค่เพศชายและเพศหญิงเท่านั้น หลายสังคมเริ่มยอมรับว่าความเป็นชาย -หญิงมี
ความซับซ้อน และสามารถอยู่บนสเปกตรัมที่กว้างขึ้น ส่งผลให้เกิดการปรับเปลี่ยนกฎหมายและ
นโยบายให้ครอบคลุมความหลากหลายทางเพศ เช่น การรับรองสิทธิในการสมรสของคู่รักเพศเดียวกัน 
หรือการปรับแบบฟอร์มราชการให้มีตัวเลือกเพศที่ไม่จำกัดอยู่แค่ชายหรือหญิง อย่างไรก็ตาม มีบาง
บริบทที่โครงสร้างแบบ binary ยังคงมีความจำเป็นต่อการจัดการทางสังคม เช่น การแข่งขันกีฬาที่
ต้องอาศัยความแตกต่างทางชีววิทยาเพ่ือความเป็นธรรม หรือการออกแบบห้องน้ำสาธารณะที่ยังต้อง
คำนึงถึงความปลอดภัยและความสะดวกของประชาชนโดยรวม ในกรณีเช่นนี้ แนวคิดสายกลางอาจ
ไม่ได้หมายถึงการล้มเลิกระบบเดิมทั้งหมด แต่เป็นการหาทางออกที่ยืดหยุ่นและสมเหตุสมผล เช่น 
การจัดประเภทกีฬาที่คำนึงถึงทั้งเพศกำเนิดและฮอร์โมน หรือการเพ่ิมห้องน้ำแบบ unisex ควบคู่ไป
กับห้องน้ำแบบแยกเพศ 

ดังนั้น มัชฌิมาปฏิปทาไม่ได้หมายถึงการปฏิเสธโครงสร้างเดิมทั้งหมด หรือการยอมรับทุกสิ่ง
โดยไม่มีเงื่อนไข แต่คือการพิจารณาอย่างรอบคอบว่าสถานการณ์ใดควรเปิดกว้างให้กับความยืดหยุ่น 
และสถานการณ์ใดที่ยังต้องรักษารูปแบบดั้งเดิมเพ่ือประโยชน์ทางสังคมโดยรวม การใช้แนวทางสาย
กลางนี้ช่วยให้เกิดการอยู่ร่วมกันที่สมดุล ลดความขัดแย้งที่เกิดจากการยึดติดกับขั้วสุดโต่ง และเปิด
โอกาสให้เกิดการปรับตัวของสังคมอย่างเป็นธรรมและยั่งยืน 
 
บทสรุป 
 แนวคิดทวิคตินิยมในปรัชญาตะวันตกมีบทบาทสำคัญต่อการสร้างกรอบความคิดในศาสนา 
วิทยาศาสตร์ และอุดมการณ์ทางสังคมและการเมืองมาอย่างยาวนาน โดยมุ่งเน้นการแบ่งแยกความ
เป็นจริงออกเป็นขั้วตรงข้าม ซึ่งแม้จะช่วยให้เกิดโครงสร้างการวิเคราะห์ที่ชัดเจน แต่ก็อาจนำไปสู่
ข้อจำกัดในการทำความเข้าใจโลกที่มีความซับซ้อนและเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา ในทางตรงกันข้าม 



468  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
มัชฌิมาปฏิปทาของพุทธศาสนาเสนอแนวทางที่แตกต่างออกไป โดยปฏิเสธการยึดติดกับขั้วสุดโต่ง 
และมุ่งเน้นการพิจารณาความเป็นจริงตามบริบทและสภาวะแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลง 
เมื่อพิจารณาทวิคตินิยมผ่านกรอบของมัชฌิมาปฏิปทา จะพบว่าการพ่ึงพาคู่ตรงข้ามอย่างเคร่งครัด
อาจนำไปสู่การตีความที่จำกัดและความขัดแย้งที่ไม่จำเป็น ขณะที่แนวคิดมัชฌิมาปฏิปทาเปิดโอกาส
ให้เกิดการวิเคราะห์เชิงพลวัตและการปรับตัวตามสถานการณ์ การทำความเข้าใจความแตกต่าง
ระหว่างสองแนวคิดนี้จึงเป็นกุญแจสำคัญในการพัฒนาวิธีคิดที่ยืดหยุ่นและสมดุล ซึ่งอาจนำไปสู่การ
สร้างระบบความรู้และการตัดสินใจที่สอดคล้องกับธรรมชาติของความเปลี่ยนแปลงในโลกได้ดียิ่งขึ้น 
ดังนั้นบทความนี้เสนอว่าการพิจารณาแนวคิดทวิคตินิยมผ่านกรอบของมัชฌิมาปฏิปทาไม่เพียงแต่ช่วย
เปิดมุมมองใหม่ในการเข้าใจความเป็นจริงเท่านั้นแต่ยังเป็นแนวทางที่สามารถนำไปใช้เพ่ือสร้างความ
สมดุลในกระบวนการคิด วิเคราะห์ และตัดสินใจในระดับบุคคลและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพมาก
ขึ้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Alexandre Koyré. (1968). Metaphysics and Measurement: Essays in Scientific 

Revolution. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Antonio Damasio. (1994). Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. 

London: Penguin Books. 
Aristotle. (350 BCE). Metaphysics. Oxford: Oxford University Press. 
Christopher Shields. (2012). Aristotle. London: Routledge. 
David Sedley. (2004). The Cambridge Companion to Greek and Roman Philosophy. 

Cambridge: Cambridge University Press. 
Plato. (380 BCE). Republic. Indianapolis: Hackett Publishing. 
René Descartes. (1641). Meditations on First Philosophy. Indianapolis: Hackett 

Publishing. 
Jacques Derrida. (1976). Of Grammatology. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
Leon Festinger. (1957). A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford: Stanford 

University Press. 
Michel Foucault. (1970). The Order of Things. New York: Pantheon Books. 
Michel Foucault. (1972). The Archaeology of Knowledge. London: Routledge. 
Michel Foucault. (1980). Power/Knowledge. New York: Pantheon Books. 
Jürgen Habermas. (1987). The Philosophical Discourse of Modernity. Cambridge, MA: 

MIT Press. 



469 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
George Lakoff. (2016). Moral Politics: How Liberals and Conservatives Think. Chicago: 

University of Chicago Press. 
Raymond S. Nickerson. (1998). "Confirmation Bias: A Ubiquitous Phenomenon in Many 

Guises". Review of General Psychology. 
Eli Pariser. (2011). The Filter Bubble: What the Internet Is Hiding from You. London: 

Penguin Books. 
Henri Tajfel and John C. Turner. (1979). "An Integrative Theory of Intergroup Conflict". 

In Social Psychology of Intergroup Relations. 
 


