
470  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

มูเตลู: ส่งเสริมหรือบิดเบือนความเชื่อทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทย 
Mutelu: Promoting or Distorting Buddhist Beliefs in Thai Society 

 
อาทิตยา ม้ามณีแดง 

Atittaya Mamaneedaeng 
คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: Email: atittayam@gmail.com 

 
Received July 12, 2025; Revised August 20, 2025; Accepted: August 30, 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง “มูเตลูว่าส่งเสริมหรือบิดเบือนความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนา” ด้วยการศึกษาจากเอกสาร หนังสือและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า มู
เตลูเป็นกระแสความเชื่อเกี่ยวกับไสยศาสตร์ เครื่องรางของขลัง และพิธีกรรมที่ได้รับความนิยมใน
สังคมไทย ซึ่งหลายครั้งถูกนำไปเชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนา  แม้ว่าบางแง่มุมของมูเตลูอาจช่วย
ส่งเสริมศรัทธาและความมั่นใจของผู้คน แต่ในทางกลับกันก็อาจนำไปสู่การบิดเบือนหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา เนื่องจากเน้นความเชื่อในอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์มากกว่าการปฏิบัติตามคำสอนของ
พระพุทธเจ้า เช่น ศีล สมาธิ และปัญญา โดยรวม มูเตลูอาจเป็นทั้งเครื่องมือที่ช่วยให้คนเข้าถึงศาสนา
ในมิติทางจิตใจ แต่ก็อาจทำให้เกิดความเข้าใจผิด หากถูกใช้เป็นเพียงเครื่องมือแสวงหาโชคลาภและ
ความสำเร็จโดยไม่ยึดหลักธรรมที่แท้จริงของพุทธศาสนา 
คำสำคัญ : ไสยศาสตร์; มูเตลู; ศรัทธา; พิธีกรรม; ความศักดิ์สิทธิ์ 
  
ABSTRACT  

This article seeks to examine the concept of “Mutelu: whether it promotes or 
distorts Buddhist beliefs” through the analysis of documents, books, and relevant 
scholarly research. The study reveals that Mutelu represents a contemporary belief 
trend in Thai society, associated with superstition, amulets, and ritual practices, 
which are frequently interwoven with Buddhism. While certain dimensions of Mutelu 
may reinforce religious faith and provide psychological reassurance, they 
simultaneously risk undermining Buddhist doctrine by prioritizing supernatural powers 
and miraculous phenomena over the essential cultivation of morality (sīla), 
concentration (samādhi), and wisdom (paññā). In a broader perspective, Mutelu can 
function as a means of religious engagement by addressing psychological and 
emotional needs; however, it may also generate misconceptions when employed 



471 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
merely as an instrument for the pursuit of fortune and material success, detached 
from the authentic principles of Buddhism. 
Key words: Superstition; Mutelu; Faith; Ritual; Sacredness 
 
บทนำ 

มูเตลู หมายถึง ความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เครื่องรางของขลัง และไสยศาสตร์ “มูเตลู” 
หรือ “มู” ถูกใช้แทนคำว่า “ไสยศาสตร์” คำว่า “มูเตลู” มาจากชื่อภาพยนตร์อินโดนีเซีย Penangkal 
Ilmu Teluh 1979 ซึ่งฉายในไทยในชื่อ “มูเตลู ศึกไสยศาสตร์” ให้คำนามไว้ว่า มูเตลู เป็นคำนาม 
เป็นภาษาปาก คำสแลง หมายถึง ไสยศาสตร์ คุณไสย และวัตถุท่ีเกี่ยวข้อง (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2565) 
และ มูเตลู คือ สิ่งที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อเหนือธรรมชาติ ไสยศาสตร์ โหราศาสตร์ หรือ การหยั่งรู้
อนาคตที่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยหลักการทางวิทยาศาสตร์ (ณัฐธิดา คำทำนอง, 2567)  โดยสรุป มู
เตลู ก็หมายถึง การกระทำหรือความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับสิ่งลี้ลับ ปาฏิหาริย์ ไสยศาสตร์ เครื่องรางของ
ขลัง ความเชื่อเรื่องโชคราง การเซ่นไหว้ บวงสรวง และพิธีกรรมทางศาสนาในลักษณะที่ไม่เป็นใน
รูปแบบของพุทธศาสนา หรือไม่ตรงตามหลักการทางพุทธศาสนา ตามกระแสนิยมทางสังคมแทนที่จะ
พูดว่าไสยศาสตร์ ก็เปลี่ยนมาใช้คำว่า “มู” ที่มาจากคำว่า “มูเตลู” เพ่ือให้ฟังดูนุ่มนวลและไม่ให้
ความรู้สึกในด้านลบหรือมืดมนมากเกินไป สอดคล้องกับที่ ผศ.คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง  ได้กล่าวไว้ อะไรก็
ตามที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อไม่ว่าจะในทางศาสนาหรือไม่ เกี่ยวข้องกับวัตถุมงคล (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 
2564)  

เรื่องโชคลาง ถูกนิยามว่า “มูเตลู” ทั้งนั้น สมัยก่อนอาจจะใช้คำว่า “ไสยศาสตร์” แต่นั่นก็
เป็นคำที่ดูโหดและน่ากลัว แต่พอใช้ “มูเตลู” มันดูซอฟท์ มูเตลูมีบทบาทสำคัญในสังคมไทย เห็นได้
จากหลายคนหันมาใช้มูเตลูเพ่ือเสริมสร้างความมั่นใจและความหวังในชีวิต โดยเฉพาะในช่วงเวลาที่
ผู้คนเผชิญกับความทุกข์ ความไม่แน่นอน และความกังวลในชีวิต จึงไม่แปลกที่กระแสมูจะแพร่หลาย
และเป็นที่ยอมรับ จนกลายเป็นค่านิยมที่ได้รับการยอมรับในสังคมอย่างกว้างขวาง นี่อาจเป็นสิ่งที่
สะท้อนถึงปัญหาของสังคมในหลายด้าน เช่น ภาวะเศรษฐกิจ สภาพแวดล้อม ฯลฯ รวมถึงภาวะทาง
จิตใจ เมื่อรู้สึกไม่มั่นใจ ไร้ที่ยึดเหนี่ยว การที่คนรุ่นใหม่หันมาให้ค่ากับการมูเตลูมากกว่าเดิมสะท้อนให้
เห็นว่าสังคมตอนนี้อาจไม่ได้ให้ความรู้สึกปลอดภัยกับคนรุ่นใหม่เท่าที่ควร (วรดา ชาติจิรกาล, 2565) 
นอกจากนี้ ยังให้ความเห็นเพ่ิมเติมว่า ความเชื่อถูกนำมาตั้งราคาและนำกลวิธีทางการตลาดมาใช้กับ
การทำพิธีกรรมทางศาสนาร่วมด้วย สิ่งศักดิ์สิทธิ์ได้รับความนิยมและเป็นที่พ่ึงพาทางใจให้กับผู้คนที่
เผชิญความทุกข์จากเศรษฐกิจและสังคมไม่มั่นคง จะเห็นได้ว่า ความเชื่อนี้มักผสมผสานกับหลักศาสนา
พุทธ โดยอ้างอิงจากพิธีกรรมทางศาสนาและสอดคล้องกับวัฒนธรรมพิธีกรรมดั้งเดิมที่ผูกพันกับความ
เชื่อในสิ่งลี้ลับและภูตผีปีศาจ ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับไสยศาสตร์ ปัจจุบันเรามักตัดสินกัน
ง่าย ๆ ว่า ไสยศาสตร์นั้นขัดกับพุทธศาสนา โดยเฉพาะในกลุ่มที่เน้นการกลับคืนพุทธศาสนาบริสุทธิ์ 
หรืออย่างดีหน่อยก็มองว่าไสยศาสตร์เป็นเปลือกห่อหุ้มหรือสิ่งที่ช่วยนำคนเข้าวัดเท่านั้น และมักจะ
โทษกันว่าไสยศาสตร์เป็นของพราหมณ์ที่เข้ามาแปดเปื้อนปลอมปนจนพุทธศาสนาได้รับความเสียหาย 
แต่ที่จริงพราหมณ์ก็ไม่ใช่เจ้าของไสยศาสตร์ทั้งหมด หรืออาจกล่าวได้ว่าไม่ใช่ต้นกำเนอดของไสย
ศาสตร์ก็ว่าได้ เพราะไสยศาสตร์เป็นของชาวบ้าน เป็นวิถีดึกดำบรรพ์มีกันทั่วโลก พูดให้ใกล้ตัวก็คือ



472  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
เป็นของ “ผี” มีทั้งพราหมณ์และพุทธรับไปและโอบอุ้มไว้ (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2560:6) ดังนั้นจึงไม่
แปลกที่ชาวไทยพุทธบางกลุ่มนับถือทั้งพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ควบคู่กัน 
การปฏิบัติเช่นนี้สะท้อนให้เห็นถึงความหลากหลายในการแสดงออกซ่ึงความศรัทธาของเขา บางครั้งได้
หยั่งรากลึกจนกลายเป็นค่านิยมทางวัฒนธรรม  

ตัวอย่างที่เราเห็นกันบ่อย ๆ เช่น “นอนหลับฝันว่า พระพิฆเนศมาบอกว่าต้นกล้วยที่ปลูกอยู่
ริมรั้วในสวนแตกหน่อ จึงไปดูพบว่าต้นกล้วยไข่แตกหน่อกลางลำต้นจริงๆ จึงนำมาไว้ที่หน้าบ้านและ
นำผ้าแพรมาผูกที่ลำต้น พร้อมจุดธูปจุดเทียนไหว้ขอสิ่งศักดิ์สิทธิ์คุ้มครอง ขอทำมาหากินคล่องและมี
โชคลาภ ปรากฏว่าตนนั้นซึ่งมีอาชีพค้าขายของกินตามตลาดนัด กลับขายดีมาตลอดทั้งเดือนที่ผ่านมา 
จึงเชื่อว่าต้นกล้วยแตกหน่อมาให้โชค” (ข่าวจากสนุกดอมคอม, 2567) ผู้คนจึงแห่กันมาบูชา ขอพร 
โรยแป้ง และทำพิธีอ่ืนๆ เพื่อหวังโชคลาภ หรือจะเป็นข่าวที่วงการสื่อทั้งหลายนำเสนอออกมาก่อนช่วง
หวยออกก็จะมีประเภทความเชื่อส่วนบุคคลออกมาให้เห็นกันบ่อย ๆ เช่น “คอหวยแห่ขอเลขเด็ดเรือ
โบราณอายุรวมกว่า 500 ปี ที่วัดโพธาราม เมืองชัยนาทให้โชคมาแล้ว  18 งวดติด บรรดาลูกศิษย์ลูก
หา และคอหวยเดินทางมายังวัดโพธาราม เพ่ือจุดธูปขอพร ขอโชคลาภ  และใช้แป้งมาขัดถู เพ่ือหา
เลขกับเรือไม้ตะเคียนแม่ศรีสะไบทอง เรือไม้สัก อายุรวมกว่า 500 ปี เนื่องจากเป็นโค้งสุดท้ายที่หวย
ใกล้จะออก”  (ข่าวจากสนุกดอมคอม, 2563) ถ้าจะมองกลับไป 2-3 ปีที่ผ่านมา ไอ้ไข่ก็เป็นที่นิยม
เคารพศรัทธากันมาก “ไอ้ไข่ กุมารเทพแห่งวัดเจดีย์ อำเภอสิชล จังหวัดนครศรีธรรมราช ที่ดึงดูดผู้มี
ศรัทธาจากทั่วสารทิศให้มากกราบไหว้กันแน่นขนัดทุกวัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งใกล้วันหวยออกยิ่งล้น
หลาม คงพอพิสูจน์ถึงพลังศรัทธาอันแรงกล้า และการไขว่คว้าหาที่พ่ึงทางใจอย่างรุนแรงของคนไทยใน
ยุคนี”้ (ไทยรัฐออนไลน์, 2567) 

 
ภาพประกอบ 1 มูเตลู กับความเชื่อและศาสนา 

      มูเตลู
ผสมผสานความ
เชื่อของทั้งสาม 

ความเชื่อพราหมณ์ 

- นับถือเทพเจ้า 
- พิธีกรรม บูชา

ยัญ/บวงสรวง 
- พระเวท 

พระพุทธศาสนา 

- นับถือพระรัตนตรัย 
- นับถือพระพุทธรูป/

พระเครื่องศักดิ์สิทธิ์ 
- เชื่อว่า บทสวดมนต์

ศักดิ์สิทธิ์ คุ้มภัยได้ 

ความเชื่อเรื่องผี 

- บูชาผีบรรพบุรุษ ผีสางเทวดา 
- เชื่อในพลังลึกลับ 
- เชื่อว่าผีสามารถปัดเป่าเคราะห์ร้าย 



473 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จากแผนภูมิที่แสดงจะเห็นได้ว่า พระพุทธศาสนาก็มีหลักของความเป็นพุทธอยู่เป็นส่วนใหญ่ 

แต่ก็มีส่วนที่คาบเกี่ยวกับพราหมณ์และผีด้วย ในพราหมณ์และผีเองก็เช่นกัน และ มีส่วนของการ
ผสมผสานของทั้ง 3 คือ พุทธศาสนา พราหมณ์ และผี รวมกัน 

แม้ “มูเตลู” จะถูกมองว่าเป็นไสยศาสตร์หรือความเชื่อเหนือธรรมชาติที่ไม่เป็นรูปแบบของ
พุทธศาสนาโดยตรง แต่ในสังคมไทย มูเตลูมักปรากฏอยู่ในบริบทที่เชื่อมโยงกับพุทธศาสนาและ
ศาสนาอ่ืนอย่างพราหมณ์ หรือความเชื่อในผีปู่ผีย่า ผีสางเทวดา ตัวอย่างเช่น การกราบไหว้
พระพุทธรูปหรือวัตถุมงคลเพ่ือขอความสำเร็จ ความคุ้มครอง หรือโชคลาภ จะเห็นได้ว่า มีความเชื่อมู
เตลูบางส่วนได้รับอิทธิพลจากหลักพุทธศาสนาอย่างชัดเจน เพราะมีการอ้างอิงถึงพลังอำนาจศักดิ์สิทธิ์  
หรือคุณธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าหรือพระรัตนตรัย ในขณะเดียวกัน มูเตลูยัง
สอดแทรกความเชื่อทางพราหมณ์ เช่น การบูชาพระพรหม เทพเจ้า การประกอบพิธีกรรมที่อิงกับพระ
เวท คาถาไสยศาสตร์ และเชื่อมโยงกับวิถีความเชื่อเรื่องผีสางเทวดาหรือสิ่งลี้ลับ โดยการกระทำเหล่านี้
มักมีวัตถุประสงค์เพ่ือป้องกันภัย หรือขจัดสิ่งอัปมงคล ซึ่งสะท้อนถึงความต้องการ “ท่ีพ่ึงทางใจ” ของ
ผู้คนที่ประสบความไม่แน่นอนในชีวิต ดังนั้น มูเตลูจึงสามารถมองได้ว่าเป็น “สะพานความเชื่อ” 
ระหว่างพุทธศาสนา ศาสนาพราหมณ์ และความเชื่อเรื่องผีสางเทวดา แม้จะไม่ได้อยู่ในกรอบหลักคำ
สอนโดยตรง แต่ก็มีบทบาทสำคัญในการตอบสนองความต้องการทางจิตใจของผู้คนในสังคมไทย 

มูเตลูจึงเป็นผลจากบุคคลที่เชื่อและแสดงออกตามความเชื่อส่งผลกระทบต่อพระพุทธศาสนา
ตามที่ ผศ.คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง อาจารย์จากภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
กล่าวว่า “มีหลายปัญหาในสังคมไทยที่ผู้คนไม่สามารถแก้ไขได้หรือยังไม่ได้รับการแก้ไข เช่น 
โครงสร้างการกระจายรายได้ สวัสดิการของรัฐ ปัญหาเศรษฐกิจ และการเมือง เมื่อผู้คนรู้สึกว่าชีวิต
ขาดความมั่นคงและมองไม่เห็นทางออก พวกเขาจึงหันไปพ่ึงสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือมูเตลู เพ่ือเป็นที่พ่ึงทาง
ใจ” (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2564) ในการเสวนาที่จัดโดยผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.กัญญา วัฒนกุล ศูนย์
ไทยศึกษา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย เรื่อง “เคลือบแคลง ย้อนแย้งแสวงหา : ไสย
ศาสตร์ในวิถีเมือง” ผศ.ดร. พิพัฒน์ กระแจะจันทร์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์แสดง
ทัศนะว่า หลายคนอาจจะมองว่าไสยศาสตร์เป็นเรื่องลี้ลับ งมงาย แต่หากทำความเข้าใจให้ลึกลงไป ก็
จะเป็นว่าไสยศาสตร์เป็นเครื่องมือที่ตอบโจทย์วิถีชีวิตเมืองที่มีความผันผวนและเปลี่ยวเหงา และ ผศ.
ดร.เกษม เพ็ญภินันท์ อาจารย์จากภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
กล่าวว่า ไสยศาสตร์ไม่ใช่เรื่องโบราณล้าสมัย แต่เป็นสิ่งที่ตอบสนองความต้องการของมนุษย์ในทุกยุค
ทุกสมัย โดยเฉพาะในช่วงที่สังคมเผชิญกับความปั่นป่วนโกลาหล” (ธิติรัตน์ สมบูรณ์, 2566) จากนี้
อาจกล่าวได้ว่า ความเชื่อเหล่านี้มีพ้ืนฐานมาจากความกลัวที่ฝังรากลึกในอดีต ผู้คนกลัวภัยธรรมชาติ
และปัญหาปากท้อง แต่ในยุคปัจจุบัน แม้มนุษย์จะเข้าใจธรรมชาติมากขึ้น แต่ก็ยังคงมีความกลัวด้าน
อ่ืนเข้ามาแทน เช่น ความกลัวด้านเศรษฐกิจ เช่น กลัวความยากจน กลัวตกงาน กลัวเงินไม่พอใช้ กลัว
ขายจองไม่ได้ หรือจะเป็นความกลัวด้านสุขภาพ เช่น กลัวความแก่ กลัวสุขภาพทรุดโทรม กลัวโรคภัย 
กลัวความตาย และความกลัวด้านสังคม เช่น กลัวไม่มีคนรัก กลัวสูญ เสียความรัก กลัวถูก
วิพากษ์วิจารณ์ กลัวการไม่ยอมรับในสังคม ซึ่งความกลัวเหล่านี้ทำให้มนุษย์ต้องหาสิ่งยึดเหนี่ยวทาง
จิตใจ (ณัฐชัย ธนทวิพันธุ์กุล, 2566: 114) จากบทสัมภาษณ์ของ ผศ.ณัฐสุดา เต้พันธ์ คณบดีคณะ
จิตวิทยาจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย (บุศย์สิรินทร์ ยิ่งเกียรติกุล, The Active, 2566) สรุปได้ว่า มูเตลู



474  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
กับสังคมไทยเป็นสิ่งที่แยกจากกันได้ยากมันอยู่ด้วยกันมานาน แต่อยากให้อยู่ด้วยกันอย่างมีสติ ปัจจัย
ทำให้มูมี 2 อย่าง คือ สิ่งที่กำลังทำสำคัญมาก และสิ่งนั้นควบคุมไม่ได้หรือนอกเหนือการควบคุม เหตุ
ที่มูเพราะรู้สึกไม่มั่นใจ และสิ่งที่ต้องการนี้สำคัญมาก พอรู้สึกว่าเราอยู่กับสิ่งที่ควบคุมไม่ได้ จึงต้องการ
หาความมั่นใจ พอมูแล้วได้ตามนั้นยิ่งทำให้มั่นใจในการมูมากขึ้น มูเตลูถ้าเราทำแล้วสบายใจทำได้ แต่
อย่าลืมที่จะกลับมาเป็นผู้กำกับควบคุมชีวิตตัวเอง เพราะในที่สุดแล้วตัวเราเองเป็นผู้จัดการกับปัญหา  

ขณะเดียวกันการมูเตลูก็อาจเป็นการทำให้เกิดผลในแง่บวกได้เช่นกัน หากเข้าใจถึงการพัฒนา
ตัวเอง เพราะเป็นธรรมชาติของมนุษย์ที่จะใช้วิธีทางไสยศาสตร์เกิดขึ้นเพราะมนุษย์มีความเกรงกลัวใน
เรื่องของภัย ภัยที่เกิดขึ้นจากธรรมชาติที่เป็นสิ่งที่มนุษย์คาดเดาไม่ได้ อีกทั้งไม่สามารถจะต่อสู้หรือ
ต้านทานภัยเหล่านั้นได้ก็เลยนึกว่าเป็นเพราะผีหรือเทวดาหรือผู้มีอำนาจอยู่เหนือตนเป็นผู้บันดาลให้
เป็นไป มนุษย์จึงจะต้องหาวิธีทางในการป้องกันและขจัดปัดเป่าเหตุร้ายนั้นด้วยวิธีบางอย่าง (พระมหา
คมคาย สิริปญโญ, พระอธิการระพิน ฐิตธมฺโม, 2567) มูเตลูจึงเข้ามาตอบโจทย์ ด้วยการพ่ึงพา
เครื่องรางของขลัง วัตถุมงคล และสิ่งศักดิ์สิทธิ์  การเชื่อมูเตลูสามารถทำให้ผู้คนรู้สึกมีความหวัง รู้สึก
ว่าตนเองได้รับการสนับสนุนจากพลังนอกเหนือธรรมชาติ นอกจากนี้ยังเชื่อว่าสิ่งเหล่านี้มีพลังอำนาจ
พิเศษในการดลบันดาลให้เกิดสิ่งที่ดีหรือปัดเป่าความโชคร้ายสิ่งอัปมงคล และเม่ือมีผู้ที่เชื่อในมูเตลูแล้ว
ประสบความสำเร็จสมหวังในสิ่งที่ปรารถนา เช่น ได้งานที่ต้องการ โชคดีในชีวิต หรือหายจากโรคภัย 
สิ่งเหล่านี้มักถูกมองว่าเป็นผลจากมูเตลู ส่งผลให้ความเชื่อดังกล่าวยิ่งได้รับการยืนยันในหมู่ผู้ศรัทธา 

ความเชื่อและศรัทธาเป็นความรู้สึกท่ีมีความแตกต่างกันไปในแต่ละบุคคล บทความนี้มุ่งเสนอ
แนวทางในการเสริมสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับหลักธรรมและความเชื่อในมูเตลู โดยเฉพาะการเชื่อมโยง
กับหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา การเชื่ออย่างมีสติเป็นสิ่งสำคัญ ผู้ที่ศรัทธาในมูเตลูควรใช้สติและ
ปัญญาพิจารณาอย่างรอบคอบก่อนเชื่อ เพ่ือไม่ให้ตกอยู่ในความงมงาย และเพ่ือพัฒนาจิตใจให้ดีขึ้น 
ทั้งนี้ มูเตลูสามารถเป็นทั้งเครื่องส่งเสริมกุศลธรรมในใจของผู้ที่ศรัทธา หรืออาจเพ่ิมพูนอกุศลธรรมจน
ทำให้ความเข้าใจในหลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนาผิดเพี้ยนหรือบิดเบือนไปได้ 

บทความนี้จึงต้องการนำเสนอแนวคิดพ้ืนฐานด้านความเชื่อและแนวทางปฏิบัติต่อความเชื่อที่
เรียกว่า มูเตลู ให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมที่มีการนำเสนอในส่วนที่ถูกเชื่อว่าเป็นผลกระทบด้าน
ลบเป็นส่วนใหญ่ แต่การนำเอาหลักการด้านความเชื่อไปสู่การพัฒนาปัญญาตามแนวพระพุทธศาสนา
จะช่วยทำให้เข้าใจลักษณะของมูเตลูในสังคมไทยได้ชัดเจนยิ่งขึ้น 

 
รูปแบบความเชื่อและการพัฒนาความเชื่อในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

ศรัทธาตามหลักพระพุทธศาสนานั้นหมายถึง ความเชื่อ ในทางธรรมหมายถึง สิ่งที่ควรเชื่อ, 
ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล, ความม่ันใจในความจริงความดีสิ่งดีงามและในการทำความดีไม่ลู่ไหล
ตื่นตูมไปตามลักษณะอาการภายนอก (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) ในพุทธศาสนาแบ่ง
ศรัทธาออกเป็น 4 อย่าง 

1. กัมมสัทธา เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง ในพุทธศาสนา  "กรรม" หมายถึงการ
กระทำ ทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ การมี "กัมมสัทธา" หรือเชื่อในกฎแห่งกรรม เป็นการเชื่อว่า
การกระทำทุกอย่างของเรามีผลลัพธ์ตามธรรมชาติของมัน เช่น การทำความดีอยู่ในศีลธรรมจะนำมา
ซึ่งความสุขและความเจริญ ในขณะที่การกระทำไม่ดีอาจนำมาซึ่งความทุกข์และความลำบากใน



475 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ภายหลัง ความเชื่อในกฎแห่งกรรมมุ่งหมายเพ่ือให้เราตระหนักถึงผลของการกระทำของเรา เพ่ือให้เรา
ดำเนินชีวิตอย่างมีสติ รอบคอบ และใช้ปัญญาในการพิจารณากระทำกรรมต่างๆ  

2. วิปากสัทธา เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง หรือเชื่อในผลของการกระทำ เช่น 
การกระทำดีจะให้ผลดี และการกระทำไม่ดีจะให้ผลไม่ดี การเข้าใจนี้ช่วยให้บุคคลตระหนักถึงผลที่
ตามมาจาการกระทำของตน 

3. กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของของตน คือ เชื่อว่า "กรรมเป็นของเราเอง" 
หรือเชื่อว่าทุกคนเป็นเจ้าของการกระทำของตนเอง และจะต้องรับผลของกรรมที่ได้ทำไป หลักธรรมนี้
เน้นให้เห็นว่า การกระทำท่ีเกิดขึ้นจากการคิด พูด หรือทำในแต่ละวัน ล้วนเป็นสิ่งที่แต่ละคนได้กระทำ
ขึ้นเอง และไม่สามารถโยนให้ผู้อื่นรับผิดชอบแทนได้  

4. ตถาคตโพธิสัทธา เชื่อปัญญาตรัสรู้ของพระตถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ คือทรง
เป็นผู้ตรัสรู้อริยสัจธรรมด้วยพระองค์เองโดยชอบ ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสแสดงธรรม และ
บัญญัติพระวินัยไว้ด้วยดี เชื่อในศักยภาพของมนุษย์ว่าสามารถที่จะบรรลุธรรมได้หากฝึกตนด้วยดี  
การมีศรัทธาในพระพุทธเจ้าช่วยให้บุคคลมีความมุ่งมั่น มีแรงบันดาลใจในการปฏิบัติธรรมศึกษาหลัก
คำสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเพ่ือให้สามารถบรรลุเป้าหมายสูงสุดในชีวิต  (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตโต), 2546)  

กระแสมูเตลูถือเอา เครื่องรางของขลัง วัตถุมงคล เทวดา เทพเจ้า ผีสาง เป็นที่พ่ึงทางใจ 
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงตรัสสอนว่า “มนุษย์จำนวนมากผู้ถูกภัยคุกคาม ต่างถึงภูเขา ป่าไม้ อาราม
และรุกขเจดีย์เป็นสรณะ นั่นมิใช่สรณะอันเกษมเลย นั่นมิใช่สรณะอันสูงสุด เพราะผู้อาศัยสรณะ
เช่นนั้น ย่อมไม่พ้นจากทุกข์ทั้งปวง ส่วนผู้ที่ถึงพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ เป็นสรณะ ย่อมใช้
ปัญญาชอบพิจารณาเห็นอริยสัจ 4 ประการ คือ ทุกข์ เหตุเกิดทุกข์ ความดับทุกข์ และอริยมรรคมีองค์ 
8 อันเป็นข้อปฏิบัติให้ถึงความสงบระงับทุกข์นั่นเป็นสรณะอันเกษม นั่นเป็นสรณะอันสูงสุด เพราะผู้
อาศัยสรณะเช่นนั้น ย่อมพ้นจากทุกข์ทั้งปวงได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 188 หน้าที่ 
92, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ซึ่งก็เปรียบเหมือนสายมูที่ถือเอาเครื่องรางของขลังเป็นที่
ยึดเหนี่ยวทางใจ ชาวพุทธก็มีพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึงอันประเสริฐสูงสุดสามประการคือ พระพุทธ พระ
ธรรม พระสงฆ์ ผู้ที่พ่ึงพาพระรัตนตรัยจะใช้ปัญญาในการพิจารณาอริยสัจ 4 (พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตโต), 2546)  ดังนี้ 

1. ทุกข์ การเห็นทุกข์ หมายถึงการยอมรับและเข้าใจว่าความทุกข์เป็นส่วนหนึ่งของชีวิต ไม่ว่า
จะเป็นการเกิด แก่ เจ็บ และตาย หรือความไม่สมหวัง ปัญหาที่ต้องเผชิญทั้งหลาย  

2. ทุกขสมุทัย สาเหตุของทุกข์ หมายถึงการมองเห็นว่าสาเหตุของความทุกข์นั้นเกิดจากอะไร 
หากรู้เท่าทันก็จะสามารถมองเห็นได้ว่าความอยากนี้ ความไม่อยากนี้ เป็นเหตุแห่งทุกข์ 

3. ทุกขนิโรธ หมายถึงการเห็นว่ามีทางที่จะดับทุกข์ได้ หากเราละตัณหาและการยึดมั่นในสิ่งที่
ไม่เที่ยง เช่น การลดความยึดติดในทรัพย์สิน อำนาจ หรือชื่อเสียง จะทำให้เราสงบลง และลดความ
ทุกข์ท่ีเกิดจากความอยากได้อยากมี 

4. ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา การปฏิบัติตามหนทางที่นำไปสู่การดับทุกข์ ซึ่งประกอบด้วยการ
ปฏิบัติตนตามอริยมรรคมีองค์ 8 เช่น การรักษาศีลให้บริสุทธิ์ (สัมมากัมมันตะ) การพูดในทางที่เป็น
ประโยชน์ (สัมมาวาจา) และการฝึกสมาธิ (สัมมาสมาธิ) เช่น เมื่อมีปัญหาจากการขัดแย้งกับผู้อื่น การ



476  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ฝึกใจให้อภัยและเห็นความไม่เที่ยงของสถานการณ์ช่วยให้เราพ้นจากความโกรธและไม่จมอยู่กับความ
ทุกข์นั้น 

ดังนั้น การพิจารณาอริยสัจ 4 อย่างรูปธรรมจึงเป็นการฝึกฝนตนเองให้เข้าใจความจริงของ
ชีวิต เห็นสาเหตุของทุกข์อย่างลึกซึ้ง และปฏิบัติเพ่ือให้พ้นจากทุกข์ โดยมีพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึงในการ
เตือนสติ  พุทธศาสนานั้นสอนให้มีศรัทธาโดยให้พิจารณาเหตุและผลนำไปสู่การปฏิบัติเพ่ือการ
แก้ปัญหาให้พ้นจากทุกข์ ซึ่งพ้นจากทุกข์ในที่นี้ไม่จำเป็นต้องหมายถึงพระนิพพาน เพียงพ้นจากทุกข์ใน
ปัญหาปัจจุบันที่กำลังประสพอยู่  

มูเตลูจึงเปรียบเสมือนธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่ทำให้ปรากฎการณ์ต่าง ๆ แล้วมนุษย์กลัว 
จึงพากันเคารพนับถือสิ่งเหล่านั้นว่าเป็นที่พ่ึง คิดว่าสิ่งเหล่านั้นจะพาให้ตนพ้นจากภัย หรือให้ได้รับใน
สิ่งที่ตนปรารถนาจึงเคารพบูชาสิ่งเหล่านั้น  เหมือนกระแสของมูเตลูในปัจจุบันชาวพุทธจำนวนหนึ่ง
ไม่ได้ปฏิบัติตามแนวทางคำสอนของพระพุทธองค์ แต่ได้ฝากความเชื่อมั่นไว้กับปัจจัยภายนอก ไม่ว่า
จะเป็นเครื่องรางของขลัง อาจารย์ที่ตนเคารพนับถือ สิ่งศักดิ์สิทธิ์อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ เมื่อสิ่งที่ตัวเอง
เชื่อมั่นกระทำการบางอย่างที่ไม่ถูกต้องและเหมาะสม จึงทำให้พลาดโอกาสในการพัฒนาตนในระดับที่
สูงต่อไป (พระครูสิริรัตนานุวัตร, รศ.ดร.พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ.ดร., 2556) ความเชื่อความ
ศรัทธาในหลักของพระพุทธศาสนาที่ถูกต้องนั้นต้องเป็นศรัทธาที่ประกอบไปด้วยปัญญา และใน
ขณะเดียวกันนั้นศรัทธาที่ถูกต้องและมีการใช้ที่ถูกต้อง จะทำให้เกิดการโยนิโสมนสิการ เกิดการ
พิจารณาไตร่ตรองทำให้เกิดความเข้าใจอย่างถูกต้องเหมาะสมคู่กับปัญญา โดยพระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตโต) ได้แนะนำวิธีปฏิบัติเพ่ือความมั่นใจที่จะให้ศรัทธาเกื้อหนุนแก่ปัญญา โดยทางโยนิโส
มนสิการไว้ดังนี้ ต้องเป็นศรัทธาที่มีเหตุผล หรือมีความเชื่อที่ประกอบด้วยการคิดเหตุผล ต้องมีท่าที
แบบสัจจานุรักษ์ คือ อนุรักษ์สัจจะ คือ ซื่อตรงต่อสัจจะ และแสดงศรัทธาตรงตามสภาพที่เป็นจริง 
ต้องใช้ศรัทธา หรือสิ่งที่เชื่อนั้น เป็นพ้ืนสำหรับโยนิโสมนสิการคิดพิจารณา ให้เกิดปัญญาต่อไป  
(พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2548) 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา การมีศรัทธาตามหลักพระพุทธศาสนาที่ถูกต้องนั้น 
ต้องเป็นศรัทธาที่ประกอบไปด้วยปัญญา ศรัทธานี้คือองค์ธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้บ่อย ๆ โดยมาก
ตรัสไว้เป็นข้อแรก และข้อสุดท้ายมักตรัสปัญญากำกับไว้ หมายความว่า ที่ท่านสอนให้มีศรัทธานั้นท่าน
จะสอนให้ใช้ปัญญาพิจารณาควบคุมไว้ด้วยเสมอ เพ่ือที่จะเป็นศรัทธาความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล 
ถ้าหากว่าศรัทธาเป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลแล้ว ก็จะได้ผลได้อานิสงค์เจริญก้าวหน้าในคำ
สอนของพระพุทธเจ้า (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2563) และในขณะเดียวกันนั้น
ศรัทธาที่ถูกต้องและมีการใช้ที่ถูกต้อง เป็นศรัทธาที่ต้องผ่านการพิจารณาและคิดวิเคราะห์อย่างถี่ถ้วน
หรือที่เรียกว่า “โยนิโสมนสิการ” ความศรัทธาเช่นนี้จะช่วยให้เราสามารถพิจารณาคำสอนของ
พระพุทธเจ้าและปรับใช้ในการดำเนินชีวิตได้อย่างมีสติ ไม่ยึดติดกับความหวังลม ๆ แล้ง ๆ จากปัจจัย
ภายนอก เช่น เครื่องรางหรือวัตถุมงคล แต่กลับทำให้เรามั่นใจในศักยภาพภายในของตนเองว่าหากเรา
เพียรพยายามและฝึกฝนจิตใจอย่างจริงจังตามแนวทางของพระพุทธศาสนา เราก็สามารถพ้นทุกข์ได้
ด้วยตนเองเกิดการพิจารณาไตร่ตรองทำให้เกิดปัญญาเพ่ิมขึ้นได้ วิธีปฏิบัติเพ่ือความมั่นใจที่จะให้
ศรัทธาเกื้อหนุนแก่ปัญญา โดยทางโยนิโสมนสิการมีดังนี้ 

1. ต้องเป็นศรัทธาที่มีเหตุผล หรือมีความเชื่อที่ประกอบด้วยการคิดเหตุผล 



477 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
2. ต้องมีท่าทีแบบสัจจานุรักษ์ คือ อนุรักษ์สัจจะ คือ ซื่อตรงต่อสัจจะ และแสดงศรัทธาตรง

ตามสภาพที่เป็นจริง 
3. ต้องใช้ศรัทธา หรือสิ่งที่เชื่อนั้น เป็นพ้ืนสำหรับโยนิโสมนสิการคิดพิจารณา ให้เกิดปัญญา

ต่อไป 
โดยสรุป ความศรัทธาในพระพุทธศาสนาประกอบด้วยปัญญาจึงเป็นความเชื่อมั่นที่มีเหตุผล 

ควรตั้งอยู่บนพื้นฐานของการปฏิบัติจริงที่ส่งผลให้เกิดปัญญาและความเข้าใจในธรรมชาติของชีวิต เป็น
ศรัทธาที่มุ่งหมายให้เราเห็นคุณค่าของการปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงการดับทุกข์ และเป็นการมองเห็นหนทาง
แห่งความพ้นทุกข์ที่แท้จริง 

ในครั้งหนึ่ง พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมในแคว้นโกศลที่เกสปุตตนิคมแก่พวกชนกาลาม
โคตร และชาวเกสปุตตนิคม  เนื่องจากเกสปุตตนิคมนั้นอยู่ใกล้ป่า เวลานักบวช นักพรตทั้งหลาย
ต้องการออกจากเมืองเข้าป่า หรือออกจากป่าจะเข้าเมืองจำเป็นต้องเดินผ่านนิคมนี้ เมื่อก่อนจะเข้าป่า
และหลังออกจากป่าต่างก็ได้ อวดอ้างคุณวิเศษความศักดิ์สิทธิ์ของตน เชิญชวนให้ผู้คนให้เชื่อและ
ศรัทธาในลักธิของตน อีกทั้งยังกระทบกระเทียบ พูดกด ทำให้ไม่น่าเชื่อ ดูหมิ่นเหยียดหยามลัทธิอ่ืน ๆ 
กันมาก ต่อมาเมื่อสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเสด็จมาถึงเกสปุตตนิคม ชาวกาลามะได้ทูลถาม
ด้วยความสงสัยในประการที่ว่านั้น ว่าจะทราบได้อย่างไรว่า ใครพูดจริง ใครพูดเท็จ พระพุทธองค์จึง
ทรงแสดงแก่ชนกาลามโคตร ชาวเกสปุตตนิคม ว่าด้วย เกสปุตตสูตร หรือ กาลามสูตร วิธีปฏิบัติใน
เรื่องที่ควรสงสัย หรือหลักความเชื่อ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2546) ต่อสิ่งที่ตนสงสัย อันเป็น
แห่งหลักความเชื่อ 10 ประการ คือ อย่าปลงใจเชื่อเพราะการฟังตาม ๆ กันมา อย่าปลงใจเชื่อเพราะ
ถือว่าเล่าสืบ  ๆ กันมา อย่าปลงใจเชื่อเพราะข่าวเล่าลือ อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอ้างตำราหรือคัมภีร์ 
อย่าปลงในเชื่อเพราะตรรก หรือเห็นว่าเป็นเหตุเป็นผล อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมาม คาดคะเนเอา 
อย่าปลงใจเชื่อเพราะคิดตามอาการที่ปรากฏ อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้ากันได้กับความเห็นของตนหรือ
เข้ากับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว อย่าปลงใจเชื่อเพราะว่าผู้พูดควรเชื่อได้ อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่าผู้พูด
เป็นครูของเรา 

กาลามสูตร มีสาระสำคัญในการสอนให้ใช้วิจารณญาณ และการพิจารณาในการเชื่อสิ่งต่าง 
ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในความเชื่อทางศาสนา พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ใช้เหตุผล และปัญญาพิจารณา 
แทนการเชื่อตามคำบอกเล่าหรือประเพณี บุคคลไม่ควรเชื่อในสิ่งใดเพียงเพราะได้ยินจากผู้อื่นหรือเป็น
ที่นิยม มีหลักในการพิจารณาว่า สิ่งใดนำไปสู่ความดีหรือความชั่ว และต้องพิจารณาว่าความเชื่อนั้น
เป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อ่ืนหรือไม่ ไม่ให้ตกอยู่ในความหลงผิด หากพิจารณาให้ดี ความเชื่อที่
ขาดหลักฐานอาจนำไปสู่การหลงผิดและเป็นทุกข์ ควรระมัดระวังในการเชื่อ และควรพิจารณาผลที่จะ
ตามมา ว่าถ้าเชื่อไปแล้วจะทำให้เกิดความทุกข์หรือความสุข การเลือกที่จะเชื่อควรการนำไปสู่การทำดี
จิตเป็นกุศลและไม่ทำร้ายเบียดเบียนผู้อ่ืน เมื่อใช้ปัญญาคิดพิจารณาอย่างละเอียดถี่ถ้วยรอบด้านแล้ว 
จึงค่อยปลงใจเชื่อ หากเราปลงใจเชื่อโดยไม่ได้ใช้ปัญญาคิดวิเคราะห์พิจารณาแล้วนั้น ความเชื่อต่าง ๆ 
ก็จะไม่พ้นเป็น “ความงมงาย” ไป  

 
 
 



478  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

มูเตลูบนแนวคิดที่บิดเบือนความเชื่อทางพระพุทธศาสนา 
การที่มูเตลูได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางในสังคมทำให้เกิดคำถามว่า บุคคลควร

พิจารณาวางใจอย่างไรในการเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ความเชื่อความศรัทธาเหล่านี้ควรประพฤติปฏิบัติ
อย่างไรเพ่ือไม่ให้กลายเป็นความงมงายไร้เหตุผล กระแสสังคมในเรื่องไสยศาสตร์แนวพุทธแบบต่าง  ๆ 
นี้ สะท้อนสถานภาพของพระพุทธศาสนาในสมัยปัจจุบันว่าเป็นอย่างไร กระตุ้นให้เกิดการปรับตัวใน
วิธีสอน ทั้งการปรับตัวของพระสงฆ์และการประยุกต์ใช้หลักธรรมให้เข้ากับความต้องการของผู้คนร่วม
สมัย เมื่อคนที่ไหลตามกระแสเข้าสู่วังวนของไสยศาสตร์แนวพุทธ หากเกิดความสนใจศึกษาหลักธรรม
ที่เก่ียวข้องกับไสยศาสตร์นั้น ก็ถือว่าเป็นการจุดประกายให้คนสนใจเรื่องหลักธรรม (ชวนพิศ นภตาศัย 
และคณะ, 2567) 

 ปัญหาก็คือ หากผู้ที่เชื่อในมูเตลูหากขาดความเข้าใจหลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนา 
ความเชื่อนี้อาจนำไปสู่จิตที่เป็นอกุศล มีความโลภ , ความโกรธ และความหลง ซึ่งเป็นมูลเหตุของการ
กระทำที่ผิดศีลธรรม และนำไปสู่ความทุกข์ ในพุทธศาสนากล่าวถึงอกุศลมูล 3 คือ โลภะ โทสะ โมหะ 
เป็นต้นตอของความชั่ว (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2546) ถือเป็นรากฐานของการกระทำที่ไม่ดี
และเป็นสาเหตุแห่งทุกข์ ดังนั้น ความเชื่อในมูเตลูโดยขาดหลักธรรมสามารถนำไปสู่การสร้างจิตที่ไม่
เป็นกุศลได้ในลักษณะต่าง ๆ ดังนี้: 

1. ความโลภ ความเชื่อในมูเตลูบางครั้งกระตุ้นให้คนต้องการวัตถุหรือความสำเร็จทางโลกโดย
ไม่คำนึงถึงวิธีการ เช่น การบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพ่ือหวังโชคลาภ การเสี่ยงดวง หรือการทำพิธีกรรม
บางอย่าง เพื่อให้ได้ทรัพย์ ความโลภนี้ทำให้คนหลงไปในทางที่ผิด เพราะไม่เข้าใจว่าการจะได้ทรัพย์สิน
หรือสิ่งของ ต้องมาจากการทำงานขยันมั่นเพียร การรักษาทรัพย์สมบัติ การคบคนดีเป็นเพ่ือน การใช้
สอยอย่างพอเหมาะพอดี (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 54 หน้าที่ 340-341, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539)  และต้องทำความเข้าใจให้ถูกต้องว่า ความสุขที่แท้จริงมาจากการพัฒนา
จิตใจตนเองตามหลักพุทธศาสนา ไม่ใช่จากวัตถุหรือสิ่งภายนอก 

2. ความโกรธ บุคคลเมื่อมีความโกรธก็หวังใช้การบูชามูเตลูให้ไปทำร้ายผู้ที่เขาโกรธเคือง เช่น 
ทำพิธีสาบแช่ง เสกของใส่ การกระทำมูเตลูเช่นนี้ส่งผลให้จิตใจเต็มไปด้วยความทุกข์และความเกลียด
ชัง นอกจากจะเป็นมโนทุจริต ตัวเราไม่สามารถควบคุมได้แล้วแสดงออกไปก็จะกลายเป็นกายทุจริต
ด้วย ไม่เป็นไปตามหลักของพุทธศาสนาที่สอนให้คนมีความเมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์และสรรพสัตว์ 

3. ความหลง การที่คนเชื่อในมูเตลูโดยไม่พิจารณาในแง่ของเหตุและผล อาจทำให้เกิดโมหะ
หรือความหลง ผู้ที่หลงในมูเตลูอาจพ่ึงพาสิ่งศักดิ์สิทธิ์โดยไม่พยายามพัฒนาตนเอง หรือไม่เข้าใจว่าผล
ของการกระทำมาจากการกระทำของตัวเองตามกฎแห่งกรรม ความหลงนี้ทำให้คนติดอยู่อวิชชาคือ
ความไม่รู้ ทำให้ปัญญาถูกปิดกั้น ผู้ที่มีโมหะจะไม่มีปัญญาสามารถพิจารณาเหตุและผลได้อย่างชัดเจน 
การยิดติดเหล่านี้ทำให้จิตใจขุ่นมัวไม่สามารถพัฒนาจิตใจให้เกิดสติ สมาธิ และปัญญา เป็นอุปสรรคต่อ
การเจริญในธรรมและการหลุดพ้นจากความทุกข์ 

การเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ บวงสรวง เซ่นไหว้ สักการะ เพ่ือให้สมความปรารถนา หรือปกป้อง
คุ้มครองภัยเหล่านี้ ไม่ได้เพ่ิงจะมาเกิดขึ้นในยุคสมัยนี้ ในครั้งสมัยพุทธกาลก็เคยมีเกิดขึ้น ในสมัยที่
พระพุทธเจ้าประทับอยู่ในพระเชตวัน กรุงสาวัตถี ทรงปรารภถึงหญิงที่เป็นหมันผู้หนึ่ง ครั้งหนึ่งชาย
หนุ่มคนหนึ่งในนครสาวัตถียังไม่มีภรรยา มารดาจึงจะหาหญิงมาให้เป็นภรรยา ชายหนุ่มจึงขอให้



479 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
มารดาขอหญิงที่ตนชอบมาเป็นภรรยา แต่หญิงนั้นเป็นหมัน มารดาจะหาภรรยาให้ใหม่อีก แต่
บุตรชายห้ามไว้ ฝ่ายภรรยาคิดว่าสามีของตนคงทัดทานมารดาได้ไม่นาน ตนจึงหาหญิงที่ควบคุมได้มา
ให้เป็นภรรยาน้อย และกำชับว่าถ้าเธอเริ่มตั้งครรภ์ให้บอกด้วย เมื่อภรรยาน้อยก็ตั้งครรภ์ ภรรยาหลวง
จึงทำข้าวต้มข้าวสวยบำรุงครรภ์ให้ แต่แอบใส่ยาทำลายครรภ์ลงไปด้วย ทำให้ภรรยาน้อยแท้งบุตรถึง
ครั้ง 2 พอภรรยาน้อยตั้งครรภ์ครั้งที่ 3 คราวนี้ไม่บอกแก่ภรรยาหลวง จนครรภ์แก่ภรรยาหลวงจึงรู้เอง 
ภรรยาหลวงลอบวางยาภรรยาน้อยจนแท้งบุตรอีกแต่คราวนี้ทำให้ภรรยาน้อยถึงกับเสียชีวิตด้วย ก่อน
ตายภรรยาน้อยอาฆาตว่า “นางคนนี้ทำให้เราแท้งบุตรถึง 3 ครั้ง เราตายไปแล้วจะขอเกิดมากินลูก
ของมันทุกคน” ฝ่ายภรรยาหลวงเมื่อถูกจับได้ว่าเป็นคนทำให้ภรรยาน้อยตาย จึงถูกสามีทุบตีจนตาย 
เมื่อตายแล้วไปเกิดเป็นแม่ไก่อยู่ในเรือนส่วนภรรยาน้อยเป็นแม่แมว ต่อมาแม่ไก่ออกไข่ แม่แมวก็มากิน
ไข่ของแม่ไก่ตามแรงอาฆาตถึง 3 ครั้ง แม่ไก่จึงอาฆาตแม่แมวจะขอกลับมากินลูกของแม่แมวบ้าง เกิด
เป็นแม่เสือเหลืองเป็นแม่วัว, เป็นสลับกันกินลูกของกันและกันตามแรงอาฆาตถึง 3 ครั้ง ต่อมาแม่วัว
เกิดเป็นนางยักษ์ ส่วนแม่เสือเหลืองเกิดเป็นกุลธิดาในกรุงสาวัตถีออกเรือนไปอยู่กับสามี เมื่อกุลธิดาให้
กำเนิดบุตร นางยักษ์ก็จับลูกของกุลธิดากินไปเสีย 2 ครั้ง พอตั้งครรภ์ครั้งที่ 3 กุลธิดาจึงขอสามี
กลับไปคลอดที่บ้านเดิมเพ่ือหนีนางยักษ์  

ฝ่ายนางยักษ์ไม่ได้อยู่หลายเดือนเพราะต้องทำหน้าที่ตักนี้จากสระอโนดาตไปถวายท้าวเวสสุ
วัน เมื่อหมดเวรตักน้ำแล้ว กลับมาหาหญิงคู่อาฆาตไม่พบ ทราบความว่าเธอกลับไปคลอดบุตรที่บ้าน
เดิมจึงตามไป วันนั้นกุลธิดากับสามีอยู่ระหว่างทางพักให้นมบุตรอยู่ข้างวัดเชตวันมหาวิหาร กุลธิดา
เห็นนางยักษ์กำลังเดินมา จึงวิ่งหนีเข้าไปในวิหาร อุ้มลูกไปวางแทบพระบาทพระพุทธเจ้า และกราบ
ทูลของให้พระพุทธองค์ทรงช่วยชีวิตลูกของตนด้วย พระศาสดาตรัสให้พระอานนท์ไปเรียกนางยักษ์
เข้ามา นางยักษ์ร้องไห้เข้ามาในวิหารด้วยความอาฆาต พระศาสดาตรัสกับนางยักษ์ว่า “นางยักษิณีจง
มาเถิด เจ้าอย่าได้ร้องไห้ไปเลย เจ้าหยุดสร้างเวรต่อกันได้แล้ว พวกเจ้าทั้งสองผูกเวรกันไว้แล้วระงับเวร
ด้วยการสร้างเวรใหม่ เวรของพวกเจ้าจึงผูกกันไปไม่มีวันสิ้นสุด เหมือนเวรของงูกับพังพอน ของหมีกับ
ไม้สะคร้อ และของกากับนกเค้า เวรไม่อาจระงับด้วยการผูกเวร แต่ระงับได้ด้วยการไม่ผูกเวร” เมื่อจบ
พระคาถานางยักษ์ก็ได้สติ ระงับเวรลงได้ดำรงอยู่ในโสดาปัตติผล ได้ดวงตาเห็นธรรม บรรลุเป็นพระ
โสดาบัน นางยักษ์กับกุลธิดาจึงต่างเลิกจองเวรกัน แต่สักพักนางยักษ์ก็ร้องไห้ขึ้นมาอีก แล้วกราบทูลว่า 
เมื่อก่อนนางเลี้ยงชีพด้วยการกินเนื้อสัตว์ บัดนี้นางเลิกเบียดเบียนสัตว์แล้ว (เพราะนางเป็นพระ
โสดาบันแล้ว) นางจะดำรงชีพอยู่ได้อย่างไร พระศาสดาจึงตรัสเรียกให้กุลธิดารับนางยักษ์ไปอยู่ด้วย 
กุลธิดาจึงให้นางยักษ์พักในที่อันสงบภายนอกบ้านและให้จัดข้าวและน้ำให้นางยักษ์กินเป็นประจำ นาง
ยักษ์อยู่เป็นสุขสบายจึงตอบแทนกุลธิดาด้วยการบอกว่า ปีนี้ฝนดีให้ทำนาบนที่ดอน ปีนี้ฝนแล้งให้ทำ
นาในที่ลุ่ม กุลธิดาจึงทำนาได้ผลดีสมบูรณ์ ไม่เสียหายเพราะน้ำท่วมหรือน้ำแล้งเหมือนคนอ่ืน 
ชาวเมืองจึงถามนางว่าทำไมข้าวกล้าไม่เสียหายเพราะน้ำท่วมหรือน้ำแล้งเลย นางบอกว่า นางยักษิณีผู้
เป็นสหายที่นางได้จัดข้าวจัดน้ำให้อยู่เป็นประจำบอกว่าฝนจะดีหรือฝนจะแล้ง พวกท่านก็ทำบ้างซินาง
ยักษิณีจะได้ดูแลการงานของพวกท่านบ้าง จากนั้นชาวเมืองทั้งสิ้นพากันทำสักการะข้าวและน้ำอย่างดี
แก่นางยักษิณี (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 1/64-73)  จะเห็นได้ว่า
การมูเตลูมีอยู่ทุกยุคสมัย เมื่อชาวเมืองเกิดศรัทธาจึงสักการะบูชาและขอพรจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพ่ือให้เกิด
โชคลาภ ความสำเร็จ และการคุ้มครอง ก็ยิ่งทำให้ความเชื่อแบบมูเตลูก็แพร่หลาย 



480  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

มูเตลูบนแนวคิดที่ส่งเสริมความเชื่อทางพระพุทธศาสนา 
การปรับแนวคิดเรื่องมูเตลูให้สอดคล้องเพ่ือส่งเสริมหลักความเชื่อของพระพุทธศานาจะต้อง

สร้างความเข้าใจให้ถูกต้องกับความเชื่อ เช่อ สิ่งที่เชื่อ วิธีการปฏิบัติต่อสิ่งที่เชื่อ ผลที่ได้รับจากการเชื่อ 
นอกจากนี้ในการตัดสินใจหรือปลงใจเชื่อหรือศรัทธาอะไร พระพุทธศาสนายังมีหลักมหาปเทส 4  มา
เป็นแนวทางในการพิจารณา เพ่ือให้การเชื่อและศรัทธาเป็นไปอย่างมีสติและมีเหตุผล 

“สิ่งใดไม่ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้นไม่ควร  
สิ่งใดไม่ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นควร 
สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตไว้ว่าควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้นไม่ควร 
สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตไว้ว่าควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นควร” (พระธรรมปิฎก 

(ป.อ. ปยุตโต), 2546) 
ประโยคที่ว่า "สิ่งใดไม่ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้นไม่ควร" หมายถึง 

การพิจารณาถึงการกระทำหรือสิ่งต่างๆ ที่ไม่มีการห้ามไว้อย่างชัดเจนในหลักคำสอน แต่ถ้าสิ่งนั้น
เชื่อมโยงกับสิ่งที่ไม่เหมาะสม ผิดกฎหมาย หรือผิดหลักศีลธรรม ไม่สอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัย ก็
ถือว่าสิ่งนั้นไม่ควรทำ เพราะมันอาจทำให้เกิดความทุกข์  ดังนั้นการสอนเช่นนี้ เป็นการเน้นให้
พุทธศาสนิกชนรู้จักพิจารณาด้วยโยนิโสมนสิการ หรือการคิดพิจารณาอย่างรอบคอบ โดยคำนึงถึง
ความเหมาะสมของการกระทำว่าเป็นสิ่งที่ควรทำหรือไม่ควรทำ แม้จะไม่มีข้อห้ามชัดเจนก็ตาม หากสิ่ง
ใดนำไปสู่ความผิดหรือทำให้เกิดอกุศลธรรมไม่ก่อให้เกิดความเจริญงอกงามในพระธรรมวินัย ก็ไม่ควร
ทำ  

ในขณะเดียวกัน ประโยคที่ว่า "สิ่งใดไม่ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้น
ควร" หมายความว่า หากสิ่งใดที่ไม่มีการห้ามไว้ในหลักศีลหลักธรรม แต่การกระทำนั้นสอดคล้องกับ
ความดีงาม ไม่ผิดศีล ไม่ผิดธรรม ก่อให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองและสังคม และส่งเสริมให้เกิดการ
พัฒนาทั้งทางร่างกาย จิตใจและสติปัญญา สิ่งนั้นจึงถือว่าควรทำได้ เพราะไม่เพียงแต่ไม่ขัดต่อ
หลักธรรม ยังเป็นการส่งเสริมให้เกิดกุศลธรรมและความเจริญทางจิตใจอีกด้วย ตัวอย่างเช่น  การ
ปฏิบัติธรรมออนไลน์ การกระทำบางอย่างที่แม้ไม่ถูกระบุไว้ในคำสอนโดยตรง แต่หากเป็นการสร้าง
ประโยชน์แก่ตนเองและผู้อ่ืน ก่อให้เกิดกุศลจิต อยู่ในศีลธรรมอันดีย่อมถือว่าเป็นสิ่งที่ควรทำ 

จากแนวคิดดังกล่าว เราสามารถนำความเชื่อสายมูเตลูไปประยุกต์ หรือปรับใช้ให้ถูกต้องได้
อย่างเหมาะสมได้เช่นกัน ยกตัวอย่างเช่น การสักยันต์ ซึ่งหลายคนมีความเชื่อว่าการสักยันต์ลวดลาย
ต่างๆ จากพระอาจารย์หรืออาจารย์สำนักต่างๆ จะทำให้มีโชคมีลาภ เจริญรุ่งเรือง อยู่ยงคงกระพัน 
คลาดแคล้ว พ้นภัยอันตราย  หนังเหนียวศัตรูฟันไม่เข้า-ยิงไม่ออก เมื่อมีความเชื่อที่ว่ามานี้การสักยันต์
อาจทำให้เกิดความรู้สึกให้เกิดความเชื่อมั่น เกิดความมั่นใจ ที่ช่วยให้ผู้ที่สักยันต์มามีจิตใจความมั่นคง
ยิ่งๆ ก่อนทำการสักยันต์ครูบาอาจารย์จะมีข้อแม้ที่ต้องทำสำหรับคนสักยันต์ หลายประการ แต่ข้อ
ห้ามที่ทุกสำนักต้องมีก็คือ ให้ถือศีล 5 อย่างเคร่งครัด ทำแต่กรรมดี อุปเท่ห์ของผู้ที่สักยันต์จะต้อง
ยึดถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัดด้วยบุญญาธิการของบูรพาจารย์ คณาจารย์ที่ถ่ายทอดสู่ตัวของคนสักยันต์ 
ไม่ให้เสื่อมคลายความขลัง ต้องถือปฏิบัติในความดี พิจารณาจากข้อแม้ดังกล่าวที่ว่า การสักยันต์แล้ว
ถือศีล 5 อย่างเคร่งครัดนั้น  นอกจากนั้น อักขระที่ปรากฎอยู่ ในยันต์ก็สื่อถึงหลักคำสอนใน
พระพุทธศาสนา ก็ต้องถือปฏิบัติธรรมตามนั้นอย่างเคร่งครัดจึงจะถึงประโยชน์ได้อย่างสมบูรณ์เต็มที่ 



481 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จะเห็นได้ว่า เป็นการเน้นย้ำให้ผู้สักตระหนักถึงการใช้ชีวิตที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมและผู้อ่ืน โดย
ไม่เบียดเบียนหรือทำร้ายผู้อ่ืน จิตที่เป็นกุศลจะเสริมให้ความศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อมโยงของยันต์ที่สักนั้นมี
พลัง ความเชื่อในการสักยันต์ไม่ใช่เพียงแค่การพ่ึงพิงพลังภายนอก แต่เป็นการรวมเอาหลักธรรมคำ
สอนทางพุทธศาสนามาใช้ในการดำเนินชีวิต เป็นการฝึกฝนพัฒนาตนเองอยู่ตลอดเวลา ประกอบกับให้
มีสติสัมปชัญญะ และดำเนินชีวิตอยู่ในศีลธรรม ทำให้ยันต์นั้นเป็นสัญลักษณ์ของการประพฤติดีและ
การยึดมั่นในหลักศีลธรรมอย่างแท้จริง 

 
แนวทางการบูรณาการให้สอดคล้องกับความต้องการของสังคม 

จากการศึกษาเรื่องมูเตลูนี้จะเห็นได้ว่าการบรูณาการเรื่องของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทำให้พบว่า 
1. มูเตลูกับประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา เป็นการอ้างถึงการแนวทางการบูรณาการความ

เชื่อบุคคลที่ปรากฎในทางประวัติศาสตร์และสถานที่เพ่ือส่งเสริมจิตใจและการระลึกถึงความดีของ
บรรพชน และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ปกปักษ์รักษาบุคคลและบ้านเมือง 

2. มู เตลู ในฐานะเครื่องมือสร้างกำลังใจและความหวังควบคู่ ไปกับความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา บุคคลใช้มูเตลูเพ่ือเสริมความมั่นใจ สร้างแรงบันดาลใจ และมีศรัทธาทางศาสนาเป็น
ที่พ่ึงพาทางใจ 

3. มูเตลูกับวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมวิถีความเชื่อที่สอดคล้องกับวิถีชีวิต
ในแง่ของการเคารพนับถือบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เช่น พระเครื่อง วัด โบสถ์ วิหาร หลวงพ่อ รวมถึงการ
เข้าใจถึงการทำบุญเพ่ือระลึกถึงสิ่งอันเป็นเครื่องยึดโยงจิตใจที่ทำให้เกิดความสบายใจ 

4. มูเตลูกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยนำหลักธรรมทั้งหลายมาเป็นเครื่องเตือนสติ 
ในการคิดพิจารณาในการดำเนินชีวิต แม้มูเตลูจะเป็นความเชื่อในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ แต่ก็มีส่วน
เชื่อมโยงกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา หากพิจารณาให้อีกด้านมูเตลูเป็นการส่งเสริมการให้นำเอา
ความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์มาเป็นหลักในการปฏิบัติตนในอยู่ในศีลธรรมอันดี ส่งเสริมให้เกิดการเสียสละ 
ความเมตตา ทั้งยังสามารถต่อยอดไปสู่การปฏิบัติธรรมเพ่ือจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาได้ 
 
บทสรุป 

มูเตลูเป็นความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์และเครื่องรางของขลังที่แพร่หลายอยู่ในสังคมไทยปัจจุบัน 
โดยหลายคนหันมาใช้มูเตลูเพ่ือความหวังและสร้างกำลังใจความมั่นใจในชีวิต แม้ความเชื่อในมูเตลูจะ
เป็นเรื่องของความศรัทธาส่วนบุคคล แต่ความเชื่อความศรัทธานี้ควรให้สอดคล้องกับหลักธรรมทาง
พุทธศาสนา คือการละความชั่ว (สพฺพปาปสฺส อกรณํ) การทำความดี (กุสลสฺสูปสมฺปทา) และการทำ
จิตใจให้ผ่องใส (สจิตฺตปริโยทปนํ) พร้อมทั้งการรักษาศีล การเจริญจิตตภาวนา และการเจริญปัญญา 
เป็นเครื่องมือสำคัญที่จะนำพามนุษย์ให้เข้าถึงหลักความจริงตามคำสอนในพระพุทธศาสนา ดังนั้น 
แนวทางการพิจารณาความเชื่อในมูเตลูควรใช้หลักสัทธา 4 หลักกาลามสูตร มหาปเทส 4 และโยนิโส
มนสิการ ซึ่งเน้นการใช้ปัญญาพิจารณาอย่างรอบคอบ โดยไม่เชื่อในสิ่งที่ฟังตามๆ กันมา หรือปฏิบัติ
สืบต่อกันมาโดยไม่มีเหตุผลรองรับตามหลักพระพุทธศาสนา แต่ให้พิจารณาด้วยเหตุผลก่อนที่จะเชื่อว่า
สิ่งนั้นก่อให้เกิดผลดีหรือผลเสียอย่างไร เป็นคุณหรือเป็นโทษ เป็นประโยชน์หรือมิใช่ประโยชน์ทั้งแก่
ตนเองและสังคม รวมทั้งอยู่ในศีลธรรมอันดี การเชื่อในมูเตลูสามารถนำมาใช้ได้หากพิจารณาอย่าง



482  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
รอบคอบ การปฏิบัติตามหลักศีลธรรม และการหลีกเลี่ยงสิ่งที่ก่อให้เกิดความ่ทุกข์ทั้งร่างกายและจิตใจ 
เป็นหนทางที่จะทำให้การประพฤติปฏิบัติกุศลบุญจริยาเป็นการทำความดีอย่างฉลาด ไม่หลงงมงาย มู
เตลูสามารถส่งเสริมให้คนมีจิตเป็นกุศลได้หากนำมาใช้ร่วมกับการปฏิบัติตามหลักธรรมในพุทธศาสนา 
การเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์สามารถเป็นแรงบันดาลใจในการทำความดี รักษาศีล และพัฒนาจิตใจ  เพ่ือ
บรรลุเป้าหมายอันสูงสุดในพระพุทธศาสนา คือการบรรลุมรรค ผล นิพพาน ตลอดไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11.  

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 12.  

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2558). พุทธธรรม ฉบับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 41. กรุงเทพฯ:  

สำนักพิมพ์  ผลิธัมม์. 
ข่าวสนุกดอมคอม. (2567).  รวยงวดนี้! พระพิฆเนศเข้าฝันบอกมีกล้วยแตกหน่อกลางต้น อ้ึงตื่นมาม ี

จริงๆ ขอได้เลขสวย. สืบหาข้อมุลเมื่อ 15 กุมภาพันธ์ 2567, จาก    
https://www.samook.com/news/9232046/ 

ข่าวสนุกดอมคอม. (2567). ให้โชคมาแล้ว 18 งวดติด คอหวยแห่ขอเลขเด็ดเรือโบราณอายุรวมกว่า  
500 ปี. สืบหาข้อมุลเมื่อ 13 สิงหาคม 2567, จาก   :   
https://www.samook.com/news/82424420/ 

ข่าวไทยรัฐออนไลน์. (2567). ขออะไรก็สมหวัง “ไอ้ไข”่ วัดเจดีย์ ของหายได้คืน.. ยอดขายทะลุเป้า..  
บันดาลโชคลาภ.สืบหาข้อมุลเมื่อ 9  กันยายน 2567, จาก     
https://www.thairath.co.th/lifestyle.life.1938088 

คณัฐชัย ธนทวิพันธุ์กุล. (2566). วิเคราะห์แนวคิดเรื่องฤกษ์ยามในสุปุพพัณหสูตร.  สารนิพนธ์พุทธ 
ศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

คมกฤชช อุ่ยเต็กเค่ง, ผศ. (2560). ภารตะ-สยาม? ผี พราหมณ์ พุทธ?. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: มต ิ
ชน. 

คมกฤชช อุ่ยเต็กเค่ง, ผศ. (2567). “มูเตลู” Pop culture ที่ไม่เคยหายไปจากสังคมไทย. สืบหาข้อมุล
เมื่ อ  15 กุมภาพันธ์  2567 , จาก   https://theactive.net/data/mutelu-culture-
reviews/ 

ธิติรัตน์ สมบรูณ์ . (2566).  มองอย่างเข้าใจ ไสยศาสตร์ในวิถีเมือง ตัวช่วยรับมือโลกป่วนและความ
เ ป ลี่ ย ว เ ห ง า .  สื บ ห า ข้ อ มุ ล เ มื่ อ  1 5  กุ ม ภ า พั น ธ์  2 5 6 7 ,  จ า ก   
https://www.chula.ac.th/highlight/144639/. 

ชวนพิศ นภตาศัย, พระครูสิริธรรมเมธี (อุดร ทีปวํโส), พระพงษ์ระวี อุตฺตรภทฺโท (โหลิมชยโชติกุล) 
และพระรัฐพงค์ อาจิณฺณธมฺโม (ทองแปง). (2567).  มูลค่าและคุณค่าของ “มูเตลู” ใน

https://www.samook.com/news/82424420/
https://www.thairath.co.th/lifestyle.life.1938088
https://theactive.net/data/mutelu-culture-reviews/
https://theactive.net/data/mutelu-culture-reviews/
https://www.chula.ac.th/highlight/144639/


483 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.2 (May-August 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประเทศไทยที่อาจส่งผลต่อความมั่นคงของพระพุทธศาสนา. สารนิพนธ์พุทธศาสนาและ
ปรัชญา. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยวิทยาเขตล้านนา.  

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2565). มูเตลู: มานุษยวิทยาของเครื่องรางของขลังและโชคลาภ . สืบหาข้อมุลเมื่อ 
15 กุมภาพันธ์ 2567, จาก   https://www.sac.or.th/portal/th/article/detail/328  

ณัฐสุดา เต้พันธ์, ผศ. (2566). ทำไมต้องมู(เตลู)?. บทสัมภาษณ์จาก The Active. สืบหาข้อมุลเมื่อ 15 
กุมภาพันธ์ 2567, จาก   https://theactive.thaipbs.or.th/video/socialmovement-
20230330. 

พระครูสิริรัตนานุวัตร , รศ.ดร. และ พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส , รศ.ดร. (2556). การบนบาน 
บวงสรวง: แนวคิด หลักการ อิทธิพลต่อสังคมไทย. โครงการปริญญาโท สาขาสันติศึกษา: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

พระจันทร์ เอียมซิน. (2563). Placebo Effect ปรากฎการณ์ “ยาหลอก” ที่เชื่อว่าจิตใจมีอำนาจ
เห นื อ ร่ า ง ก า ย .  สื บ ห า ข้ อ มุ ล เ มื่ อ  1 5  กุ ม ภ า พั น ธ์  2 5 6 7 ,  จ า ก    : 
https://www.brandthink.me/content/placebo-effect- [12 ตุลาคม 2563]. 

พระมหาคมคาย สิริปญโญ, พระอธิการระพิน ฐิตธมฺโม. (2567). ไสยศาสตร์: การพัฒนาความเชื่อใน
สังคมชาวพุทธ. วารสารวิชาการ สังคมศาสตร์ วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด. สืบหาข้อมุลเมื่อ 15 
กุ ม ภ า พั น ธ์  2 5 6 7 ,  จ า ก    https://so1 4 . tci-
thaijo.org/index.php/jssmcure/article/view/614/528  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2563). ขยายความเรื่องศรัทธา. สืบหาข้อมุลเมื่อ 15 
กุมภาพันธ์ 2567, จาก   htttp://pagoda.or.th/somdej-payutto/21-5.html.  

 
 

https://www.sac.or.th/portal/th/article/detail/328
https://www.brandthink.me/content/placebo-effect-

