
426  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

แนวคิดเรื่องความสุขในมุมมองของอรสิโตเตลิและพุทธปรัชญา: การวิพากษ์
เชิงเปรียบเทียบ 

A Concept of Happiness (Eudaimonia) in Aristotle’s and 
Buddhist Philosophical Viewpoint: A Comparative Critique  

 
นารีนาท เหลียงทอง Nareenath Leangtong 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding author, e-mail: chocolabebee@gmail.com 
 

Received August 19, 2025; Revised August 29, 2025; Accepted: December 30, 2025 

 
บทคัดย่อ  

 การศึกษานี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องความสุขในปรัชญาของอริสโตเติลและ
พุทธปรัชญา โดยเน้นความเหมือนและความต่างของทั้งสองแนวคิด รวมถึงชี้ให้เห็นถึงคุณค่าของ
การบูรณาการแนวคิดเหล่านี้มาประยุกต์ใช้ ในชีวิตประจำวัน อริสโตเติลเสนอว่าความสุข 
(eudaimonia) คือการใช้ชีวิตอย่างมีเหตุผลตามคุณธรรมอันเป็นเลิศ ในขณะที่พุทธปรัชญา ชี้ว่า
ความสุขที่แท้จริงคือการพ้นทุกข์หรือนิพพาน การวิเคราะห์พบว่าทั้งสองปรัชญามีจุดร่วมในการให้
ความสำคัญกับการพัฒนาตนเอง และ การใช้ปัญญา เพ่ือบรรลุความสุข อย่างไรก็ตาม มีความ
แตกต่างกันในเรื่องของเป้าหมายสูงสุด และ วิธีการ โดยอริสโตเติลเน้นการกระทำในโลกนี้ ส่วนพุทธ
ปรัชญาเน้นการละวางจากโลก 
คำสำคัญ: ความสุข; ยูไดโมเนีย; เหตุผล 
 
Abstract 
 This research aims to compare the concepts of happiness in Aristotle's 
philosophy and Buddhist philosophy, emphasizing the similarities and differences 
between the two concepts, as well as pointing out the value of integrating these 
concepts into daily life. Aristotle proposed that happiness (eudaimonia) is living a 
rational life according to excellent virtue, while Buddhist philosophy points out that 
true happiness is freedom from suffering or nirvana. The analysis found that both 
philosophies share the same points in emphasizing self-development and the use of 
wisdom to achieve happiness. However, there are differences in terms of the 
ultimate goal and method, with Aristotle emphasizing action in this world, while 
Buddhist philosophy emphasizes detachment from the world. 
Keywords: Happiness; Eudaimonai; Reason 



427 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 บทนำ  
ความสุขเป็นหนึ่งในเป้าหมายสูงสุดที่มนุษย์ทุกคนปรารถนา การแสวงหาความสุขเป็นแรง

ขับเคลื่อนสำคัญที่ผลักดันให้เกิดการกระทำและตัดสินใจต่างๆ ในชีวิต ตั้งแต่อารยธรรมโบราณจนถึง
ปัจจุบัน นักคิดและนักปรัชญาในแต่ละยุคสมัยได้พยายามทำความเข้าใจและให้คำนิยามเกี่ยวกับ
ความสุขในมุมมองที่แตกต่างกันไป หนึ่งในแนวคิดที่ทรงอิทธิพลมากที่สุดในโลกตะวันตกคือปรัชญา
ของอริสโตเติล (Aristotle, 1980) ซึ่งเสนอว่าความสุขเป็นเป้าหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย์และเชื่อมโยง
อย่างใกล้ชิดกับการดำเนินชีวิตตามคุณธรรม ในขณะเดียวกัน ในโลกตะวันออก แนวคิดเรื่องความสุข
ใน พุทธปรัชญาได้หยั่งรากลึกและมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของผู้คนมายาวนานนับพันปีเช่นกันโดยเน้นการ
พ้นทุกข์และการเข้าถึงภาวะนิพพาน 

แม้ว่าปรัชญาทั้งสองจะมีต้นกำเนิดและพัฒนาการในบริบททางวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน แต่ก็มี
จุดร่วมที่น่าสนใจในการให้ความสำคัญกับมิติทางด้านจริยธรรมและการพัฒนาตนเองเพ่ือนำไปสู่ชีวิตที่
มีความหมายและเปี่ยมสุข การเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องความสุขของอริสโตเติลกับพุทธปรัชญาจึงมี
ความสำคัญอย่างยิ่ง เพราะไม่เพียงแต่จะช่วยให้เข้าใจแก่นแท้ของปรัชญาทั้งสองได้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น แต่ยัง
ช่วยชี้ให้เห็นถึงมิติที่คล้ายคลึงและแตกต่างกัน รวมถึงแนวคิดของนักปรัชญาที่สนับสนุน และคัดค้าน 
เพ่ือนำไปสู่การบูรณาการแนวคิดเหล่านี้มาใช้ในการดำเนินชีวิตเพ่ือสร้างความสุขที่ยั่งยืนและแท้จริง 
อันเป็นประโยชน์ต่อการนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันท่ามกลางความท้าทายของโลกสมัยใหม่ 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษานิยามความสุขของอริสโตเติล 
2. เพ่ือศึกษานิยามความสุขของพุทธปรัชญาเถรวาท 
3. เพ่ือวิพากษ์แนวคิดเรื่องความสุขของอริสโตเติลกับพุทธปรัชญาเถรวาท 

 
ระเบียบวิธีวิจัย  

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research)  โดยมีระเบียบวิจัยดังต่อไปนี้ 
1) ศึกษาค้นคว้ารวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ  (Primary Source) จากหนังสือ 

Aristotle Nicomachean Ethics และ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาฯ 45 เล่ม เป็นหลัก 
2) ศึกษาและวิเคราะห์จากตําราเอกสารทางวิชาการขั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ที่

เกี่ยวข้องนํามาเขียนในงานวิจัยใช้เอกสารขั้นทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารทางวิชาการเกี่ยวกับยูไดโมเนีย , 
พุทธปรัชญาหรือพุทธศาสนาที่นักวิชาการทางพระพุทธศาสนาได้เขียนหรือเรียบเรียงไว้ทั้งภาษาไทย
และอังกฤษ 

3) วิเคราะห์ วิพากษ์ และตรวจสอบเหตุผลเพ่ือสร้างข้อสรุปถัดจากนั้นนําไปเขียนเป็น
งานวิจัยพร้อมเสนอแนวคิดของผู้วิจัยให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์และตอบปัญหาที่ต้องการทราบ 

 
ผลการศึกษา  

1. นิยามความสุขของอริสโตเติล ตามทรรศนะของอริสโตเติลเขามองว่ายูไดโมเนียคือ
ความสุขสูงสุดของชีวิตมนุษย์ ซึ่งไม่ใช่ความสุขแบบรู้สึกพึงพอใจชั่วคราวแต่เป็นการเบ่งบาน หรือการ



428  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
มีชีวิตที่ดีอย่างสมบูรณ์ตลอดช่วงชีวิต ซึ่งเป็นสิ่งที่เราปรารถนาเพ่ือตัวเองไม่ใช่เพ่ือสิ่งอ่ืนใดอีก แก่นแท้
ของยูไดโมเนียอยู่ที่การดำเนินชีวิตที่เปี่ยมด้วยเหตุผล และ คุณธรรม (ทางปัญญา และทางจริยธรรม) 
โดยเฉพาะการพิจรณาอย่างรอบคอบจะช่วยให้เกิดการตัดสินใจอย่างถูกต้องเหมาะสม เช่น ความกล้า
หาญ ความยุติธรรม ความพอประมาณ และปัญญา ซึ่งพัฒนาผ่านการฝึกฝนตามหลักทางสายกลาง 
(Golden Mean) การมีชีวิตตามยูไดโมเนียจึงเป็นการทำกิจกรรมที่สอดคล้องกับคุณธรรมอย่าง
ต่อเนื่องและสม่ำเสมอ เป็นการใช้ชีวิตอย่างกระตือรือร้นและมีส่วนร่วมไม่ใช่แค่การมีความสุขแบบ
เฉื่อยชา อริสโตเติลยอมรับว่าการมีปัจจัยภายนอกบางอย่าง เช่น สุขภาพที่ดี ทรัพย์สิน มิตรสหาย 
และโอกาสที่ดี เป็นสิ่งจำเป็นในการเกื้อหนุนให้บุคคลสามารถแสดงออกซึ่งคุณธรรมได้อย่างเต็มที่และ
มีชีวิตที่ดี หากปราศจากสิ่งเหล่านี้การบรรลุยูไดโมเนียที่สมบูรณ์ก็เป็นเรื่องยาก (Aristotle, 1980) 

ความสุขอีกประเภทที่ไม่ได้พ่ึงพาปัจจัยจากภายนอกนั่นคือความสุขแบบพุทธปรัชญา พุทธ
มองความสุขในมิติที่แตกต่างอย่างสิ้นเชิงจากปรัชญาตะวันตก โดยเน้นที่การ ดับทุกข์ และการหลุด
พ้นจากวัฏสงสาร พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าสรรพสิ่งในโลกล้วนเป็นทุกข์ และต้นเหตุของทุกข์คือ 
ตัณหา คือความอยากได้ อยากมี อยากเป็น หรือความอยากที่จะไม่เป็น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม
ที่ 4 ข้อที่ 34 หน้าที่ 32, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ความสุขที่แท้จริงจึงมิใช่การแสวงหา
สิ่งที่ทำให้พอใจ แต่เป็นการเข้าใจและละวางตัณหาเหล่านั้น. เพ่ือก้าวเข้าสู่นิพพานที่เป็นเป้าหมาย
สูงสุด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 35 หน้าที่ 32, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ความสุขในทางพุทธปรัชญาเปนแนวคิดที่ลึกซึ้งและมีหลายระดับ ไมไดจำกัดอยู่เพียงความพึงพอใจ
ทางกายหรือใจชั่วคราว แต่เป็นกระบวนการที่นำไปสู่การดับทุกขโดยสิ้นเชิง พระพุทธเจ้าทรงจำแนก
ความสุขออกเป็นหลายชั้น ตั้งแต่ความสุขทางโลกไปจนถึงความสุขสูงสุดคือพระนิพพาน ในระดับแรก 
ความสุขที่ผู้คนทั่วไปเขาใจคือ กามสุข ความสุขจากการเสพกามคุณห้า ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส และ
สัมผัสทางกาย ความสุขเช่นนี้เป็นเพียงชั่วคราวและแฝงด้วยความทุกข์ เพราะสิ่งเหล่านี้ไมเที่ยงและ
เปลี่ยนแปลงอยูเสมอ ถัดมาเป็นสมาธิสุข ซึ่งเกิดจากการฝกจิตใหสงบดวยการเจริญสมาธิ เมื่อจิตตั้ง
มั่นในฌาน ความสุขท่ีเกิดขึ้นจะละเอียดและมั่นคงกว่ากามสุขพระพุทธเจาทรงยกยองสมาธิสุขว่าเป็น
สุขที่ประณีตกว่า เพราะไม่ต้องพ่ึงพาสิ่งภายนอก แตเกิดจากความสงบภายในใจ สุดท้ายคือ โลกุตตร
สุข หรือความสุขสูงสุดที่เหนือโลก ได้แก่ นิพพานสุข พระพุทธเจาตรัสวา “นิพพานัง ปรมัง สุขัง” 
หมายถึง นิพพานเป็นสุขอยางยิ่ง เพราะเป็นการดับกิเลสและทุกข์ทั้งปวงโดยสิ้นเชิง ความสุขนี้ไม่
ขึ้นกับการปรุงแต่ง ไมเสื่อมสลาย และเป็นเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติธรรม ดังนั้น ความสุขในทาง
พุทธปรัชญาไมใช่ เพียงการเสพสิ่งที่นาพอใจ แต่เป็นการก้าวข้ามความสุขชั่วคราวไปสูความสุขที่
แท้จริง ซึ่งเกิดจากการปฏิบัติมรรคมีองค์แปดจนบรรลุพระนิพพาน 

ความสุขในทัศนะของอริสโตเติลและพุทธปรัชญามีจุดร่วมตรงที่ไม่จำกัดอยู่เพียงความพึง
พอใจทางกาย แต่เน้นการพัฒนาจิตใจและคุณธรรมเพ่ือบรรลุความสุขที่แท้จริง อย่างไรก็ตาม 
อริสโตเติลมองความสุข (Eudaimonia) เป็นการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณธรรมและการใช้เหตุผลเพ่ือ
ความเจริญงอกงามของมนุษย์ ขณะที่พุทธปรัชญามองความสุขสูงสุดคือการดับทุกข์และบรรลุนิพพาน 
ซึ่งเป็นการก้าวพ้นโลกีย์โดยสิ้นเชิง ความเหมือนกันของอริสโตเติลและพุทธปรัชญา คือ การเน้น
คุณธรรมเป็นฐาน โดยทั้งอริสโตเติลและพุทธปรัชญาเห็นว่าความสุขแท้จริงไม่ได้เกิดจากการเสพกาม
หรือวัตถุ แต่เกิดจากการดำเนินชีวิตที่มีคุณธรรม ซึ่งทั้งสองเน้นไปที่ความสุขที่ไม่ใช่ความสุขชั่วคราว 



429 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ทั้งสองแนวคิดปฏิเสธความสุขที่เกิดจากความพึงพอใจชั่วคราว เช่น กามสุข หรือความสุขจาก
ทรัพย์สิน และทั้งคู่เน้นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาตนเอง ซึ่งอริสโตเติลเน้นการใช้เหตุผลและการ
บ่มเพาะคุณธรรม ส่วนพุทธปรัชญาเน้นการฝึกจิตด้วยสมาธิและปัญญา ในด้านความต่างของทั้งสอง
เน้นที่เป้าหมายสูงสุด ความสุขของอริสโตเติลคือ Eudaimonia หรือการ “เจริญงอกงาม” ของชีวิต
มนุษย์ผ่านการใช้เหตุผลและคุณธรรมในสังคม ส่วนพุทธปรัชญาเห็นว่าความสุขสูงสุดคือ นิพพานซึ่ง
เป็นการดับทุกข์และกิเลสโดยสิ้นเชิง ในเรื่องลักษณะของความสุข อริสโตเติลเน้นความสุขเป็นการใช้
ชีวิตอย่างมีจุดหมายและคุณค่าในโลกนี้เป็นการบรรลุศักยภาพของมนุษย์ ส่วนพุทธปรัชญาเน้น
ความสุขแบ่งเป็นหลายระดับ ตั้งแต่กามสุข สมาธิสุข จนถึงโลกุตตรสุข (นิพพานสุข) ทั้งสองมีวิธีการ
เข้าถึงที่ต่างกัน กล่าวคือ อริสโตเติลเน้นการใช้เหตุผล (logos) และการดำเนินชีวิตตามคุณธรรม เช่น 
ความกล้าหาญ ความยุติธรรม ความพอประมาณ ด้านพุทธปรัชญามุ่งเน้นการปฏิบัติตามมรรคมีองค์
แปด ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา เพ่ือดับทุกข์และบรรลุความสุขสูงสุด 

2. นิยามความสุขของพุทธปรัชญาเถรวาท ความสุขเป็นหนึ่งในเป้าหมายสากลที่มนุษย์ทุกผู้
ทุกนามปรารถนา ไม่ว่าจะยุคสมัยใดวัฒนธรรมใดตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ทุกคนต่างก็แสวงหาและให้
ความสำคัญกับความสุขในรูปแบบของตนเอง ความสำคัญของความสุขในมุมมองของอริสโตเติลคือ 
“ยูไดโมเนีย” แต่จริงๆ แล้วสำหรับ อริสโตเติลความสุขไม่ใช่แค่สิ่งสำคัญแต่คือเป้าหมายสูงสุดของ
ชีวิตมนุษย์ เขาไม่ได้มองความสุขเป็นเพียงอารมณ์ชั่วขณะหรือความพึงพอใจทางประสาทสัมผัสแต่คือ 
ยูไดโมเนีย อริสโตเติลให้เหตุผลว่า ยูไดโมเนียเป็นเป้าหมายในตัวเอง ทุกสิ่งที่เราทำในชีวิตไม่ว่าจะเป็น
การทำงาน การศึกษา การสร้างความสัมพันธ์ หรือการแสวงหาความรู้ ล้วนมีเป้าหมายเพ่ือนำไปสู่สิ่ง
ที่ดีกว่า ท้ายที่สุดแล้วสิ่งที่สูงสุดที่เราต้องการคือ ความสุข เพราะเราไม่ได้ต้องการความสุขเพ่ือสิ่งอ่ืน
ใดอีก แต่ต้องการความสุขเพ่ือความสุขเอง หากถามว่า "ทำไมคุณถึงอยากมีความสุข" คำตอบก็คือ 
"เพราะมันคือความสุข" ไม่มีเหตุผลอ่ืนใดที่อยู่เหนือไปกว่านั้น นอกจากนั้นอริสโตเติลเชื่อว่าสิ่งที่ดีที่สุด
สำหรับสิ่งมีชีวิตใดๆ คือการใช้ศักยภาพสูงสุด การได้ทำหน้าที่ของตนเองอย่างดีเยี่ยม และหน้าที่
เฉพาะของมนุษย์คือการใช้เหตุผล (Aristotle, 1980) 

สำหรับมนุษย์ทั่วไปในยุคสมัยใหม่ ความสุขยังคงเป็นสิ่งสำคัญสูงสุด แต่คำจำกัดความอาจมี
ความยืดหยุ่นและหลากหลายกว่ามุมมองของอริสโตเติลที่เน้นคุณธรรมโดยตรง มนุษย์มักให้
ความสำคัญกับเป้าหมายในการดำเนินชีวิต และ ผลลัพธ์ของชีวิตที่ดี คนส่วนใหญ่ยอมรับว่าเป้าหมาย
สูงสุดในชีวิตคือการมีความสุข ไม่ว่าจะเป็นความสุขจากการได้ทำตามความฝัน สุขที่ได้จากการ
เดินทางท่องเที่ยวโลกกว้าง การมีความสัมพันธ์ที่ดี หรือมีชีวิตที่สงบสุข การตัดสินใจและทางเลือกใน
ชีวิตประจำวันจำนวนมากของเรามักถูกขับเคลื่อนด้วยความหวังว่าจะนำไปสู่ความสุขที่มากขึ้ น ผู้คน
มักมองว่าความสุขเป็นตัวชี้วัดว่าชีวิตของตนเองกำลังดำเนินไปในทิศทางที่ถูกต้องหรือประสบ
ความสำเร็จหรือไม่ หากรู้สึกมีความสุขก็หมายความว่าชีวิตนั้นกำลังเป็นไปด้วยดี โดยมีแรงจูงใจและ
พลังขับเคลื่อนเป็นความสุข ซี่งเป็นแรงจูงใจที่สำคัญในการทำสิ่งต่างๆ ผู้คนขยันทำงานหนัก เร่งศึกษา
เล่าเรียน พัฒนาตนเอง และพยายามสร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆ เพราะเชื่อว่าสิ่งเหล่านี้จะนำมาซึ่งความสุขใน
ท้ายที่สุด ไม่ว่าจะเป็นความสุขจากการบรรลุเป้าหมาย ความภาคภูมิใจ หรือการได้รับการยอมรับ 
พวกเขาอาจไม่ได้คิดถึงคุณธรรมในแบบของอริสโตเติลโดยตรง แต่การปฏิบัติตนเป็นคนดี มีวินัย และ
ช่วยเหลือผู้อ่ืน ก็ล้วนนำไปสู่ความสัมพันธ์ที่ดีและการยอมรับจากสังคม ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของความสุข



430  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
โดยรวม นอกจากนั้นมนุษย์ทั่วไปยังเชื่อว่าความสุขจากการมีสุขภาวะที่ดี (Well-being)มีความสำคัญ
เช่นกัน ซึ่งเป็นมุมมองที่กว้างขึ้น ซึ่งรวมถึงสุขภาพกายที่ดี สุขภาพจิตที่ดี การมีความสัมพันธ์ที่ดี และ
การมีชีวิตที่มีความหมาย สุทธิลักษณ์ ตันติวัฒนะ ได้ศึกษาเรื่อง "สุขภาวะที่พึงประสงค์ตามแนวคิด
พุทธปรัชญา" เขาชี้ให้เห็นว่าความสุขไม่ได้เป็นเพียงเรื่องของปรัชญาชั้นสูง แต่เป็นสิ่งที่ผู้คนสามารถ
สัมผัสได้ในชีวิตประจำวันผ่านการปรับทัศนคติและการดำเนินชีวิตที่สมดุล ความสำคัญคือการทำให้
แนวคิดความสุขจับต้องได้และนำมาปฏิบัติได้จริงในชีวิตของผู้คนในชีวิตประจำวัน (สุทธิลักษณ์ ตันติ
วัฒนะ, 2550) ซึ่งสะท้อนถึงความสำคัญของความสุขในมิติของการสร้างสรรค์สังคมและเศรษฐกิจที่
ยั่งยืน นอกจากนั้นปรีชา ช้างขวัญยืน กล่าวว่า ปรัชญาพุทธ แม้จะเน้นนิพพานเป็นเป้าหมายสูงสุด แต่
เขาก็ยอมรับว่าความสุขในระดับโลกีย์ก็มีความสำคัญในฐานะ "เครื่องหล่อเลี้ยงชีวิต" เพ่ือให้มนุษย์
สามารถดำรงอยู่และพัฒนาตนเองไปสู่ความสุขที่สูงขึ้นได้ (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2547) 

โดยสรุปแล้วไม่ว่าจะเป็นในมุมมองของอริสโตเติลที่เน้นยูไดโมเนีย หรือในมุมมองของคน
ทั่วไป ความสุขมีความสำคัญมากอย่างยิ่งยวด ในมุมมองของอริสโตเติลมันเป็นเป้าหมายสูงสุดและ
เป็นแก่นสารของการดำรงอยู่ของมนุษย์ ที่มนุษย์ทุกคนควรแสวงหาผ่านการใช้เหตุผลและการปฏิบัติ
คุณธรรมอย่างต่อเนื่อง ซึ่งเป็นแนวคิดที่แตกต่างจากความสุขชั่วคราวอย่างสิ้นเชิง และมันได้ปูทาง
ให้กับแนวคิดเวลบี อ้ิงในยุคต่อมา ดังนั้นถ้าถามว่าความสุขมันสำคัญอย่างไร ผู้วิจัยว่ามันคือ
แรงผลักดันและตัวชี้วัดสำคัญของชีวิตที่ดี ที่มีคุณค่าพอ ที่จะทำให้มนุษย์พร้อมที่จะมีชีวิตอยู่ 

3. วิพากษ์แนวคิดเรื่องความสุขของอริสโตเติลกับพุทธปรัชญาเถรวาท การวิพากษ์ความสุข
กับพุทธปรัชญาเถรวาทได้วิเคราะห์บนแนวทาง ดังนี้ 

3.1 ประเภทความสุข อริสโตเติลนำเสนอแนวคิดเรื่องความสุขในมิติที่ลึกซ้ึงและแตกต่างจาก
เพียงแค่ความพึงพอใจทางกาย เขาไม่ได้แบ่งความสุขออกเป็นประเภทอย่างชัดเจน แต่เขาได้แบ่ง
ความสุขออกเป็น”วิถีชีวิต” ที่ดีสามวิถีหลัก ซึ่งสะท้อนถึงการแสวงหาความสุขที่แตกต่างกันของผู้คน 
โดยเขาเชื่อว่ามีเพียงวิถีเดียวเท่านั้นที่จะนำไปสู่ยูไดโมเนียที่แท้จริงได้ กล่าวคือ 1) ชีวิตแห่งความสุข
ทางกาย (The Life of Pleasure/Enjoyment - Hedonistic Life) เป็นการแสวงหาความสุขที่เกิด
จากความรู้สึกพึงพอใจทางกาย ทางประสาทสัมผัส หรือความสนุกสนาน เช่น การกินดื่มอาหารอร่อย 
การพักผ่อนหย่อนใจ หรือความบันเทิง เขามองว่าความสุขประเภทนี้เป็นสิ่งที่ไม่จีรังยั่งยืนและมนุษย์
ควรจะแสวงหาสิ่งที่เหนือกว่านี้ เขายอมรับว่าความสุขกายเป็นสิ่งจำเป็นและเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตที่ดี 
แต่เขาเชื่อว่านี่เป็นความสุขที่ตื้นเขินและไม่ยั่งยืน เป็นชีวิตที่เหมาะสมกับสัตว์มากกว่ามนุษย์ผู้มี
เหตุผล 2) ชีวิตแห่งเกียรติยศ (The Life of Honor/Political Life) เป็นการแสวงหาความสุขจาก
การได้รับการยกย่อง การยอมรับ เกียรติยศ ตำแหน่งทางสังคม หรืออำนาจจากผู้อ่ืน อริสโตเติลมอง
ว่านี่เป็นสิ่งที่ดูมีค่ากว่าความสุขทางกาย เขาเห็นว่าการได้รับการยอมรับ หรือการมีเกียรติมียศเป็นสิ่ง
ดี แต่มันไม่ใช่ความสุขที่แท้จริง เพราะสิ่งเหล่านี้ขึ้นอยู่กับการมอบให้จากผู้อ่ืน ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่มั่นคง 
และควบคุม ผู้ที่แสวงหาเกียรติยศอย่างแท้จริงมักทำไปเพ่ือยืนยันว่าตนเองมีคุณธรรม ซึ่งแสดงว่า
คุณธรรมนั้นสำคัญกว่าเกียรติยศ เช่น ผู้แทนราษฎรที่ทำงานอย่างหนักเพ่ือต้องการก้าวขึ้นสู่ตำแหน่ง
นายกรัฐมนตรี ผู้วิจัยวิจารณ์ว่า การแสวงหาความสุขทางกายและเกียรติยศไม่เพียงพอต่อการบรรลุ
ความสุขแบบยูไดโมเนียเพราะมันเป็นสิ่งภายนอกท่ีง่ายต่อการเสียไป ควบคุมไม่ได้และไม่ได้สะท้อนถึง
การพั ฒ นาคุณ ธรรมที่ แท้ จ ริ งภ าย ใน  3 ) ชี วิ ตแห่ งการใคร่ค รวญ /ปัญ ญ า (The Life of 



431 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 Contemplation/Contemplative Life) อริสโตเติลเชื่อว่านี่คือ ชีวิตแบบนี้เป็นชีวิตที่ดีที่สุดและ
นำไปสู่ยูไดโมเนียที่แท้จริง เนื่องจากเป็นการใช้ความสามารถสูงสุดของมนุษย์ นั่นคือ อุทิศให้กับการ
ใช้เหตุผลและปัญญาในการใคร่ครวญ การแสวงหาความรู้ หาสัจธรรม ความจริง หรือสิ่งที่เป็นอมตะ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คุณธรรมทางปัญญา (Aristotle, 1980) 

ด้านพุทธปรัชญามอง “สุข” หรือ “สุคะ” ว่าเป็นสภาวะที่ต้องพัฒนาอย่างมีวิถีทาง ตั้งแต่สุข
ที่อาศัยอามิสและอารมณ์ทางประสาท ไปจนถึงสุขอันละเอียดจากการเจริญสมาธิและสุขสูงสุดจาก
การดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง สุขแต่ละระดับมีบทบาทในหนทางปฏิบัติ และถูกจำแนกไว้อย่างเป็นระบบ  
ดังนี้ คือ สุขทางกามและอามิส จะเป็นกามสุข เป็นสุขจากการเสพอารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 
เช่น ความพึงพอใจในรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส เป็นสุขที่เกิดดับเร็ว และพันธนาจิตให้แสวงหาไม่
สิ้นสุด  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 15 หน้าที่ 14-15, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) และสามิสสุข (อามิสสุข) เป็นสุขท่ีอาศัยวัตถุหรือผลตอบแทน เช่นทรัพย์สิน ลาภ ยศ ชื่อเสียง 
เป็นสุขประเภท “มีเครื่องล่อ” ซึ่งพระพุทธศาสนามองว่าเป็นฐานที่ควรรู้เท่าทันเพ่ือไม่ให้กลายเป็น
เครื่องผูกมัด (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 91 หน้าที่ 101, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) มีสุขอีกประเภทเป็นสุขที่ไม่อาศัยอามิส คือ นิรามิสสุขเป็นสุขที่ไม่อาศัยวัตถุภายนอก เกิดจาก
ความสงบ เย็น และการคลายกำหนัด เช่น สุขจากศีล ความไม่เดือดร้อนใจ และการวางเฉยอย่างมี
ปัญญา ถือเป็นสุขที่มั่นคงกว่าและเป็นสะพานไปสู่สุขขั้นสูง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อที่ 
268 หน้าที่ 334-336, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และสุขของผู้ปุถุชนกับสุขของบัณฑิต ซึ่ง
พุทธธรรมแยกแยะสุขของผู้ยังไม่รู้แจ้ง (ปุถุชน) ซึ่งมักพ่ึงพิงอามิส ออกจากสุขของบัณฑิตที่เกิดจาก
การลดละกิเลสและเพ่ิมพูนปัญญา สุขของบัณฑิตมีเสถียรกว่าและนำไปสู่ความหลุด สุขประเภท
สุดท้ายคือ สุขจากการปฏิบัติภาวนา เป็นปโมชชะ–ปีติ–ปัสสัทธิ เป็นสายธารสุขที่เกิดขึ้นตามลำดับ
จากการปฏิบัติธรรม โดยเริ่มจากใจผ่องใส (ปโมชชะ) ก่อให้เกิดปีติ (ความอ่ิมใจ) แล้วคลี่คลาย
เป็นปัสสัทธิ (ความสงบกายใจ) ก่อนเข้าสู่สมาธิที่มั่นคง สุขเหล่านี้เป็นองค์ประกอบสำคัญของทางแห่ง
ความหลุดพ้น สุขแห่งฌาน (ฌานสุข) เป็นสุขที่เกิดจากจิตตั้งมั่นในฌาน เช่น ปีติสุขในปฐมฌาน และ
สุขอันละเอียดในฌานสูงขึ้น เป็นสุขทางจิตที่ปราศจากการยึดติดในกาม และเป็นฐานสำหรับการเจริญ
ปัญญาให้ถึงการปล่อยวาง และสุขจากวิเวก (วิเวกสุข) เป็นสุขจากความแยกออกจากกิเลสและ
อารมณ์รบกวน ทั้งวิเวกทางกาย (อยู่ในที่สงบ) วิเวกทางจิต (ตัดกระแสฟุ้งซ่าน) (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 98-101 หน้าที่ 112-112, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แม้ชีวิต
แห่งเกียรติยศและชีวิตแห่งความสุขทางกายจะให้ความสุขในระดับหนึ่ง แต่มีเพียงชีวิตแห่งการใคร่ 
ครวญทางปัญญาผ่านคุณธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งคุณธรรมทางปัญญาเท่านั้นที่จะนำไปสู่ยูไดโมเนีย 
ของการเบ่งบานอย่างสมบูรณ์แบบและยั่งยืน เพราะมันคือการทำหน้าที่ของมนุษย์อย่างดีเยี่ยมใน
ความเห็นของอริสโตเติล ส่วนพุทธศาสนาก็ให้ความเห็นไว้คล้ายๆ กันแต่สามารถไปถึงความสุขได้ถึง
ภายใน มิใช่เพียงแต่สุขภายนอกที่ชั่วคราว และลึกกว่า ยั่งยืนกว่า  

3.2 วิธีการได้มาซึ่งความสุขในมุมมองของอริสโตเติล ในมุมมองของอริสโตเติลการได้มาซึ่ง
ความสุขที่แท้จริง ไม่ใช่สิ่งที่เกิดข้ึนโดยบังเอิญหรือจากการแสวงหาความสุขชั่วคราว แต่เป็นผลมาจาก
การดำเนินชีวิตอย่างดีงามและสมบูรณ์ที่สุดตลอดช่วงชีวิต โดยอาศัยการใช้เหตุผลและการปฏิบัติ
คุณธรรมอย่างต่อเนื่องดังนี้  1) การดำเนินชีวิตตามเหตุผลและคุณธรรม (Virtuous Activity in 



432  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
Accordance with Reason) สิ่งนี้คือหัวใจสำคัญของการได้มาซึ่งความสุขตามแนวคิดของอริสโตเติล 
กล่าวคือ อริสโตเติลเชื่อว่าทุกสิ่งมีหน้าที่เฉพาะของตนเอง และการทำหน้าที่นั้นให้ดีเยี่ยมจะนำไปสู่ 
"ความดีงาม" ของสิ่งนั้น เช่น ต้นมะม่วงทำหน้าที่ออกลูกเป็นมะม่วง สำหรับมนุษย์หน้าที่เฉพาะคือ
การใช้ เหตุผล เช่น นักดับเพลิงที่เข้าช่วยเหลือผู้คนที่ติดในอาคารที่กำลังลุกไหม้ แม้จะรู้สึกกลัวแต่ก็
ตัดสินใจทำในสิ่งที่ถูกต้อง 2) การปลูกฝังคุณธรรม (Cultivation of Virtues) Eudaimonia ไม่ได้มา
จากการกระทำที่ดีเพียงครั้งคราวหรือชั่วคราว แต่มาจากการเป็นผู้มีคุณธรรมแบบยั่งยืน ซึ่งหมายถึง
การปลูกฝังอุปนิสัยที่ดีผ่านการปฏิบัติซ้ำๆ จนคุณธรรมเหล่านั้นกลายเป็นส่วนหนึ่งของตัวเราซ้ำแล้ว
ซ้ำเล่า จะทำให้คุณธรรมเหล่านั้นหยั่งรากลึกในตัวเรา เขาเรียกว่าคุณธรรมทางจริยธรรมและอีก
ประเภทคือคุณธรรมทางปัญญา ที่ได้มาโดยการพัฒนา เรียนรู้ การสอน และประสบการณ์ เช่น 
ปัญญาเชิงทฤษฎี (Sophia - ความเข้าใจในความจริงสากล) และปัญญาเชิงปฏิบัติ (Phronesis - 
ความรอบคอบในการตัดสินใจในสถานการณ์จริง) อริสโตเติลมองว่าคุณธรรมทางจริยธรรมมักจะอยู่
ระหว่างสุดขั้วสองด้านที่บกพร่องหรือมากเกินไป เขาเรียกว่า “ทางสายกลาง” (Golden Mean) เช่น 
ความกล้าหาญคือทางสายกลางระหว่างความบ้าบิ่นกับความขี้ขลาด การค้นหาทางสายกลางนี้ต้อง
อาศัยปัญญาเชิงปฏิบัติ เพ่ือตัดสินใจได้อย่างเหมาะสมในแต่ละสถานการณ์ (Aristotle, 1980) 3)
ปัจจัยภายนอกอ่ืนๆ (External Goods) เขาก็ยอมรับว่าต้องมีปัจจัยภายนอกบางสิ่ง จะมีส่วนช่วยใน
การได้มาซึ่งความสุขแบบสมบูรณ์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ เพราะมนุษย์ต้องมีสิ่งจำเป็นพ้ืนฐาน เช่น การมี
สุขภาพที่ดี ทรัพย์สินที่เพียงพอ เพ่ือนที่ดี และการมีความโชคดี ก็ช่วยให้เราสามารถดำเนินชีวิตที่
ฝึกฝนคุณธรรมได้ง่ายขึ้น (Aristotle, 1980) อย่างไรก็ตามสิ่งเหล่านี้ไม่ใช่ "ความสุข" ในตัวมันเอง แต่
เป็น "เครื่องมือ" ที่ช่วยให้เราไปถึงความสุขได้นอกจากนั้นเพ่ือนและความสัมพันธ์รอบตัวยังมีอิทธิพล
กับความสุข อริสโตเติลให้ความสำคัญกับมิตรภาพอย่างมาก โดยเฉพาะ "มิตรภาพบนพ้ืนฐาน
คุณธรรม" ซึ่งเป็นมิตรภาพที่ส่งเสริมซึ่งกันและกันให้เป็นคนที่ดีขึ้น มิตรภาพเช่นนี้เป็นส่วนสำคัญของ
ชีวิตที่ดีที่มีความสุข อริสโตเติลมองว่าการดำเนินชีวิตที่สมบูรณ์และมีความสุขนั้น เปรียบได้กับการ
แสดงบทบาทในละครที่ยอดเยี่ยม ซึ่งนักแสดงจำเป็นต้องมีทั้งความสามารถภายใน (คุณธรรม) และ
อุปกรณ์ประกอบฉากที่ดี (ปัจจัยภายนอก) 

อริสโตเติลแบ่งปัจจัยภายนอกออกเป็นสามประเภทหลักๆ คือ ของแห่งจิตวิญญาณ (Goods 
of the soul) ได้แก่ คุณธรรมและกิจกรรมที่ดำเนินไปตามเหตุผล ถือเป็นสิ่งที่ดีที่สุดและเป็นแกนหลัก
ของ Eudaimonia; ของแห่งร่างกาย (Goods of the body) เช่น สุขภาพ, ความแข็งแรง, รูปงาม 
และ ของภายนอก (External goods) ได้แก่ ทรัพย์สิน, เพ่ือน, เกียรติยศ, ชาติตระกูลที่ดี, ลูกที่ดี, 
อิทธิพลทางการเมือง (Aristotle, 1980) แม้ว่าอริสโตเติลจะยืนยันว่า คุณธรรม (virtue) เป็นสิ่งสำคัญ
ที่สุดและเป็นหัวใจของความสุข แต่เขาก็ไม่ได้มองข้ามความจำเป็นของปัจจัยภายนอกเหล่านี้ ซึ่งเป็น
สิ่งที่ จำเป็นอย่างยิ่ง (necessary condition) สำหรับการมีชีวิตที่ดีงามและสมบูรณ์ เหตุผลที่ปัจจัย
ภายนอกมีความสำคัญมีดังนี้ 1. การเป็นเครื่องมือและเงื่อนไขในการฝึกฝนคุณธรรมและการกระทำที่
ดี  อริสโตเติลเชื่อว่าการฝึกฝนคุณธรรมและการกระทำที่เป็นเลิศ มักต้องอาศัยทรัพยากรบางอย่าง 
เช่น ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ (Generosity) จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อบุคคลนั้นมีทรัพย์สินให้แบ่งปัน หาก
ยากจนข้นแค้น ก็ยากที่จะแสดงคุณธรรมนี้ ได้อย่างเต็มที่  ในทำนองเดียวกัน ความกล้าหาญ 
(Courage) อาจต้องอาศัยสถานการณ์ที่เอ้ืออำนวย หรือการมีกำลังกายและทรัพยากรบางอย่างใน



433 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 การเผชิญหน้ากับอันตราย นอกจากนี้ การศึกษาและการเข้าถึงความรู้ ซึ่งเป็นส่วนสำคัญของชีวิตตาม
เหตุผล ก็ต้องอาศัยโอกาสและทรัพยากรในการศึกษา อริสโตเติลกล่าวไว้ว่า "สำหรับการกระทำนั้น 
จำเป็นต้องมีหลายสิ่ง และยิ่งการกระทำนั้นยิ่งใหญ่และสูงส่งมากเท่าไหร่ ก็ยิ่งต้องการสิ่งเหล่านั้นมาก
ขึ้นเท่านั้น" (Aristotle, 1980) 2. การเป็นส่วนประกอบที่ช่วยเสริมสร้างคุณภาพชีวิต  แม้ปัจจัย
ภายนอกจะไม่ได้เป็น Eudaimonia โดยตรง แต่ก็ช่วยให้ชีวิตมีความสมบูรณ์และเป็นสุขมากขึ้น ลอง
นึกภาพคนที่มีคุณธรรมสูงส่ง แต่ต้องเผชิญกับความทุกข์ยากแสนสาหัส ขาดแคลนอาหาร เจ็บป่วย
รุนแรง หรือไร้เพ่ือน อริสโตเติลมองว่าการมีชีวิตเช่นนี้ แม้จะน่าชื่นชมในแง่ของความเข้มแข็งทาง
จิตใจ แต่ก็ยากที่จะเรียกว่า ชีวิตที่มีความสุข (happy life) ได้อย่างสมบูรณ์ (Aristotle, 1980) เขา
เชื่อว่าโชคร้ายอย่างร้ายแรง หรือการขาดแคลนปัจจัยภายนอกที่จำเป็นอย่างมาก เช่น การสูญเสียลูก
หรือเพ่ือนที่ดีไป สามารถทำลายความสุขของผู้ที่มีคุณธรรมได้ เพราะมันขัดขวางไม่ให้บุคคลนั้น
สามารถใช้ชีวิตตามคุณธรรมได้อย่างราบรื่นและเป็นสุข 3. การเป็นพื้นฐานสำหรับกิจกรรมบางอย่างที่
นำมาซึ่งความสุข กิจกรรมบางอย่างที่อริสโตเติลมองว่าเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตที่ดี เช่น การสมาคมกับ
เพ่ือนฝูง การมีส่วนร่วมในชีวิตทางการเมือง หรือแม้แต่การใช้เวลาเพ่ือการไตร่ตรองเชิงปรัชญา 
(philosophical contemplation) ซึ่งเป็นความสุขสูงสุดตามทัศนะของเขา ก็ยังต้องการปัจจัย
ภายนอกบางอย่าง เช่น เวลาว่าง , สถานที่ที่ เหมาะสม , และการปราศจากความกังวลเรื่อง
ปัจจัยพื้นฐานในชีวิต (Aristotle, 1980) 

ในการดำเนินชีวิตตามเหตุผลและคุณธรรมเขาว่ามนุษย์ควรมีกิจกรรมฝึกฝนที่จริงจังและ
ต่อเนื่องเพราะยูไดโมเนีย ไม่ใช่ภาวะที่อยู่เฉยๆ หรือความรู้สึกสบายๆ แต่เป็นการ”กระทำ” ที่มีพลัง
และต้องทำต่อเนื่องตลอดชีวิต การไม่ใช่ความรู้สึกชั่วคราว ไมใช่ความสุขที่มาแล้วไป (pleasure) แต่
เป็นการใช้ชีวิตที่ดำเนินไปอย่างดีเยี่ยมโดยรวม เปรียบเสมือนการแข่งขันกีฬาที่ชัยชนะไม่ได้มาจาก
การเริ่มการแข่งขัน แต่นับตั้งแต่การฝึกซ้อม เพ่ือความความยั่งยืนในการได้มาต้องอาศัยระยะเวลาที่
ยาวนานและต่อเนื่อง เพราะมันเป็นผลรวมของการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักคุณธรรมตลอดชีวิต 
ดังนั้น ชีวิตที่มีความสุขที่แท้จริงจึงจะรู้ได้ก็ต่อเมื่อชีวิตนั้นจบลงแล้ว หรืออย่างน้อยก็ต้องผ่านพ้นไปได้
ในระยะเวลาหนึ่ง (Aristotle, 1980) เช่น การสร้างธุรกิจที่ประสบความสำเร็จต้องใช้เวลาหลายปีใน
การสร้าง การวางแผน การทำงานหนัก การเผชิญหน้ากับความล้มเหลวตลอดทาง และการปรับปรุง
อย่างต่อเนื่อง ความสุขที่ได้จากการเห็นธุรกิจเติบโตและสร้างคุณค่าให้กับผู้อ่ืนนั้น เป็นความสุขที่เกิด
จากความพยายามที่ยาวนานและยั่งยืน 

ในส่วนประเภทของความสุขในแนวทางพุทธปัญญามองว่าสุขเป็นสภาวะที่ต้องพัฒนาอย่างมี
วิถีทาง ตั้งแต่สุขที่อาศัยอามิสและอารมณ์ทางประสาท ไปจนถึงสุขอันละเอียดจากการเจริญสมาธิ
และสุขสูงสุดจากการดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง สุขแต่ละระดับมีบทบาทในหนทางปฏิบัติ และถูกจำแนกไว้
อย่างเป็นระบบดังนี้ สุขทางกามและอามิส แบ่งได้เป็น กามสุข เป็นสุขจากการเสพอารมณ์ทางตา หู 
จมูก ลิ้น กาย เช่น ความพึงพอใจในรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส เป็นสุขที่เกิดดับเร็ว และพันธนาจิต
ให้แสวงหาไม่สิ้นสุด และ สามิสสุข (อามิสสุข) เป็นสุขท่ีอาศัยวัตถุหรือผลตอบแทน เช่นทรัพย์สิน ลาภ 
ยศ ชื่อเสียง เป็นสุขประเภท “มีเครื่องล่อ” ซึ่งพระพุทธศาสนามองว่าเป็นฐานที่ควรรู้เท่าทันเพ่ือไม่ให้
กลายเป็นเครื่องผูกมัด และมีสุขอีกประเภทเป็นสุขที่ไม่อาศัยอามิส คือ นิรามิสสุข เป็นสุขที่ไม่อาศัย
วัตถุภายนอก เกิดจากความสงบ เย็น และการคลายกำหนัด เช่น สุขจากศีล ความไม่เดือดร้อนใจ 



434  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
และการวางเฉยอย่างมีปัญญา ถือเป็นสุขท่ีมั่นคงกว่าและเป็นสะพานไปสู่สุขขั้นสูง , สุขของผู้ปุถุชนกับ
สุขของบัณฑิต ที่เกิดจากการลดละกิเลสและเพ่ิมพูนปัญญา สุขของบัณฑิตมีความเสถียรกว่าและ
นำไปสู่ความหลุดพ้น และสุขแห่งฌาน (ฌานสุข) เป็นสุขที่เกิดจากจิตตั้งมั่นในฌาน เป็นสุขอัน
ละเอียดในฌานชั้นสูง เป็นสุขทางจิตที่ปราศจากการยึดติดในกาม และเป็นฐานสำหรับการเจริญ
ปัญญาให้ถึงการปล่อยวาง และ สุขจากวิเวก (วิเวกสุข) เป็นสุขจากความแยกออกจากกิเลสและ
อารมณ์รบกวน ทั้งวิเวกทางกาย (อยู่ในที่สงบ) วิเวกทางจิต (ตัดกระแสฟุ้งซ่าน) โดยทั้งหมด ปฏิบัติ
ผ่านไตรลักษณ์ คือ ศีล สมาธิและปัญญา  

ประเด็น อริสโตเติล (Eudaimonia) พุทธปรัชญา (สุข/นิพพาน) 

เป้าหมายสูงสุด การเจริญงอกงามของชีวิตมนุษย์ การดับทุกข์และบรรลุนิพพาน 

ลักษณะความสุข การเจริญงอกงามของชีวิตมนุษย์ ความสุขหลายระดับจนถึงโลกุตตรสุข 

วิธีการเข้าถึง การใช้เหตุผลและคุณธรรม การปฏิบัติมรรคมีองค์แปด 

ความสุขชั่วคราว ไม่ใช่เป้าหมายหลัก เป็นเพียงข้ันต้นก่อนก้าวสู่สุขสูงสุด 

ตาราง 1 ตารางเปรียบเทียบความสุขของอริสโตเติลและพุทธปรัชญา 
 

อภิปรายผลการวิจัย   
ข้อถกเถียงที่มีต่อแนวคิดเรื่องความสุขแบบอริสโตเติล ผลการวิจัยชี้ให้เห็นถึงข้อจำกัดที่

สำคัญ ของยูไดโมเนีย ซึ่งเป็นเหตุผลหลักที่ทำให้แนวคิดนี้ไม่สามารถนำมาใช้ได้อย่างสมบูรณ์สำหรับ
ทุกคนในปัจจุบัน นั่นคือ การพ่ึงพิงปัจจัยภายนอก การเข้าถึงความสุขโดยมีปัจจัยภายนอกเป็น
ข้อจำกัดจึงมีความไม่เท่าเทียมกันหลากหลายด้่นดังนี้  

1. ความไม่เท่าเทียมกันในการเข้าถึงความสุข กับแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในทุกสรรพสัตว์ 
มนุษย์มีความต่างโดยกำเนิด หากความสุขต้องอาศัยชาติตระกูลที่ดี รูปร่างหน้าตา หรือความมั่งคั่ง ก็
หมายความว่าผู้ที่ เกิดมาโดยปราศจากสิ่ งเหล่านี้อาจมีข้อจำกัดในการบรรลุความสุขสูงสุด 
(Nussbaum, 1988) ในมุมมองอริสโตเติล เขายอมรับว่าความสุขต้องอาศัยปัจจัยภายนอก เช่น ชาติ
ตระกูลที่ดี ความมั่งคั่ง และสถานะทางสังคม ผู้วิจัยเห็นว่ามันทำให้แนวคิดนี้ดูเหมือนจะเป็นอภิสิทธิ์
สำหรับคนบางกลุ่มเท่านั้น ผู้ที่เกิดมาโดยปราศจากสิ่งเหล่านี้อาจมีข้อจำกัดในการบรรลุ Eudaimonia 
อย่างสมบูรณ์ ทำให้เกิดคำถามถึงความยุติธรรมและความเท่าเทียมในการเข้าถึงความสุข ผู้วิจัยเห็นว่า
มีอีกมุมมองคือพุทธปรัชญาที่มุ่งเน้นย้ำถึง ความเท่าเทียมกันของสรรพสัตว์ในการเข้าถึงการดับทุกข์ 
พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าไม่ว่าบุคคลจะมีชาติกำเนิดใด ฐานะทางสังคมเป็นอย่างไร ก็สามารถบรรลุการ
หลุดพ้นจากความทุกข์ได้ผ่านการปฏิบัติมรรคมีองค์แปด พระองค์ทรงปฏิเสธการแบ่งวรรณะตาม
กำเนิด แต่ทรงเน้นคุณธรรมและ หน้า ความประพฤติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 99 
หน้าที่ 120, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณาชวิทยาลัย, 2539) การเข้าถึงความสุขที่แท้จริง (นิพพาน) 
ข้อ ไม่ได้ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอก เช่น ฐานะ ทรัพย์สิน หรือเพศสภาพ แต่ขึ้นอยู่กับการพัฒนาจิตใจ
และปัญญาของแต่ละบุคคลเท่านั้น 



435 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 2. ผลกระทบของโชคร้าย กับหลักอนิจจังในพุทธศาสนา หากความสุขสามารถถูกทำลายได้
ด้วยโชคร้าย (เช่น การป่วยหนัก การสูญเสียทรัพย์สิน) ก็หมายความว่าความสุขของมนุษย์ไม่ได้อยู่ใน
การควบคุมของตนเองอย่างสมบูรณ์ ซึ่งขัดแย้งกับแนวคิดที่ว่ามนุษย์สามารถกำหนดชะตาชีวิตของตน
ได้ (Annas, 1993) ในมุมมองอริสโตเติล ความสุขของมนุษย์มีความเปราะบางสูง (Nussbaum, 
1988) หากโชคร้าย (misfortune) เช่น การเจ็บป่วย การสูญเสียทรัพย์สิน หรือการพลัดพรากจากคน
ที่รัก สามารถทำลายรทความสุขของบุคคลนั้นได้ แม้บุคคลนั้นจะมีคุณธรรมสูงส่งก็ตาม นั่น
หมายความว่าความสุขที่แท้จริงไม่ได้อยู่ในอำนาจการควบคุมของบุคคลนั้นอย่างสมบูรณ์ และขึ้นอยู่
กับความไม่แน่นอนของโลกภายนอก ผู้วิจัยเห็นว่ามุมมองพุทธปรัชญาไม่ต้องเน้นโชค แต่เน้นที่หลัก 
อนิจจัง (impermanence) คือทุกสิ่งทุกอย่างในโลกล้วนเปลี่ยนแปลง ไม่คงที่ และไม่แน่นอน การยึด
ติดกับสิ่งภายนอก ไม่ว่าจะเป็นทรัพย์สิน ชื่อเสียง สุขภาพ หรือความสัมพันธ์ ล้วนนำมาซึ่งความทุกข์ 
(ทุกขัง) เมื่อสิ่งเหล่านั้นเปลี่ยนแปลงไป (วิปริณามทุกข์) การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าเริ่มต้นจากการเห็น
ไตรลักษณ์ โดยเฉพาะอนิจจังและทุกขังในสิ่งทั้งปวง (พระไตรปิฎก , ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร, สัจจก
ปริพพาชกสูตร) ความสุขที่แท้จริงในพุทธศาสนาคือ นิพพาน (Nibbana) ซึ่งเป็นสภาวะที่หลุดพ้นจาก
การยึดติดในสิ่งที่ไม่เที่ยงและเป็นทุกข์ นั่นหมายถึงการย้ายฐานของความสุขจากภายนอกมาสู่ภายใน
จิตใจ ที่ไม่ขึ้นกับปัจจัยภายนอกที่ไม่เที่ยงและเป็นทุกข์ ทำให้ความสุขนั้นมีความมั่นคง ความสุขที่
แท้จริง มั่นคง ในพุทธศาสนาเรียกว่า นิพพาน (Nibbana) 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย  

โครงงานกิจกรรม "Eudaimonia Synthesis" บ่มเพาะชีวิตที่ดีงามผ่านยูไดโมเนีย โครงงานนี้
มีเป้าหมายเพ่ือนำแนวคิด ยูไดโมเนีย ของอริสโตเติลมาประยุกต์ใช้ในชีวิตจริง โดยผสมผสานกับ
แนวคิดจากปรัชญาอ่ืน เพื่อใช้แนวคิดหลักให้ถึงประโยชน์สูงสุดและพัฒนาทักษะการดำเนินชีวิตอย่าง
รอบคอบ โครงงานนี้จะมุ่งเน้นการสร้าง "ชีวิตที่ดีงามและสมบูรณ์" ตามแนวทางของอริสโตเติล ควบคู่
ไปกับการเปิดรับมุมมองที่หลากหลายจากปรัชญาอื่นๆ เช่น ประโยชน์นิยม พุทธปรัชญา และจิตวิทยา
เชิงบวก มาบูรณาการร่วมกัน หลักการสำคัญของโครงงาน: ยึดหลักของยูไดโมเนีย คือการเป็น "การ
กระทำที่สอดคล้องกับคุณธรรมและเหตุผล"อย่างต่อเนื่องตลอดชีวิต พร้อมทั้งบูรณาการแนวคิดจาก
ปรัชญาอ่ืนๆ เพ่ือให้ผู้เข้าร่วมได้พัฒนาทักษะที่นำไปสู่สุขภาวะแบบองค์รวม กลุ่มเป้าหมาย คือ 
นักเรียน นักศึกษา หรือบุคคลทั่วไปที่สนใจพัฒนาตนเองและแสวงหาความหมายของการมีชีวิตที่ดี 
ระยะเวลา สามารถปรับเปลี่ยนได้ตามความเหมาะสม เช่น 1 เดือน , 3 เดือน, หรือ 1 ภาคการศึกษา 
โครงสร้างกิจกรรม ตัวอย่าง 12 สัปดาห์ จะแบ่งกิจกรรมออกเป็นหมวดหมู่หลักๆ ที่สะท้อนถึง
องค์ประกอบของยูไดโมเนียและหลักปรัชญาอ่ืนๆ โดยเน้นการปฏิบัติจริงและสะท้อนความคิด1. 
สัปดาห์ที่ 1-3 วางรากยูไดโมเนีย โดยปลูกฝังธรรมและการใคร่ครวญ มีวัตถุประสงค์เพ่ือทำความ
เข้าใจแก่นของยูไดโมเนีย ฝึกฝนการใช้เหตุผลและเริ่มต้นปลูกฝังคุณธรรม โดยเน้นเรื่อง หน้าที่เฉพาะ
ของมนุษย์ และ คุณธรรมทางจริยธรรม รวมถึง คุณธรรมทางปัญญาอย่างปัญญาเชิงปฏิบัติ 
(Phronesis) โดยการ "บันทึกคุณธรรมรายวัน " ผู้เข้าร่วมจะต้องบันทึกสถานการณ์ในแต่ละวันที่
ตนเองได้เลือกกระทำในสิ่งที่เชื่อว่าเป็น "ทางสายกลาง" ระหว่างสุดขั้วสองด้าน และสะท้อนการคิดว่า 
การตัดสินใจนั้นเป็นไปตามเหตุผลหรือไม่ (เช่น วันนี้ฉันแสดงความกล้าหาญในการนำเสนอความคิด 



436  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
แม้จะกังวลในตอนแรก แต่ก็ไม่ใช่การก้าวร้าวหรือการหลบหลีก) จัดสัญเวลา "ชั่วโมงแห่งการ
ใคร่ครวญ" 30 นาทีต่อวัน หรือ 2 ชั่วโมงต่อสัปดาห์ สำหรับการเขียนบันทึกประจำวัน หรือการนั่ง
สมาธิสั้นๆ เพื่อฝึกการใช้เหตุผลและปัญญา 

2. สัปดาห์ที่ 4-6 การขยายมิติความสุข และการสร้างคุณค่า มีวัตถุประสงค์เพ่ือทำความ
เข้าใจความสุขในมุมมองที่กว้างขึ้น และฝึกกระทำสิ่งที่สร้างประโยชน์ต่อส่วนรวม และความแตกต่าง
ระหว่าง ความสุขเชิงปริมาณและคุณภาพ สร้าง "โครงงานบริการเพ่ือสังคมขนาดเล็ก"  เช่น การอ่าน
หนังสือให้ผู้สูงอายุในบ้านพักคนชรา หรืออ่านนิทานให้เด็กในบ้านเด็กกำพร้าฟัง หรือการระดมทุน
เล็กๆ น้อยๆ เพ่ือช่วยเหลือสัตว์จรจัด มี "การคำนวณประโยชน์" หลังกิจกรรม ให้ผู้เข้าร่วมประเมินผล
ลัพธ์ของกิจกรรมในเชิง "ประโยชน์สุข" ที่เกิดขึ้นกับผู้อ่ืน (ตามหลักเบนแธม) และสะท้อนความคิดว่า
กิจกรรมนั้นสอดคล้องกับ "ความสุขคุณภาพสูง" ของมิลล์หรือไม่อย่างไร เช่น ผู้ที่ได้รับความช่วยเหลือ
รู้สึกดีข้ึนอย่างไร 

3. สัปดาห์ที่ 7-9 เข้าใจความทุกข์และการหลุดพ้นของพุทธปรัชญา มีวัตถุประสงค์เพ่ือทำ
ความเข้าใจธรรมชาติของความทุกข์ การละวางตัณหา และการเข้าถึงความสุขท่ียั่งยืนจากมุมมองพุทธ 
ผ่านกิจกรรม การศึกษาหลักอริยสัจ 4 เรียนรู้แนวคิดเรื่อง ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค โดยเน้นความ
เข้าใจเรื่อง ตัณหา และแนวทางการดับทุกข์ผ่าน มรรคมีองค์ ๘ มีการ "การฝึกเจริญสติใน
ชีวิตประจำวัน" ผู้เข้าร่วมฝึกการสังเกตอารมณ์และความคิดของตนเองที่เกิดขึ้นเมื่อเผชิญกับความไม่
พอใจ ความอยาก หรือความทุกข์เล็กๆ น้อยๆ ในแต่ละวัน โดยไม่ตัดสิน แต่รับรู้และปล่อยวาง 
เสมือนตัวเองเป็นกล้องวีดีโอ ที่จับภาพแล้วผ่านไป , "บันทึกการละวาง" บันทึกสถานการณ์ที่ตนเอง
สามารถละวางความอยาก (ตัณหา) หรือความยึดติดในสิ่งใดสิ่งหนึ่งได้สำเร็จ และสังเกตความรู้สึกที่
เกิดขึ้น เช่น ฉันอยากได้กระเป๋าใบนี้มาก แต่ตัดสินใจไม่ซื้อ เพราะรู้ว่ามันเกินความจำเป็น เมื่อละวาง
ได้ก็รู้สึกสงบและเป็นอิสระมากขึ้น 

4. สัปดาห์ที่ 10-12 สุขแบบองค์รวม Hybridge Happiness มีวัตถุประสงค์เพ่ือบูรณาการ
องค์ความรู้เพ่ือสร้างโมเดลสุขภาวะของตนเอง และวางแผนการใช้ในชีวิตประจำวันและการดำเนิน
ชีวิตในอนาคต ผ่านกิจกรรม การศึกษาโมเดล PERMA ของ Seligman (2011) ทำความเข้าใจ
องค์ประกอบของ อารมณ์เชิงบวก การมีส่วนร่วม ความสัมพันธ์ ความหมาย และความสำเร็จ , สร้าง 
"แผนที่สุขภาวะส่วนบุคคล (My Eudaimonic Map)" ผู้เข้าร่วมสร้างโมเดลส่วนตัวที่แสดงให้เห็นว่า
ตนเองจะประยุกต์ใช้หลักยูไดโมเนีย (คุณธรรม เหตุผล) ผสมผสานกับแนวคิดจากประโยชน์นิยม (การ
สร้างคุณค่าให้ผู้อ่ืน) พุทธปรัชญา (การละวาง การเจริญสติ) และจิตวิทยาเชิงบวก (PERMA) ในการ
ดำเนินชีวิตประจำวันอย่างไร และสร้าง "โครงงานชีวิตที่ดีงาม (The Flourishing Project)" ผู้เข้าร่วม
นำเสนอโครงงานที่วางแผนไว้สำหรับอนาคตใน 1 ปีข้างหน้า โดยระบุเป้าหมายที่เป็นรูปธรรมที่จะ
ช่วยให้ตนเองมี Eudaimonia หรือ ความสุขท่ีสมบูรณ์ยิ่งขึ้นในแต่ละมิติของชีวิต 

ทักษะที่คาดว่าจะได้รับการพัฒนาเช่น ทักษะการคิดวิเคราะห์เชิงปรัชญา ,ทักษะการตัดสินใจ
เชิงจริยธรรม, ทักษะการควบคุมตนเองและวินัย, ทักษะการมีส่วนร่วมและการสร้างคุณค่าให้ผู้อ่ืน , 
ทักษะการเจริญสติและการใคร่ครวญ, ทักษะการวางแผนชีวิตและการสร้างเป้าหมาย , ทักษะการบูร
ณาการความรู้  โครงการนี้เป็นเพียงแนวทางเบื้องต้น สามารถปรับเปลี่ยนรายละเอียดกิจกรรม หรือ



437 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 เพ่ิมปรัชญาอ่ืนๆ เช่น เต๋า (Tao) หรือ สโตอิก (Stoicism) ที่เน้นการการยอมรับสิ่งที่ควบคุมไม่ได้ เพื่อ
เพ่ิมความหลากหลายของมิติแห่งความสุขที่สามารถแสวงหาได้ในชีวิตจริง 

 
บทสรุป 

 แนวคิดความสุขของอริสโตเติล ซึ่งเน้น ยูไดโมเนีย (Eudaimonia) หรือการมีชีวิตที่ดีงามผ่าน
การพัฒนาคุณธรรมนั้น แม้จะให้ความสำคัญกับปัจจัยภายใน แต่ก็ยอมรับว่า ปัจจัยภายนอก เช่น 
ทรัพย์สิน เพ่ือน และสถานะทางสังคม เป็น "เงื่อนไขที่จำเป็น" ในการบ่มเพาะและแสดงออกซึ่ง
คุณธรรมเหล่านั้น ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงมองว่าแนวคิดของอริสโตเติลยังคงมีข้อจำกัดบางประการ ได้แก่ 
ความไม่สมบูรณ์และไม่เป็นอิสระในตนเอง เพราะการที่ความสุขที่ต้องพ่ึงพาสิ่งภายนอก ทำให้ยูได
โมเนียไม่สามารถยืนอยู่ได้ด้วยตัวเองอย่างแท้จริง เพราะปัจจัยเหล่านี้สามารถเปลี่ยนแปลงหรือสูญ
สลายไปได้โดยที่เราควบคุมไม่ได้ มีความคลุมเครือของขอบเขตที่อริสโตเติลไม่ได้ระบุไว้อย่างชัดเจนว่า
ปัจจัยภายนอกแต่ละอย่างจำเป็นในระดับใด ทำให้การตีความและการนำไปปฏิบัติมีความไม่ชัดเจน 
นอกจากนั้นการละเลยบทบาทของโครงสร้างทางสังคมและโอกาสอาจนำไปสู่การพิจารณาถึงข้อจำกัด
ทางสังคม เศรษฐกิจ และโอกาสที่แตกต่างกัน ซึ่งส่งผลต่อการเข้าถึงปัจจัยภายนอกของแต่ละบุคคล 

 

ข้อเสนอแนะ  

ข้อเสนอแนะสำหรับวิจัยครั้งต่อไป 
1. การวิพากย์แนวคิดเรื่องคุณธรรมของอริสโตเติลกับสังคมไทยในปัจจุบัน 
2. การวิพากษ์ความไม่เท่าเทียมระหว่างอริสโตเติลกับพุทธปรัชญาเถรวาท  

 
เอกสารอ้างอิง  
ปรีชา ช้างขวัญยืน.(2547). ปรัชญากับวิถีชีวิต. กรุงเทพมหานคร : สำนักงานคณะกรรมการการ

อุดมศึกษา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุทธิลักษณ์ ตันติวัฒนะ. (2550). สุขภาวะที่พึงประสงค์ตามแนวคิดพุทธปรัชญา. (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญา

สาขาวิชาปรัชญา). มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Aristotle. (1980). Nicomachean Ethics. (W. D. Ross, Trans.). Oxford University Press. 

(Original work published ca. 350 B.C.E.) 
Annas, J. (1993). The morality of happiness. Oxford: Oxford University Press. 
Nussbaum, M. C. (1988). Non-relative virtues: An Aristotelian approach. Midwest 

Studies in Philosophy. 
Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A Visionary New Understanding of Happiness and 

Well-being. Free Press. 
 
 


