
536  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทวิจารณ์หนังสือบทวิจารณ์หนังสือ 

 

บทวิจารณ์หนังสือ: Book Review 
Classical Indian Philosophy: A Critical Introduction 

 
พระมหาสมปอน สุจิตฺโต (ศรีประเสริฐ) 

Phramaha Sompone Sucitto (Sipaseuth) 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: 6701101015@mcu.ac.th 

 
Received August 4, 2025; Accepted: December 30, 2025 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
บทนำ 

หนังสือเรื่อง Classical Indian Philosophy: A Critical Introduction เขียนโดย สมภาร 
พรมทา (Somparn Promta) เป็นหนังสือที่พูดถึงแนวคิดหลักของปรัชญาอินเดียแต่ละสำนักเช่น 
พราหมณ์ พุทธ และเชน ผู้เขียนเป็นศาสตราจารย์ทางด้านปรัชญา อดีตอาจารย์ประจำภาควิชา
ปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ปัจจุบันเป็นผู้อำนวยการศูนย์พุทธปรัชญา 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หนังสือเล่มนี้ เขียนเป็นภาษาอังกฤษ มีจำนวน 292 หน้า 
พิมพ์เผยแผ่ครั้งแรกเมื่อปี พ.ศ. 2554 หนังสือเล่มนี้เริ่มต้นด้วยบทกวีที่ว่าด้วยเรื่องพระพรหมของ

ชื่อหนังสือ: Classical Indian Philosophy: A Critical 
Introduction 
ผู้แต่ง: Somparn Promta 
ปีที่พิมพ์: 2011 
พิมพ์โดย: Chulalongkorn University Press 



537 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): BBooookk  RReevviieeww I 

 

ราล์ฟ วอลโด เอเมอร์สัน (Ralph Waldo Emerson) สิ่งที่ควรรู้และบทนำ หนังสือได้แบ่งออกเป็น 2 
ตอนคือ ตอนที่ 1 เริ่มจากบทที่ 1-7 ว่าด้วยปัญหาในปรัชญาอินเดีย ส่วนตอนที่ 2 เริ่มจากบทที่ 8-15 
เนื้อหาว่าด้วยภาพรวมของปรัชญาอินเดียเป็นการวิเคราะห์แนวคิดของฮินดู พุทธ และเชน 
 

 
สรุปสาระสำคัญของเนื้อหา 

บทนำของหนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนเริ่มต้นด้วยการชี้แจงว่าเขียนขึ้นเพ่ือต้องการให้ผู้อ่านเข้าใจ
แนวคิดหลักที่เป็นพ้ืนฐานของปรัชญาอินเดีย เพราะเท่าที่ผู้เขียนในฐานะที่เป็นอาจารย์สอนวิชา
ปรัชญาคนหนึ่งเห็นว่า มีช่องว่างบางอย่างที่ทำให้นักเรียนปรัชญาไม่ถือว่าแนวคิดของนักคิดคนสำคัญ
ในอินเดียเป็นปรัชญา ทั้ง ๆ ที่แนวคิดของนักคิดเหล่านี้มีประโยชน์ต่อชาวโลกไม่น้อยไปกว่าแนวคิด
ของนักปรัชญาตะวันตก ผลที่เกิดขึ้นคือทำให้นักเรียนปรัชญาไม่ค่อยซาบซึ้งและยากต่อการทำความ
เข้าใจปรัชญาอินเดีย ผู้เขียนชี้ให้เห็นว่า ในตะวันตก เมื่อนักปรัชญาต้องการเสนอแนวคิดของตนเอง
เกี่ยวกับความจริงของโลกและชีวิต พวกเขาไม่ได้มุ่งเสนอแนวคิดเพ่ือทำให้ชีวิตดีขึ้นในแง่คุณธรรม
จริยธรรม แต่เป็นการเสนอแนวคิดเพ่ือให้รู้ความจริงของสิ่งต่าง ๆ คล้ายกับนักวิทยาศาสตร์ที่ศึกษาสิ่ง
ต่าง ๆ เพ่ือรู้ความจริงของสิ่งนั้น เมื่อรู้แล้วก็จบเพียงเท่านั้น ทั้งนี้ เพราะถือว่าความรู้หรือความจริง
เป็นสิ่งที่มีจุดหมายในตนเอง ซึ่งแตกต่างจากนักคิดในอินเดียที่ถือว่า ความรู้เป็นเครื่องมือนำชีวิตไปสู่
สภาวะบางอย่างที่เรียกว่า สันติสุข ปรัชญาอินเดียเป็นระบบปรัชญาที่มีเอกลักษณ์เฉพาะซึ่งมีทัศนะว่า
โลกและจักรวาลคือส่วนผสมระหว่างแนวคิดที่ประกอบด้วยเหตุผล และประสบการณ์อันลี้ลับ ความรู้ 
และคุณค่าทางสุนทรียะต้องมีควบคู่กันไป ปรัชญา และวิถีชีวิคือสิ่งเดียวกัน การศึกษาปรัชญาอินเดีย
จึงไม่ใช่เพียงการเล่นเกมทางความคิดเท่านั้น แต่เป็นกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับชีวิตไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง 

สำหรับเนื้อหาทั้ง 15 บท สามารถสรุปสาระสำคัญได้ดังนี้ ในบทที่ 1 ผู้เขียนให้ชื่อบทว่า 
Man and Animal ซึ่งมีประเด็นหลักคือมนุษย์ควรปฏิบัติต่อสัตว์อย่างไร โดยผู้เขียนได้นำแนวคิดของ
ปรัชญากลุ่มต่าง ๆ มาวิเคราะห์ กล่าวคือนักคิดกลุ่มชาลส์ ดาร์วิน ฮินดู พุทธ และเชน มองว่า 
สิ่งมีชีวิตทั้งคนและสัตว์ต่างก็มีจริยธรรมเป็นของตนเอง เพียงแต่ว่าจริยธรรมของสิ่งมีชีวิตแต่ละชนิด
อาจจะมีระดับที่แตกต่างกัน การที่เราปฏิบัติต่อสัตว์อย่างไม่เป็นธรรมเช่น การฆ่า การทรมานหรือการ
ทดลองทางการแพทย์ถือว่าผิดจริยธรรม ส่วนศาสนาคริสต์ถือว่าจริยธรรมเป็นสิ่งที่มนุษย์เท่านั้นที่มีได้ 
เพราะเมื่อพระเจ้าสร้างโลกพระองค์ทรงใส่วิญญาณให้เฉพาะมนุษย์ การที่เราปฏิบัติต่อสัตว์อย่างไม่
เป็นธรรมไม่ถือว่าผิดจริยธรรม นักคิดบางกลุ่มเห็นด้วยกับแนวคิดของศาสนาคริสต์ นักคิดกลุ่มนี้มี
เหตุผลสนับสนุนแนวคิดของตน 3 ข้อคือ (1) สัตว์ไม่มีความตระหนักรู้ในตนเองและอารมณ์ที่
เกี่ยวข้องกับสิ่งอ่ืน ๆ (2) สัตว์ไม่มีสำนึกทางจริยธรรม และ (3) มนุษย์ไม่มีหน้าที่ทางจริยธรรมที่
จะต้องปฏิบัติต่อสัตว์เหมือนที่ปฏิบัติต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกันเพราะสัตว์ไม่ใช่มนุษย์ ผู้เขียนนำเหตุผลทั้ง
สามนี้เองมาวิเคราะห์โต้แย้ง โดยการชี้ให้เห็นว่าเหตุผลของนักคิดกลุ่มนี้มีจุดอ่อนตรงไหนบ้าง และ
ผู้เขียนมีข้อโต้แย้งอย่างไร 

ในบทที่ 2 ผู้เขียนได้วิเคราะห์คุณค่าของชีวิตในทัศนะของปรัชญาอินเดีย นักคิดอินเดียมองว่า
ชีวิตเป็นสิ่งสำคัญที่สุด การกระทำอะไรก็ตามที่ทำให้ชีวิตได้รับการพัฒนาไปสู่เป้าหมายที่เป็นอุดมคติ 
ไม่ว่ามากหรือน้อย การกระทำนั้นเป็นสิ่งที่ควรกระทำ ด้วยเหตุนี้ ปรัชญาอินเดียจึงให้ความสำคัญแก่จ
ริยศาสตร์มากกว่าเรื่องอ่ืน ในจริยศาสตร์มีคำถามพ้ืนฐาน 2 อย่างคือ อะไรคืออุดมคติของชีวิต และ



538  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทวิจารณ์หนังสือบทวิจารณ์หนังสือ 

 
อะไรคือเกณฑ์ตัดสินการกระทำของมนุษย์ ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นว่าแต่ละสำนักปรัชญาในอินเดียมีทัศนะ
เกี่ยวกับประเด็นเหล่านี้อย่างไร  

ในบทที่ 3 ผู้เขียนพูดถึงปัญหาจริยธรรมที่เรียกว่า ความอิหลักอิเหลื่อทางจริยธรรมหรือความ
ขัดแย้งทางจริยธรรม โดยแบ่งความขัดแย้งออกเป็น 2 อย่างคือ (1) ความขัดแย้งทางกายภาพเป็น
ความขัดแย้งที่แก้ไขได้ไม่ยากถ้าเทียบกับความขัดแย้งประเภทที่สอง และ (2) ความขัดแย้งทาง
จริยธรรมเป็นความขัดแย้งที่ไม่ว่าจะเลือกทางไหนก็ยังรู้สึกว่ามีบางอย่างที่ไม่เป็นธรรม ผู้เขียนได้
ยกตัวอย่างเรื่องการนำเลือดบิดามารักษาบุตรชายสองคนที่กำลังเจ็บป่วย ซึ่งเลือดที่ได้จากบิดานั้น
สามารถรักษาได้เพียงคนเดียวเท่านั้น หมายความว่าบิดาต้องเลือกคนใดคนหนึ่ง ปัญหาลักษณะนี้
นี่เองที่เรียกว่า ความอิหลักอิเหลื่อทางจริยธรรม ซึ่งในบทนี้ผู้เขียนได้นำเสนอทัศนะของนักคิดใน
อินเดียปะกอบมี แนวคิดของปกุธกัจจายนะ แนวคิดของฮินดู พุทธ และเชน ว่ามีวิธีจัดการกับความ
อิหลักอิเหลื่อทางจริยธรรมอย่างไร 

ในบทที่ 4 ผู้เขียนได้วิเคราะห์เรื่องกามารมณ์กับชีวิตที่ประเสริฐ โดยทั่วไปชีวิตที่ประเสริฐกับ
กามารมณ์เป็นเรื่องที่อยู่ฝั่งตรงกันข้ามกัน นักบวชในหลายศาสนาไม่สามารถสร้างครอบครัวได้เช่น 
เชน พุทธ คริสต์เป็นต้น เพราะถือว่าการเป็นนักบวชกับกามารมณ์ไม่สามารถไปด้วยกันได้ กามารมณ์
เป็นอุปสรรค์ในการเข้าถึงความหลุดพ้น แต่มีบางศาสนาเช่น ฮินดู อิสลาม ยูดาย มีทัศนะเกี่ยว
กามารมณ์อีกแบบหนึ่งซึ่งถือว่ากามารมณ์เป็นส่วนหนึ่งของชีวิตที่ประเสริฐ เพื่อวิเคราะห์เกี่ยวกับเรื่อง
นี้ ผู้เขียนได้ตั้งคำถามไว้ 3 ข้อ ดังนี้ (1) อะไรที่เรียกว่ากามารมณ์ (2) ทำไมมันจึงถูกใส่เข้าไปเป็นส่วน
หนึ่งของชีวิตมนุษย์ (3) กามารมณ์มีปัญหาอะไร ทำไมเราจึงมองกามารมณ์ด้วยทัศนะแบบนั้น ผู้เขียน
พยายามตอบปัญหาทั้งสามข้อนี้ โดยได้นำแนวคิดของฮินดู พุทธ คริสต์ อิสลาม เชน เต๋า และนัก
ปรัชญาบางท่านมาอธิบายว่ามีคำตอบเกี่ยวกับประเด็นปัญหานี้อย่างไร  

ในบทที่ 5 ผู้เขียนได้พูดถึงเหตุแห่งการเกิดขึ้นของศาสนาว่าเกิดมาจากความกลัวต่อบางสิ่ง
บางอย่างที่มีอำนาจมากกว่ามนุษย์ เพ่ือให้สิ่งที่มีอำนาจนั้นพอใจมนุษย์จึงทำการเซ่นไหว้บูชา ต่อมา
เราเรียกสิ่งที่บูชานั้นว่าพระเจ้า ผู้ เขียนได้อธิบายแนวคิดเรื่องพระเจ้าในทัศนะของฮินดู และ
พัฒนาการของความเชื่อนี้ ถัดมาผู้เขียนได้นำแนวคิดของพุทธเจ้ามาวิจารณ์ว่าพระองค์ไม่เห็นด้วยกับ
แนวคิดเรื่องพระเจ้าที่ฮินดูเชื่อถืออยู่ เพราะไม่มีใครเคยเห็นพระเจ้า เปรียบเหมือนชายหนุ่มที่เที่ยว
โพนทะนาว่าชอบหญิงงามคนหนึ่ง แต่เมื่อมีคนถามว่า หญิงงามที่ว่านั้นชื่ออะไร อยู่ที่ไหน เป็นลูกเต้า
ของใคร คำตอบของชายคนนั้นคือ ไม่รู้อะไรเลยเกี่ยวกับหญิงที่ตนกล่าวถึง พระองค์บอกว่า ความเชื่อ
เรื่องพระเจ้าของชาวฮินดูเหมือนเรื่องราวชายหนุ่มคนนี้ ซึ่งไม่มีเหตุผลที่น่าเชื่อถือได้ ผู้เขียนได้ตั้ง
ข้อสังเกตต่อคำวิจารณ์ของพุทธเจ้านี้ว่า พุทธเจ้าใช้แนวคิดที่ปัจจุบันเรียกว่า ประจักษ์นิยมที่ถือว่า
ความจริงต้องเป็นสิ่งที่พิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัส ไปวิจารณ์เรื่องพระเจ้าของฮินดู ซึ่งความจริงใน
ทัศนะของฮินดูไม่ได้หมายถึงสิ่งที่มีอยู่จริง ๆ แต่ความจริงหมายถึงสิ่งที่สามารถนำมาปฏิบัติให้เกิด
ประโยชน์ได ้

ในบทที่ 6 ผู้เขียนได้พูดถึงเหตุผล และศาสนา โดยทั่วไปทั้งสองอย่างนี้มักจะถูกมองว่าอยู่ฝั่ง
ตรงกันข้ามกัน ศาสนาเป็นเรื่องของศรัทธา และเหตุผลเป็นเรื่องของศาสตร์ต่าง ๆ แต่ในปรัชญา
อินเดียผู้เขียนยืนยันว่าทั้งเหตุผล และศาสนาเป็นสิ่งที่เคียงคู่กันไป โดยให้เหตุผลว่า คำสอนของ
ศาสนาในอินเดียมีหลักการสำคัญอย่างหนึ่งคือ เหตุกับผลต้องมีความสัมพันธ์กัน เป้าหมายของทุก



539 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): BBooookk  RReevviieeww I 

 

ศาสนาคือความหลุดพ้นออกจากทุกข์ทั้งปวง หลักการกับเป้าหมายต้องสอดคล้องกัน ตัวอย่างที่
ผู้เขียนนำมาประกอบในการสนับสนุนข้อยืนยันนี้คือ การฝึกสมาธิในพุทธศาสนา ในอินเดียมีการฝึก
สมาธิ 2 แบบคือ (1) สมาธิแบบลึกลับ (Mystic Meditation) เป็นสมาธิที่ต้องอาศัยบางสิ่งบางอย่าง
เป็นอารมณ์ซึ่งเป็นผลทำให้จิตสงบนิ่ง แต่ไม่สามารถทำให้จิตตื่นรู้และหลุดพ้นได้ (2) สมาธิแบบมี
เหตุผลอธิบายได้ (Rationalistic Meditation) เป็นการฝึกจิตให้เข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริง 
พุทธศาสนาถือว่าสมาธิแบบที่สองนี่เองที่ทำให้จิตหลุดพ้นได้ เพราะเห็นว่าความทุกข์ในชีวิตมนุษย์มี
สาเหตุจากความไม่รู้ (อวิชชา) การฝึกสมาธิก็คือการกระทำอะไรบางอย่างกับจิตเพ่ือให้เกิดความตื่นรู้ 

ในบทที่ 7 ผู้เขียนได้พูดถึงความรู้และความเชื่อ โดยทั่วไปทุกทฤษฎีมีหน้าที่สองอย่างคือ (1) 
อะไรคือความเป็นจริงของโลก (2) ความเป็นจริงที่ว่านั้นมีเนื้อหาว่าอย่างไร ศาสนาคือหนึ่งในทฤษฎีที่
พยายามแสวงหาคำตอบเรื่องความเป็นจริงของโลก แต่ศาสนาใช้ความเชื่อเป็นเครื่องมือในการตอบว่า
อะไรเป็นอะไร ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้เกิดปัญหาตามมา โดยได้ยกเอาเรื่องกาลิเลโอมาเป็นตัวอย่าง 
ท้ายที่สุด แม้ว่าแนวคิดกาลิเลโอจะถูกต้อง แต่เขาก็ถูกลงโทษเพราะอำนาจของศาสนจักร เมื่อมีปัญหา
ลักษณะนี้จึงก่อให้เกิดปรัชญาสาขาหนึ่งซึ่งมีหน้าที่ตรวจสอบว่าอะไรคือความรู้ที่น่าเชื่อถือ อะไรที่
ไม่ใช่ความรู้ ผู้เขียนบอกว่า ในปรัชญาอินเดียมีทั้งความรู้และความเชื่อ ซึ่งอธิบายว่า ความรู้ในทัศนะ
ของปรัชญาอินเดียเกิดมาจาก 5 แหล่งคือ การรับรู้ทางประสาทสัมผัส เหตุผล ศาสนบุคคล คัมภีร์ทาง
ศาสนา และการหยั่งรู้ แต่สำหรับพุทธเจ้า พระองค์ยอมรับเพียงความรู้ที่เกิดจากการรับรู้ทางประสาท
สัมผัสเท่านั้น ส่วนที่เหลือสี่อย่างก็ถือว่าเป็นความรู้ แต่เรายังสงสัยได้ และนำมาประยุกต์ใช้อย่าง
ระมัดระวัง 

ในบทที่ 8 ผู้เขียนได้พูดถึงภาพรวมของปรัชญาอินเดียว่า เกิดมาจากศาสนาโดยเฉพาะศาสนา
พราหมณ์ที่เป็นศาสนาเก่าแก่ที่สุดของอินเดีย เป็นศาสนาที่ไม่มีศาสดาในฐานะผู้ก่อตั้ง แต่วิวัฒนาการ
มาพร้อมกับสังคมอินเดีย ต่อมาจึงเกิดศาสนาอ่ืนเช่น พุทธ และเชน ศาสนาที่เกิดมาภายหลังนี้ส่วน
หนึ่งก็เป็นเพราะการตั้งคำถามกับแนวคิดของศาสนาพราหมณ์นั้นเอง กล่าวโดยย่อ ปรัชญาอินเดียมี 4 
สำนักคือ ฮินดู พุทธ เชน และจารวาก ผู้เขียนอธิบายเพ่ิมเติมว่า คนที่สนใจศึกษาปรัชญาอินเดียมักจะ
เข้าใจว่า ฮินดูสอนว่าการทรมานตนให้ลำบากเป็นสิ่งที่ดี ทั้งนี้ เพราะเชื่อว่าการทรมานตนเป็นข้อ
ปฏิบัติที่จะนำผู้ปฏิบัติไปสู่โลกสวรรค์ภายหลังความตาย แต่ผู้เขียนตั้งข้อสังเกตว่า แนวคิดเรื่องการ
ทรมานตนเป็นข้อปฏิบัติของใครก็ตามที่ต้องการบำเพ็ญตนให้เป็นผู้บริสุทธิ์ในสังคมอินเดียตั้งแต่อดีต
จนถึงปัจจุบัน ไม่ใช่คำสอนของฮินดูเท่านั้น ถือได้ว่าเป็นข้อปฏิบัติเชิงสังคมมากกว่าเป็นคำสอนทาง
ศาสนา แต่การทรมานตนก็มีให้เห็นในแทบทุกศาสนาของอินเดียเช่น ฮินดู พุทธ และเชน ต่างกันเพียง
ความเข้มข้นของการปฏิบัติเท่านั้น ทั้งนี้เพราะเชื่อว่า การทรมานตนเป็นปัจจัยหนึ่งที่สนับสนับชีวิตที่
ประเสริฐ (Holy Life) 

ในบทที่ 9 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดของศาสนาฮินดูว่า เป็นศาสนาที่เชื่อในพระเจ้า ซึ่ง
เบื้องต้นเชื่อว่ามีพระเจ้ามากมายที่สถิตอยู่ในธรรมชาติแต่มีเพียงสามองค์ท่ีมีบทบาดสำคัญในการสร้าง 
รักษา และทำลายโลก ฮินดูถือว่าสังคมก็เปรียบเหมือนร่างกายมนุษย์ที่อวัยวะส่วนต่าง ๆ ช่วยกันทำ
หน้าที่ของตนเองเพ่ือให้ร่างกายดำเนินต่อไปได้ วรรณะสี่เปรียบเหมือนอวัยวะของสังคม วรรณะใดมี
หน้าที่อย่างไรก็ทำหน้าที่ของตนให้ดีที่สุด ถัดมา เป็นการนำเสนอแนวคิดหลังยุคพระเวทและอุปนิษัท 
โดยแบ่งออกเป็น 6 สำนัก กล่าวคือ นยายะ ไวเศศิกะ สางขยะ โยคะ มีมางสา และเวทานตะ ในยุคนี้



540  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทวิจารณ์หนังสือบทวิจารณ์หนังสือ 

 
เชื่อว่ามีพระเจ้าองค์เดียว (One Being) เรียกว่า พรหมัน มีคุณสมบัติ 3 อย่างคือ มีวิญญาณ เป็น
ภาวะที่มีอยู่จริง และไม่มีรูปร่าง ส่วนพระเจ้าสามองค์ในยุคพระเวทและอุปนิษัทนั้นถูกทำให้กลายเป็น
ภาคแสดงของพรหมัน ในยุคปรัชญาหกสำนักนี้ แต่ละสำนักมีจุดเด่นเป็นของตนเอง ผู้เขียนพยายาม
อธิบายแนวคิดหลักของแต่ละสำนักว่ามีแนวคิดอย่างไรบ้าง พร้อมยกตัวอย่างประกอบ 

ในบทที่ 10 ผู้เขียนได้วิเคราะห์ และให้เหตุผลโต้แย้งข้อกล่าวอ้างที่ว่า พระพุทธศาสนาคือ
นิกายหนึ่งของศาสนาฮินดู ผู้เขียนพยายามให้เหตุผลว่า ในฐานะที่เป็นชาวพุทธคนหนึ่ง การกล่าวอ้าง
ในลักษณะนี้ก็พอรับได้ ไม่สำคัญว่าพุทธเจ้าเป็นฮินดูหรือเป็นอะไร แต่สำคัญตรงที่ว่าคำสอนสอนของ
พระองค์นั้นหลายอย่างไม่ปรากฏมีในฮินดู คำสอนที่ว่านั้น มีดังนี้ หนึ่ง-พุทธเจ้าเป็นมนุษย์ธรรมดาคน
หนึ่ง ไม่ใช่เทพเจ้าหรือบุคคลที่ถูกเลือกโดยเทพเจ้า สอง-พระพุธเจ้าเป็นที่รู้จักกันดีว่าทรงระมัดระวัง
อย่างมากในการให้เหตุผลเพ่ือสนับสนุนหรือคัดค้านสิ่งต่าง ๆ พระองค์ไม่ได้ยอมรับหรือปฏิเสธแนวคิด
เรื่องพระเจ้าในศาสนาฮินดู สาม-ฮินดูจัดอยู่ในศาสนากลุ่มเทวนิยม แต่พุทธเป็นธรรมชาตินิยม ไม่เชื่อ
ในพระเจ้าว่าเป็นผู้สร้างโลก แต่เชื่อว่ามีกฎธรรมบางอยู่เป็นสิ่งควบคุมความเป็นไปของสิ่งต่าง ๆ 

ในบทที่ 11 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดของปรัชญาเชน และวิเคราะห์เปรียบกับพุทธและฮินดู 
โดยมีประเด็นหลักคือเรื่องจริยธรรม ระบบจริยธรรมของเชนเป็นอย่างไร มีความคล้ายคลึงกับระบบ
จริยธรรมของพุทธและฮินดูอย่างไรบ้าง เป็นการวิเคราะห์เปรียบเทียบให้เห็นข้อแตกต่างของ
จริยธรรมทั้งสามศาสนา ในขณะที่เชนมองว่าร่างกายคือศรัตรูของวิญญาณ แต่พุทธกับฮินดูกลับมอง
ว่า ร่างกายส่งเสริมให้จิตวิญญาณพบความหลุดพ้นได้ง่าย เพราะหากร่างกายไม่แข็งแรง จิตมักจะ
อ่อนแอไปด้วย ผู้เขียนบอกว่า สาเหตุที่พุทธ ฮินดู และเชนปฏิบัติต่อร่างกายแตกต่างกัน เป็นเพราะ
แนวคิดทางอภิปรัชญาแตกต่างกัน 

ในบทที่ 12 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดจารวาก โดยทั่วไป ปรัชญาอินเดียทุกสำนักมีความเชื่อ
เกี่ยวกับสังสารวัฏ แต่จารวากเชื่อเฉพาะความจริงที่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัสเท่านั้น 
เรียกว่าปรัชญาวัตถุนิยม ผู้เขียนได้ใช้แนวคิดแบบวัตถุนิยมนี้เองมาวิจารณ์แนวคิดศาสนาในประเด็น
เหล่านี้คือ (1) ศาสนาคือยาฝิ่นที่ผู้สอนศาสนาใช้มอมเมาประชาชน (2) จริยธรรมไม่จำเป็นต้องอิงอยู่
กับศาสนาเท่านั้น (3) นักวัตถุนิยมเชื่อในศักยภาพของมนุษย์เท่านั้น ผู้ได้นำเอาเหตุผลฝ่ายศาสนา
มาดต้แย้งว่า หากคิดแบบนักวัตถุนิยมจะมีสักกี่คนที่มีความเข้มแข็งพอในการปฏิบัติจริยธรรมเพ่ือนำ
ตนให้พ้นทุกข์ เพราะหากเปรียบมนุษย์กับผู้สร้างถือว่าเรามีศักยภาพน้อยมาก ศาสนาทั้งหลายล้วน
เชื่อว่าลำพังเพียงมนุษย์ไม่สามารถปลดปล่อยตนเองออกจากความทุกข์ได้ แต่จำเป็นต้องเดินตามกฎ
บางอย่างที่ธรรมชาติหรือพระเจ้าสร้างไว้แล้ว 

ในบทที่ 13 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดของพุทธศาสนาในยุคพุทธกาล และมองว่าพุทธศาสนา
ในยุคเริ่มต้นมีลักษณะเป็น Positivism ซึ่งมีทัศนะว่าความรู้เกิดจากประสบการณ์และการสังเกต ใน
ตอนต้นของบทนี้ผู้เขียนพยายามจำแนกให้เห็นถึงความแตกต่างกันระหว่างศาสนา ปรัชญา และ
วิทยาศาสตร์ว่า มีคุณค่าอย่างไร มีวิธีในการดำเนินงานในศาสตร์ของตนเองอย่างไร ถัดมา ผู้เขียนได้
วิเคราะห์ถึงคุณค่าของปรัชญาอินเดียว่ามีอะไรบ้าง คุณค่าที่ว่านั้นมีคุณูปการต่อโลกสมัยใหม่อย่างไร 
โดยมีประเด็นหลักคือ เรื่องอภิปรัชญาที่ว่าด้วยกายกับจิตเป็นสิ่งเดียวกันหรือเป็นคนละสิ่ง จากนั้น จึง
นำแนวคิดปรัชญาอินเดียสำนักต่าง ๆ และแนวคิดของนักปรัชญาสมัยใหม่บางคน มานำเสนอว่ามี
ทัศนะอย่างไรเกี่ยวกับปัญหานี้ สำหรับแนวคิดของพุทธศาสนาในยุคเริ่มต้นนั้น พุทธเจ้าไม่สนใจตอบ



541 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): BBooookk  RReevviieeww I 

 

คำถามทางอภิปรัชญา เพราะเห็นว่าไม่สามารถทำให้พ้นทุกข์ได้ แนวคิดของพุทธศาสนาในยุคเริ่มต้น
จะไม่ยืนยันสิ่งที่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัส คล้ายกับนักปรัชญากลุ่ม Positivists ที่ไม่
ยืนยันสิ่งใดก็ตามที่อยู่นอกเหนือประสบการณ์ของของมนุษย์ 

ในบทที่ 14 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดของศาสนาฮินดูว่าเป็นแนวคิดที่มาจากหลากหลาย
ความเชื่อคล้ายกับศาสนายูดาห์ นักสังคมวิทยาด้านศาสนาบางคนถือว่าศาสนาเกิดขึ้นจากความทุกข์
บางอย่างของผู้คน ศาสนาตระกูลยูดาห์เกิดจากชาวยิวที่ตกเป็นทาสของคนอียิปต์ ศาสนาฮินดูก็เกิด
จากความทุกข์บางอย่างของคนอินเดีย ถัดมา ผู้เขียนได้อธิบายว่าศาสนาฮินดูเกิดขึ้นมาได้อย่างไร มี
ความเชื่ออะไรบ้างในยุคเริ่มแรก และยุคต่อมาได้มีพัฒนาการอย่างไร นอกจากนี้ ผู้เขียนยังได้อธิบาย
เกี่ยวกับหลักการ 4 อย่างอันเป็นจุดหมายของชีวิตที่มีความสุข ผู้เขียนบอกว่า สิ่งที่ได้เรียนจากฮินดู
คือศาสนาไม่ควรมีศูนย์กลางอำนาจแห่งความเชื่อ เมื่อไม่มีศูนย์กลางก็จะไม่มีคำว่า ความเชื่อนี้เท่านั้น
ที่ถูกต้อง ความนั้นผิด หากเป็นเช่นนี้ศาสนาจะกลายเป็นวิถีชีวิตของผู้คน และจะสามารถปรับตัวไป
ตามสภาพของสังคมได้เหมือนที่ศาสนาฮินดูยังคงอยู่กับสังคมอินเดียมาตั้งอดีตจนถึงปัจจุบัน 

ในบทที่ 15 ผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิด 2 สำนักคือ หนึ่ง-ศาสนาเชน และระบบจริยธรรมที่
เข้มข้น สอง-จารวากในฐานะที่เป็นศาสนา และการต่อต้านศาสนา ผู้เขียนเริ่มจากการอธิบายว่าเชนมี
ทัศนะอย่างไรระหว่างมนุษย์กับโลก ทัศนะที่ว่านั้นแตกต่างจากพุทธกับฮินดูอย่างไร นอกจากนี้ 
ผู้เขียนยังได้นำเสนอแนวคิดเรื่องญาณวิทยาของเชน ซึ่งมีเกณฑ์ 3 อย่างคือ (1) ความรู้เกิดจาก
ประสาทสัมผัส (2) ความรู้เป็นสิ่งสัมพัทธ์ และ (3) ไม่มีใครสามารถกล่าวอ้างได้ว่าสิ่งที่ตนรับรู้นั้นจริง
ที่สุด ซึ่งจารวากก็คิดแบบเดียวนี้ เพราะถือว่าความจริงสัมบูรณ์นั้นไม่มีอยู่จริง ผู้เขียนบอกว่าคุณูปการ
ของจารวากคือการวิพากวิจารณ์คำสอนศาสนาในแง่ที่ว่า การเผยแผ่ศาสนาต้องวางอยู่พ้ืนฐานของ
เหตุผลหรือปัญญา ไม่ใช่อาศัยศรัทธาเพียงอย่างเดียว 

 
 

ข้อวิจารณ ์ 
หลังจากได้อ่านหนังสือเล่มนี้แล้ว ผู้วิจารณ์ขอเสนอประเด็นในการวิจารณ์ 2 อย่างคือ 1) 

รูปแบบการนำเสนอ 2) ด้านเนื้อหา ดังมีลายละเอียดต่อไปนี้  
1) รูปแบบการนำเสนอ ผู้วิจารณ์เห็นว่าหนังสือเล่มนี้มีรูปแบบการนำเสนอที่ชัดเจน โดย

ผู้เขียนได้เริ่มจากการกล่าวถึงจุดประสงค์ในการเขียนหนังสือเล่มนี้ว่าเขียนขึ้นเพ่ืออะไร จากนั้น จึง
กล่าวถึงคุณค่าของปรัชญาอินเดียว่ามีความสำคัญไม่น้อยไปกว่าปรัชญาตะวันตก แม้ว่าวิธีนำเสนอ
ปรัชญาทั้งสองระบบจะไม่เหมือนกันก็ตาม ซึ่งส่วนนี้ถือว่าเป็นการกระตุ้นผู้อ่านให้เกิดความสนใจใน
ปรัชญาอินเดียได้เป็นอย่างดี ผู้เขียนได้แบ่งหนังสือออกเป็น 2 ส่วน แต่ละส่วนมีบทย่อยสำหรับพูดถึง
เรื่องใดเรื่องหนึ่งโดยเฉพาะ สำหรับส่วนที่ 1 หนังสือได้พูดถึงปัญหาในปรัชญาอินเดียว่ามีอะไรบ้าง 
และปรัชญาอินเดียแต่ละสำนักมีวิธีจัดการปัญหาเหล่านี้อย่างไร จากนั้น ในส่วนที่ 2 จึงนำเสนอ
เนื้อหาเฉพาะของปรัชญาอินเดียแต่ละสำนัก ผู้วิจารณ์เห็นว่ารูปแบบการนำเสนอของหนังสือเล่มนี้
ช่วยให้ผู้อ่านเห็นภาพรวมของปรัชญาอินเดียได้ในระดับหนึ่ง เมื่อเทียบกับหนังสือ A Sourcebook in 
Indian Philosophy เขี ย น โด ย  Sarvepalli Radhakrishnan แ ล ะ  Charles A. Moore ที่ ฉ าย
ภาพรวมปรัชญาอินเดียได้อย่างชัดเจน มีการจัดเรียงลำดับก่อนหลังของความคิดปรัชญาอินเดีย โดย



542  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทวิจารณ์หนังสือบทวิจารณ์หนังสือ 

 
เริ่มจากยุคพระเวท อุปนิษัท ยุคมหากาพย์ และยุคร่วมสมัยตามลำดับ ทำให้ผู้อ่านเห็นพัฒนาการทาง
ความคิดปรัชญาอินเดียได้ไม่ยากนัก 

แต่ในแง่การนำเสนอแนวคิดปรัชญาที่มีต่อปัญหาอย่างใดอย่างหนึ่งในหนังสือเล่มนี้ค่อนข้าง
ชัดเจนว่า แต่ละสำนักมีจุดยืนอย่างไร ตัวอย่าง ในบทที่ 3 ที่ว่าด้วยความขัดแย้งทางจริยธรรมอันเป็น
ความขัดแย้งที่ไม่ว่าจะเลือกทางไหนก็ยังรู้สึกว่ามีบางอย่างที่ไม่เป็นธรรม แต่สำนักคิดในอินเดียก็มีวิธี
ในการจัดการกับปัญหาลักษณะนี้เป็นของตนเอง ซึ่งผู้เขียนจำแนกออกเป็น 3 กลุ่มคือ 1) จัดการด้วย
การลดทอนปัญหาทางจริยธรรมทุกอย่างให้เป็นปัญหาทางอภิปรัชญาซึ่งไม่สามารถบอกได้ว่าถูกหรือ
ผิด 2) จัดการด้วยแนวคิดเรื่องหน้าที่ การทำตามหน้าที่คือการกระทำที่ถูกต้อง และ 3) จัดการด้วย
การยอมรับความจริงที่ว่าโลกนี้คือภาวะแห่งความขัดแย้ง มนุษย์ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ จะสังเกตเห็น
ว่า ผู้เขียนได้แสดงให้เห็นจุดยืนของบรรดาสำนักปรัชญาอินเดียต่อปัญหาต่าง ๆ ในหนังสือเล่มนี้ตลอด
ทั้งเล่มได้ค่อนข้างชัดเจน 

จุดเด่นอีกอย่างหนึ่งของหนังสือเล่มนี้คือ ผู้เขียนได้นำเสนอประเด็นต่าง ๆ อย่างเป็นระเบียบ 
เป็นการยกประเด็นใดหนึ่งขึ้นมานำเสนอแล้วชี้ให้เห็นว่าประเด็นดั่งกล่าวนั้นมีปัญหาอย่างไร จากนั้น 
จึงโต้แย้งไปทีละประเด็น พร้อมทั้งให้เหตุผล และยกตัวอย่างประกอบ ถือว่าเป็นการนำเสนอเนื้อหาที่
มีการลำดับความสำคัญเป็นขั้นตอนผ่านข้อถกเถียงในประเด็นต่าง ๆ ตัวอย่าง ในบทที่ 1 ที่ผู้เขียน
นำเสนอแนวคิดของนักคิดกลุ่มหนึ่งเรื่องการปฏิบัติต่อสัตว์ในฐานะเป็นเครื่องมือไปสู่ผลประโยชน์
บางอย่างของมนุษย์ไม่ถือว่าผิดจริยธรรม เพราะถือว่า 1) สัตว์ไม่มีสำนึกในความเป็นตัวเอง 2) สัตว์ไม่
มีสำนึกทางจริยธรรม และ 3) มนุษย์ไม่มีหน้าที่ทางจริยธรรมที่จะต้องปฏิบัติต่อสัตว์เหมือนที่ปฏิบัติต่อ
เพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน เมื่อเสนอแนวคิดนี้เสร็จแล้ว จึงนำแนวคิดที่ไม่เห็นด้วยมาโต้แย้ง โดยเฉพาะ
แนวคิดของสามศาสนาที่เกิดในอินเดียคือฮินดู พุทธ และเชน โดยการชี้ให้เห็นว่าเหตุผลทั้งสามข้อที่
กล่าวมานั้นมีจุดแข็งและจุดอ่อนอย่างไร พร้อมทั้งแสดงทัศนะของตนร่วมด้วย ด้วยเหตุนี้ จึงกล่าวได้
ว่านำเสนอได้อย่างเป็นระเบียบ มีการเรียงลำดับความสำคัญของเนื้อหาว่าอะไรควรมาก่อน อะไรมาที
หลัง ทำให้เนื้อหาไม่วกวน อ่านเข้าใจง่าย 

อย่างไรก็ตาม ผู้วิจารณ์เห็นว่า การนำเสนอและการโต้แย้งบางประเด็นนั้นมีเนื้อหามาก
เกินไป บางจุดกว่าจะเข้าประเด็นที่กำลังพูดถึง ผู้อ่านก็ลืมประเด็นหลักไปแล้ว ทำให้ยากแก่การ
ประมวลผล ตัวอย่าง ในบทที่ 13 ที่ว่าด้วยพุทธศาสนายุคพุทธกาล ซึ่งผู้เขียนเริ่มต้นบทนี้ด้วยการ
พยายามจำแนกให้เห็นถึงความแตกต่างกันระหว่างศาสนา ปรัชญา และวิทยาศาสตร์ ศาสตร์ทั้งสามมี
วิธีในการดำเนินงานอย่างไร ผู้วิจารณ์เห็นว่าเป็นการตีกรอบการนำเสนอที่กว้างเกินไป ซึ่งอาจทำให้
ผู้อ่านสับสนในประเด็นที่ผู้เขียนตั้งใจอยากนำเสนอก็เป็นได้  

2) ด้านเนื้ อหา ผู้วิจารณ์มีทัศนะเกี่ยวกับด้านเนื้อหาของหนังสือ Classical Indian 
Philosophy: A Critical Introduction นี้ 2 ด้าน ดังนี้ 

ก. การนำเสนอประเด็นเนื้อหา  ในส่วนนี้สามารถแบ่งออกเป็น 2 อย่างคือ (1) เนื้อหาหลัก 
และ (2) เนื้อหารอง สำหรับในส่วนเนื้อหาหลักผู้เขียนได้เริ่มจากการพูดถึงปัญหาต่าง ๆ ในปรัชญา
อินเดียว่ามีอะไรบ้างเช่น ปัญหาเรื่องมนุษย์และสัตว์ มนุษย์ควรปฏิบัติต่อสัตว์อย่างไร ความหมายของ
ชีวิต อะไรคือสิ่งที่ทำให้ชีวิตมีความหมาย ความอิหลักอิเหลื่อทางศีลธรรรม เราควรตัดสินใจอย่างไร
เมื่อเกิดความอิหลักอิเหลื่อทางศีลธรรรม ขึ้นเป็นต้น จะสังเกตเห็นว่าเนื้อหาในส่วนนี้เป็นการกระตุ้น



543 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): BBooookk  RReevviieeww I 

 

แนวคิดของผู้อ่านให้หันมาสนใจแนวคิดของปรัชญาอินเดียในแง่ที่ว่า จะมีคำตอบหรือวิธีจัดการกับ
ปัญหาต่าง ๆ อย่างไร สำหรับส่วนต่อมาเป็นการอธิบายถึงเนื้อหาของปรัชญาแต่ละสำนักว่ามีแนวคิด
พ้ืนฐานอะไรบ้าง ซึ่งผู้เขียนได้นำเสนอแนวคิดของปรัชญา 4 สำนักคือ ฮินดู พุทธ เชน และจารวาก 
จากนั้น ในส่วนสุดท้าย เป็นการวิเคราะห์ปรัชญาทั้ง 4 สำนักนี้ และชี้ให้เห็นว่าปรัชญาสำนักนั้น ๆ มี
ลักษณะพิเศษอย่างไรเช่น การมองว่าศาสนาฮินดูเป็นศาสนาที่เกิดมาจากหลากหลายความเชื่อ แต่ไม่
มีศูนย์อำนาจแห่งความเชื่อ ทำให้ฮินดูสามารถดำรงอยู่คู่กับสังคมอินเดียมาจนถึงปัจจุบันได้ การมอง
ว่าพุทธศาสนาในยุคเริ่มต้นมีลักษณะเป็น Positivism ซึ่งมีทัศนะว่าความรู้เกิดจากประสบการณ์และ
การสังเกต การมองว่าศาสนาเชนเป็นศาสนาที่มีระบบจริยธรรมที่เข้มข้นกว่าสำนักอ่ืนในอินเดีย การ
มองจารวากในฐานะที่เป็นศาสนา และการต่อต้านศาสนาเป็นต้น ผู้วิจารณ์เห็นว่าการนำเสนอประเด็น
เนื้อหาในลักษณะนี้ทำให้ผู้อ่านรู้สึกว่า (1) ปรัชญาอินเดียไม่ได้มีเนื้อเฉพาะส่วนที่เป็นเรื่องลึกลับ
เท่านั้น (2) หลายปัญหาที่คนอินเดียถกเถียงกันในอดีดก็ยังไม่มีคำตอบที่ชัดเชนมาจนถึงปัจจุบัน (3) 
เห็นภาพรวมปรัชญาอินเดียว่าในยุคนั้นคนสนใจศึกษาเรื่องอะไรบ้าง  

สำหรับเนื้อหารอง หนังสือเล่มนี้ได้อธิบายเพ่ิมเติมในบางจุดที่เห็นว่าจะทำให้ผู้อ่านเข้าใจใน
ประเด็นนั้น ๆ ชัดเชนขึ้น เช่น การอธิบายคำศัพท์เฉพาะไว้ในรูปของเชิงอรรถเช่น The Pali canon, 
Human beings, Catholic nun and Buddhist nun เป็นต้น นอกจากนี้ แต่ละบทยังได้ใส่รูปภาพที่
เกี่ยวข้องกับเนื้อหาที่กำลังพูดถึงไว้ด้วย ทำให้ผู้อ่านเข้าใจในประเด็นนั้นมากขึ้น   

ข. ด้านภาษา ผู้เขียนได้ใช้ภาษาที่เข้าใจง่ายในการอธิบายประเด็นต่าง ๆ โดยเขียนเป็น
ประโยคสั้น ๆ ส่วนมากใช้คำศัพท์ภาษาอังกฤษที่สามารถพบได้ในชีวิตประจำวัน เช่น In the case of 
being human, we know: “Who am I,” and we know further: “It is me perceiving the 
world,” and we know more: “I have some objectives in living a life” อาจจะมีบ้างที่ ใช้
คำศัพท์ทางวิชาการหรือศัพท์เฉพาะ แต่ก็น้อยมาก เมื่อใดก็ตามที่ใช้ศัพท์เฉพาะ ผู้เขียนได้อธิบาย
เพ่ิมเติมว่าหมายความอย่างไร ยกตัวอย่าง ในบทที่ 7 ที่พูดถึงนักคิดตะวันตกบางคนที่เห็นว่า พุทธ
ศาสนาเป็นศาสนาแบบมนุษย์นิยม (Humanistic Religion) จากนั้น ผู้เขียนได้อธิบายความหมายของ
มนุษย์นิยม (Humanistic) ว่าในที่นี่ ใช้ เพ่ือเทียบกับเทวนิยม (Theistic) เท่านั้น เพราะคำว่า 
Humanistic โดยทั่วไปหมายถึง แนวคิดทางจริศาสตร์ที่มีความหมายว่า มนุษย์มีศักยภาพเพียงพอใน
การพิจารณาว่าอะไรถูกอะไรผิดด้วยตนเอง โดยไม่ต้องพ่ึงพระเจ้า ผู้เขียนสรุปประเด็นนี้ว่า การบอก
ว่า พุทธศาสนาเป็นศาสนาแบบมนุษย์นิยม อาจจะไม่ถูกต้องชะทีเดียว เพราะในแง่หนึ่งพุทธศาสนาก็
สอนเรื่องกฎธรรมชาติซึ่งทำหน้าที่คล้ายกับพระเจ้าในศาสนาเทวนิยม 

อย่างไรก็ตาม แม้ว่าในหนังสือเล่มนี้ผู้เขียนจะใช้ศัพท์ง่ายที่สามารถพบได้ในชีวิตประจำวัน 
แต่ก็ยังคงไว้ซึ่งเนื้อหาที่ลึกซึ้ง บางประเด็นอาจจะเป็นเรื่องเข้าใจยากสำหรับคนทั่วไปหากอ่านงาน
ต้นฉบับของแนวคิดนั้นโดยตรง โดยเฉพาะงานเขียนต้นฉบับที่เป็นคัมภีร์ทางศาสนา แต่เมื่อผู้เขียน
นำมาถ่ายทอดด้วยภาษาของตนจึงทำให้เข้าใจง่ายขึ้น เช่น การอธิบายเรื่องสัญชาตญาณสองอย่างที่
มนุษย์ และสัตว์มีเหมือนกันคือ รู้สึกว่ามีตัว “ฉัน” และ “ของฉัน” เป็นต้น นอกจากนี้ การจัดวรรค
ตอน และใช้เครื่องหมายต่าง ๆ ที่มีความหมายทางภาษาก็ทำให้เข้าใจในประเด็นที่ผู้เขียนกำลัง
นำเสนอได้ง่ายขึ้น 
 
 



544  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทวิจารณ์หนังสือบทวิจารณ์หนังสือ 

 

สรุปและคำแนะนำ 
ผู้วิจารณ์ขอสรุปว่า หนังสือเล่มนี้เหมาะสมสำหรับนักศึกษา นักวิชาการ และบุคคลทั่วไปที่

สนใจศึกษาปรัชญาอินเดีย เพราะผู้เขียนได้แสดงเนื้อหาอันเป็นสาระหลักของปรัชญาอินเดียแต่ละ
สำนักมาไว้ในหนังสือเล่มนี้ เช่น แนวคิดเรื่องอภิปรัชญา ญาณวิทยา และจริศาสตร์เป็นต้น ซึ่งจะช่วย
ให้ผู้อ่านมองเห็นภาพรวมของปรัชญาอินเดียได้ดีขึ้น พร้อมกันนี้ยังได้ชี้ให้เห็นลักษณะของปรัชญา
อินเดียว่าไม่ใช่เพียงการเล่นเกมทางความคิดเท่านั้น แต่เป็นกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับชีวิตไม่ทางใดก็ทาง
หนึ่ง ปรัชญา และวิถีชีวิคือสิ่งเดียวกัน นอกจากนี้ ผู้อ่านยังจะได้เห็นการวิเคราะห์ การยกตัวอย่าง 
และการโต้แย้งในประเด็นต่าง ๆ ที่ผู้เขียนแสดงไว้ตลอดทั้งเล่ม ซึ่งจะทำให้ผู้อ่านเห็นระเบียบวิธีในการ
ทำงานทางปรัชญา (Philosophize) อีกด้วย อนึ่ง สิ่งที่ทำให้หนังสือเล่มนี้น่าสนใจก็คือ สามารถอ่าน
ให้เข้าใจได้ไม่ยากนัก เพราะผู้เขียนใช้คำศัพท์ภาษาอังกฤษที่สามารถเห็นได้ในชีวิตประจำวัน ถึงจะมี
คำศัพท์ทางวิชาการบ้าง แต่ก็น้อยมาก ฉะนั้น จึงกล่าวได้ว่าหนังสือเล่มนี้ เหมาะสมสำหรับนักศึกษา 
นักวิชาการ และบุคคลทั่วไปสนใจศึกษาปรัชญาอินเดีย 
 
เอกสารอ้างอิง 
Radhakrishnan, S. & Moore, C. A. (1967). A Sourcebook in Indian Philosophy.  

6th Ed.. Newjersey: Princeton University Press. 
Somparn Promta. (2011). Classical Indian Philosophy: A Critical Introduction.  

Bangkok: Chulalongkorn University Press. 
 

 


