
399 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 แนวทางอาหารการแพทย์วิถีธรรม: ระบบอาหารทางเลือกเพื่อสุขภาวะ 
และความยั่งยืนในการผลิตและการบริโภค 

Dhamma Medicine Nutrition Approach: An Alternative Food 
System for Well-being and Sustainability in Production and 

Consumption 
 

1ฐิติมา ใหม่สมเด็จ, 2ฉัตรวรัญช์ องคสิงห 
1Titima Maisomdat 2Chatwarun Angasinha 

1นักศึกษาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาผู้นำทางสังคม ธุรกิจและการเมือง  
วิทยาลัยผู้นำและนวัตกรรมสังคม, มหาวิทยาลัยรังสิต 

1Ph.D. College of leadership and Social Innovation, Rangsit University 
2วิทยาลัยผู้นำและนวัตกรรมสังคม, มหาวิทยาลัยรังสิต 

2College of leadership and Social Innovation, Rangsit University 
1Corresponding Author’s Email: Jewmcu@gmail.com 

 
Received: August 18, 2025; Revised: December 28, 2025; Accepted: December 29, 2025 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดและกระบวนการอาหารการแพทย์วิถี
ธรรมในฐานะระบบอาหารทางเลือกที่ส่งเสริมสุขภาวะองค์รวมและการผลิตและการบริโภคอย่าง
ยั่งยืน 2) เพื่อศึกษาการใช้อาหารแพทย์วิถีธรรมในการดูแลสุขภาวะของผู้เข้าค่ายสุขภาพ และ 3) เพ่ือ
วิเคราะห์กระบวนการเรียนรู้ การดูแลตนเอง และการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสุขภาพของผู้ป่วยใน
แนวทางที่นำไปสู่สุขภาวะอย่างยั่งยืน โดยใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพด้วยการวิจัยเอกสารร่วมกับการ
สัมภาษณ์เชิงลึก ซึ่งผู้วิจัยใช้การคัดเลือกผู้ให้ข้อมูลหลักแบบเจาะจง จำนวนทั้งสิ้น 29 คน แบ่งเป็น 3 
กลุ่ม ได้แก่  1) จิตอาสาแพทย์วิถีธรรมใน 4 ภาคของประเทศไทยและประเทศออสเตรเลีย  
2) นักวิชาการด้านการแพทย์วิถีธรรมและการโภชนาการ และ 3) ผู้ป่วยที่ใช้แนวทางแพทย์วิถีธรรม 
แล้วนำข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์เชิงเนื้อหาเพ่ือตอบวัตถุประสงค์การวิจัย  ผลการวิจัยพบว่า 1) แนวคิด
อาหารการแพทย์วิถีธรรม คือ การบริโภคอาหารที่มาจากพืชผักพ้ืนบ้านอย่างสมดุล และการฝึกจิตใจ
ให้ร่าเริง จะทำให้เกิดสุขภาวะที่ยั่งยืน โดยมีกระบวนการส่งเสริมและพัฒนารูปแบบการทำกสิกรรมไร้
สารพิษ ผ่านหลักปฏิบัติ 4 ประการ ได้แก่ (1) การพ่ึงตนเอง (2) การลดละกิเลส (3) การดำรงชีวิต
อย่างเรียบง่าย และ (4) การเสียสละเพ่ือส่วนรวม อีกทั้งยังเปิดโอกาสให้ประชาชนเข้ามาเรียนรู้อย่าง
ต่อเนื่อง 2) การใช้อาหารแพทย์วิถีธรรมในการดูแลสุขภาวะ ได้แก่ (1) ปรับอาหารและพฤติกรรมให้
เป็นยา (2) สามารถพิสูจน์ผลได้จริง (3) เกิดสุขภาวะอย่างยั่งยืน (4) สมดุลกายและใจ และ (5) อยู่ใน
กรอบแนวคิดยา 9 เม็ด และ 3) แนวทางอาหารการแพทย์วิถีธรรม มีศักยภาพในการฟ้ืนฟูสุขภาวะ
ของผู้ป่วยโรคเรื้อรังอย่างยั่งยืน อีกทั้งยังส่งเสริมการพ่ึงตน ลดการพ่ึงพาระบบบริการสุขภาพหลักได้



400  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
อย่างมีนัยสำคัญ ซึ่งนำไปสู่เป้าหมายการลดความหิวโหย (SDGs 2) และการลดค่าใช้จ่ายในครัวเรือน 
(SDGs 1) ตามแนวทางของสหประชาชาติ 
คำสำคัญ: อาหารการแพทย์วิถีธรรม; อาหารทางเลือก; สุขภาวะ; ความยั่งยืน 
 
Abstract 

This research article aims to: 1) study the concept and process of Dhamma 
Medicine Nutrition as an alternative food system that promotes holistic well-being 
and sustainable production and consumption; 2) study the use of Dhamma Medicine 
Nutrition in the health care of health camp participants; and 3) analyze the learning 
process, self-care, and health behavior change of patients in a way that leads to 
sustainable well-being. The research employed a qualitative research method using 
document analysis combined with in-depth interviews. The researcher selected 29 
key informants using purposive sampling, divided into three groups: 1) Dhamma 
Medicine Volunteers in four regions of Thailand and Australia; 2) academics in 
Dhamma Medicine and nutrition; and 3) patients using the Dhamma Medicine 
approach. The collected data were then subjected to content analysis to answer the 
research objectives. The research findings revealed that: 1) The concept of Dhamma 
Medicine Nutrition is the balanced consumption of local plant-based foods and the 
cultivation of a cheerful mind, leading to sustainable well-being. This is achieved 
through the promotion and development of pesticide-free farming practices through 
four principles: (1) self-reliance, (2) renunciation of desires, (3) simple living, and (4) 
sacrifice for the common good. Furthermore, it provides opportunities for the public 
to continuously learn. 2 )  The use of Dhamma Medicine Nutrition in health care 
includes: (1 ) adjusting food and behavior to be medicine, (2 ) demonstrable results, 
(3 ) achieving sustainable well-being, (4 ) balancing body and mind, and (5 ) aligning 
with the nine-pill concept. 3 )  The Dhamma Medicine Nutrition approach has the 
potential to sustainably restore the health of patients with chronic diseases. 
Furthermore, it significantly promotes self-reliance and reduces dependence on the 
mainstream healthcare system, leading to the goals of reducing hunger (SDGs 2) and 
reducing household expenditures (SDGs 1) as outlined by the United Nations. 
Keywords: Dhamma Medicine Nutrition; Alternative food; Well-being; Sustainability 

 
บทนำ 

อาหารเป็นเครื่องยังชีพของมนุษย์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน อาหารเป็นหนึ่งในปัจจัยที่มี
ความสำคัญต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ ซึ่งมีความสำคัญต่อทั้งร่างกาย จิตใจ และสติปัญญา ร่างกาย
จะเจริญเติบโตและมีสุขภาพที่สมบูรณ์ เมื่อได้รับอาหารที่มีคุณค่าทางโภชนาการครบถ้วน ถูก



401 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 สุขลักษณะ เพียงพอต่อความต้องการของร่างกาย และไม่มีสารพิษหรือสิ่งเจือปนที่ก่อให้เกิดอันตราย
ต่อร่างกาย ดังนั้นอาหารและโภชนาการจึงเป็นรากฐานของมนุษย์ตั้งแต่วัยเด็กจนถึงวัยชรา อีกทั้งการ
ได้รับอาหารที่ไม่เหมาะสมทั้งประเภทและปริมาณ ย่อมส่งผลกระทบทางลบต่อภาวะสุขภาพทั้งใน
ปัจจุบันและต่อไปในอนาคต พฤติกรรมการบริโภคอาหารที่ไม่ถูกต้อง เช่น การบริโภคผักและผลไม้
น้อย การบริโภคหวาน มันเค็มที่มากเกินไป และการบริโภคอาหารที่ปรุงไม่สุกและไม่สะอาด ส่งผลให้
เกิดปัญหาสุขภาพและโรคไม่ติดต่อเรื้อรังที่กำลังเป็นปัญหาสาธารณสุข ได้แก่ โรคอ้วน โรคเบาหวาน 
โรคความดันโลหิตสูง โรคหัวใจ โรคมะเร็ง โรคหลอดเลือดสมอง และโรคระบบทางเดินอาหาร เป็นต้น 
(กรมสนับสนุนบริการสุขภาพ กระทรวงสาธารณสุข , 2558; สำนักงานสำรวจสุขภาพประชาชนไทย 
สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข, 2554) 

อาหารเป็นวัฒนธรรมและความเชื่อ ขณะเดียวกันพุทธศาสนาก็เป็นหลักคิดและความเชื่อที่
สำคัญของคนไทย เมื่อพิจารณาถึงหลักในพระพุทธศาสนาที่กล่าวถึงเรื่องอาหาร พบว่ามีการบันทึกไว้
ในตำราคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับเรื่องของอาหารเป็นจำนวนไม่น้อย ในจูฬกัมมวิภังคสูตร 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 290-291 หน้า 350-351, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
พระพุทธเจ้าตรัสว่า การไม่เบียดเบียนทำให้มีโรคน้อยและอายุยืน โดยได้กล่าวถึงเนื้อสัตว์ที่ทานได้
และไม่ควรทาน เช่น เนื้อสัตว์ใหญ่จะมีพิษและมีบาปมากที่สุด อาหารในทางศาสนาพุทธ มีกล่าวไว้ใน
สันตุฏฐิสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 21 ข้อ 27 หน้า 42, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
พระพุทธเจ้าได้ตรัสแก่ภิกษุทั้งหลายว่า ปัจจัย 4 อย่างที่มีค่าน้อย หาได้ง่าย และไม่มีโทษ คือ 1) 
บรรดาจีวร บังสุกุลจีวร (ผ้าที่ได้มาจากกองฝุ่น) 2) บรรดาโภชนะ ปิณฑิยาโลปโภชนะ (โภชนะคือ คำ
ข้าวที่ได้มาด้วยกำลังปลีแข้ง) 3) บรรดาเสนาสนะ รุกขมูลเสนาสนะ (อยู่อาศัยโคนไม้) 4) บรรดายา
รักษาโรค ปูติมุตตเภสัช (ยาดองน้ำมูตรเน่า) อันเป็นสิ่งจำเป็น 4 อย่างที่ภิกษุซึ่งเป็นผู้สันโดษด้วย
ปัจจัยที่มีค่าน้อย หาได้ง่าย และไม่มีโทษนี้ เป็นองค์ประกอบแห่งความเป็นสมณะอย่างหนึ่งของภิกษุ 
พระพุทธเจ้าตรัสถามว่า อะไรชื่อว่าหนึ่ง ที่ชื่อว่าหนึ่ง คือ อาหาร เพราะแม้แต่พระพุทธองค์ยังต้องฉัน
อาหารเพ่ือประคองกายขันธ์ ในอาหารสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 11 หน้า 17-19, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระพุทธเจ้าตรัสถึงอาหาร 4 ที่เป็นไปเพ่ือการดำรงอยู่ของหมู่
สัตว์ผู้เกิดแล้ว หรือเพ่ืออนุเคราะห์หมู่สัตว์ผู้แสวงหาที่เกิด โดยเริ่มต้นจากการรู้เรื่อง กวฬิงการาหาร 
คือ คำข้าวที่หยาบหรือละเอียด โดยการใช้ กามคุณ 5 เพ่ือพิจารณาในการเลือก ผัสสาหาร (อาหาร 
คือ ผัสสะ) พิจารณาเวทนา ที่ผ่านปสาทรูปมาทางหู ตา จมูก ลิ้น สัมผัส และใจ เวลาอาหารเข้ามา
กระทบ มโนสัญเจตนาหาร (อาหารคือมโนสัญเจตนา) เพ่ือพิจารณา ตัณหา 3 ของความชอบชังที่
เกิดขึ้นจากการบริโภค วิญญาณอาหาร (อาหารคือวิญญาณ) เพ่ือพิจารณาการดับให้ไม่เหลือของ
ตัณหาด้วยวิราคะอันเกิดจากการติดยึดในความอร่อย 

การเสริมสร้างสุขภาพที่ดี จึงเป็นสิ่งจำเป็นที่สำคัญในการดำรงชีวิตอย่างมีคุณค่าและผาสุก 
คนส่วนใหญ่ที่รักสุขภาพจึงคิดหาวิธีการ ขั้นตอนการปฏิบัติเพ่ือให้ได้มาของอาหาร การบริโภคอาหาร
ที่ถูกวิธี เพื่อจะได้มีสุขภาพที่ดีตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบัน ทั้งนี้สุขภาพ หรือ สุขภาวะ องค์การอนามัย
โลก (WHO : World Health Organization) ได้ให้ความหมายไว้ว่า เป็นสภาวะอันสมบูรณ์ที่
ครอบคลุม 4 ด้านของชีวิต ได้แก่ 1) สภาวะด้านร่างกาย 2) สภาวะด้านจิตใจ 3) สภาวะด้านสังคม 4) 
สภาวะด้านจิตวิญญาณ เชื่อมโยงกันเป็นองค์รวมอย่างสมดุลดี ใจเพชร กล้าจน ได้สะท้อนแนวคิดองค์



402  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
รวม ในหลักการทำกสิกรรมวิถีพุทธให้มีประสิทธิภาพสูงสุด 6 ข้อ ได้แก่ พันธุ์ดี ดินดี น้ำดี แสงดี ศีลดี 
มิตรดี ระบบเกษตรกรรมที่ยั่งยืนมองภาพรวมที่เชื่อมโยงทั้งการผลิตและการบริโภค บูรณาการร่วมกับ
หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง และหลัก 8 อ. ในการดูแลสุขภาพของชาวบุญนิยม จึงเป็นจุดกำเนิด
ขององค์ความรู้การแพทย์แผนใหม่ของโลก โดยได้ตั้งชื่อการแพทย์แผนใหม่นี้ว่า “การแพทย์วิถีพุทธ” 
หรือ “การแพทย์วิถีธรรม” (ใจเพชร กล้าจน, 2558) 

บทความวิจัยนี้จึงต้องการนำเสนอการสร้างระบบอาหารที่สามารถจัดหาอาหารที่มีคุณค่าทาง
โภชนาการและปลอดภัยให้ กับทุกคน โดยไม่ก่อให้เกิดผลกระทบด้านลบต่อสิ่งแวดล้อม สังคม และ
เศรษฐกิจ ทั้งนี้องค์การอาหารและการเกษตรแห่งสหประชาชาติ (FAO) ได้ให้คำจำกัดความของระบบ
อาหารที่ยั่งยืนว่า เป็นระบบที่ “ส่งมอบความมั่นคงทางอาหารและโภชนาการสำหรับทุกคน ใน
ลักษณะที่ไม่กระทบต่อฐานเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อมสำหรับคนรุ่นอนาคต” นอกจากนี้ 
เป้าหมายที่ 2 ของ SDGs คือ “ยุติความหิวโหย บรรลุความมั่นคงทางอาหารและยกระดับโภชนาการ 
และส่งเสริมเกษตรกรรมที่ยั่งยืน” ซึ่งเน้นความสำคัญของการพัฒนาระบบอาหารที่ยั่งยืนเพ่ือให้ทุกคน
สามารถเข้าถึงอาหารที่เพียงพอและมีคุณภาพ 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดและกระบวนการอาหารการแพทย์วิถีธรรมในฐานะระบบอาหาร
ทางเลือกท่ีส่งเสริมสุขภาวะองค์รวมและการผลิตและการบริโภคอย่างยั่งยืน 

2. เพ่ือศึกษาการใช้อาหารแพทย์วิถีธรรมในการดูแลสุขภาวะของผู้เข้าค่ายสุขภาพ 
3. เพ่ือวิเคราะห์กระบวนการเรียนรู้ การดูแลตนเอง และการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสุขภาพ

ของผู้ป่วยในแนวทางท่ีนำไปสู่สุขภาวะอย่างยั่งยืน 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ และมีวิธีการดำเนินการวิจัยดังนี้ 
1. การศึกษาด้านเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิดทฤษฎี/กฎระเบียบ  (Documentary Study) 

ผู้วิจัยได้กำหนดเนื้อหาการทำวิจัยไว้ 3 ประการ ได้แก่ 1) ศึกษาการใช้อาหารแพทย์วิถีธรรมในการ
ดูแลสุขภาวะของผู้เข้าค่ายสุขภาพ 2) ศึกษาการใช้อาหารแพทย์วิถีธรรมในการดูแลสุขภาวะของผู้เข้า
ค่ายสุขภาพ และ 3) วิเคราะห์กระบวนการเรียนรู้ การดูแลตนเอง และการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม
สุขภาพของผู้ป่วยในแนวทางที่นำไปสู่สุขภาวะอย่างยั่งยืน โดยศึกษาข้อมูลเอกสารเกี่ยวกับศาสตร์
การแพทย์วิถีธรรม จากฝ่ายงานวิชาการของมูลนิธิแพทย์วิถีธรรมแห่งประเทศไทย ซึ่งเก็บรวบรวมไว้
ในรูปแบบต่างๆ ได้แก่ หนังสือ เอกสาร วารสาร งานวิจัย บทความวิชาการ แผ่นพับ ป้ายนิทรรศการ 
รูปภาพ คลิปวีดีโอ เครื่องบันทึกเสียง สื่ออิเล็กทรอนิกส์ เป็นต้น  

2. การศึกษาภาคสนาม/พ้ืนที่กรณีศึกษา (Field Study) ผู้วิจัยได้กำหนดพ้ืนที่ในงานวิจัยครั้ง
นี้ ได้แก่ ศูนย์เรียนรู้สุขภาพพ่ึงตนตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง สวนป่านาบุญทั้ง 4 ภาค และใน
ประเทศออสเตรเลีย 

3. ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ/กลุ่มประเภทประชากร (Key Informant)  



403 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ผู้วิจัยใช้การคัดเลือกผู้ให้ข้อมูลหลักแบบเจาะจง โดยแบ่งเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ 1) จิตอาสา
แพทย์วิถีธรรมใน 4 ภาคของประเทศไทยและประเทศออสเตรเลีย จำนวน 17 คน 2) นักวิชาการด้าน
การแพทย์วิถีธรรมและการโภชนาการ จำนวน 6 คน และ 3) ผู้ป่วยที่ใช้แนวทางแพทย์วิถีธรรม 
จำนวน 6 คน รวมทั้งสิ้น 29 คน 

4. เครื่องมือและวิธีการที่ใช้ในการวิจัย ผู้วิจัยได้สร้างแบบสัมภาษณ์ โดยกำหนดคำถามที่จะ
ใช้ในการสัมภาษณ์ให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์การวิจัย ในช่วงเดือนกุมภาพันธ์ พ.ศ. 2567 ถึง 
กุมภาพันธ์ พ.ศ. 2568 (ระยะเวลา 1 ปี) ผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลการสัมภาษณ์ จากผู้ให้ข้อมูลหลัก
ทั้ง 3 กลุ่ม โดยทำการสัมภาษณ์ผู้ที่อยู่ในพ้ืนที่สวนป่านาบุญ 3 ปทุมธานี ในช่วงเวลาที่ผู้วิจัยได้พัก
อาศัยเพ่ือทำการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม ส่วนผู้ที่อยู่ต่างพ้ืนที่ ผู้วิจัยทำการสัมภาษณ์ผ่านทางออนไลน์ 
ด้วยระบบวีดีโอคอล (VDO call) 

5. การรวบรวมข้อมูล/การตรวจสอบข้อมูล/บันทึก/ถอดเทป/ภาพ/วีดีโอ การวิจัยครั้งนี้เป็น
การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งเก็บข้อมูลทั้งในภาคเอกสารและภาคสนาม 

6. การวิเคราะห์ข้อมูล/จัดกลุ่ม/หมวดหมู่/เปรียบเทียบ/จัดระบบ/เรียงลำดับ โดยเชื่อมโยง
ข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการรวบรวมในภาคเอกสารและภาคสนาม แล้วนำมาวิเคราะห์โดยใช้วิธีการ
วิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) และเขียนรายงานในรูปแบบของการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ 
(Analytical Description) ประกอบกับทัศนะ แนวคิด และความคิดเห็นของผู้วิจัย 

7. สรุปผลการศึกษาวิจัย และรูปแบบการนำเสนอผลการศึกษาวิจัยการวิจัยครั้งนี้ เน้นข้อมูล
เชิงเอกสารเป็นหลัก ส่วนข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกจะนำมาใช้เพ่ือประกอบกับข้อมูลเชิงเอกสาร 
ซึ่งวัตถุประสงค์ในการสัมภาษณ์ คือ เพ่ือเป็นการเติมเต็มข้อมูลที่ยังไม่มีในภาคเอกสารให้สมบูรณ์
ยิ่งขึ้น และเพ่ือเป็นการยืนยันข้อมูลที่มีอยู่แล้วในภาคเอกสารให้หนักแน่นมากขึ้น หรือหากมีข้อมูล
บางอย่างที่แตกต่างกัน ผู้วิจัยจะได้มีข้อมูลที่ครบถ้วนรอบด้าน เพ่ือเป็นประโยชน์ในการนำมา
วิเคราะห์ให้เกิดความถูกต้องชัดเจน และตรงตามวัตถุประสงค์การวิจัยมากที่สุด ผู้วิจัยได้สรุปผลที่ได้
จากการศึกษา และผลจากการวิเคราะห์ข้อมูล โดยเรียบเรียงเนื้อหาเป็นลำดับ เพ่ือให้เข้าใจง่าย และ
สะดวกต่อการนำเสนอข้อมูล รวมทั้งสร้างข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ข้อเสนอแนะเพ่ือการนำผลวิจัยไป
ใช้ และข้อเสนอแนะเพ่ือการทำวิจัยครั้งต่อไป 

 
ผลการศึกษา 

1. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า 
1) แนวคิดอาหารการแพทย์วิถีธรรม การบริโภคอาหารที่มาจากพืชผักพ้ืนบ้าน ซึ่งเป็นพืชผัก

ที่เกิดง่าย แข็งแรง และไม่มีโทษ อย่างถูกสมดุลเป็นประจำ ไปพร้อมกับการฝึกลด ละ เลิก ความติดใจ
ในสิ่งที่เป็นพิษโทษภัยต่อชีวิตทั้งทางรูปธรรมและนามธรรม ไปเป็นลำดับเป็นเรื่อง ๆ จะทำให้บุคคลมี
ชีวิตที่พอเพียงเรียบง่าย ร่างกายแข็งแรง จิตใจดีงาม และจิตใจเป็นสุข อย่างยั่งยืน  แนวคิดดังกล่าวมี
พ้ืนฐานเดียวกับแนวคิดองค์รวม ซึ่งมีหลักการสำคัญได้แก่ (1) การเชื่อมโยง (Interconnection) คือ 
การมองว่าทุกสิ่งล้วนมีความสัมพันธ์กัน การแก้ปัญหาหรือการตั ดสินใจใด ๆ จึงต้องคำนึงถึง
ผลกระทบต่อองค์ประกอบอ่ืน ๆ ในระบบ  (2) ภาพรวม (Wholeness) เมื่อมองว่าทุกสิ่ งมี
ความสัมพันธ์กัน ในการวิเคราะห์ต้องมองที่ระบบโดยรวม ไม่ใช่แค่ส่วนใดส่วนหนึ่ง  (3) สมดุล 



404  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
(Balance) ในระบบต่าง ๆ ต้องการความสมดุลระหว่างองค์ประกอบ เพ่ือให้สามารถดำรงอยู่และ
พัฒนาไปได้ (4) การเปลี่ยนแปลงและพัฒนา (Adaptation and Evolution) ทุกระบบต้องสามารถ
ปรับตัวและพัฒนาเพ่ือตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลง (Bertalanffy, 1968; Dewey, 1938; Lave & 
Wenger, 1991) หลักการดังกล่าวมีหัวใจสำคัญ คือ ภาพรวม (Wholeness) และการเปลี่ยนแปลง 
(Adaptation) เพราะการเรียนรู้ไม่ใช่แค่การรับความรู้แต่เป็นการปรับตัวในสภาพแวดล้อมที่เชื่อมโยง
กัน โดยเน้นสมดุล (Balance) ระหว่างพัฒนาการด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม และสติปัญญา รวมถึง
การปรับตัวต่อการเปลี่ยนแปลง จึงทำให้เกิดการพัฒนาทักษะการคิดวิเคราะห์และการแก้ปัญหาอย่าง
เป็นระบบ (Miller, R., 1997) 

2) ระบบการผลิตอาหารตามแนวทางแพทย์วิถีธรรม: ส่งเสริมและพัฒนารูปแบบการทำกสิกร
รมไร้สารพิษ ทั้งภายในองค์กร เครือข่าย และประชาชนที่สนใจ เพ่ือเสริมความมั่นคงทางอาหาร 
ส่งเสริมสุขภาพผ่านอาหารไร้สารพิษ และแนวคิด “อาหารเป็นยา” ตามแนวทางของ FAO (FAO, 
2014) ด้วยการใช้วิธีการผลิตแบบยั่งยืน อาทิ การใช้อินทรียวัตถุบำรุงดิน การปลูกพืชหมุนเวียนและ
ผสมผสาน การปรับปรุงดินและน้ำ ผลักดันให้กลายเป็นอาชีพที่เลี้ยงชีวิตได้ทั้งในระดับครัวเรือนและ
สังคม และมองการทำกสิกรรมแบบองค์รวมทั้งด้านสิ่งแวดล้อม สุขภาพ และเศรษฐกิจ บูรณาการ
ร่วมกับหลักพุทธธรรม โดยมีองค์ประกอบ 6 ประการ ได้แก่ (1) พันธุ์ดี – คัดเลือกเมล็ดพันธุ์ที่แข็งแรง 
โตไว ทนโรค (2) ดินดี – บำรุงดินด้วยอินทรียวัตถุ ปุ๋ยหมัก และวัตถุดิบในท้องถิ่น (3) น้ำดี – จัดการ
น้ำตามภูมิสภาพ ใช้วิธีธรรมชาติ ไม่พ่ึงเทคโนโลยีจนเกินความจำเป็น (4) แสงดี – ปลูกพืชที่เหมาะกับ
สภาพแสง-อากาศของพ้ืนที่ (5) ศีลดี – เกษตรกรปฏิบัติศีล 5 มีคุณธรรม ขยัน มีใจแบ่งปัน และ (6) 
มิตรดี – ทำงานร่วมกันแบบสามัคคี อิงระบบสาธารณโภคี ไม่ยึดผลตอบแทน (ใจเพชร กล้าจน , 
2563) 

3) หลักปฏิบัติด้านการผลิตอาหารเพ่ือสุขภาวะ: การใช้วิธีการที่หลอมรวมกับธรรมชาติ คือ 
ไม่ใช้ปุ๋ยเคมี ไม่ไถพรวน ไม่กำจัดวัชพืชแบบรุนแรง และให้ความสำคัญกับการฟ้ืนฟูพลังของดิน ซึ่ง
พัฒนามาจากแนวคิดกสิกรรมธรรมชาติของ มาซาโนบุ ฟูกูโอกะ (Masanobu Fukuoka, 1978) และ
แนวคิดเรื่องการใช้จุลินทรีย์พ้ืนบ้านและการพ่ึงพาวัสดุในท้องถิ่นของ ฮาน คิว โช (Han Kyu Cho) 
บูรณาการร่วมกับหลักพุทธธรรม เกิดเป็นหลักปฏิบัติการทำกสิกรรมไร้สารพิษวิถีพุทธ โดยมีหลัก
ปฏิบัติ 4 ประการ ได้แก่ (1) การพ่ึงตนเอง (2) การลดละกิเลส (3) การดำรงชีวิตอย่างเรียบง่าย และ 
(4) การเสียสละเพ่ือส่วนรวม 

4) รูปแบบและหลักการบริโภคอาหารการแพทย์วิถีธรรม อาศัยหลักการดูแลสุขภาพแบบ
องค์รวมที่เน้นการปรับสมดุลร่างกายและจิตใจผ่านอาหาร ดังนี้ (1) การจำแนกอาหารออกเป็นอาหาร
ทางร่างกายและอาหารทางจิตใจ (2) การปรับสมดุลอาหารทั้งทางร่างกายและจิตใจ สมดุลอาหารทาง
ร่างกาย คือ สมดุลร้อน-เย็น ของอาหาร ส่วนสมดุลอาหารทางจิตใจ คือ การลด ละ เลิก ความติดใจ
ในสิ่งที่เป็นพิษโทษภัยต่อชีวิต (3) การกินอาหารตามลำดับการย่อยง่าย คือ ลำดับแรกดื่มน้ำสมุนไพร
ฤทธิ์เย็น (เช่น น้ำใบเตย) เพ่ือกระตุ้นระบบย่อย ลำดับที่ 2 กินผลไม้สด (ฤทธิ์เย็น น้ำตาลน้อย)  เช่น 
แตงโม แตงกวา ฯ กินก่อนอาหารหลัก 15-30 นาที เพ่ือดูดซึมสารอาหารได้ดี ลำดับที่ 3 กินผักสด
หรือยำผักเพ่ิมไฟเบอร์และลดความร้อน ลำดับที่ 4 กินอาหารหลัก โดยเน้นพืชต้ม/นึ่ง เช่น ข้าวกล้อง 
แกงจืด หลีกเลี่ยงเนื้อสัตว์และอาหารทอด ลำดับที่ 5 ดื่มปิดท้ายด้วยน้ำสมุนไพรอุ่น เพ่ือช่วยย่อย 



405 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 หลักปฏิบัติสำคัญ คือ การเคี้ยวอาหาร 30-50 ครั้งต่อคำ เพื่อเป็นการช่วยย่อย ลดอาการท้องอืด และ
ควบคุมน้ำหนัก หลีกเลี่ยงน้ำระหว่างมื้อ เพ่ือป้องกันการเจือจางน้ำย่อยและกรดไหลย้อน งดมื้อเย็น
หรือกินน้อย เพ่ือให้ระบบย่อยพักผ่อนและกระตุ้นการซ่อมแซมเซลล์ (4) การเข้าถึงอาหารพืช-จืด-
สบาย โดย พืช คือ การเน้นพืชไร้สารพิษ หลีกเลี่ยงเนื้อสัตว์และผลิตภัณฑ์จากสัตว์ เพ่ือลดกรดและ
พิษในร่างกาย, จืด คือ การปรุงรสน้อย ใช้เกลือเล็กน้อย เพ่ือไม่ให้ระบบย่อยทำงานหนัก, และ สบาย 
คือ กาเลือกพืชสมดุลร้อน-เย็นตามสภาพร่างกาย กินแล้วรู้สึกเบาสบายทั้งกายและใจ และ (5) การ
ได้รับข้อมูลสนับสนุนจากทางวิทยาศาสตร์และการแพทย์ทางเลือกอ่ืน ๆ (ใจเพชร กล้าจน, 2565) 

2. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า อาหารแพทย์วิถีธรรมกับการฟ้ืนฟูสุขภาวะของ
ผู้เข้าค่ายสุขภาพ สังเคราะห์อาหารแพทย์วิถีธรรมกับสุขภาวะของกรณีศึกษาโดยแจกแจงเป็นประเด็น
สำคัญดังต่อไปนี้ 

1) อาหารและพฤติกรรมสุขภาพสามารถเป็นยาได้โดยไม่ต้องพ่ึงยาเคมี  อาหารเป็นยา 
แนวคิดหลัก คือ การเลือกกินอาหารธรรมชาติ พืชผักผลไม้สด ไม่ผ่านกระบวนการแปรรูปหรือใส่
สารเคมี จะช่วยฟ้ืนฟูร่างกายและปรับสมดุลธาตุภายใน เช่น กินข้าวกล้อง ผักฤทธิ์เย็น เพื่อระบายพิษ 
และหลีกเลี่ยงเนื้อสัตว์ น้ำตาล ของทอด (ใจเพชร กล้าจน, 2558) 

2) แนวทางแพทย์วิถีธรรมสามารถปฏิบัติได้จริงอย่างเห็นผลเป็นรูปธรรม แนวทางแพทย์วิถี
ธรรมของหมอเขียวสามารถปฏิบัติได้จริงในชีวิตประจำวัน เพราะเน้นวิธีเรียบง่าย ประหยัด ปลอดภัย 
และใช้ทรัพยากรที่มีอยู่รอบตัว เช่น สมุนไพร อาหารธรรมชาติ และธรรมะ ซึ่งช่วยดูแลสุขภาพทั้งกาย
และใจอย่างยั่งยืน โดยไม่จำเป็นต้องพ่ึงยาเคมีหรือโรงพยาบาลแทบทุกกรณี (ใจเพชร กล้าจน, 2555) 

3) สุขภาวะยั่งยืนเกิดจากการเปลี่ยนพฤติกรรมภายในและวิถีชีวิต ไม่ใช่แค่การรักษาอาการ  
แนวทางสุขภาวะยั่งยืนตามแนวแพทย์วิถีธรรม คือ การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมภายในและวิถีชีวิต ไม่
เน้นแค่การรักษาอาการ แต่เน้นการจัดการองค์ความรู้จากศาสตร์สุขภาพทั้ง 4 แผน (แผนปัจจุบัน 
แผนไทย แผนทางเลือก และแผนพ้ืนบ้าน) ผสมผสานกับหลัก 8 อ. และหลักธรรมของพระพุทธเจ้า 
รวมถึงปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง โดยเน้นการแก้ปัญหาที่ต้นเหตุ ใช้วิธีเรียบง่าย ประหยัด ได้ผลเร็ว 
พ่ึงพาตนเองได้ และใช้ทรัพยากรในท้องถิ่น เพ่ือสร้างสุขภาพกาย-ใจที่สมดุลอย่างยั่งยืนควบคู่กับการ
เกื้อกูลผู้อื่นในสังคมท่ีดี (ใจเพชร กล้าจน, 2558) 

4) ความเชื่อมโยงระหว่างกาย–ใจ–จิตวิญญาณ เป็นหัวใจสำคัญของการฟ้ืนฟูสุขภาพ ด้วย
การใช้แนวทางธรรมะรักษาโรค คือ การใช้ธรรมะเป็นเครื่องมือหลักในการคลายทุกข์ ฟ้ืนฟูใจ เพ่ือ
ส่งผลต่อสุขภาพกายอย่างยั่งยืนตามหลัก “จิตแข็ง กายฟ้ืน” ของอาจารย์หมอเขียว สุขภาพดีเริ่มที่
พฤติกรรม การปรับพฤติกรรม เช่น การนอนหลับให้เพียงพอ การออกกำลังกาย การขับถ่ายให้เป็น
เวลา และการมีจิตใจสงบ (ฝึกจิต) ถือเป็นวิธีการดูแลสุขภาพที่สำคัญ ช่วยให้ร่างกายรักษาตนเองได้
โดยไม่ต้องใช้ยาเคมี (ใจเพชร กล้าจน, 2561) 

5) แนวคิดยา 9 เม็ด เป็นกรอบในการดูแลสุขภาพแบบพึ่งตนเองได้อย่างเป็นระบบ ยา 9 เม็ด
ตามแนวทางของอาจารย์หมอเขียว คือ วิธีฟ้ืนฟูสุขภาพตามธรรมชาติที่สามารถทำได้ด้วยตนเอง 
ประกอบด้วย (1) การดื่มน้ำสมุนไพรปรับสมดุล เพ่ือช่วยขับพิษ , (2) การกัวชา เพ่ือกระตุ้นการ
ไหลเวียนของโลหิต, (3) การสวนล้างลำไส้ เพื่อกำจัดของเสียทางลำไส้ใหญ่, (4) การแช่มือแช่เท้า เพื่อ
คลายพิษทางปลายประสาท, (5) การพอก ทา ประคบ อบ อาบ เช็ด ถู ด้วยน้ำสมุนไพรที่ถูกกัน เพ่ือ



406  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
บำบัดเฉพาะจุด, (6) การออกกำลังกาย โยคะ กดจุดลมปราณ เดินเร็ว และฝึกลมหายใจ เพ่ือกระตุ้น
พลังชีวิต, (7) การกินอาหารปรับสมดุลร้อน-เย็น, (8) การใช้ธรรมะ เพ่ือละบาป บำเพ็ญกุศล, และ (9) 
การรู้จักพัก-รู้จักเพียร เพ่ือสร้างสมดุลระหว่างการฟื้นตัวและการทำกิจกรรม ทั้งหมดนี้เพ่ือมุ่งเน้นไปสู่
การพ่ึงตนเป็นหลัก พ่ึงผู้อื่นเป็นรอง (ใจเพชร กล้าจน, 2561) 

3. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า การฟ้ืนฟูสุขภาวะและการเรียนรู้ของผู้ป่วยโรค
เรื้อรังผ่านแนวทางอาหารแพทย์วิถีธรรม สังเคราะห์ผลการศึกษาศักยภาพของแนวทางแพทย์วิถีธรรม
ต่อสุขภาวะสามารถแจกแจงได้ 5 องค์ประกอบ ดังนี้ 1) ภาพรวมของกรณีศึกษาและแนวทางการดูแล 
2) ผลกระทบต่อสุขภาวะของผู้ป่วย 3) กระบวนการเรียนรู้และการดูแลตนเองของผู้ป่วย 4) ประเด็น
ร่วมของกรณีศึกษาและข้อค้นพบสำคัญ 5) ศักยภาพของแนวทางแพทย์วิถีธรรมต่อสุขภาวะอย่าง
ยั่งยืน จากองค์ประกอบดังกล่าวสามารถทำตารางเปรียบเทียบกรณีศึกษาผู้ป่วยโรคเรื้อรัง 6 ตัวอย่าง 
ได้แก่ 1) ผู้ป่วยมีภาวะเบาหวานและแผลติดเชื้อที่ข้อเท้า 2) ผู้ป่วยมีภาวะเบาหวาน ความดันสูง และ
หัวใจทำงานผิดปกติ 3) ผู้ป่วยมีภาวะภูมิแพ้ 4) ผู้ป่วยมีภาวะมะเร็งระยะลุกลามบริเวณปอด กระดูก 
และตับ 5) ผู้ป่วยมีภาวะมะเร็งทีท่วารหนัก และ 6) ผู้ป่วยมีภาวะมะเร็งไทรอยด ์โดยเปรียบเทียบใน 3 
ประเด็น ได้แก่ 1) ผลสุขภาพที่เปลี่ยนแปลง 2) วิธีที่ผู้ป่วยเรียนรู้และนำไปปฏิบัติ และ 3) ความยั่งยืน
ของการเปลี่ยนแปลง ได้ดังนี ้

กรณีศึกษา 
ผลสุขภาพ 

ที่เปลี่ยนแปลง 
วิธีที่ผู้ป่วยเรียนรู้ 
และนำไปปฏิบัติ 

ความย่ังยืน 
ของการเปลี่ยนแปลง 

ผู้ป่วยมีภาวะเบาหวาน
และแผลติดเชื้อที่ข้อ

เท้า 

แผลหายดีขึ้น  
ไม่ต้องผ่าตัด ค่าน้ำตาล

และไตดีขึ้น 

เรียนรู้จากญาติที่เป็น 
จิตอาสา ปรับเรื่อง
อาหารและล้างแผล

เอง 

ดูแลอย่างต่อเนื่องที่
บ้าน ฟ้ืนฟูโดยการ

ปรับเปลี่ยนพฤติกรรม
เป็นหลัก 

ผู้ป่วยมีภาวะเบาหวาน 
ความดันสูง และหัวใจ

ทำงานผิดปกติ 

อาการดีขึ้น ใช้ยาลดลง 
สุขภาพสมดุลขึ้น 

เรียนรู้จากการเข้าค่าย 
ปรับเรื่องอาหาร กัวซา 

แช่มือ - เท้า และ
บำเพ็ญเป็นจิตอาสา 

นำหลักไปปรับใช้จริง 
ปฏิบัติอย่างสม่ำเสมอ 

ผู้ป่วยมีภาวะภูมิแพ้ 
หายใจดีขึ้น มีกำลัง 
กำลังกายเพ่ิมขึ้น 

สังเกตุร่างกายตัวเอง 
ปรับเรื่องอาหาร 

พักผ่อน ฟังธรรมะ 

หมั่นสังเกตและ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรม
เพ่ือเข้าหาสมดุลอย่าง

สม่ำเสมอ 

ผู้ป่วยมีภาวะมะเร็ง
ระยะลุกลามบริเวณ
ปอด กระดูก และตับ 

สุขภาพดีขึ้นใน 5 วัน  
ค่ามะเร็งลดลง  
กลับมาพูดได้ 

อาศัยพ้ืนฐานเดิมจาก
การดูแลสามี ใช้ธรรมะ 

สมุนไพร ออกกำลัง
กาย 

ปฏิบัติต่อเนื่องอย่างไม่
ท้อถอย เห็นพลังกาย-
ใจที่สามารถฟ้ืนฟูได้

จริง 

ผู้ป่วยมีภาวะมะเร็งที่
ทวารหนัก 

แผลฟ้ืนตัวเร็ว ไม่ติด
เชื้อ จิตใจมั่นคง 

ปรับเรื่องอาหาร การ
ใช้สมุนไพร ฝึกใจและ

โยคะตามกำลัง 

แม้เริ่มจากพ่ึงพาผู้อื่น 
แต่มีแนวโน้มพ่ึงตนได้

มากขึ้น 



407 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 กรณีศึกษา 
ผลสุขภาพ 

ที่เปลี่ยนแปลง 
วิธีที่ผู้ป่วยเรียนรู้ 
และนำไปปฏิบัติ 

ความย่ังยืน 
ของการเปลี่ยนแปลง 

ผู้ป่วยมีภาวะมะเร็ง
ไทรอยด์ 

สุขภาพดีขึ้น หยุดการ
ใช้ยาเคมีลงได้ จิตใจ

สงบ 

ฝึกหายใจปรับสมดุล 
ปรับเรื่องอาหาร  

ทำกสิกรรมไร้สารพิษ 

สร้างสุขภาวะที่ยั่งยืน 
เชื่อมโยงสุขภาพกับ

ธรรมชาติ 
ตาราง 1 เปรียบผลสุขภาพที่เปลี่ยนแปลง วิธีที่ผู้ป่วยเรียนรูแ้ละนำไปปฏิบัติ และความยั่งยืนของการ

เปลี่ยนแปลง ในผู้ป่วยที่มีภาวะโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง 6 กรณีศึกษา 
 
กรณีศึกษาทั้ง 6 แสดงให้เห็นว่า แนวทางแพทย์วิถีธรรมสามารถเปลี่ยนแปลงสุขภาพของ

ผู้ป่วยได้จริง ทั้งในด้านร่างกาย จิตใจ และจิตวิญญาณ โดยผู้ป่วยส่วนใหญ่เรียนรู้จากประสบการณ์
ตรง การฝึกปฏิบัติ และการมีส่วนร่วมของครอบครัวหรือชุมชน การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ไม่ได้เกิดขึ้น
เพียงชั่วคราว แต่มีความต่อเนื่องและยั่งยืน โดยยึดหลักการพ่ึงพาตนเอง การปรับวิถีชีวิต การใช้
ธรรมชาติบำบัดตามฐานะของตน และดำรงชีวิตตามหลักพุทธธรรม 

จากข้อมูลข้างต้นแสดงให้เห็นว่า แนวทางอาหารการแพทย์วิถีธรรม มีศักยภาพในการฟ้ืนฟู
สุขภาพของผู้ป่วยโรคเรื้อรังอย่างยั่งยืน และยังส่งเสริมการพ่ึงตน ลดการพ่ึงพาระบบบริการสุขภาพ
หลักได้อย่างมีนัยสำคัญ ตรงกับเป้าหมาย SDGs 1 : การลดหนี้สินและเพ่ิมรายได้ ช่วยลดความ
ยากจนในครัวเรือน ซึ่งเกิดจากหลายปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับรายได้ ทรัพยากร และโครงสร้างสังคม และ
เป้าหมาย SDGs 2 : มุ่งยุติความหิวโหยและสร้างระบบอาหารที่ยั่งยืนให้ทุกคนเข้าถึงอาหารปลอดภัย
และมีโภชนาการเพียงพอ โดยไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

1. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า แนวคิดทางสุขภาพแนวธรรมชาติ (Natural 
Medicine) อาหารเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้ร่างกายแข็งแรง ทั้งนี้เพราะการแพทย์วิถีธรรมที่มุ่งเน้นการ
ใช้ “พืช-จืด-สบาย” เป็นยาโดยไม่ต้องพ่ึงพาสารเคมีหรือยาแผนปัจจุบัน สอดคล้องกับงานวิจัยของ 
พจนีย์ ทรัพย์สมาน ซึ่งพบว่า การรักษาดุลยภาพด้วยความสัมพันธ์ระหว่างหยิน (yin) กับหยาง 
(yang) โดยการแบ่งอาหารออกเป็นอาหารให้ความร้อนกับอาหารให้ความเย็น หรืออาหารที่เป็นกรด
กับอาหารที่เป็นด่าง ด้วยการกินข้าวที่ไม่ขัดสี ถั่วธัญพืช และพืชผักชนิดต่าง ๆ ในผู้ป่วยโรคไม่ติดต่อ
เรื้อรัง เช่น โรคถุงตัน โรคมะเร็งที่ลำไส้ใหญ่ เป็นต้น จะทำให้ผู้ป่วยมีสุขภาวะที่แข็งแรงขึ้น เพราะ
ได้รับทั้งโปรตีนจากถั่วธัญพืช คาร์โบไฮเดรท ไขมัน เกลือแร่ วิตามิน และใยอาหาร (Dietary fiber) 
อย่างเหมาะสม (พจนีย์ ทรัพย์สมาน, 2559) 

2. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า อาหารและพฤติกรรมสุขภาพสามารถเป็นยาได้ 
โดยไม่ต้องพ่ึงพาการแพทย์สมัยใหม่เพียงอย่างเดียว แนวคิดหลัก คือ การเลือกกินอาหารธรรมชาติ 
พืชผัก ผลไม้สด ไม่ผ่านกระบวนการแปรรูปหรือสารเคมี จะช่วยฟ้ืนฟูร่างกายและปรับสมดุลธาตุ
ภายใน เช่น กินข้าวกล้อง ผักฤทธิ์เย็นเพ่ือระบายพิษ และหลีกเลี่ยงเนื้อสัตว์ น้ำตาล ของทอด 
สอดคล้องกับแนวทางชีวจิต (Macrobiotics) ของ เสถียร โพธินันทะ ซึ่งเน้นการบริโภคอาหารที่มี 
“พลังชีวิต” (Vital Life Energy) ได้แก่ พืชผักสด สะอาด ปลอดภัย และปลูกด้วยวิธีที่สอดคล้องกับ



408  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ธรรมชาติ แนวคิดนี้ถือว่าอาหารมิใช่เพียงสารอาหาร แต่ยังเป็นพลังแห่งชีวิตที่มีผลต่อจิตใจและจิต
วิญญาณของผู้บริโภค (เสถียร โพธินันทะ, 2540) ในมิติทางจริยธรรมและศาสนา แนวคิดการไม่
เบียดเบียน (อหิงสา) และการฝึกเมตตา กรุณา ปรากฏชัดในคำสอนของพระพุทธศาสนา เช่น ใน
พระไตรปิฎก (ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค) มีการกล่าวถึงวิถีชีวิตของนักบวชที่เลี่ยงการบริโภคเนื้อสัตว์เพ่ือ
หลีกเลี่ยงการฆ่าสัตว์โดยตรง อีกท้ังแนวคิดโยนิโสมนสิการยังชี้ให้เห็นถึงการพิจารณาอาหารอย่างมีสติ 
ซึ่งเป็นกระบวนการสำคัญที่ช่วยให้เกิดความยับยั้งชั่งใจและเห็นคุณค่าของชีวิตอ่ืน สอดคล้องกับ พระ
ไพศาล วิสาโล ที่เสนอว่า การกินแบบไม่เบียดเบียนมิได้เป็นเพียงข้อห้ามเชิงศีลธรรมเท่านั้น หากยัง
เป็นแนวทางในการฝึกจิตใจให้ลดละกิเลส อัตตา และเสริมสร้างจิตเมตตาอันเป็นรากฐานของการอยู่
ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ ในระดับสากล (พระไพศาล วิสาโล, 2564) และสอดคล้องกับนักปรัชญา
และนักจริยธรรมตะวันตก เช่น  Peter Singer และ Tom Regan ได้เสนอแนวคิด “สิทธิสัตว์” 
(Animal Rights) ที่ให้คุณค่ากับชีวิตสัตว์ในฐานะที่มีสิทธิเสรีภาพเท่าเทียมกับมนุษย์ แนวคิดนี้ส่งผล
ให้เกิดขบวนการเคลื่อนไหวเพ่ือการบริโภคแบบไม่เบียดเบียน (Plant-Based Ethical Eating) และ
สนับสนุนวิถีมังสวิรัติหรือวีแกนในหลายประเทศ (Regan & Singer, 1976) 

3. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสุขภาพตามแนวทาง
แพทย์วิถีธรรม มีศักยภาพในการฟ้ืนฟูสุขภาพของผู้ป่วยโรคเรื้อรังอย่างยั่งยืน และยังส่งเสริมการพ่ึง
ตน ลดการพ่ึงพาระบบบริการสุขภาพ สอดคล้องกับงานวิจัยของ  Caldwell Esselstyn, T. Colin 
Campbell, และ Michael Greger ได้ยืนยันว่า การบริโภคอาหารจากพืชเป็นหลัก สามารถลดความ
เสี่ยงของโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง (NCDs) เช่น เบาหวาน ความดันโลหิตสูง โรคหัวใจ และมะเร็งบางชนิด 
ทั้งยังช่วยย้อนกลับพยาธิสภาพได้ในบางกรณี (McMahon, 2018) ทั้งยังสอดคล้องกับแนวคิดเรื่อง 
“การเป็นหนึ่งเดียวกับธรรมชาติ” ตามปรัชญาของ มาซาโนบุ ฟูกูโอกะ ซึ่งสนับสนุนการดำรงชีวิต
อย่างไม่แทรกแซงธรรมชาติ ทั้งในการปลูกและการกินอาหาร โดยถือว่าธรรมชาติเป็นผู้รู้ ผู้สร้าง และ
ผู้เยียวยา (Masanobu Fukuoka, 1978) 

 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากงานวิจัย คือ ความมั่นคงทางอาหารเกี่ยวข้องกับความหิวโหยและ
ความยากจนในแนวคิดของการพัฒนาที่ยั่งยืน SDGs ตามแนวทางของสหประชาชาติ การลดความหิว
โหย (Goal 2) คือ การมีอาหารที่เพียงพอและมีคุณภาพส่งเสริมโภชนาการที่เหมาะสม ลดความเสี่ยง
ของโรค การลดความยากจน (Goal 1) คือ การลดค่าใช้จ่ายในครัวเรือน การผลิตอาหารเองช่วยลด
การพ่ึงพาอาหารจากภายนอก และส่งเสริมเศรษฐกิจท้องถิ่น ความมั่นคงทางอาหารช่วยกระตุ้น
กิจกรรมทางเศรษฐกิจในชุมชนทั้งในการผลิตและการบริโภค 

รูปแบบด้านล่างนี้แสดงถึงอาหารแพทย์วิถีธรรมกับการผลิตและการบริโภคอาหารเพ่ือสุข
ภาวะอย่างยั่งยืน โดยเริ่มต้นจากการผลิตวัตถุดิบ (Product : P) ที่ไร้สารพิษ ลำดับถัดมา คือ การ
สร้างความมั่นใจในการที่จะประกอบการปรุงอาหาร (Produce : P) เพ่ือสุขภาพ ด้วยการใช้วัตถุดิบที่
ประหยัด ใช้ของเรียบง่าย ใกล้ตัว หาได้ง่าย และไม่มีโทษ ลำดับสุดท้าย คือ การบริโภค (Consume : 
C) เพ่ือสุขภาพกาย-ใจที่แข็งแรงอย่างยั่งยืน 



409 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 

 
ภาพประกอบ 1 แบบแผนของการผลิตและการบริโภคอย่างยั่งยืนตามแนวทางแพทย์วิถีธรรม 

 
ความมั่นคงทางอาหารเป็นแกนกลางที่เชื่อมโยงการลดความหิวโหยและความยากจน ผ่าน

กลไกการผลิตและบริโภคที่ยั่งยืน ตามโมเดล “อาหารแพทย์วิถีธรรม” ซึ่งสอดคล้องกับเป้าหมาย 
SDGs ทั้งในมิติสุขภาพ เศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อม การดำเนินงานต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาค
ส่วน ทั้งรัฐ เอกชน และชุมชน เพ่ือสร้างระบบอาหารที่ครอบคลุมและเป็นธรรม 

 
บทสรุป 

การผลิตอาหารในแนวทางแพทย์วิถีธรรมไม่เพียงแต่เป็นกิจกรรมทางเกษตร แต่เป็น
กระบวนการปฏิบัติธรรมที่รวมศีล สมถะ และการเสียสละเข้าไว้ด้วยกัน โดยชาวชุมชนและผู้ปฏิบัติจะ
มีส่วนร่วมในการปลูกพืช ปรับปรุงดิน ใช้น้ำอย่างรู้คุณค่า และหลีกเลี่ยงการใช้สารเคมี โดยมี
เป้าหมายเพ่ือสร้างอาหารที่บริสุทธิ์ทั้งกายและใจ การทำกสิกรรมในลักษณะนี้จึงไม่ใช่เพียงการผลิต
อาหาร แต่เป็นวิถีชีวิตที่เชื่อมโยงกับการฟ้ืนฟูสุขภาวะในระยะยาว เป็นการนำธรรมะมาใช้กับชีวิตจริง 
และช่วยฟ้ืนคืนคุณค่าของชุมชน การสร้างความหลากหลายของพืชอาหารตามแนวแพทย์วิถีธร รม
ไม่ใช่แค่เพ่ือสุขภาพร่างกายเท่านั้น แต่เป็นวิถีของการพึ่งตนที่ลึกซึ้ง เชื่อมโยงกับธรรมชาติ วัฒนธรรม 
และความยั่งยืนของชีวิตและชุมชนในระยะยาว ซึ่งค่ายสุขภาพการแพทย์วิถีธรรมเป็นพ้ืนที่การเรียนรู้
และฝึกปฏิบัติจริง ที่เปิดโอกาสให้ประชาชนเข้าถึงแนวทางดูแลสุขภาพด้วยตนเองผ่านธรรมชาติ
บำบัด อาหารสมุนไพร และกิจกรรมธรรมะ ผู้เข้าค่ายจะได้เรียนรู้ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ เช่น 
การทำอาหารฤทธิ์เย็น การอบไอน้ำ การฝึกสติและสมาธิ โดยมีเป้าหมายเพ่ือลดการพ่ึงพาระบบ
สุขภาพแผนปัจจุบัน และขยายองค์ความรู้สู่ครอบครัวและชุมชน ส่งผลให้เกิดเครือข่ายการดูแล
สุขภาพแบบมีส่วนร่วม และเป็นต้นแบบของระบบอาหารและสุขภาพทางเลือกที่ยั่งยืน การบริโภค
อาหารจากพืชมิได้เป็นเพียงแค่พฤติกรรมด้านโภชนาการหรือแฟชั่นสุขภาพ หากแต่มีรากฐานแนวคิด
ที่หลากหลายและลึกซึ้งในหลายมิติ ตั้งแต่ศาสตร์การแพทย์ทางเลือกแพทย์วิถีธรรมที่เชื่อมโยงกับ



410  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
สมดุลธาตุและการพ่ึงตน ไปจนถึงปรัชญาชีวจิตที่ให้ความสำคัญกับพลังชีวิตของอาหาร ในด้าน
จริยธรรมทั้งแนวคิดแบบพุทธศาสนาและสิทธิสัตว์ต่างสะท้อนความพยายามในการลดการเบียดเบียน
และพัฒนาจิตสำนึกของผู้บริโภคให้เห็นคุณค่าของชีวิตสัตว์ ในขณะที่มิติทางวิทยาศาสตร์สุขภาพ
สนับสนุนอย่างมีหลักฐานว่า อาหารจากพืชสามารถช่วยฟื้นฟูร่างกายและป้องกันโรคร้ายที่เป็นปัญหา
ใหญ่ของสังคม รวมถึงแนวคิดแบบ “เป็นหนึ่งเดียวกับธรรมชาติ” ซึ่งเน้นวิถีเรียบง่ายตามแนวฟูกูโอกะ
ก็สะท้อนให้เห็นว่า การบริโภคอาหารจากพืชมิได้เป็นแค่เรื่องของตนเอง แต่เชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม
และระบบนิเวศโดยรวม 

 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะทั่วไป 
1.1 เสนอแนะงานวิจัยแนวทางในการพัฒนาการผลิตและบริโภคอาหารตามแนวทางแพทย์

วิถีธรรม เพ่ือลดความเสี่ยงของโรคเรื้อรังต่างๆ เช่น โรคหัวใจ โรคเบาหวาน ความดันโลหิตสูง และ
โรคมะเร็ง 

1.2 เสนอแนะให้มีงานศึกษาอาหารสุขภาพแบบแพทย์วิถีธรรมที่เน้นผักวรรณะ 9 ต้องลด
กิเลสถึงขั้นฝึกใจ อ่านอาการของกิเลส เพ่ือส่งเสริมสุขภาพใจและจิตวิญญาณ 

1.3 แนะนำวิธีการส่งเสริมให้เกิดความรู้ความเข้าใจในชุมชนเกี่ยวกับประโยชน์ของอาหาร
ตามแนวทางนี้ โดยเฉพาะความแตกต่างของแต่ละบุคคล ผลลัพธ์ของการนำแนวคิดแพทย์วิถีธรรมมา
ใช้ อาจแตกต่างกันไปในแต่ละบุคคล ขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายอย่าง เช่น สุขภาพพ้ืนฐาน ความสม่ำเสมอ
ในการปฏิบัติ และสภาพแวดล้อม และการนำหลักการแพทย์วิถีธรรมมาใช้ ควรอยู่บนพ้ืนฐานของ
ความเข้าใจที่ถูกต้อง และควรปรึกษาแพทย์หรือผู้เชี่ยวชาญก่อน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีที่มีโรค
ประจำตัว อีกท้ังการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมให้สอดคล้องกับหลักแพทย์วิถีธรรมนั้น จำเป็นต้องมีความ
สม่ำเสมอและความตั้งใจอย่างจริงจัง เพ่ือให้ได้ผลลัพธ์ที่ยั่งยืน 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
2.1 เสนอแนะนโยบายที่สนับสนุนการเกษตรแบบยั่งยืน เช่น การลดภาษีสำหรับเกษตรกรที่

ใช้วิธีการผลิตแบบธรรมชาติ 
2.2 เสนอแนะให้รัฐบาลหรือองค์กรที่เก่ียวข้อง จัดทำโครงการส่งเสริมสุขภาพผ่านการบริโภค

อาหารที่ปลอดภัยและมีคุณค่าทางโภชนาการ โดยอาจใช้อาหารตามแนวทางแพทย์วิถีธรรม 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมสนับสนุนบริการสุขภาพ กระทรวงสาธารณสุข. (2558). แนวทางการส่งเสริมสุขภาพและป้องกัน

โ ร ค ต า ม ก ลุ่ ม วั ย .  สื บ ค้ น เ มื่ อ วั น ที่  2 4  เ ม ษ า ย น  2567, จ า ก 
http://www.hss.moph.go.th/fileupload/document/1431-3688.pdf 

ใจเพชร กล้าจน. (2555). คู่มือค่ายสุขภาพแพทย์วิถีธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศูนย์สุขภาพสวนป่า
นาบุญ. 



411 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ใจเพชร กล้าจน. (2558). จิตอาสาแพทย์วิถีพุทธเพ่ือมวลมนุษยชาติ. (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชายุทธศาสตร์การพัฒนาภูมิภาค (สาธารณสุขชุมชน)). สุรินทร์: มหาวิทยาลัยราชภัฏ
สุรินทร์. 

ใจเพชร กล้าจน. (2561). มาเป็นหมอดูแลตัวเองกันเถอะ. กรุงเทพฯ: อุษาการพิมพ์. 
ใจเพชร กล้าจน. (2563). คู่มือการทำกสิกรรมไร้สารพิษวิถีพุทธ . กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แพทย์วิถี

ธรรม. 
ใจเพชร กล้าจน . (2565). การแพทย์วิถีธรรม: การดูแลสุขภาพแบบองค์รวมพ่ึงตนเองตามแนว

ธรรมชาติบำบัด. ปทุมธานี: สำนักพิมพ์แพทย์วิถีธรรม. 
พจนีย์ ทรัพย์สมาน. (2559). แมโครไบโอติกส์ พลังแห่งชีวิต. วารสารปาริชาต, 7(1), หน้า 41–46. 
พระไพศาล วิสาโล . (2564). กิน เจรักษาใจ . สืบค้น เมื่ อวันที่  30  พฤศจิกายน  2567 จาก , 

https://www.pagoda.or.th/aj-visalo/2021-10-19-05-08-48.html 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สำนักงานสำรวจสุขภาพประชาชนไทย สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. (2554). รายงานผลการสำรวจ

สุ ข ภ า พ ป ร ะ ช า ช น ไ ท ย .  สื บ ค้ น เ มื่ อ วั น ที่  2 4  เ ม ษ า ย น  2567 จ า ก , 
http://www.hsri.or.th/healthsurvey2011 

เสถียร โพธินันทะ. (2540). อาจารย์เสถียร โพธินันทะ : บุคคลของพระพุทธศาสนา (รวมบทความ
และปาฐกถาของอาจารย์เสถียร โพธินันทะ). กรุงเทพฯ: หอรัตนชัยการพิมพ์. 

Bertalanffy, L. von. (1968). General System Theory: Foundations, Development, 
Applications. New York: George Braziller. 

Dewey, J. (1938). Experience and Education. New York: Macmillan. 
Lave, J. & Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. 

Cambridge: Cambridge University Press. 
Masanobu Fukuoka. (1978). The One-Straw Revolution: An Introduction to Natural 

Farming. Pennsylvania: Rodale Press. 
McMahon, C. (2018). Foods That Cure Disease. Retrieved April 24, 2024, from 

https://www.imdb.com/title/tt8569230/ 
Miller, R. (1997). Caring for New Life: Essays on Holistic Education. Brandon, VT: 

Holistic Education Press. 
Regan, T. & Singer, P. (1976). Animal Rights and Human Obligations. New Jersey: 

Prentice-Hall. 
 


