
521 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

การปฏิบัติสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนาและการเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ 
The Practice of Concentration Development in Buddhism and 

the Practice of Silence Meditation in Christianity 
 

กุลธิดา  ศุภวาณิชายานนท์ 
                                               Kultida  Supavanichyanon 

คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author, e-mail: 6701101015@mcu.ac.th 
 

Received October 1, 2025; Revised December 27, 2025; Accepted: December 30, 2025 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือนำเสนอแนวคิดและแนวทางการปฏิบัติสมถกรรมฐานใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทเปรียบเทียบกับการเข้าเงียบในศาสนาคริสต์  โดยวิเคราะห์ถึงความหมาย 
วัตถุประสงค์ เป้าหมาย และหลักการสำคัญของทั้งสองแนวปฏิบัติ  เพ่ือชี้ให้เห็นถึงความสอดคล้อง
และความแตกต่างอย่างเป็นระบบ จากการศึกษาพบว่า สมถกรรมฐาน ในพระพุทธศาสนาเป็นอุบาย
วิธีในการฝึกฝนจิตให้เกิดความสงบและตั้งมั่นเป็นสมาธิ มีจุดประสงค์หลักเพ่ือระงับนิวรณ์ 5 ประการ 
อันเป็นเครื่องขัดขวางความดีและความสงบของจิต การปฏิบัติเริ่มต้นด้วยการชำระศีลให้บริสุทธิ์ เพ่ือ
เป็นรากฐานที่มั่นคงของการเจริญสมาธิและปัญญา เป้าหมายสูงสุดของสมถกรรมฐานคือการทำจิตให้
สงบและมีพลัง เพ่ือเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน นำไปสู่การรู้แจ้งอริยสัจและบรรลุ
นิพพานอันเป็นการดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง ส่วนการเข้าเงียบ ในศาสนาคริสต์ คือการปลีกตัวจากความ
วุ่นวายในชีวิตประจำวันเพ่ือใช้เวลาส่วนตัวกับพระเจ้า ผ่านการอธิษฐาน การอ่านและใคร่ครวญพระ
คัมภีร์ วัตถุประสงค์สำคัญคือการเสริมสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้าให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น เพ่ือรับการฟ้ืนฟู
จิตวิญญาณ แสวงหาน้ำพระทัยของพระองค์ และเตรียมความพร้อมสำหรับการรับใช้ผู้อ่ืน โดยมีพระ
เยซูเป็นแบบอย่างในการแสวงหาที่สงบเพ่ืออธิษฐานต่อพระบิดา แม้การปฏิบัติทั้ง 2 จะมีเป้าหมาย
สูงสุดที่แตกต่างกัน โดยสมถกรรมฐานมุ่งสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ด้วยตนเอง ขณะที่การเข้าเงียบมุ่งเน้น
การพัฒนาความสัมพันธ์กับพระเจ้า แต่ก็พบความสอดคล้องกันในหลักการพ้ืนฐาน คือ การพัฒนา
จิตใจและจิตวิญญาณ ทั้งสองแนวทางต่างให้ความสำคัญกับการสร้างความสงบภายใน การปลีกตัว
จากสิ่งรบกวนภายนอก และการเพ่งพินิจภายในตนเอง ซึ่งล้วนเป็นวิธีการที่นำไปสู่ความสงบสุขในการ
ดำเนินชีวิตตามหลักศาสนาของตน 
คำสำคัญ: สมถกรรมฐาน; การเข้าเงียบ; พระพุทธศาสนา; ศาสนาคริสต์ 
 



522  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

Abstract 
 This article aims to present a comparative analysis of the concepts and 
practices of Samatha meditation in Theravada Buddhism and the practice of spiritual 
retreats in Christianity. It analyzes the meaning, objectives, goals, and core principles 
of both practices to systematically highlight their similarities and differences. The 
study reveals that Samatha meditation in Buddhism is a method for training the mind 
to achieve tranquility and stability through concentration (samādhi). Its primary 
objective is to suppress the five hindrances (nīvaraṇa), which are obstacles to 
goodness and mental peace. The practice commences with the purification of moral 
conduct (sīla), establishing a firm foundation for the development of concentration 
and wisdom (paññā). The ultimate goal of Samatha meditation is to pacify and 
empower the mind, thereby creating a basis for the development of insight 
meditation (Vipassanā), which leads to the realization of the Four Noble Truths and 
the attainment of Nibbāna, the complete cessation of suffering. Conversely, a 
spiritual retreat in Christianity involves withdrawing from the distractions of daily life 
to spend personal time with God through prayer, reading, and contemplation of the 
Holy Scriptures. The principal objective is to deepen one's relationship with God, 
receive spiritual renewal, seek His will, and prepare for serving others. This practice is 
modeled after Jesus Christ, who sought solitary places to pray to the Father. 
Although the ultimate aims of the two practices differ—with Samatha meditation 
directed toward self-liberation from suffering and spiritual retreats focused on 
developing a relationship with God—a notable congruence is found in their 
fundamental principle: the cultivation of the mind and spirit. Both traditions 
emphasize the importance of cultivating inner peace, withdrawing from external 
disturbances, and engaging in introspection. These are methods that lead to a 
peaceful life in accordance with their respective religious tenets. 
Keywords: Concentration Development; Silence Meditation; Buddhism; Christianity 
 
บทนำ 
 การปฏิบัติสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนา หมายถึง อุบายวิธีสำหรับฝึกจิตให้สงบภาวะที่
จิตสงบอันเกิดจากการเจริญสมถกัมมัฏฐานไม่ว่าจะได้สมาธิในระดับใดก็ตามก็ถือว่าได้สมาธิแล้ว  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 31 ข้อ 43 หน้า 65, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
เหตุที่ต้องฝึกจิตให้เกิดสมาธิตามหลักสมถภาวนา 40 ประการ เพราะว่าโดยธรรมชาติปุถุชนมักจะถูก
กิเลสทำให้จิตไม่สงบเสมอการที่จิตไม่สงบนั้นเป็นเพราะจิตถูกนิวรณ์ 7 ชนิดเข้าครอบงำเมื่อมนุษย์ถูก
กิเลสเหล่านี้ครอบงำแล้วจิตจะแกว่งไปตามอำนาจกิเลสไม่สามารถทรงตัวอยู่ในความนิ่งสงบได้การที่



523 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

จิตจะเป็นกลางหยุดนิ่งไม่ไหลเวียนไปตามอำนาจของกิเลสเป็นสิ่งที่กระทำได้ยากยิ่งพระพุทธศาสนา
สอนว่าการที่จะเอาชนะกิเลสเหล่านี้ได้ต้องเปิดโอกาสให้ตนเองได้พัฒนาสมาธิจึงจะสามารถระงับ
กิเลสเหล่านี้ให้ลดลงโดยลำดับ ดังนั้นการปฏิบัติสมถภาวนาในพระพุทธศาสนามีหลายวิธีด้วยกัน แต่ 
พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทมีความเชื่อและยอมรับแนวการปฏิบัติตามที่มีปรากฏหลักฐานอยู่ใน 
พระไตรปิฎกและอรรถกถาว่าเป็นวิธีการที่ถูกต้องตามคําสอนของพระพุทธเจ้าและสามารถทำให้  
พุทธศาสนิกชนได้พัฒนาตนในการเจริญสมถะและวิปัสสนาภาวนาจากระดับปุถุชนธรรมดา เป็นพระ
อริยบุคคลซึ่งเป็นบุคคลในอุดมคติของพระพุทธศาสนา (พระครูพิพิธวรกิจจานุการ, หลักการและ
วิธีการปฏิบัติสมถภาวนา, 2567)  
 การเข้าเงียบหรือการเฝ้าเดี่ยวในศาสนาคริสต์  หมายถึง คือการใช้เวลากับพระเจ้าเป็นการ
ส่วนตัวในแต่ละวันผ่านทางการอธิษฐาน การอ่าน/ท่องจำ/ใคร่ครวญพระคัมภีร์ หรือการอ่านหนังสือที่
ช่วยให้เราเข้าใจพระเจ้าและพระประสงค์ของพระองค์มากขึ้น จุดประสงค์หลักของการเข้าเงียบเพ่ือ
เป็นการสื่อสารระหว่างบาทหลวง นักบวช และสัตบุรุษเพ่ือที่จะนำไปปรับใช้ในการดำเนินชีวิตและ
การเสริมสร้างความเป็นหนึ่งเดียวกันในครอบครัวของพระเจ้า ในแต่ละวันการเฝ้าเดี่ยวนั้นเป็นเวลาที่
เราจะป้อนอาหารทางฝ่ายจิตวิญญาณของผู้ปฏิบัติ ในขณะที่อาหารที่สัตบุรุษรับประทานในแต่ละวัน
เป็นประโยชน์ต่อร่างกาย แต่การเฝ้าเดี่ยวหรือการเข้าเงียบเป็นประโยชน์ต่อชีวิตทางฝ่ายจิตวิญญาณ
ของผู้ปฏิบัติ ในการดำรงชีวิตคริสเตียนของสัตตบุรุษในแต่ละวันนั้นที่ต้องเจอกับสิ่งต่าง ๆ เยอะแยะ
มากมาย เมื่อผู้ปฏิบัติต้องการสติปัญญาและกำลังจากพระวจนะเพ่ือนำไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน 
พระเยซูทรงตรัสไว้ว่า “มนุษย์จะดำรงชีวิตด้วยอาหารเพียงอย่างเดียวไม่ได้แต่ต้องดำรงชีวิตด้วยพระ
วจนะทุกคำซึ่งออกมาจากพระโอษฐ์ของพระเจ้า” (มธ. 4:4, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 จากข้อพิจารณาการทำสมาธิแบบสมถะและการเข้าเงียบนั้นถูกมองว่าเป็นเครื่องมือ (mean) 
คือเป็นหลักปฏิบัติขั้นพ้ืนฐานในการที่บุคคลจะเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดในแต่ละศาสนา และการทำสมาธิ
และการเข้าเงียบนั้นจะมุ่งเน้นไปที่ความสงบภายในและมีการเพ่งเป็นหลักปฏิบัติสำคัญ บทความนี้จึง
ต้องการนำเสนอแนวคิดเรื่องการปฏิบัติกรรมฐานตามแนวทางพระพุทธศาสนาและการเข้าเงียบใน
ศาสนาคริสต์ ในแง่ของการเปรียบเทียบทั้งในด้านแนวคิด และแนวทางการปฏิบัติว่ามีความเหมือน
และความต่างกัน อีกทั้งยังเกี่ยวกับเป้าหมายของการปฏิบัติที่เป็นผลอันเกิดขึ้นที่สอดคล้องกับแนวคิด
ได้อย่างชัดเจนยิ่งขึ้น 
 
แนวคิดเรื่องสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 1. ความหมายของของการปฏิบัติสมถกรรมฐาน  สมถกรรมฐาน หมายถึง “สมถะ” มี
ปรากฎในคัมภีร์พระอภิธรรม ว่า สมถะ หมายถึง ความไม่ฟุ้งซ่านแห่งจิต ภาวะที่จิตไม่ส่ายไปมา เป็น
สภาพของจิตที่มีความสมดุล ตั้งมั่น และสงบแห่งสมาธิส่วน “กรรมฐาน” นั้นหมายถึง ฐานที่ตั้งการ
ทำงานของจิตที่ผูกจิต หรือสิ่งที่ใช้เป็นอารมณ์ใน การเจริญภาวนา ดังนั้น “สมถกรรมฐาน” ก็คือ ฐาน
ที่ตั้งการทำงานของจิต ให้ตั้งมั่น เป็นสมาธิ ส่วนในคัมภีร์ธัมมสังคณีให้ความหมายไว้ว่า “กตโม ตสฺมึ 
สมเย สมโถ โหติ ยา ตสฺม ึสมเย จิตฺตสฺส ฐิติ สณฺฐิติ อวฏฺฐิติ อวิสาหาโร อวิกฺเขโป อวิสาหฏฺฐมานสตา 
สมโถ สมาธินฺทฺริยํ สมาธิพลํ สมฺมาสมาธิ อยํ ตสฺมึ สมเย สมโถ โหติ แปลความว่า สมถะ ที่เกิดขึ้นใน
สมัยนั้นเป็นไฉนความตั้งอยู่แห่งจิต ความดำรงอยู่ ความตั้งมั่น ความไม่ซัดส่าย ความไม่ฟุ้งซ่าน ความ



524  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ที่จิตไม่ซัดส่าย สมถะ สมาธินทรีย์ สมาธิพละ สัมมาสมาธิ ในสมัยนั้น นี้ชื่อว่าสมถะ ที่เกิดขึ้นในสมัย
นั้นดังนั้น สมถกัมมัฏฐาน จึงหมายถึงอุบายวิธีสำหรับฝึกจิตให้สงบ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 34 
ข้อ 45 หน้า 30, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  สมถกรรมฐานหรือสมถภาวนา 
หมายถึงการฝึกสมาธิเพ่ือระงับจากกิเลสและความรู้สึกปฏิบัติเพ่ือให้จิตสงบ มีสมาธิ อันเป็นการ
บริหารจิตที่มักปฏิบัติควบคู่กับวิปัสสนากรรมฐานซึ่งเป็นการปฏิบัติเพ่ือให้จิตเกิดปัญญารู้แจ้งในความ
เป็นจริง การปฏิบัติสมถกรรมฐานเป็นแนวทางท้าสมาธิที่สามารถน้าไปใช้กับการฟังธรรมก่อนเครียด
ก่อนนอน ได้ดีเพราะช่วยให้จิตใจของเราเกิดความสงบ ท้าให้หลับสบาย หรือหากท้าระหว่างวันก็เป็น
ตัวช่วยให้เกิดสมาธิและท้าให้อารมณ์มั่นคงขึ้นได้ด้วย (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช 
สกลมหาสังฆปริณายก, 2553)  
 จุดประสงค์ของการปฏิบัติสมถกรรมฐาน นั้นเป็นไปเพ่ือการทำให้จิตใจสงบ: สมถกรรมฐาน
ช่วยลดความฟุ้งซ่านและคลายความวุ่นวายในจิตใจ ทำให้จิตใจมีความสงบและมั่นคง และยังเป็นการ
สร้างสมาธิอันมาจากการปฏิบัติสมถกรรมฐานเป็นการฝึกจิตให้มีสมาธิ มุ่งให้จิตตั้งมั่นอยู่กับอารมณ์
เดียว (เช่น การบริกรรมภาวนา การกำหนดลมหายใจ) รวมถึงเป็นพ้ืนฐานในการเจริญปัญญา:เมื่อ
จิตใจสงบและมีสมาธิแล้ว จะเป็นพ้ืนฐานที่ดีในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งเป็นการเจริญปัญญา
เพ่ือรู้แจ้งเห็นจริงในสภาวธรรม นำไปสู่การบรรลุฌาน ในระดับสูงของการปฏิบัติสมถกรรมฐาน ผู้
ปฏิบัติอาจบรรลุฌานหรือสมาบัติ ซึ่งเป็นสภาวะที่จิตสงบแน่วแน่และมีพลัง อีกทั้งการปฏิบัติสมถกร
รมฐานยังมีประโยชน์อื่นๆ เช่น ช่วยให้มีสติปัญญาในการทำงานและแก้ปัญหาชีวิต  

ส่วนเป้าหมายของการปฏิบัติสมถกรรมฐาน คือ การทำให้จิตใจสงบ มีสมาธิ และพร้อม
สำหรับการเจริญปัญญา. สมถะช่วยให้จิตใจสงบจากนิวรณ์ (กิเลสที่ขัดขวางการปฏิบัติธรรม) และ
สร้างสมาธิ ซึ่งเป็นพ้ืนฐานสำคัญสำหรับการเจริญวิปัสสนา (การเจริญปัญญาเพ่ือความรู้แจ้ง) อันแสดง
ถึงหลักการสำคัญของการปฏิบัติสมถกรรมฐาน คือการฝึกจิตให้สงบและมีสมาธิ โดยการเลือกอารมณ์
กรรมฐานที่เหมาะสม เช่น การบริกรรมพุทโธ การกำหนดลมหายใจ หรือการเพ่งกสิณ เพ่ือให้จิตตั้ง
มั่นและไม่ฟุ้งซ่าน. การปฏิบัติสมถกรรมฐานมีจุดมุ่งหมายเพ่ือเตรียมจิตให้พร้อมสำหรับการเจริญ
ปัญญา (วิปัสสนากรรมฐาน) (สุชาดา ทองมาลัย และคณะ, 2561)  

2. แนวคิดเรื่องสมถกรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนาแบ่งกัมมัฎฐาน
ออกเป็น 2 วิธีปฏิบัติด้วยกัน วิธีที่ 1 เรียกว่า สมถกัมมัฏฐาน วิธีที่ 2 เรียกว่า วิปัสสนากัมมัฏฐาน ใน
งานเขียนนี้ จะไม่นำเสนอขั้นตอนวิธีการฝึกจิตให้เกิดสมาธิในคัมภีร์วิสุทธิมรรคโดยละเอียด เพียงแต่
จะชี้ให้เห็นว่า ภาวะที่จิตสงบอันเกิดจากการเจริญสมถกัมมัฏฐานไม่ว่าจะได้สมาธิในระดับใดก็ตามก็
ถือว่าได้สมาธิแล้ว เหตุที่ต้องฝึกจิตให้เกิดสมาธิ เพราะว่าโดยธรรมชาติ ปุถุชนมักจะถูกกิเลสทำให้จิต
ไม่สงบเสมอ พระพุทธศาสนาอธิบายว่า การที่จิตไม่สงบนั้น เป็นเพราะจิตถูกนิวรณ์ 5 ชนิด เข้า
ครอบงำ กล่าวคือ นิวรณ์ 5 ชนิดนั้น คือ (1) กามฉันทะ ภาวะที่จิตมีความอยากได้รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ (ผัสสะ) ธัมมารมณ์ที่น่าใคร่ น่าพอใจ (2) พยาบาท ภาวะที่จิตมีความขัดเคืองใจ มองคนใน
แง่ร้าย (3) ถีนมิทธะ ภาวะที่จิตมีอาการหดหู่ เซื่องซึม ไม่เข้มแข็ง (4) อุทธัจจกุกกุจจะ ภาวะที่จิต
ฟุ้งซ่าน เดือดร้อนใจ จิตไม่หยุดนิ่ง และ (5) วิจิกิจฉา ภาวะที่จิตมีความสงสัย ลังเล มีความคิดแยก
เป็น 2 ทาง เลือกไม่ถูกว่าจะไปทางไหน  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 23 ข้อ 64 หน้า 549, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อมนุษย์ถูกกิเลสเหล่านี้ครอบงำแล้วจิตก็จะ



525 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

แกว่งไปตามอำนาจกิเลส ไม่สามารถทรงตัวอยู่ในความนิ่งสงบได้ จริงอยู่ การที่จิตจะเป็นกลาง หยุด
นิ่ง ไม่ไหลเวียนไปตามอำนาจของกิเลสเป็นสิ่งที่กระทำได้ยากยิ่ง พระพุทธศาสนาสอนว่าการที่จะ
เอาชนะกิเลสเหล่านี้ได้ ต้องเปิดโอกาสให้ตนเองได้พัฒนาสมาธิ จึงจะสามารถระงับกิเลสเหล่านี้ให้
ลดลงโดยลำดับได้  

ส่วนการฝึกฝนจิตด้วยหลักสมถกัมมัฏฐานเป็นการเจริญสมาธิเพ่ือให้จิตสงบและตั้งมั่น โดยมี
วิธีการหลักคือการเลือกอารมณ์กรรมฐานที่เหมาะสมกับตนเอง และฝึกฝนจิตให้มีความสงบ สติ และ
สมาธิ โดยมีเป้าหมายเพื่อลดความฟุ้งซ่านและกิเลสต่าง ๆ ดังนี้ 

1) การชำระศีลให้บริสุทธิ์ตามหลักการปฏิบัติสมถกรรมฐาน การเจริญสมถภาวนาย่อม
สำเร็จแก่ผู้มีศีลบริสุทธิ์เท่านั้น หากผู้ปฏิบัติเป็นพระภิกษุ ควรบำเพ็ญอภิสมาจาริกศีล ให้บริบูรณ์ดี
เสียก่อน เช่น กวาดลานพระเจดีย์ลานต้นโพธิ์อุปัฏฐาก พระอุปัชฌาย์เป็นต้น ถ้ามีผู้กล่าวว่าอภิสมา
จาริกวัตรไม่จำเป็นต้องรักษาก็ได้ ความจริงหาเป็น เช่นนั้นไม่ เพราะเมื่ออภิสมาจาริกวัตรบริบูรณ์ ศีล
ก็จะบริบูรณ์เมื่อศีลบริบูรณ์สมาธิก็ถึงความเป็น อัปปนาได้ ดังพระพุทธพจน์ว่า “การที่ภิกษุนั้นไม่
บำเพ็ญอภิสมาจาริกวัตรให้บริบูรณ์ แล้วจัก บำเพ็ญศีลทั้งหลายให้บริบูรณ์ได้ นั่นไม่ใช่ฐานะที่จะมีได้” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 3 ข้อ 21 หน้า 29, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
ฉะนั้น ภิกษุผู้ปฏิบัติควรบำเพ็ญวัตรต่าง ๆ ให้บริบูรณ์ด้วยดีเสียก่อน ต่อจากนั้นชำระศีลให้หมดจด 
คือไม่ล่วงละเมิดที่เป็นทางกายและวาจา ของบุคคลผู้สมทานศีล (พระพุทธโฆสเถระ, 2548) คฤหัสถ์
ทั้งหลายพึงตั้งตนอยู่ในศีล 5 หรืออาชีวัฏฐมกศีล อุบาสกและอุบาสิกาตั้งอยู่ในศีล 8 สามเณรตั้งอยู่ใน
ศีล 10 ภิกษุตั้งอยู่ในปาฏิโมกขสังวรศีล 227 เรื่องดังกล่าวนี้ มีหลักฐานที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
อรรถกถา และคัมภีร์วิสุทธิมรรคว่า  
 ข้อปฏิบัติหรือกิจแรกที่พระสงฆ์จะต้องศึกษาอันเป็นจุดหมายสำคัญในพระพุทธศาสนา  คือ
ไตรสิกขา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 3 ข้อ 529 หน้า 465, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เพ่ือแก้ความข้องใจของผู้ปฏิบัติที่ต้องการหาวิธีตัดข่ายตัณหา ที่เกิดเพราะอายตนะ 
ภายในและภายนอก ให้ขาดไป โดยมีขั้นตอน  
 ก. เบื้องต้น ผู้ปฏิบัติต้องตั้งอยู่ในปาริสุทธิศีล เพ่ือความสำรวมระวัง 4 ประการ คือ 
 1) ปาติโมกขสังวรศีล ความสำรวมในพระปาติโมกข์ เว้นจากข้อห้าม ทำตามข้ออนุญาต 
ประพฤต ิเคร่งครัดในสิกขาบท  
 2) อินทรียสังวรศีล ความสำรวมอินทรีย์ระวังไม่ให้บาปอกุศล ครอบงำ เมื่อรับรู้อารมณ์ด้วย
อินทรีย์ 6  
 3) อาชีวปาริสุทธิศีล การเลี้ยงชีวิตโดยทางที่บริสุทธิ์ไม่ ประกอบอเนสนา (หลอกลวงเขาเลี้ยง
ชีพเป็นต้น 
 4) ปัจจัยสันนิสิตศีล พิจารณาใช้สอย ปัจจัย 4 ให้เป็นไปตามความหมายและประโยชน์ของ
สิ่งนั้น ไม่บริโภคด้วยตัณหา จะเห็นว่า ศีลจัดได้ ว่าเป็นจุดเริ่มแรก เป็นปทัฏฐานแห่งการบรรลุ
อริยมรรค เพราะเมื่อศีลบริสุทธิ์แล้ว ย่อมทำให้สมาธิ แน่วแน่ไม่เกิดความกังวลในการปฏิบัติธรรม 
(พระพุทธโฆสเถระ, 2548)  
 ข. สมาธิ คือ การตั้งใจมั่น เพ่ือฝึกฝนอบรมใจตนให้ข้ามพ้นบ่วงกิเลส หมายถึงสมาบัติ 8 คือ 
รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4 อันเป็นบาทแห่งวิปัสสนา คือ เป็นเบื้องต้นที่ผู้ปฏิบัติจะยกจิตขึ้นสู่ การ



526  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
พิจารณาสังขารตามความเป็นจริง ซึ่งเป็นการปฏิบัติเริ่มจากสมถะเป็นพื้น เมื่อบรรลุที่สุดแห่ง ทุกข์ได้
เรียกว่าเจโตวิมุตติ คือ ความหลุดพ้นด้วยสมถะเป็นบาทฐาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 
459 หน้า 497, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 ค. ปัญญา คือ รู้อย่างไม่วิปริต ใช้สติพิจารณากุศลธรรมและอกุศลธรรม รู้สิ่งที่เกื้อกูล และสิ่ง
ไม่เกื้อกูลแห่งสัตว์ทั้งหลายด้วยปัญญาตามความเป็นจริง มีปัญญาพิจารณาเห็นความเกิด และความ
ดับอันเป็นอริยะ ชำแรกกิเลสให้ถึงความสิ้นทุกข์โดยชอบ ผลที่เกิดจากการฝึกปฏิบัติ ดังกล่าวเรียกว่า
ปัญญาที่ทำให้เห็นภัยในวัฏสงสาร เป็นปัญญาอันชอบ หมายถึง มัคคปัญญา ก่อให้เกิดความหลุดพ้น
ด้วยปัญญาที่เรียกว่า ปัญญาวิมุตติ เพราะเป็นความหลุดพ้นด้วยวิปัสสนาฉะนั้น ข้อวัตรปฏิบัติที่สำคัญ 
คือ การศึกษาเป็นสิ่งสำคัญซึ่งเป็นการศึกษาในสิ่งที่อยู่ ภายในระบบพฤติกรรมของแต่ละบุคคล หรือ 
ศึกษาตัวเอง โดยศึกษาและปฏิบัติในไตรสิกขา เริ่มต้น ด้วยศีล ได้แก ่ความสังวร สมาธิ ได้แก่ ความที่
จิตไม่ฟุ้งซ่าน และปัญญา ได้แก่ ความรอบรู ้(พระพุทธโฆสเถระ, 2548) 

3.  การฝึกฝนจิตด้วยหลักสมถกัมมัฏฐาน เป็นการอธิบายถึงลักษณะการฝึกจิตให้เกิดสมาธิ
ในลักษณะการเพ่งอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่ง ในลักษณะดังต่อไปนี้ 

ก. การฝึกจิตไม่ให้ลุ่มหลง อยากได้รูป เสียง กลิ่น รส ผัสสะ ที่น่าพอใจ ผู้ปฏิบัติต้องฝึกหัด
มองสิ่งที่น่าใคร่น่าพอใจเหล่านี้ว่า เป็นของไม่มีความสวยงามที่แท้จริง ไม่คงทนถาวรอย่างที่เราคิดไว้ 
เมื่อเราฝึกฝนความคิดมองให้เห็นความจริงเช่นนี้  จิตที่เคยยึดมั่นถือมั่นก็จะค่อย ๆ คลายจากความ
ยึดถือน้อยลงไปบ้าง การปล่อยวางจะทำได้ง่ายขึ้นกว่าเดิม เพราะการฝึกหัดมองให้เห็นความจริง จะ
ทำให้เราได้ประสบกับความจริงด้วยตนเอง 

ข. การฝึกจิตไม่ให้มีความขัดเคือง ไม่มองคนอ่ืนในแง่ร้าย ผู้ปฏิบัติจะต้องปลูกจิตที่มีแต่
เมตตา รู้จักรักผู้ อ่ืน อีกทั้งเพ่งกสิณที่มีสีต่าง ๆ เช่น สีเขียว (นีลกสิณ) สีเหลือง (ปีตกสิณ) สีแดง 
(โลหิตกสิณ) สีขาว (โอทาตกสิณ) จะทำให้จิตที่ชอบขัดเคือง มีปีติ (เอิบอ่ิมใจ) โสมนัส (ความยินดี) 
เพ่ิมข้ึน ความโกรธ ความขัดเคืองที่เคยมีมาก่อนก็จะค่อย ๆ จางหายไป 

ค. การฝึกจิตไม่ให้ถูกถีนมิทธะอันเป็นภาวะที่จิตง่วงนอนเศร้าซึมเข้าครอบงำ ผู้ปฏิบัติต้อง
ฝึกหัดการกำหนดลมหายใจเข้าหายใจออก (อานาปานสติ) เมื่อฝึกบ่อย ๆ จิตใจก็จะเข้มแข็ง ไม่ง่วง
นอน ไม่เศร้าซึม เป็นจิตมีสมาธิเพิ่มข้ึน 

ง. การฝึกจิตไม่ให้ความฟุ้งซ่านรำคาญ ผู้ปฏิบัติต้องฝึกหัดกำหนดลมหายใจเข้าหายใจออก 
(อานาปานสติ) เช่นเดียวกับผู้ถูกถีนมิทธะเข้าครอบงำ สภาวะจิตที่มีความเข้มแข็ง ก็จะมีสมาธิมากขึ้น 
ความฟุ้งซ่านหายไป มีแต่สมาธิเข้ามาแทนที ่

จ. การฝึกจิตไม่ให้ความสงสัย (วิจิกิจฉา) เข้าครอบงำ ผู้ปฏิบัติจะต้องฝึกหัดให้เป็นคนมี
เหตุผลตามหลักที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ การที่เราจะพัฒนาความสามารถทางปัญญาตามแบบอย่าง
ของพระพุทธเจ้า ก็จะทำให้เราพบอุปสรรคน้อยลงจนหมดอุปสรรคในที่สุด 

ดังนั้น ตามหลักพระพุทธศาสนา การที่จิตถูกนิวรณ์ตัวใดตัวหนึ่งในนิวรณ์ 5 เข้าครอบงำ ถือ
ว่าจิตถูกรบกวนไม่เป็นสมาธิแล้ว ในความรู้สึกของคนทั่วไป การฝึกสมาธิต้องให้มีสมาธิมาก ๆ (ขั้น
อัปปนาสมาธิ) จึงจะถือได้ว่า ประสบความสำเร็จในการฝึกสมาธิ หากฝึกสมาธิได้เพียงชั่วขณะ (ขณิกส
มาธิ) ไม่ถือว่าประสบความสำเร็จ แต่ตามหลักวิปัสสนากัมมัฏฐาน จิตที่เป็นขณิกสมาธิ ก็เป็นพ้ืนฐานที่



527 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

สำคัญยิ่งในการพัฒนาวิปัสสนาปัญญา อย่างไรก็ตาม การที่จะใช้หลักสมถกัมมัฏฐาน เป็นเครื่องมือฝึก
จิตให้ระงับนิวรณ์ตัวใดตัวหนึ่งหมดในทันทีทันใดนั้น นับว่าเป็นสิ่งที่ทำได้ยากยิ่ง 

อย่างไรก็ตาม ผู้ที่จะปราศจากนิวรณ์ได้ทั้ งหมดก็คือ  พระอรหันต์ (ผู้ปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐานจนหมดกิเลสแล้ว) เท่านั้น การที่ปุถุชนทั่วไปจะเจริญสมถ-กัมมัฏฐานไปจนกว่าจะละนิวรณ์
ได้ทั้งหมดแล้ว จึงหันไปฝึกวิปัสสนากัมมัฏฐาน นับว่าเป็นสิ่งที่เนิ่นช้าถ่วงเวลาในการปฏิบัติธรรมชั้นสูง 
สำหรับผู้ใคร่ต่อการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ดังนั้น บุคคลทั่วไป แม้ยังไม่สามารถละนิวรณ์ได้หมด
ทุกตัว และมีสมาธิชั่วประเดี๋ยวเดียว (ขณิกสมาธิ) ก็สามารถนำสมาธิชนิดนี้ มาเป็นเครื่องมือในการ
เจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานต่อไปได้ ขณะที่ผู้ปฏิบัติเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานอยู่  หากมีนิวรณ์ตัวใดตัว
หนึ่งเข้ามาครอบงำในระหว่างนั้น ผู้ปฏิบัติก็จะสามารถฝึกกำหนดได้ทันที โดยการกำหนดรู้ตามความ
เป็นจริง จิตก็จะไม่ตกอยู่ในอำนาจของนิวรณ์เหล่านั้นและเมื่อผู้ปฏิบัติฝึกกำหนดรู้นิวรณ์ 5 อยู่บ่อย ๆ 
ก็สามารถใช้ความสงบขั้นขณิกสมาธิ เป็นเครื่องมือในการประหาณนิวรณ์ได้ โดยผ่านกระบวนการของ
วิปัสสนากัมมัฏฐาน ด้วยเหตุนี้ขณิกสมาธิก็จะเปลี่ยนสภาพเป็นมัคคสมาธิต่อไป 

ประโยชน์ของการปฏิบัติสมถกรรมฐาน การปฏิบัติสมถกรรมฐานมีประโยชน์มากมาย ทั้งใน
ด้านจิตใจและร่างกาย ช่วยให้เกิดความสงบ สมาธิ และยังสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน
ได้อีกด้วย โดยประโยชน์หลักๆ ได้แก่ การลดความเครียด การมีสติ การจัดการอารมณ์ และการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น (พระบุญล้อม จารุธมฺโม และคณะ, 2567)  
 
แนวคิดเรื่องการเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ 
 พระเยซูคริสต์ตรัสว่า “เราอาหารแห่งชีวิต”(ยน .6:35, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) เรา
จะเติบโตได้ก็โดย การมีความสัมพันธ์กับพระเยซูคริสต์ทุกวันเป้าหมายการเป็นคริสเตียนคือเราจะเป็น
เหมือนพระเยซูคริสต์มากขึ้น คิดแบบพระองค์ พูดแบบที่พระองค์ตรัส วิธีการที่จะสัมพันธ์กับพระองค์
คือ การจัดเวลาไว้อย่างสม่ำเสมอทุก ๆ วัน คุยกับพระองค์โดยการอธิษฐาน ฟังพระองค์ตรัสโดยการ
อ่านพระวจนะของพระองค์ และ สงบเงียบกับพระองค์อย่างตั้งใจเพ่ือฟังพระสุรเสียงของพระองค์
โดยตรง สิ่งนี้เราเรียกว่า การเข้าเงียบ 
 1. ความหมายของการเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ ในพันธสัญญาใหม่ การเข้าเงียบ มาจากคำ
ภาษากรีก ใช้หมายถึงความเงียบในพันธสัญญาใหม่ สื่อถึงบุคคลที่เก็บความลับหรือเก็บงำความรู้สึก 
และสื่อถึงการถูกทำให้เงียบ เช่น พระเยซูทรงสอนสาวกของพระองค์ให้ใช้ความเงียบ ความสันโดษ 
และการพักผ่อน เพ่ือเตรียมความพร้อมสำหรับพันธกิจในอนาคต (มาระโก 6:30-32, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010) พระเยซูทรงใช้ช่วงเวลาแห่งความเงียบและความสันโดษ 40 วันเพ่ือเข้าเฝ้าพระบิดา 
(มธ. 4:1, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 การเข้าเงียบ หมายถึง การใช้เวลาส่วนตัวเข้าเฝ้าพระเจ้าเพ่ืออยู่สนทนากับพระองค์ พระเยซู
คริสต์ทรงทำเช่นนี้ไว้เป็นเเบบอย่างให้เเก่เรา ดังที่บันทึกไว้ในพระธรรม (มาระโก 1:35, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010)  ว่า “ครั้นถึงเวลาเช้ามืดพระองค์ได้ทรงลุกขึ้นเสด็จไปที่เปลี่ยว เเละทรง
อธิษฐานที่นั่น” พระธรรมอีกตอนหนึ่งบันทึกว่า “เมื่อให้ประชาชนเหล่านั้นไปหมดเเล้ว พระองค์เสด็จ
ขึ้นภูเขาโดยลำพังเพ่ืออธิษฐาน เวลาก็ดึกลง พระองค์ยังทรงอยู่ที่นั่นเเต่ผู้เดียว”  (มัวธิว 14:23, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) เราควรใช้เวลาเฝ้าเดี่ยวประจำทุกวันโดยการอ่านพระคัมภีร์เเละ



528  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
อธิษฐาน (เกรียงศักดิ์ วรรธนาศิรกุล, 2560)  ดังนั้น “การเข้าเงียบ” จึงเป็นโอกาสที่จะมาอธิษฐาน
ภาวนาส่วนตัว ในบรรยากาศท่ีสงัด โดยมีใจจดจ่อที่จะแสวงหาพระเจ้า และเป็นวิธีหนึ่งในการแสวงหา
พระเจ้าโดยตั้งใจและเชื่อมโยงกับพระองค์ในระดับส่วนตัว (นียาห์ ซิโมน, 2568) “เมื่อทรงให้ฝูงชน
กลับไปแล้ว พระองค์เสด็จขึ้นไปบนภูเขาโดยลำพังเพ่ืออธิษฐาน จนกระทั่งค่ำลง พระองค์ยังทรงอยู่ที่
นั่นแต่ผู้เดียว” (มธ. 14:23, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) หลักการสำคัญของการเข้าเงียบ 
(retreat) ในศาสนาคริสต์คือการปลีกตัวจากความวุ่นวายภายนอก เพ่ือใช้เวลาอยู่กับตัวเองและพระ
เจ้าเป็นการส่วนตัว ผ่านการอธิษฐาน การอ่านพระคัมภีร์ และการใคร่ครวญในความเชื่อ โดยมี
เป้าหมายเพื่อเสริมสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้าและเติบโตในจิตวิญญาณ 
 ขณะที่วัตถุประสงค์ของการเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ เพ่ือเสริมสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้า 
เพ่ือเรียนรู้และเติบโตในความเชื่อ เพ่ือพักผ่อนและฟ้ืนฟูจิตวิญญาณ เพ่ือหาคำตอบให้กับคำถามใน
ชีวิต เพ่ือเตรียมตัวสำหรับการรับใช้พระเจ้า การเข้าเงียบเป็นประสบการณ์ส่วนบุคคล และแต่ละคน
อาจมีวิธีการปฏิบัติที่แตกต่างกันไป ขึ้นอยู่กับความเชื่อ, ความต้องการ, และสถานการณ์ของแต่ละคน 
 ส่วนเป้าหมายหลักของการเข้าเงียบ (Retreat) ในศาสนาคริสต์คือการปลีกตัวจากความ
วุ่นวายในชีวิตประจำวัน เพ่ือใช้เวลาอยู่กับพระเจ้าอย่างเงียบสงบ , ไตร่ตรองถึงความเชื่อ , และ
เสริมสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้าให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น. การเข้าเงียบอาจรวมถึงการอธิษฐาน, การอ่านพระ
คัมภีร์, การใคร่ครวญ, และการพักผ่อนเพ่ือฟ้ืนฟูจิตวิญญาณ 
 2. การเข้าเงียบในพระคัมภีร์ศาสนาคริสต์ พระเยซูทรงสอนสาวกของพระองค์ว่าการใช้
เวลาตามลำพังกับพระองค์ต้องมาก่อน พระองค์ตรัสกับพวกเขาว่า “มาเถิด จงปลีกตัวออกมาหาที่
สงบเพ่ือหยุดพักสักหน่อยหนึ่ง” (มาระโก 6:31, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) และพวกเขาก็
ออกไป “ไปยังที่สงบตามลำพัง” (มธ. 14:13, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) จากพระคัมภีร์มี
หลายครั้งที่พระเยซูแยกตัวออกมาจากผู้อ่ืนเพ่ือจะได้เข้าเฝ้าพระบิดาของพระองค์เป็นประจำ อย่างที่
ข้อพระคัมภีร์เหล่านี้ได้บอกแก่เราคือ "แล้วพระเยซูกับเหล่าสาวกของพระองค์มายังที่แห่งหนึ่งเรียกว่า 
เกทเสมนี พระองค์ตรัสกับพวกเขาว่า "จงนั่งอยู่ที่นี่ขณะที่เราไปอธิษฐานที่นั่น"" (มธ. 26:36, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010)) "ครั้นเวลาเช้ามืดพระเยซูทรงลุกขึ้นแล้วเสด็จออกจากบ้านไปยังที่สงบ
เงียบและอธิษฐาน" (มาระโก 1:35, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)) "แต่พระเยซูมักจะทรงปลีกตัว
ไปอยู่ในที่สงบและอธิษฐาน" (ลูกา 5:16, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 ในพันธสัญญาเดิม กล่าวถึงความเงียบว่าเราก็ควรนิ่งเงียบไว้ด้วยเช่นกัน โดยเฉพาะเมื่อเราถูก
ยั่วยุให้โมโห. สภษ.ข้อหนึ่งกล่าวว่า “บุคคลผู้ไม่โกรธเร็วเป็นคนประกอบด้วยความเข้าใจดียิ่ง; แต่
บุคคลผู้มีใจฉุนเฉียวส่งเสริมความโฉดเขลาให้ยิ่งขึ้น.” (สภษ. 14:29, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 
2010) การรีบตอบกลับไปในสถานการณ์ที่ตึงเครียดอาจทำให้เราใช้คำพูดอย่างหุนหันพลันแล่นซึ่งทำ
ให้รู้สึกเสียใจในภายหลัง. ในสภาพการณ์เช่นนั้น เราอาจใช้คำพูดที่ไม่ฉลาดและทำให้เรารู้สึกกระวน
กระวายใจ 
 ในพันธสัญญาใหม่ได้กล่าวถึงการเข้าเงียบของพระเยซุูว่า “ในตอนเช้าขณะที่ยังมืดอยู่พระ
เยซูทรงตื่นขึ้นและเสด็จออกไปยังที่เปลี่ยว และทรงอธิษฐานที่นั่น” (มาระโก 1:35, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010) นั่นเป็นวิธีหนึ่งในการลดเสียงรบกวนจากภายนอก พระเยซูยังทรงสอนเราอีกวิธี
หนึ่ง: “ เมื่อท่านอธิษฐาน จงเข้าไปในห้อง ปิดประตู และอธิษฐานต่อพระบิดาของท่านผู้ทรงสถิตในที่



529 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

ลี้ลับ” (มธ. 6:6, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) และยังกล่าวอีกว่า “ผู้ที่ยับยั้งริมฝีปากของตนย่อม
ประพฤติเป็นคนมีปัญญา.” “คนที่มีความสังเกตเข้าใจลึกซึ้งคือคนที่นิ่งเงียบอยู่.” (สภษ. 10:19, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ขอให้พิจารณาว่าพระเยซูทรงแสดงให้เห็นความสุขุมและความ
เข้าใจอย่างยอดเยี่ยมเพียงไรด้วยการนิ่งเงียบ เมื่อทรงสังเกตว่าไม่มีประโยชน์ที่จะพูดในสถานการณ์ที่
พวกศัตรูมุ่งร้ายต่อพระองค์ “พระเยซูจึงทรงนิ่งอยู่.” (มธ. 26:63, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
ต่อมา เมื่อถูกพิจารณาคดีต่อหน้าปีลาต พระเยซู “ไม่ได้ตอบ.” ด้วยความสุขุม พระองค์ทรงเลือก
ปล่อยให้การกระทำของพระองค์ที่รู้กันดีอยู่แล้วตอบข้อกล่าวหาของพวกเขา (มธ. 27:11, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010)  
 3. วิธีการปฏิบัติการเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ การอยู่ในพระคริสต์ และให้พระคริสต์อยู่ใน
เราเป็นเป้าหมายของคริสเตียน พระเยซูตรัสว่า“ถ้าท่านทั้งหลายเข้าสนิทอยู่ในเรา และถ้อยคำของเรา
ฝังอยู่ในท่านแล้ว ท่านจะขอสิ่งใด ซึ่งท่านปรารถนาก็จะได้สิ่งนั้น พระบิดาทรงรักเราฉันใด เราก็จะรัก
ท่านทั้งหลายฉันนั้น จงยึดมั่นอยู่ในความรักของเรา ถ้าท่านทั้งหลายประพฤติตามพระบัญญัติของเรา 
ท่านก็จะยึดมั่นอยู่ในความรักของเรา เหมือนดังที่เราประพฤติตามพระบัญญัติของพระบิดา และยึด
มั่นอยู่ในความรักของพระองค์ นี่คือสิ่งที่เราได้บอกแก่ท่านทั้งหลายแล้ว เพ่ือให้ความยินดีของเราดำรง
อยู่ในท่าน และให้ความยินดีของท่านเต็มเปี่ยม” (ยน. 15:7-11, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 สิ่งหนึ่งที่ต้องเข้าใจก็คือ เราถูกสร้างมาให้นมัสการและมีสามัคคีธรรมกับพระเจ้าพระผู้สร้าง          
พระเจ้าปรารถนาที่จะใช้เวลากับเรา ช่วยให้เกิดการเติบโตฝ่ายวิญญาณ ได้เรียนรู้ถึงน้ำพระทัยของ
พระเจ้าที่มีต่อเรามากขึ้น ทำให้เราเห็นการทรงนำของพระเจ้าในชีวิตและสุดท้าย เป็นการเสริมสร้าง
กล้ามเนื้อฝ่ายวิญญาณให้แข็งแกร่งมากยิ่งข้ึน การเข้าเงียบลำดับขั้นตอนต่อไปนี้ 
 3.1 การปลีกตัว การเข้าเงียบมักเกี่ยวข้องกับการปลีกตัวจากสิ่งรบกวนภายนอก เช่น 
โทรศัพท,์ โซเชียลมีเดีย, และภาระผูกพันต่างๆ เพ่ือให้มีสมาธิกับการภาวนาและการใคร่ครวญ ได้แก่ 
 3.1.1 เริ่มต้นจากท่าทีในใจของเราก่อนหมายความว่าเราต้องมีใจที่หิวกระหายหาพระเจ้า 
(สดด.63:1, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 3.1.2 เลือกเวลาที่เหมาะสม การใช้เวลานานแค่ไหน ความจริงเป็นเรื่องยากที่จะบอกว่า เรา
ควรใช้เวลานานแค่ไหน 20 นาที ,ครึ่งชั่วโมง, 1 ชั่วโมง หรือมากกว่านั้น เนื่องจากการเฝ้าเดี่ยว เรา
ต้องมีเวลาอ่านพระคัมภีร์ด้วย จึงเห็นว่า 10 -20 นาที จะน้อยเกินไป อย่างไรก็ตาม เราควร
กำหนดเวลาไว้ว่าจะใช้เวลาแต่ละวันนานแค่ไหน บางคนแบ่งเวลาเฝ้าเดี่ยวอกเป็น 2 ครั้ง คือ ตอนเช้า 
และก่อนนอน ถ้าเช่นนั้นก็ควรกำหนดเวลาให้แน่นอนไว้ทั้ง 2 ครั้ง การกำหนดเวลาแน่นอน เป็นการ
บังคับตัวเอง และสร้างนิสัยให้ตัวเราด้วย หลายคนใช้เวลา 1 ช.ม.เป็นจุดเริ่มต้น พระเยซูคริสต์ตรัส
กับปต.ว่า “เป็นอย่างไรน่ะ ท่านทั้งหลายจงคอยเฝ้าระวังอยู่กับเราสักทุ่มเดียว (1 ช.ม.) ไม่ได้หรือ จง
เฝ้าระวัง และอธิษฐาน เพ่ือท่านจะไม่ต้องถูกทดลอง จิตใจพร้อมแล้วก็จริง แต่กายยังอ่อนกำลัง (มธ. 
26:40, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 3.1.3 การแบ่งเวลาเมื่อปฏิบัติการเข้าเงียบ เป็นการจัดสรรเวลาให้เหมาะสม โดยมีลักษณะ 
ดังนี้ 
 ก. สำรวจดูจิตใจตนเอง ถ้ามีอะไรที่ไม่ถูกต้อง เราควรสารภาพต่อพระเจ้า เพ่ือเราจะมีจิตใจ
กล้าเข้าเฝ้าพระองค็ต่อไป (1 ยน. 1: 9, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 



530  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 ข. สรรเสริญและขอบพระคุณ คิดถึงสิ่งที่พระเจ้าทรงโปรดประทานแก่เรา เฉพาะเจาะจง 
และเป็นเรื่องจริง พิจารณาความรอดที่ประทานให้ อาหาร เสื้อผ้า ,แสงแดด, ที่อยู่อาศัย ,เพ่ือน ฯลน 
และขอบพระคุณ (อฟ. 5:19, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 ค. สรรเสริญพระลักษณะของพระเจ้า (สดด. 22: 3, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ความ
สัตย์ซื่อ ความบริสุทธิ์ และความประเสริฐ 
 ง. รับฟังพระสุรเสียงของพระเจ้าโดยการอ่านพระคัมภีร์ และสงบใจฟังพระองค์ (สดด. 62: 3, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) การเข้าเฝ้าพระเจ้าต้องมีเวลาให้พระองค์ตรัสกับเราบ่อยครั้ง 
หลังจากการอ่านพระคัมภีร์ พระองค์ทรงนำความคิดของเราให้เข้าใจพระทัยของพระองค์  ซึ่งเราควร
จดบันทึนสิ่งเหล่านี้เอาไว้ บางครั้งพระองค์อาจจะนำเราระลึกถึงคนบางคน , บางเรื่อง เพ่ือเราจะได้
อธิษฐานเผื่อ บางครั้งพระองค์ประทานความคิดใหม่ในการสร้างสรรการงานของพระองค์ 
 จากในพระคัมภีร์ เวลากำหนดเวลาที่แน่นอนให้ตนเอง พระเยซูคริสต์เฝ้าเดี่ยวตอนเช้าตรู่  
(มาระโก 1: 35, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) คุกเข่าลงวันละ 3 เวลา (ดนล. 6:10, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010) กษัตริย์ดาวิด เข้าเฝ้ากลางคืน ก่อนนอน (สดด. 119:147, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010) หรือเวลาที่เงียบสงบสำหรับเรา แต่เราควรกำหนดแน่นอน และควรเลือกเวลาที่เรา
สดชื่น 
 การเตรียมความพร้อม โดยมีการเลือกสถานที่ที่เหมาะสม สถานที่ที่ดีที่สุดคือที่สงบเงียบ ไม่
วุ่นวายเพราะเป็นที่ที่เราจะสงบใจเข้าเฝ้าพระเจ้า สถานที่เหมาะสมในพระคัมภีร์  ที่เปลี่ยว (มาระโก 
1:35, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ,บนที่นอน (สดด. 63 :6, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010),  
อยู่ตามลำพัง (ลูกา 9 :18, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) บนภูเขา (ลูกา 21:37, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010), ริมฝั่งแม่น้ำ (กิจการ 16:13, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ที่ใดก็ได้ที่เป็นมุม
สงบสำหรับเรา บางคนอยู่ในบ้านที่มีคนพลุกพล่าน เราอาจต้องใช้เวลาที่คนอ่ืนพักผ่อน และอาจต้อง
ใช้เตียงนอนของตนเอง และเตรียมสิ่งที่จำเป็นสำหรับการเข้าเงียบ เช่น พระคัมภีร์ สมุดเล็กๆสักเล่ม
ดินสอปากกา เพ่ือจดบันทึกสิ่งที่พระเจ้าตรัสกับเราเป็นพิเศษสิ่งที่เราได้เรียนรู้ หรือแม้แต่เรื่องที่เราทูล
ขอ 
 3.2 การเข้าเงียบด้วยการอ่านพระคัมภีร์ การอ่านพระคัมภีร์เป็นส่วนสำคัญของการเข้า
เงียบ เพ่ือทำความเข้าใจพระวจนะของพระเจ้าและนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิต ดังนี้ 
 3.2.1 การท่องจำข้อพระคัมภีร์ เป็นเพียงส่วนหนึ่งที่ทำให้พระวจนะนั้นเป็นเรื่องส่วนตัว
สำหรับเรา เราจะต้องประยุกต์พระคำในการดำเนินชีวิตของเราด้วย ต้องยอมให้พระวจนะเป็นโคม
ส่องเท้าในทางที่เดินไป (สดด. 119:105, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) เราต้องถามตัวเองว่าพระ
คำตอนนี้ตรัสอะไรกับเราเดี๋ยวนี้ และเราจะทำอย่างไร พระคำของพระเจ้าให้คำแนะนำแก่เราว่าควร
ใช้อย่างไร 
 3.2.2 ตั้งใจค้นหาสิ่งที่พระเจ้าปรารถนาให้เราประยุกต์ใช้ในชีวิตส่วนตัว ตัวอย่าง เช่น เรื่อง
การดูแลพระวิหารพระเจ้าตอนนี้พระคัมภีร์พูดตรงๆ คือร่างกาย เราสามารถนำมาพิจารณาได้
มากมาย เช่น อุปนิสัยเดิมอะไรที่เราทำหรือยังมีสิ่งเสพติดที่เป็นอันตรายต่อร่างกาย หากเรายังทำอยู่
ให้เราเชื่อพระคัมภีร์และทำตามโดยการเลิกสิ่งเหล่านั้นเสีย “ท่านรู้แล้วไม่ใช่หรือว่า ร่างกายของพวก
ท่านเป็นวิหารของพระวิญญาณบริสุทธิ์ผู้สถิตในท่าน ผู้ซึ่งพวกท่านได้รับจากพระเจ้า และท่าน



531 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

ทั้งหลายไม่ใช่เจ้าของตัวท่านเอง?เพราะว่าพระเจ้าทรงซื้อท่านไว้แล้วด้วยราคาสูง ฉะนั้น จงถวายพระ
เกียรติแด่พระเจ้าด้วยร่างกายของพวกท่านเถิด” (1 คร. 6:19, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 “จงให้เวลาที่ผ่านไปแล้วนั้น เพียงพอสำหรับการทำสิ่งที่คนต่างชาติชอบกระทำ คือการปล่อย
ตัวตามราคะตัณหา ตามใจปรารถนาชั่ว การเมาเหล้าองุ่น การเลี้ยงกันอย่างถึงใจ การกินเหล้าวุ่นวาย
กัน และการไหว้รูปเคารพอันน่ารังเกียจ” (1 ปต. 4:3, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) หรือแม้แต่
เรื่องการเทียมแอก หมายถึง การลงหุ้นส่วนชีวิต การแต่งงาน เราต้องพิจารณาให้ดี พระเจ้าคัมภีร์
สอนให้เราไม่เทียมแอกกับคนที่ยังไม่เชื่อพระเจ้า “อย่าเข้าเทียมแอกกับคนที่ไม่เชื่อ เพราะว่า
ความชอบธรรมจะมีส่วนอะไรกับความอธรรม? และความสว่างจะมีส่วนกับความมืดได้อย่างไร?” (2 
โครินธ์ 6:14, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 3.2.3 ควรศึกษาในเรื่องหลัก ๆ ก่อนลงลึกในรายละเอียด “เพราะแผ่นดินเองทำให้พืชงอก
งามโดยขึ้นเป็นลำต้นก่อน ภายหลังก็ออกรวง แล้วก็มีเมล็ดข้าวเต็มรวง” (มาระโก 4:28, สมาคม
พระคริสธรรมไทย, 2010) พระเยซูให้ภาพการเติบโตในความเชื่อของเราจะเกิดขึ้นค่อยเป็นค่อยไป
และมีลำดับ ในการศึกษาพระคัมภีร์ก็เป็นอย่างนั้น เหมือนการศึกษาแผนที่ในเมืองใหญ่ๆ สักเมือง เรา
ต้องจับทางก่อนว่าถนนสายหลักอยู่ตรงไหน แล้วจึงค่อยๆ ลงไปไล่ดูในตรอกซอกซอยจนเข้าใจภาพ
ทั้งหมดมากข้ึนเรื่อย ๆ 
 3.2.4  ตั้งใจเรียนพระคัมภีร์ในโปรแกรมที่คริสตจักรสร้างขึ้นว่า “แหม ข้าพระองค์รักพระ
ธรรมของพระองค์จริงๆ เป็นคำภาวนาของข้าพระองค์วันยังค่ำ” (สดด. 119:97, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010) คริสตจักรมีระบบการสอนพระคัมภีร์เป็นขั้น ๆ เพ่ือให้เรารับรู้พระคัมภีร์อย่างค่อย
เป็นค่อยไปตั้งแต่รากฐานจนถึงขั้นสูง เนื้อหาคำสอนได้รับการกลั่นกรองในความถูกต้องและเป็น
ประโยชน์แก่สมาชิก ฉะนั้นการเข้าโปรแกรมพระคัมภีร์ของคริสตจักรจึงช่วยเราได้มากให้เข้าใจพระ
คัมภีร์อย่างเป็นระบบและครบถ้วน 
 3.2.5 เมื่อมีคำถามให้สอบถามมายังพ่ีเลี้ยงหรือผู้นำในคริสตจักร  “เมื่อไม่มีการชี้แนะ 
ประชาชนก็ล้มลง แต่โดยมีที่ปรึกษามาก ก็มีความปลอดภัย” (สภษ. 11:14, สมาคมพระคริสธรรม
ไทย, 2010) ทุกครั้งก่อนจะเลิกอ่านพระคัมภีร์ให้อธิษฐานขอบพระคุณพระเจ้าที่ได้ทรงประทานพระ
พรให้เราได้อ่านพระวจนะของพระองค์ และขอให้พระองค์ได้ให้พระวิญญาณฯที่ทำให้เราได้ทราบถึง
ข้อพระวจนะของพระองค์อย่างลึกซึ้งและถูกต้อง เพ่ือว่าเราจะได้นำพระวจนะไปใช้ตามพระประสงค์
ของพระองค์ “พระองค์ได้สะสมพระดำรัสของพระองค์ไว้ในใจของข้าพระองค์  เพ่ือข้าพระองค์จะไม่
ทำบาปต่อพระองค”์ (สดด. 119:11, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 3.3 การเข้าเงียบด้วยการอธิษฐานทูลขอ การเข้าเงียบมีความสำคัญมากต่อชีวิตคริสเตียน
เพราะเป็นช่วงเวลาที่คริสเตียนผู้นั้นได้พบพระเจ้าเป็นการส่วนตัว จำเป็นอย่างยิ่งที่คริสเตียนต้อง
สามัคคีธรรมกับพระเจ้าเป็นการส่วนตัวทุกวัน “จงอธิษฐานวิงวอนทุกอย่างจงขอโดยพระวิญญาณทุก
เวลา ทั้งนี้จงระวังตัวด้วยความเพียรทุกอย่างจงอธิษฐานเพ่ือธรรมิกชนทุกคน และอธิษฐานเพ่ือ
ข้าพเจ้าด้วยเพ่ือจะทรงประทานให้ข้าพเจ้ามีคำพูดและเกิดใจกล้าประกาศและสำแดงข้อลับลึกแห่ง
ข่าวประเสริฐได้” (อฟ. 6:18, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 



532  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 3.3.1  การอธิษฐานทูลขอ ไม่เพียงเพ่ือตัวเราเอง แต่เพ่ือคนอ่ืน ๆ เช่น ญาติของเราที่ยังไม่
รู้จักพระเจ้า เผื่อปัญหาที่กำลังเผชิญ เผื่อครอบครัว  เผื่อผู้รับใข้ การอธิษฐานทูลขอควรเฉพาะเจาะจง
ระบุไปว่า เราขออะไรแน่นอน (รม.1: 9, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)  
 3.3.2 อธิษฐานในพระนามพระเยซู และขอบพระคุณโดยความเชื่อจบคำอธิษฐานด้วยการ
กล่าวว่า “อธิษฐานในพระนามพระเยซูคริสต์เจ้า อาเมน” เป็นการสรุปว่าทุกสิ่งที่ทูลขอนั้น โดยผ่าน
ทางพระเยซู พระบิดาทรงสัญญาตอบเราเมื่อเราอาสัย พระนามพระเยซู ด้วยความศรัทธา และจริงใจ 
(ยน.14 :14, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010)คำว่า “อาเมน” แปลว่า ” ขอให้เป็นไปดังนั้น” 
 3.4 การเข้าเงียบด้วยการใคร่ครวญ เป็นการใช้เวลาเงียบๆ เพ่ือใคร่ครวญถึงความเชื่อ, 
ประสบการณ์ชีวิต, และความสัมพันธ์กับพระเจ้า 
 พระคัมภีร์บอกเราเกี่ยวกับคนที่ดำเนินในแนวทางที่ชอบธรรมว่า “เขาคิดรำพึงอยู่ในพระ
ธรรมของ [พระเจ้า] ทั้งกลางวันและกลางคืน.” (พคค. 1:2, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) สภาพ
แวดล้อมแบบไหนที่เหมาะทีสุ่ดสำหรับการใคร่ครวญอย่างนั้น 
 ยิศฮาคบุตรของอับราฮามปฐมบรรพบุรุษ ‘ออกไปที่ทุ่งนาเพ่ือจะตรึกตรองถึงเรื่องต่าง ๆ ใน
เวลาเย็น.’ (ยรม. 24:63, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) ท่านเลือกเวลาและสถานที่ซึ่งเงียบสงบ
เพ่ือจะใคร่ครวญ. ช่วงที่เงียบสงัดยามกลางคืนเป็นเวลาที่กษัตริย์ดาวิดใช้เพ่ือใคร่ครวญ. (พคค. 63:6, 
สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) แม้แต่พระเยซูซึ่งเป็นมนุษย์สมบูรณ์ก็ยังพยายามหาโอกาสที่จะอยู่
คนเดียวและคิดใคร่ครวญ ห่างจากเสียงโหวกเหวกของฝูงชน ทีภู่เขาซ่ึงห่างไกลจากผู้คน ที่ทะเลทราย 
และในสถานทีอ่ื่น ๆ ซ่ึงห่างจากผู้คน (ลก. 4:42, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) 
 ผลดีของความเงียบซึ่งช่วยฟ้ืนฟูสุขภาพเป็นเรื่องที่ไม่อาจปฏิเสธได้. สภาพแวดล้อมที่เงียบ
สงบส่งเสริมให้เราสามารถตรวจสอบตัวเองได้ดี ซึ่งเป็นสิ่งที่จำเป็นสำหรับการปรับปรุงตัวเอง. ความ
เงียบสามารถส่งเสริมให้เรามีจิตใจทีส่งบ. การใคร่ครวญในช่วงเวลาทีเ่งียบสงบสามารถก่อให้เกิดความ
เจียมตัวและความถ่อมใจในตัวเรา และสามารถช่วยให้เราเห็นความสำคัญมากขึ้นต่อสิ่งที่สำคัญอย่าง
แท้จริงในชีวิต 
 ผู้นมัสการแท้ในปัจจุบันกำลังประกาศข่าวดีเรื่องราชอาณาจักรของพระเจ้า “ไปทั่วแผ่นดิน
โลกที่มีคนอาศัยอยู่” อย่างขันแข็ง. (มธ. 24:14, สมาคมพระคริสธรรมไทย, 2010) เสียงอันน่ายินดีที่
เกิดจากการประกาศนี้ดังขึ้นเรื่อย ๆ ขณะที่จำนวนของพวกเขาเพ่ิมขึ้น. (มีคาห์ 2:12, สมาคมพระคริส
ธรรมไทย, 2010) ขอให้เราเป็นส่วนหนึ่งในหมู่ผู้คนทีป่ระกาศข่าวดีเรื่องราชอาณาจักรและพูดเกี่ยวกับ
พระราชกิจอันมหัศจรรย์ของพระเจ้าด้วยใจแรงกล้า. ขณะที่เราร่วมในงานสำคัญนี้ ขอให้รูปแบบชีวิต
ของเราสะท้อนให้เห็นด้วยว่าเราตระหนักว่าในบางครั้งความเงียบมีค่าดุจทองคำ (คุณพ่อนพรัตน์ เรือ
นกุล, 2567)  
  
ความสอดคล้องและความแตกต่างของการปฏิบัติสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนากับ
การเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ 
 การเข้าใจหลักการการปฏิบัติสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนากับการเข้าเงียบในศาสนา
คริสต์มีจุดมุ่งหมายและวิธีการที่แตกต่างกัน โดยศาสนาพุทธเน้นการเจริญสติเพื่อการหลุดพ้นจากทุกข์ 



533 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

ในขณะที่ศาสนาคริสต์มุ่งเน้นการฝึกสมาธิเพ่ือความสัมพันธ์ที่ลึกซึ้งกับพระเจ้าและการพัฒนา
คุณธรรม โดยจะพบถึงความสอดคล้องและความแตกต่างกัน ดังต่อไปนี้ 
 1. ความสอดคล้องในแง่ของหลักการปฏิบัติสมถกรรมฐานและการเข้าเงียบคือการพัฒนา
จิตใจและจิตวิญญาณ โดยทั้งสองศาสนาเน้นไปที่การสร้างความสงบสุขภายในจิตใจเป็นสำคัญ รวมถึง
การใช้การอยู่กับปัจจุบันขณะ อีกทั้งการฝึกกรรมฐานกับการเข้าเงียบถือว่าเป็นวิธีการเจริญสมาธิตรง
กับคำว่า meditation อันเป็นวิธีการเพ่งพินิจภายในจิตใจ รวมถึงเข้าใจตัวตน แม้ว่าตัวตนใน
ความหมายของสมถกรรมฐานจะหมายถึงการเพ่งไปที่ตัวตนในแต่ละด้านเป็นหลักเพ่ือสร้างความสงบ
ทางจิตใจ ขณะที่ตัวตนในการเข้าเงียบคือใช้การเข้าใจตัวเองตามหลักการพินิจอันเกิดจาก
ความสัมพันธ์กับพระเจ้าและหลักความรักเป็นสำคัญ 
 2. ความแตกต่าง จะพบว่าพระพุทธศาสนาเถรวาทมีหลักการที่การรู้ เท่าทันอารมณ์และ
ความรู้สึก การยอมรับสภาวะที่เป็นจริงโดยไม่มีการปรุงแต่ง ส่วนวิธีการอยู่ที่การฝึกสมาธิในรูปแบบ
ต่าง ๆ เช่น อานาปานสติ (การมีสติอยู่กับลมหายใจ) การเจริญสติในอิริยาบถต่างๆ (การเดิน การนั่ง 
การยืน การนอน) ส่วนเป้าหมายนั้นมุ่งเน้นที่การเจริญสติเพ่ือการดับทุกข์และบรรลุถึงการหลุดพ้น 
(นิพพาน) ขณะที่ศาสนาคริสต์มีหลักการที่ความเชื่อในพระเจ้า การสำนึกผิดในบาป ความรักและ
ความเมตตาต่อผู้อ่ืน ส่วนวิธีการมุ่งเน้นไปท่ีการสวดภาวนา (การพูดคุยกับพระเจ้า) การใคร่ครวญพระ
วจนะของพระเจ้า การฝึกสมาธิในรูปแบบต่างๆ ที่เน้นการอยู่กับพระเจ้าและความเงียบ  และมี
เป้าหมายไปที่การพัฒนาความสัมพันธ์กับพระเจ้า การฝึกฝนคุณธรรม การรับใช้ผู้อ่ืน และการเข้าถึง
ความสงบสุขภายใน 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

 
ภาพประกอบ 1 แนวทางการปฎิบัตสมถกรรมฐานและการเข้าเงียบ 

คำอธิบาย 
1. พ้ืนฐานแห่งจริยธรรม ทั้งสองแนวทางให้ความสำคัญกับการเตรียมความพร้อมของชีวิต

ก่อนเข้าสู่ความสงบ พระพุทธศาสนาเน้นการชำระศีลให้บริสุทธิ์เพื่อให้สมาธิถึงระดับอัปปนาได้ง่ายขึ้น 



534  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
และลดความกังวล ส่วนศาสนาคริสต์ เน้นการสำรวจจิตใจและสารภาพบาปต่อพระเจ้า เพ่ือให้มีจิตใจ
ที่กล้าพอจะเข้าเฝ้าพระองค ์ 

2. วิ ธีก าร  เป็ นการสร้ างสภาพแวดล้อมและเทคนิ ค เพ่ื อตั ดสิ่ งรบกวนภายนอก 
พระพุทธศาสนาใช้อารมณ์กรรมฐาน เช่น ลมหายใจหรือกสิณ เพ่ือระงับนิวรณ์ ขณะที่ศาสนาคริสต์ใช้
พระวจนะและการอธิษฐานเป็นช่องทางสื่อสาร  

3. เป้าหมายปลายทาง แม้จะมีวิธีการที่คล้ายกัน แต่เป้าหมายสุดท้ายมีความต่างทางแนวคิด 
พระพุทธศาสนา มุ่งเน้นความสงบเพ่ือเป็นบาทฐานของวิปัสสนา นำไปสู่ปัญญาและการหลุดพ้นใน
ที่สุด ส่วนศาสนาคริสต์ มุ่งเน้นการเสริมสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้า เพ่ือให้เข้าใจพระประสงค์และ
เติบโตในความเชื่อ 
 
บทสรุป  
 การปฏิบัติสมถภาวนา พบว่า ประการแรก คือต้องชำระศีลให้บริสุทธิ์ ได้แก่ 1) การชำระศีล
ให้บริสุทธิ์ตามหลักการปฏิบัติสมถกรรมฐาน คือ การเจริญสมาธิเพ่ือให้จิตสงบและตั้งมั่น ซึ่งจะส่งผล
ให้การรักษาศีลเป็นไปอย่างบริสุทธิ์และมีประสิทธิภาพมากขึ้น โดยสมถกรรมฐานจะช่วยระงับกิเลส
และความฟุ้งซ่านของจิตใจ ทำให้จิตใจมีความสงบและมีสมาธิ ซึ่งเป็นพ้ืนฐานสำคัญในการเจริญ
วิปัสสนากรรมฐานและนำไปสู่การดับทุกข์ได้อย่างแท้จริง 2) การฝึกฝนจิตด้วยหลักสมถกัมมัฏฐาน 
เป็นการปฏิบัติธรรมเพื่อฝึกฝนจิตใจให้สงบ มีสมาธิ และตั้งมั่น โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือลด ละ เลิก กิเลส
และความฟุ้งซ่านต่าง ๆ ซึ่งเป็นพ้ืนฐานสำคัญสำหรับการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานต่อไป  
 การเข้าเงียบในศาสนาคริสต์ เป็นการปลีกตัวจากชีวิตประจำวันเพ่ือใช้เวลาในการภาวนา
ใคร่ครวญ และใกล้ชิดกับพระเจ้ามากขึ้น การเข้าเงียบอาจทำได้ทั้งแบบส่วนตัว หรือร่วมกับกลุ่มคน
อ่ืน โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือฟ้ืนฟูจิตวิญญาณและเสริมสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้า 
 ความแตกต่างของการปฏิบัติสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนากับการการเข้าเงียบในศาสนา
คริสต์ คือ เป้าหมาย วิธีการ หลักการสำคัญ ความคล้ายคลึง ทั้งสองศาสนามีการฝึกสมาธิเพ่ือการ
พัฒนาจิตใจและจิตวิญญาณ เพ่ือการดำเนินชีวิตอย่างปกติสุข 
 
เอกสารอ้างอิง 
เกรียงศักดิ ์วรรธนาศิรกุล. (2560). การฟ้ืนฟูจิต. กรุงเทพฯ :  สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
สมาคมพระคริสธรรมไทย.(2010). พระคริสตธรรมคัมภีร์. พิมพ์ครั้งที ่27. กรุงเทพมหานคร: สมาคม  

พระคริสตธรรมไทย, ค.ศ. 2010. 
พระพุทธโฆสเถระ. คัมภีรวิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ), พิมพ์ 

ครั้งที ่6. กรุงเทพมหานคร : บริษัท ธนาเพรส จํากัด. 2548. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. คูม่ือการปฏิบัติสมถกรรมฐาน.  

นครปฐม : บริษัทเพชรเกษม พริ้นติ้ง กรุ๊ป จำกัด. 2553 
คุณพ่อนพรัตน์ เรือนกุล. (2567).การรู้จักให้เวลาและใช้ชีวิตให้ช้าลงบ้าง. อุดมสาร,48(36), หน้า3-4. 



535 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 

พระบุญล้อม จารุธมฺโม และคณะ.(2567). ประโยชน์ของกรรมฐานสำหรับพระสงฆ์ใน 
พระพุทธศาสนา. วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์, 4(1), หน้า 43-54. 

พระครูพิพิธวรกิจจานุการ และคณะ.(2567). หลักการและวิธีการปฏิบัติสมถภาวนา. วารสาร มจร  
บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์. 10(1), หน้า 189-206. 

สุชาดา ทองมาลัย และคณะ.(2561). วิเคราะห์ความสัมพันธ์ของการปฏิบัติสมถภาวนาและวิปัสสนา 
ภาวนาต่อการบรรลุธรรม. วารสารมนุษยศาสตร์. 25(2), หน้า 376-409. 

คุณพ่อสมเกียรติ ตรีนิกร.(2568). เข้าเงียบฟื้นฟูจิตใจ 9 วัน สู่อาทิตย์ศักดิ์สิทธิ์. สืบค้นเมื่อวันที่ 8  
สิงหาคม 2568,จากhttp://www.bangkokbible.net/index.php/9-about-us/1000-9-3 

นียาห์ ซิโมน. (2568). การเข้าเงียบ. สืบค้นเมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2568, จาก   
https://beinnotof.com/post/quiet-time-how-to 

 


