
324  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

แนวคิดเรื่องท้าวจาตุโลกบาลกับการสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ในสังคมไทย 
The Concept of the Four Guardian Gods as a Form of Soft 

Power Communication in Thai Society 
 

1พระมหาขวัญชัย เหมประไพ, 2คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์,  
3ไชยา เสนแสนยา, 4เพ็ญพรรณ เฟื่องฟูลอย และ 5เกษริน บุตรา 

1Phramaha Khwanchai Hemprapai, 2khongsaris Pangthrap,  
 3Chaiya Sensaenya 4Penphan Fuangooloy and 5Gatesarin buttra 

1,2,3,5คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3,5Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
4วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

4Suphanburi-Srisuvarnabhumi Buddhist College Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University 

1Corresponding Author’s Email: khwanchai.hem@mcu.ac.th 
 

Received November 2, 2025; Revised December 26, 2025; Accepted: December 26, 2025 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1.เพ่ือศึกษาแนวคิดท้าวจาตุโลกบาลกับการสื่อสารแบบซอฟต์
พาวเวอร์ 2. เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างแนวคิดท้าวจตุโลกบาลกับการสื่อสารเชิงซอฟต์พาว
เวอร์ในสังคมไทย ใช้การศึกษาจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า 1. แนวคิด
เรื่องท้าวคติความเชื่อเรื่องท้าวจตุโลกบาล ซึ่งเป็นเทพผู้พิทักษ์ทิศทั้ง  4 ในจักรวาลวิทยาทาง
พระพุทธศาสนา ได้ถูกนำเสนอและสืบทอดผ่านสื่อทางวัฒนธรรมอันหลากหลาย อาทิ จิตรกรรม 
สถาปัตยกรรม และประเพณีพิธีกรรม การแสดงออกทางวัฒนธรรมเหล่านี้ได้สถาปนาอำนาจเชิงความ
เชื่อที่มีนัยต่อระบบการปกครองและเป็นรากฐานทางวัฒนธรรมที่สำคัญ ในขณะเดียวกัน แนวคิด
ซอฟต์พาวเวอร์ของโจเซฟอธิบายถึงการใช้อำนาจผ่านการสร้างแรงดึงดูดใจและการโน้มน้าวใจ แทนที่
การบังคับ โดยอาศัยทรัพยากรทางวัฒนธรรม ค่านิยม และนโยบาย 2. การวิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิง
ทฤษฎีชี้ให้เห็นว่า การนำเสนอท้าวจตุโลกบาลในฐานะเทพผู้พิทักษ์เป็นการสะท้อนวัฒนธรรมที่ตั้งอยู่
บนฐานของ ความคิดดั้งเดิม และ สัมพัทธนิยมเชิงการรับรู้ ซึ่งให้ความสำคัญกับความเชื่อ จินตนาการ 
และอารมณ์ความรู้สึกต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ก่อให้เกิดสำนึกในการเคารพบูชาเทพเจ้ าในฐานะผู้มีอำนาจ
ปกป้องคุ้มครองสังคมและบ้านเมือง ซึ่งเป็นกลไกทางวัฒนธรรมที่สร้างอิทธิพลเชิงบวกโดยปราศจาก
การใช้อำนาจบังคับ ในเชิงปฏิบัติ ความเชื่อดังกล่าวได้แปรสภาพเป็นทุนศักดิ์สิทธิ์  ทั้งในมิติรูปธรรม 
(ศิลปวัตถุ สถาปัตยกรรม) และนามธรรม (คำสอน หลักปรัชญา) ทุนเหล่านี้ทำหน้าที่เป็นเครื่องมือ
ของซอฟต์พาวเวอร์ทางศาสนา สร้างแรงดึงดูดและแผ่อิทธิพลทางความคิดและค่านิยม ปัจจุบันยังพบ



325 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 การประยุกต์ใช้ในวัฒนธรรมสมัยนิยม เช่น การสร้างสรรค์เทวรูปในรูปแบบของเล่นศิลปะ ซึ่งเป็นการ
ตีความแนวคิดดั้งเดิมในบริบทใหม่ เพ่ือขยายการรับรู้และสร้างคุณค่าในสังคมร่วมสมัย การสื่อสาร
ผ่านคติความเชื่อท้าวจตุโลกบาลจึงมิใช่การสื่อสารอย่างตรงไปตรงมา หากแต่เป็นการซึมซับและ
ยกระดับความรู้สึกของผู้คนให้เข้าถึงความหมายเชิงคุณค่า ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของการสื่อสารเชิง
ซอฟต์พาวเวอร์ 
คำสำคัญ: ท้าวจาตุโลกบาล; ซอฟต์พาวเวอร์; สังคมไทย 
 
Abstract  

This research aims to: 1. investigate the concept of the Four Heavenly Kings 
(Thao Chatulokkaban) in relation to soft power communication; and 2. analyze the 
relationship between the doctrine of the Four Heavenly Kings and soft power 
communication within Thai society. The study is based on a documentary analysis of 
relevant research and literature. The findings are as follows: 1. The doctrine of the 
Four Heavenly Kings—deities who serve as guardians of the four cardinal directions in 
Buddhist cosmology—has been articulated and perpetuated through diverse cultural 
media, including mural paintings, architecture, and ritual ceremonies. These cultural 
expressions establish a faith-based authority that has implications for governance and 
constitutes a significant cultural foundation. Concurrently, Joseph S. Nye’s concept of 
"soft power" delineates the exercise of influence through attraction and persuasion 
rather than coercion, leveraging cultural resources, values, and policies. 2. A 
theoretical analysis indicates that the representation of the Four Heavenly Kings as 
protectors reflects a culture founded on "primitive thought" and "cognitive relativism," 
which prioritizes faith, imagination, and affective responses to the sacred. This fosters 
reverence for these deities as potent protectors of the state and society, functioning 
as a cultural mechanism that generates positive influence without coercion. 
Pragmatically, this belief has metamorphosed into "sacred capital" in both tangible 
(e.g., artifacts, architecture) and intangible (e.g., teachings, philosophical principles) 
dimensions. This capital serves as an instrument of religious soft power, creating 
attraction and influencing thoughts and values. Contemporary applications are 
evident in popular culture, such as the creation of deity figures as "art toys," which 
reinterprets traditional concepts in a new context to broaden perception and create 
value in modern society. Therefore, communication through the doctrine of the Four 
Heavenly Kings is not direct, but rather a process of assimilating and elevating 
affective experiences to access value-based meanings, which is the essence of soft 
power communication. 
Keywords: The Four Guardian Gods; Soft Power; Thai Society 



326  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

บทนำ 
 ท้าวจตุโลกบาลปรากฎในคำสอนทางพระพุทธศาสนาอันเป็นคำสอนเกี่ยวกับจักรวาลวิทยาใน
แง่ของการปกปักษ์รักษา โดยปรากฎในแง่ว่าเทพเจ้ากลุ่มหนึ่งที่มีบทบาทสำคัญในฐานะผู้พิทักษ์โลก
และผู้ปกปักรักษาพระธรรม คือกลุ่มเทพที่เรียกว่า ท้าวจตุโลกบาล หรือในภาษาสันสกฤตว่า จตุรมหา
ราชา พวกเขาเป็นเทพเจ้าใหญ่ 4 องค์ที่ดูแลแต่ละทิศของจักรวาล และมีหน้าที่ปกป้องโลกมนุษย์ 
รวมถึงสนับสนุนภารกิจของพระพุทธเจ้าในหลายตำนาน ตามคำอธิบายในหนังสือ ท้าวจตุโลกบาลทั้ง 
4 ประกอบด้วย ธตรฐ ผู้ปกครองทิศตะวันออก พระองค์เป็นผู้ดูแลพวกคนธรรพ์ (Gandharvas) และ
พวกปิศาจ มีหน้าที่ควบคุมดนตรี ศิลปะ และพลังแห่งเสียง ผู้เขียนระบุว่า ธตรฐเป็นเทพที่เกี่ยวข้อง
กับการสื่อสารและการประสานเสียงแห่งจักรวาล วิรุฬหก  ผู้ปกครองทิศใต้ ทรงดูแลเหล่ากุมภัณฑ์  
ซึ่งเป็นเหล่าภูตหรือเทพจำพวกหนึ่ง วิรุฬหกมีชื่อที่มีรากศัพท์จากคำว่า “การเจริญเติบโต” หมายถึง
พลังในการแพร่ขยายและพัฒนา เป็นสัญลักษณ์แห่งความงอกงามของธรรมะ วิรูปักษ์ ผู้ปกครองทิศ
ตะวันตก เป็นราชาแห่งนาค พญางูผู้ทรงฤทธิ์ วิรูปักษ์มีความเกี่ยวข้องกับธาตุน้ำ สีแดง และการ
ปกป้องโลกด้วยดวงตาพิเศษ พระองค์ยังเป็นสัญลักษณ์ของพลังจิตและการหยั่งรู้สิ่งลี้ลับ  เวสวัณ 
ผู้ปกครองทิศเหนือ รู้จักในอีกชื่อหนึ่งว่า “กุเวร” (Kuvera) เป็นเทพแห่งทรัพย์สมบัติ และเป็นผู้นำ
ของพวกยักษ์ เวสวัณเป็นเทพผู้มั่งคั่งและยุติธรรม มักถูกวางไว้ด้านหน้าวิหารพุทธเพ่ือขจัดสิ่งชั่วร้าย
และคุ้มครองสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ ท้าวจตุโลกบาลทั้งสี่มีบทบาทร่วมกันในการ พิทักษ์โลกมนุษย์ และ
ปกป้องศาสนธรรมจากอิทธิพลของพลังชั่วร้าย พวกเขายังทำหน้าที่รายงานเหตุการณ์ในโลกต่อเทพ
ชั้นสูงกว่า และช่วยเหลือพระพุทธเจ้าตามแต่เรื่องราวในพระสูตร เช่น การปราบมารหรือคุ้มครอง
พระภิกษุสงฆ์ แนวคิดจตุโลกบาลของพุทธศาสนา ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดพราหมณ์เกี่ยวกับเทพเจ้า 
แต่ถูกปรับเปลี่ยนให้สอดคล้องกับโครงสร้างจักรวาลแบบพุทธ กล่าวคือ แม้เทพจะทรงฤทธิ์ แต่ยังคง
เป็นสิ่งมีชีวิตที่เวียนว่ายในวัฏฏะ ไม่พ้นจากสังสารวัฏ จึงไม่ได้เป็นเป้าหมายสูงสุดของศาสนา  (Sir 
Monier Monier-Williams, 2009)  
 อีกทั้งเทพเหล่านี้ยังได้ถูกถ่ายทอดในแง่ของจิตรกรรมรวมถึงสถาปัตยกรรมทางศาสนาตาม
แนวทางการรักษาทิศต่างๆ ตามที่ปรากฎในรายละเอียดของการออกแบบวัดและพระที่นั่งปราสาท
ต่างๆ โดยจะพบได้จากภาพและการสร้างท้าวจตุโลกบาลเป็นเทวดาประจำอยู่ในทิศทั้ง 4 รอบเขา
พระสุเมรุ โดยซุ้มประตูทางทิศตะวันออก ได้แก่ภาพท้าววิรุฬปักษ์ เทวดาประจำทิศตะวันตก สวม
มงกุฎยอดนาค ถือศรนาค และมีนาคเป็นบริวาร กับภาพท้าวเวสสุวรรณ เทวดาประจำทิศเหนือ สวม
มงกุฎ ยอดน้ำเต้า ถือกระบอง มียักษ์เป็นบริหาร ส่วนภาพประดับซุ้มประตูทิศตะวันออก ได้แก่ ภาพ
ท้าววิรุฬหก เทวดาประจำทิศใต้ สวมมงกุฎยอดหางไก่ ถือทวนหรือหอก มีกุมภัณฑ์เป็นบริวาร กับ
ภาพท้าวธตรฐ สวมมงกุฎยอดเดินหน ถือพระขรรค์ มีคนธรรพ์เป็นบริวาร ซึ่งจตุโลกบาลเหล่านี้ล้วนมี
ความเกี่ยวข้องกับคติความเชื่อไตรภูมิ โดยเป็นเทวดาประจำทิศซึ่งสถิตอยู่บนสวรรค์ชั้นตาตุมหาราชิ
กาในกามภูมิ ประติมากรรมนูนต่ำรูปท้าวจตุโลกบาลให้มียอดเป็นทรงมงกุฎและประดับด้วยเศียร
เทวดาจำนวน 4 องค์ อันเป็นแนวคิดตั้งต้นจากเรื่องไตรภูมิอันแสดงถึงโลกสัณฐานและเทวดาอันแสดง
ให้เห็นถึงการปกปักษ์รักษา ผ่านวิหารของพระอินทร์และมีท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ได้แก่ ท้าวธตรฐ ท้าว
วิรุฬหก ท้าววิรุฬปักษ์ ท้าวเวสสุวรรณ อันแฝงแนวคิดถึงอาคารที่ต้องการปกปักษ์รักษานั้นมาจาก
แนวคิดเกี่ยวกับเขาพระสุเมรุซึ่งเป็นที่ตั้งของสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ที่สถิตของพระอินทร์ ซึ่งเป็นศูนย์กลาง



327 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 จักรวาลตามความเชื่อแบบอุดมคติ โดยมีท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ซึ่งสถิตในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกาอยู่
แวดล้อม และมีดวงจันทร์กับพระอาทิตย์โคจรรอบศูนย์กลางจักรวาล คติความเชื่อดังกล่าวนิยม
ถ่ายทอดผ่านงานจิตรกรรมฝาผนังตั้งแต่สมัยอยุธยาถึงรัตนโกสินทร์ (พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์, 2560) 
 การนำเสนอเทพในลักษณะเหล่านี้ได้สะท้อนให้เห็นลักษณะทางด้านภูมิปัญญาและแนว
ทางการพัฒนาต่อยอดไปสู่จูงใจทั้งผ่านการปกครองและการนำเสนอวิถีความเชื่อสู่การสร้างเป็น
ภาพลักษณ์ของสังคมตามกรอบที่ปรากฎในการพัฒนาสังคม เศรษฐกิจ การศึกษาและสิ่งแวดล้อมตาม
กรอบแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 13 ตามกรอบกลยุทธ์ย่อยที่ 1.2 ที่อธิบายถึงการ
รักษาขนบธรรมเนียมประเพณี วัฒนธรรม ค่านิยมไทยให้สอดคล้อง เหมาะสมกับบริบทในปัจจุบัน 
เพ่ือให้เป็นพ้ืนฐานของสังคมไทยและเป็น “ซอฟต์พาวเวอร์” ในการสื่อสารภาพลักษณ์ของประเทศ
ไทยและนำเสนอความเป็นไทยสู่สากล (แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 13 (พ.ศ. 
2566 - 2570), 2565) ซึ่งกระบวนการดังกล่าวสะท้อนให้เห็นการเปลี่ยนวัฒนธรรมในแง่ของซอฟพาว
เวอร์จึงเป็นการสะท้อนให้เห็นลักษณะของการเปลี่ยนความเชื่อและคุณค่าต่างที่เกิดในสังคมของ
มนุษย์นั้นไม่ได้ขึ้นอยู่กับมนุษย์เป็นผู้ครองอำนาจเหนือสรรพสิ่งในสังคมโลก แต่เป็นการปรับเปลี่ยนให้
เกิดแนวคิดใหม่ๆ ในแง่ของการตั้งคำถามใหม่ๆ เกี่ยวกับความจริงทางสังคมและทำให้เกิดการ
เคลื่อนย้ายหรือเปลี่ยนการตั้งคำถามเกี่ยวกับความจริงในสังคมผ่านการมองไปที่เปลี่ยนความหมาย
ของสิ่งต่างๆ รอบตัวให้เห็นสิ่งต่างๆ รอบตัวนั้นมีลักษณะเชิงสัมพันธ์กัน ไม่ใช่เป็นเพียงวัตถุนิ่งตายตัว
รอให้มนุษย์เข้ามาตีความหมายหรือสร้างความหมายเท่านั้น แต่โลกทางสังคมประกอบสร้างจากการ
นำชิ้นส่วนต่างที่เรารับรู้มาประกอบสร้างเข้าด้วยกันและสร้างการรับรู้และการเข้าใจต่อโลกด้วยกัน
มิได้แยกอะไรออกจากการอะไร แต่ทุกส่วนประกอบล้วนเชื่อมโยงเข้าหากัน (กนกวรรณ มะโนรมย์, 
2565) 
 งานวิจัยนี้จึงต้องการศึกษาให้เห็นความสัมพันธ์ของท้าวจาตุโลกบาลในฐานะความเชื่อทาง
ศาสนา และการใช้การสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ที่จะช่วยอธิบายให้เห็นอิทธิพลบางอย่างที่มีใน
ประเทศนั้นๆ ได้ขยายออกไปต่อสายตาชาวโลก ซึ่งวิธีคิดดังกล่าวนี้ปรากฎในการยกเอาแนวคิดที่มี
อิทธิพลต่อคน แล้วนำเสนอผ่านวัฒนธรรม การศึกษา ภาษา  โดยไม่ต้องใช้อำนาจเชิงบังคับ (hard 
power) การใช้ซอฟต์พาวเวอร์ในเชิงวิเคราะห์ยังถูกใช้อย่างกว้างขวาง และนิยามของมันก็ขยาย
ออกไปพร้อมกับการใช้ตัวอย่างที่แตกต่างกัน ศาสนาสามารถเป็นตัวอย่างของซอฟต์พาวเวอร์ที่
สามารถสร้างทั้งผลกระทบเชิงบรรทัดฐานทั้งในแง่บวกและแง่ลบได้ กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ ในขณะที่
ปัจจุบันแนวคิดเรื่องซอฟต์พาวเวอร์ทางศาสนาถูกหล่อหลอมโดยแนวคิดของไน แต่ตัวเขาเองกลับ
ไม่ได้มีบทบาทชี้ขาดในการพัฒนาแนวคิดนี้ในเชิงวิเคราะห์  ดังหน่วยงานบางแห่งที่พยายามใช้ซอฟต์
พาวเวอร์ทางศาสนาในการกำหนดทิศทางการนำเสนอนโยบายต่างๆ ทั้งฝ่ายโลกวิสัยและฝ่ายศาสนา
เอง รวมถึงทรัพยากรต่างๆ ที่ศาสนามีอย่างงานศิลปะ จนกลายเป็นสิ่งที่เรียกว่าทุนศักดิ์สิทธิ์ (sacred 
capital) (Ahmet Erdi Ozturk, Limits and Usage, Religions, Vol.14  No.135 , 2023) และ
ข้อเสนอต่อผลการศึกษาวิจัยนั้นจะปรากฎเป็นแนวคิดที่เชื่อมโยงกันระหว่างท้าวจาตุโลกบาลและ
ซอฟต์พาวเวอร์ในมุมมองทางวิชาการต่อไป 

 
 



328  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาแนวคิดท้าวจาตุโลกบาลกับการสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ 
2. เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างท้าวจาตุโลกบาลกับการสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ใน

สังคมไทย 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Quality Research)  ด้วยการศึกษาวิจัยเอกสาร 
(Documentary Research) โดยมีระเบียบวิจัยดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาค้นคว้าคำสอนเรื่องท้าวจาตุโลกบาลในรูปแบบซอฟพาวเวอร์ และพิจารณาประเด็น
เกี่ยวข้องกับการสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ในสังคมไทยในคัมภีร์ชั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ เอกสาร และ
หนังสือที่เก่ียวข้อง 

2. แยกแยะประเด็นเรื่องเทพตามทฤษฎีของ Rhys Davids และทฤษฎีเรื่องวัตถุมงคลของ 
David J. Kalupahana และทฤษฎี soft power ของ Joseph S. Nye เพ่ือศึกษาวิเคราะห์และ
ตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 

3. วิเคราะห์ จัดระบบหมวดหมู่ และตรวจสอบความสัมพันธ์ในด้านทฤษฎีและการปฏิบัติ 
เพ่ือสร้างข้อสรุป ถัดจากนั้นนำไปเขียนเป็นข้อมูลเชิงพรรณนาพร้อมเสนอแนวคิดของผู้วิจัยให้เป็นไป
ตามวัตถุประสงค์และตอบปัญหาที่ต้องการทราบ 
 
ผลการศึกษา 
 วัตถุประสงค์ 1 แนวคิดท้าวจาตุโลกบาลกับการสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ พบว่า ท้าวจาตุ
โลกบาลได้ถูกนำเสนอผ่านความเชื่อทางพระพุทธศาสนาและถูกสร้างเป็นจิตรกรรมและ
สถาปัตยกรรมอันสื่อให้เห็นอำนาจทางความเชื่อที่มีต่อระบบการปกครอง รวมถึงเป็นรากฐานของการ
แสดงออกทางประเพณีและวัฒนธรรม โดยมีแนวคิดพื้นฐาน ดังนี้ 
 1.1 แนวคิดเรื่องท้าวจาตุโลกบาล ท้าวจาตุโลกบาลหรือจาตุมหาราชิกาภูมิ ปรากฎในธัมม
จักกัปปวัตตนสูตรว่า “ทวยเทพชั้นจาตุมหาราชสดับเสียงของทวยเทพชั้นภุมมะแล้วได้กระจายข่าว
ต่อไปว่า “นั่นพระธรรมจักรอันยอดเยี่ยมพระผู้มีพระภาคทรงให้เป็นไปแล้ว ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
เขตกรุงพาราณสี อันสมณะ พราหมณ์ เทวดา มาร พรหมหรือใครๆ ในโลกให้หมุนกลับไม่ได้” (สังยุตต
นิกาย มหาวารวรรค เล่ม 19 ข้อ 1081 หน้า 595, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
ต่อมาได้ถูกอธิบายว่า พ้ืนที่ชั้นฟ้าอันชื่อว่าจาตุมหาราชิกาภูมิ อันตั้งอยู่เหนือจอมเขายุคันธรฝ่าย
ตะวันตกตะวันออกก็ดี ฝ่ายหนทักษิณเขาพระสิเนรุราชมีเมืองใหญ่เทพยดาอยู่ 4 เมือง โดยกว้างโดย
ยาวเมืองนั้นใหญ่ได้ 4,000,000 วา รอบนั้นไส้เทียรย่อมกำแพงทองประดับด้วยแก้ว 7 ประการ และ
กำแพงอันรอบนั้นสูงได้ 8,000 วา บานประตูเป็นแก้ว มีประสาทอยู่เหนือประตูทุกอัน ในเมืองนั้นมี
ประสาทแก้ว ฝูงเทพยดาอยู่ในแผ่นดินนั้นเป็นแผ่นดินทองพรายงามราบดังหน้ากลอง เทพยดาผู้เป็น
พระญาแก่เทพยดาทั้งหลายฝ่ายตะวันออกเขาสิเนรุราชนั้นชื่อว่าท้าวธตรฐราชเป็นพระยาแก่เทพยดา
ทั้งหลายรวดทั่วกำแพงจักรวาลฝ่ายตะวันออก เทพยดาผู้เป็นพระญาแก่ฝ่ายตะวันตกชื่อท้าววิรูปักษ์ 
เป็นพระญาแก่เทพยดาแลฝูงครุฑราช และฝูงนาคราชรวดไปถึงกำแพงจักรวาลเบื้องตะวันตก เทพย



329 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ดาผู้เป็นพระญาฝ่ายทักษิณชื่อท้าววิรุฬหกราช เป็นพระญาแก่ฝูงยักษ์อันชื่อว่ากุมภัณฑ์ แลเทพยดา
ทั้งหลายรวดไปเถิงกำแพงจักรวาลฝ่ายทักษิณ และเทพยดาผู้เป็นพระญาฝ่ายอุดรชื่อท้าวไพศรพณ์
มหาราชเป็นพระญาแก่หมู่ยักษ์ทั้งหลาย และเทพยดาฝ่ายอุดรทิศเขาพระสิเนรุราชรวดไปถึงกำแพง
จักรวาลฝ่ายอุดรทิศ (พระญาลิไทย, 2564) และมีคำอธิบายที่สอดคล้องกันว่า ท้าวจตุมหาราชทั้ง 4 
คือ ธตรฐ (Thatarot) วิวุฬหก (Virulahok) วิรูปักษ์ (Virupak) เวสสุวรรณ (Vesuvan) ท้าวธตรฐอยู่
บนยอดเขายุคุนธร ทางทิศตะวันออกของเขาพระสุเมรุ วิมานของท้าวเธอล้อมด้วยกำแพงทองสูง 1 ลิ
เออ เทวดาที่ขึ้นอยู่ในสังกัดชื่อว่า เทพคนธรรพ์ (thephakhon-than) เป็นเทพแห่งสุคนธ์ เพราะพวก
เธอจุติในสถานที่อันมีกลิ่นหอมตลบอบฟุ้ง เขตคุ้มครอง (ในตำแหน่งโลกบาล) ของท้าวเธอแผ่ไปจรด
กำแพงกั้นจักรวาลทางด้านทิศตะวันออก ท้าววิรุฬหกสถิตบนยอดเขายุคนธรทางด้านทิศใต้ของเขา
พระสุเมรุ เขตคุ้มครองจรดกำแพงกั้นจักรวาล เทวดาที่ขึ้นอยู่ในสังกัดคือ เทพกุมภัณฑ์ (thepha 
kunphan) เป็นยักษ์ท้องหม้อ ท้าววิรูปักษ์สถิตบนยอดเขายุคนธร ทางด้านทิศตะวันตก เขตคุ้มครอง
จรดกำแพงกั้นจักรวาล พวกนาคทั้งมวล (งูในนิยาย อันอาจแปลงกายเป็นมนุษย์หรือในรูปลักษณะใด
ก็ได้ตามปรารถนา) ซึ่งอยู่ในน้ำและบนบกเป็นบริบาล ท้าวเวสสุวรรณสถิตบนยอดเขายุคุนธร 
ทางด้านทิศเหนือ และเขตคุ้มครองของท้าวเธอทางด้านนั้นแผ่ไปถึงกำแพงจักรวาล ปกครองเทพทั้ง
มวลที่ไม่ได้สังกัดอยู่กับท้าวมหาราชทั้งสาม มีพวกอสูรหัวเป็นม้า และผีเสือน้ำผีเสือบกทั้งปวง อายุ
ของท้าวมหาราชทั้งสี่นี้ยืนถึง 500 ปีสวรรค์เท่ากับ 900,000 ปีมนุษย์ บางทีก็เรียกท้าวมหาราชทั้ง 4 
นี้ว่า ท้าวโลกบาล (มงเซญอร์ ปาลเลกัวช์, 2552) 
 ต่อมาคติความเชื่อเรื่องท้าวจตุโลกบาลเหล่านี้ได้ถูกถ่ายทอดลงในคำอธิบายจักรวาลใน
พระพุทธศาสนาที่ปรากฎในการแสดงออกทางภาพจิตรกรรมรวมถึงการสร้างสถาปัตยกรรมทาง
ศาสนาตามแนวทางการรักษาทิศต่างๆ ตามที่ปรากฎในรายละเอียดของการออกแบบวัดและพระที่นั่ง
ปราสาทต่างๆ โดยจะพบได้จากภาพและการสร้างท้าวจตุโลกบาลเป็นเทวดาประจำอยู่ในทิศทั้ง 4 
รอบเขาพระสุเมรุ โดยซุ้มประตูทางทิศตะวันออก ได้แก่ภาพท้าววิรุฬปักษ์ เทวดาประจำทิศตะวันตก 
สวมมงกุฎยอดนาค ถือศรนาค และมีนาคเป็นบริวาร กับภาพท้าวเวสสุวรรณ เทวดาประจำทิศเหนือ 
สวมมงกุฎ ยอดน้ำเต้า ถือกระบอง มียักษ์เป็นบริหาร ส่วนภาพประดับซุ้มประตูทิศตะวันออก ได้แก่ 
ภาพท้าววิรุฬหก เทวดาประจำทิศใต้ สวมมงกุฎยอดหางไก่ ถือทวนหรือหอก มีกุมภัณฑ์เป็นบริวาร 
กับภาพท้าวธตรฐ สวมมงกุฎยอดเดินหน ถือพระขรรค์ มีคนธรรพ์เป็นบริวาร ซึ่งจตุโลกบาลเหล่านี้
ล้วนมีความเก่ียวข้องกับคติความเชื่อไตรภูมิ โดยเป็นเทวดาประจำทิศซึ่งสถิตอยู่บนสวรรค์ชั้นตาตุมหา
ราชิกาในกามภูมิ ประติมากรรมนูนต่ำรูปท้าวจตุโลกบาลให้มียอดเป็นทรงมงกุฎและประดับด้วยเศียร
เทวดาจำนวน 4 องค์ อันเป็นแนวคิดตั้งต้นจากเรื่องไตรภูมิอันแสดงถึงโลกสัณฐานและเทวดาอันแสดง
ให้เห็นถึงการปกปักษ์รักษา ผ่านวิหารของพระอินทร์และมีท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ได้แก่ ท้าวธตรฐ ท้าว
วิรุฬหก ท้าววิรุฬปักษ์ ท้าวเวสสุวรรณ อันแฝงแนวคิดถึงอาคารที่ต้องการปกปักษ์รักษานั้นมาจาก
แนวคิดเกี่ยวกับเขาพระสุเมรุซึ่งเป็นที่ตั้งของสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ที่สถิตของพระอินทร์ ซึ่งเป็นศูนย์กลาง
จักรวาลตามความเชื่อแบบอุดมคติ โดยมีท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ซึ่งสถิตในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกาอยู่
แวดล้อม และมีดวงจันทร์กับพระอาทิตย์โคจรรอบศูนย์กลางจักรวาล คติความเชื่อดังกล่าวนิยม
ถ่ายทอดผ่านงานจิตรกรรมฝาผนังตั้งแต่สมัยอยุธยาถึงรัตนโกสินทร์ (พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์, 2560) 



330  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 1.2 แนวคิดเรื่องซอฟต์พาวเวอร์ คำว่า ซอฟต์พาวเวอร์ ได้ถูกกล่าวถึงโดยโจเซฟ เอส.ไน 
(Joseph S. Nye) ที่กล่าวถึงซอฟต์พาวเวอร์ (Soft Power) คือ การเปลี่ยนทรัพยากรหลายอย่างที่มี
ในสังคมนั้นให้เปลี่ยนเป็นซอฟต์พาวเวอร์ แต่ไม่ใช่ว่าซอฟต์พาวเวอร์เป็นสิ่งใดสิ่งหนึ่งที่แสดงออกมา
เท่านั้น หากเรากล่าวถึงอำนาจ การจับจ่ายใช้สอย และการสร้างข้อกำหนดต่างๆ ทางสังคมในแง่ของ 
hard power ขณะเดียวกัน สิ่งเหล่านั้นก็อาจกลายเป็น soft power ได้เช่นกันอย่างข้อกำหนดที่
คำนึงถึงเป้าหมายเป็นหลัก (Agenda-setting with target) คือหากมีการบังคับหรือไม่มีทางเลือกจะ
กลายเป็น hard power แต่ควรเป็นการสร้างพฤติกรรมขึ้นเองผ่านการเชิญชวนจนอยากจะเข้าร่วม มี
ความคิดในแง่ดีในการสร้างแรงดึงดูดเชิงบวก (positive attraction) และมีการโน้มน้าวจิตใจ 
(persuasion) ก็กลายเป็น Soft Power (Joseph S. Nye, 2021) 
 ในประเทศไทยมีการกล่าวถึงการพัฒนาซอฟต์พาวเวอร์เกี่ยวกับเรื่องเทศกาลประเพณีไทย 
(Festival) การยกระดับเทศกาลไทยสู่เทศกาลนานาชาติ โดยกระทรวงวัฒนธรรมจะต้องเข้ามาเป็น
ผู้รับผิดชอบหลักในการผลักดันสนับสนุนคัดเลือกงานเทศกาล ประเพณีที่มีความโดดเด่นมาส่งเสริม
และยกระดับไปสู่ระดับชาติและนานาชาติ  จำนวน 16 กิจกรรม เพ่ือส่งเสริมให้เป็นที่รู้จักสร้าง
ภาพลักษณ์ที่ดีให้แก่ประเทศและส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม สร้างรายได้แก่ชุมชนและ
ประเทศ (วิมลรักษ์ ศาสติธรรม, 2565) โดยอธิบายซอฟต์พาวเวอร์ภายใต้การเปลี่ยนวัฒนธรรมเป็น
ซอฟต์พาวเวอร์ เป็นการเปลี่ยนวัฒนธรรมในแง่ของซอฟต์พาวเวอร์จึงเป็นการสะท้อนให้เห็นลักษณะ
ของการเปลี่ยนความเชื่อและคุณค่าต่างที่เกิดในสังคมของมนุษย์นั้นไม่ได้ขึ้นอยู่กับมนุษย์เป็นผู้ครอง
อำนาจเหนือสรรพสิ่งในสังคมโลก แต่เป็นการปรับเปลี่ยนให้เกิดแนวคิดใหม่ๆ ในแง่ของการตั้งคำถาม
ใหม่ๆ เกี่ยวกับความจริงทางสังคมและทำให้เกิดการเคลื่อนย้ายหรือเปลี่ยนการตั้งคำถามเกี่ยวกับ
ความจริงในสังคมผ่านการมองไปที่เปลี่ยนความหมายของสิ่งต่างๆ รอบตัวให้เห็นสิ่งต่างๆ รอบตัวนั้น
มีลักษณะเชิงสัมพันธ์กัน ไม่ใช่เป็นเพียงวัตถุนิ่งตายตัวรอให้มนุษย์เข้ามาตีความหมายหรือสร้าง
ความหมายเท่านั้น แต่โลกทางสังคมประกอบสร้างจากการนำชิ้นส่วนต่างที่เรารับรู้มาประกอบสร้าง
เข้าด้วยกันและสร้างการรับรู้และการเข้าใจต่อโลกด้วยกันมิได้แยกอะไรออกจากการอะไร แต่ทุก
ส่วนประกอบล้วนเชื่อมโยงเข้าหากัน   (กนกวรรณ มะโนรมย์, 2565) ความสัมพันธ์จากสิ่งต่างๆ จึง
เป็นไปในลักษณะความรู้สึกที่เชื่อมโยงกันทางธรรมชาติ ไม่ใช่มนุษย์กำหนดความรู้สึกนั้น แต่เป็นการ
สร้างความเชื่อมโยงกันในแง่ของการดึงดูดเข้ามาอยู่ด้วยกันผ่านกระบวนการที่เป็นธรรมชาติ ไม่ใช่การ
ยึดเหยียดหรือบังคับให้เป็นไปตามอำนาจแต่อย่างใด แต่สร้างขึ้นตามรูปแบบของวัฒนธรรมประชา
นิยม (Popular Culture) ได้อธิบายถึงการนำวัฒนธรรมทางศาสนามาใช้ใน 2 รูปแบบคือ1) 
วัฒนธรรมสมัยนิยมในฐานะพ้ืนที่แสดงออกทางศาสนา วัฒนธรรมสมัยนิยมไม่เพียงเป็นแหล่งบันเทิง
หรือบริโภคเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่เป็น “พ้ืนที่แสดงออกทางศาสนา” ได้ด้วย ผู้คนจำนวนมากใช้สื่อใน
ชีวิตประจำวัน เช่น เพลง ภาพยนตร์ หรือรายการโทรทัศน์ เป็นช่องทางในการสะท้อนความเชื่อ 
ความศรัทธา และความหวังในเชิงศาสนา ซึ่งอาจเกิดขึ้นโดยรู้ตัวหรือไม่รู้ตัวก็ได้ วัฒนธรรมสมัยนิยม
จึงกลายเป็นเวทีสำคัญที่ความหมายทางจิตวิญญาณสามารถถูกถ่ายทอดและตีความได้ในรูปแบบ
ใหม่ๆ ของยุคสมัย (Kelton Cobb, 2005)  และ 2) การปรากฏของศาสนาในวัฒนธรรมสมัยนิยม 
เนื้อหาในวัฒนธรรมสมัยนิยมจำนวนมากยังคงแฝงไปด้วยสัญลักษณ์ แนวคิด และโครงเรื่องที่เกี่ยวข้อง
กับศาสนา ตัวอย่างที่พบได้บ่อย ได้แก่ การกล่าวถึงพระเจ้าหรือจิตวิญญาณในเพลงป๊อป ตัวละครใน



331 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ภาพยนตร์ที่มีลักษณะคล้าย “พระผู้ช่วย” (Messiah figure) หรือธีมเกี่ยวกับความบาป การไถ่บาป 
และความรักที่ไม่มีเงื่อนไข เหล่านี้สะท้อนว่าแม้ศาสนาอาจไม่ได้ปรากฏอย่างชัดเจนในชีวิตประจำวัน
ของผู้คนทุกคน แต่ศาสนายังคงหล่อหลอมจินตนาการ ความเชื่อ และอารมณ์ของสังคมผ่าน
วัฒนธรรมสมัยนิยมอย่างลึกซึ้ง (Kelton Cobb, 2005)   
 วัตถุประสงค์ 2 วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างท้าวจาตุโลกบาลกับการสื่อสารแบบซอฟพาว
เวอร์ในสังคมไทย พบว่า ความสัมพันธ์ของทั้ง 2 นี้ได้นำเสนอผ่านการวิเคราะห์ใน 2 รูปแบบ ดังนี้ 
 2.1 วิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงทฤษฎี เป็นการเสนอทฤษฎีผ่านการใช้ลักษณะความเป็นเทพ
ผ่านวัฒนธรรม กล่าวคือ การนำเสนอวัฒนธรรมแบบซอฟต์พาวเวอร์ได้ถูกนำเสนอผ่าน 2 แบบคือ 1. 
ความคิดดั้งเดิม (primitive thought) เป็นการเสนอผ่านวัตถุต่างๆ ที่ถูกสร้างขึ้น ส่วนหนึ่งมาจาก
หลักเหตุผล ตามหลักการทางคณิตศาสตร์รวมถึงกฎเกณฑ์ต่างๆ อีกแบบหนึ่งเป็นการผสมผสานหลาย
สิ่งหลายอย่างเข้าด้วยกัน เช่น สิ่งลึกลับและอารมณ์ต่างๆ ที่ถูกสร้างขึ้นผ่านพิธีกรรม เวทมนต์และ
ศิลปะ ซึ่งสิ่งต่างๆ ที่กลายเป็นวัฒนธรรมนั้นมักจะอ้างถึงการแสดงออกแบบปัจเจกมากกว่าจะ
กลายเป็นสถาบันทางสังคมเนื่องมาจากการกระบวนการคิดจนกลายเป็นผลผลิต ไม่ใช่เกิดจากการ
สร้างตามกฎเกณฑ์เชิงประจักษ์แต่อย่างใด ลักษณะแบบที่ 1 นี้จะพบจากการที่มนุษย์สร้างความเชื่อ
ทางศาสนาขึ้นมานั้นเป็นกลไกทางความคิดหรือจินตนาการของปัจเจกบุคคลมากกว่าจะอาศัยรูปแบบ
ภายนอกที่สังคมสร้างขึ้นจากกฎเกณฑ์เชิงประจักษ์หรือสังคมกำหนดขึ้น 2. สัมพัทธนิยมเชิงการรับรู้ 
(cognitive relativism) มาจากการที่มนุษย์ถึงคราวต้องตัดสินใจเลือกบางอย่าง บางครั้งต้อง
หลีกเลี่ยงวัฒนธรรมที่หลากหลาย แต่วัฒนธรรมที่ถูกสร้างขึ้นนั้นเป็นไปตามสมมติฐานที่แต่ละกลุ่มมี 
ทั้งหมดมาจากการรับรู้ การเรียนรู้แบบที่ 2 นี้จึงเป็นการเปิดให้เห็นความแตกต่างของเครื่องมือที่
มนุษย์คิดขึ้น ซึ่งทั้งหมดมาจากการรับรู้ การจินตนาการ การจดจำและอะไรก็ตามที่ประสบเข้าจน
สร้างการแสดงออกมาอย่างนั้น  (Clifford Geertz, 2000) ทั้ง 2 แบบนี้นำไปสู่การเข้าใจความรู้สึก
ของคนเหล่านั้นและเป็นการประยุกต์ไปสู่การปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมบนฐานของความรู้สึกเป็นหลัก 
ไม่ใช่ในแบบที่เป็นโครงสร้างหรือถูกกำหนดให้ตายตัวแต่อย่างใด 
 การแสดงออกทางวัฒนธรรมบ่งบอกถึงการทำความเคารพเทพในฐานะของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มา
จากคตินิยมทั่วไปเรื่องการเคารพนับถือบุคคลผู้มากบารมีและเทพเจ้าศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายเหล่านี้ เมื่อ
ผ่านไปชั่วระยะเวลาหนึ่ง สามัญสํานึกต่อความ แตกต่างของแหล่งอํานาจและพลังงานจะเพ่ิมขึ้นหรือ
น้อยลงก็เป็นได้ในประเทศไทย เช่นเดียวกับจีนและอินเดีย การนับถือศาสนาในชีวิตประจําวัน ขึ้นอยู่
กับคตินิยมทั่วไปเรื่องความน่าเคารพนับถือ ที่เหลือขึ้นอยู่กับความรับรู้ถึงความแตกต่างระหว่าง
แหล่งที่มาของอํานาจกับพลังงานอันหลากหลายซึ่งเป็นที่มาของบุคคลสําคัญทางศาสนาที่สับเปลี่ยน
หมุนเวียนกันตลอดเวลา แบบแผนการแสดงออกด้านพิธีกรรมและความสัมพันธ์ทางสังคมซึ่งมีต้น
กําเนิดมาจากประชุมชนนิยมในเอเชียใต้มีลักษณะเป็นชนชั้นวรรณะและแสดงออกผ่านอากัปกิริยา 
การบูชาด้วยความหลงใหลลุ่มลึก ทั้งทางกายและจิตใจ โดยคตินิยมสําคัญทางศาสนาในระบบความ
เชื่อของอินเดียว่าไม่ใช่ความเลื่อมใสต่อคําสอนแต่เป็นความเคารพซึ่งแสดงออกผ่านการประกอบ
พิธีกรรมร่วมกันมากกว่าแสดงออกผ่านถ้อยแถลงความเลื่อมใสหรือศรัทธาในคําสอน (ปีเตอร์ เอ.แจ็ค
สัน, 2566) นำไปสู่การเชื่อว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์สามารถปกปักษ์รักษาได้ดีกว่าการใช้อำนาจหรืออาวุธในการ
ปกป้องสังคมและบ้านเมือง จึงเป็นที่มาของการใช้ความเป็นเทพในการเป็นซอฟพาวเวอร์เพ่ือช่วย



332  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ปกป้องบ้านเมือง โดยจะพบว่าเป็นคติความเชื่อที่มีมาแต่เดิมที่เชื่อว่า เทพจะเป็นผู้คุ้มครองบ้านเมือง 
เช่น ปรากฎการณ์จตุคามรามเทพที่ท่านเป็นเทพ แต่โดยพื้นฐานก็คือมาจากผี แต่ถูกทำให้เป็นเทพ ถ้า
เป็นผี เมืองก็เป็นมเหศักดิ์ของหลักเมือง ต่อมาคติความเชื่อจากศาสนาเข้ามาจึงพบจารึกที่
นครศรีธรรมราชกล่าวถึงไศเรนทรวงศ์และศรีมหาราชาในพุทธศตวรรณที่ 15 อีกด้านหนึ่งพูดถึงปัทม
วงศ์ตั้งแต่ภาณุศรีธรรมราชในพุทธศตวรรษที่ 18 ศรีวิชัยมาพังเพราะว่าอำนาจโจฬะ 1) จีนปฏิเสธไม่
ร่วมมือกับศรีวิชัยในการค้า เพราะศรีวิชัยเป็นคนกลาง 2) โจฬะรุกเข้ามา แล้วครอบงำภาคใต้หมด
แทนที่ศรีวิชัย เมื่อจันทรภาณุนี้คือผู้ที่ปลดแอกของพวกฮินดูออกไป และจันทรภาณุก็น่าจะเอา
พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์กลับเข้ามา จึงเกิดการสร้างพระมหาธาตุเจดีย์ที่นครศรีธรรมราช นั่นคือที่มา
ของพระบรมธาตุ มีอิทธิพลลังกาอย่างมาก เป็นคติทางพระพุทธศาสนาที่ว่า เมื่อสร้างพระบรมธาตุนั้น
เกิดตามคติในด้านเทพของพระพุทธศาสนาเข้ามา พระบรมธาตุถูกรักษาโดยเทพจตุรบาล วิรุฬหก 
วิรูปักษ์ กุเวร แถมจตุคามรามเทพ 5 องค์ 4 องค์เป็นจตุรบาลเพราะว่าเป็นเทพ แต่จตุคามรามเทพ
ไม่ได้บอก ไม่มีตำนาน แต่นักวิชาการบางคนบอกว่าเป็นผีประจำเมือง อาจมีคนที่เกี่ยวข้องกับลังกา
นำมาวางไว้ แต่มีหลายคนเข้าใจผิดว่ามี 4 องค์ โดยใน 2 องค์ องค์หนึ่งนั่งคุกเข่า อันเป็นลักษณะการ
ปกป้อง แต่ว่ามือหนึ่งของจตุคามเป็นสัญลักษณ์ของการให้พร ฮินดูจะให้พรเช่นเดียวกัน ตัวฐานเป็น
ที่มาของจตุคามรามเทพ เวลาไปแต่งเป็นเทพขึ้นมา เรื่องรูปแบบจึงสับสนไปหมด อย่างแรกเอาเทวรูป
ที่นั่งอยู่ในนาคปรกเข้าไปพวกที่รักษาบันไดสถูปสองข้างคือพญานาคราช จึงเป็นรูปผู้ชายคุกเข่าวแล้ว
ก็มีนาคปรกอยู่ ตรงนี้เป็นลักษณะศิลปะลังกา และบางความเชื่อก็มองว่าจตุคามรามเทพคือการ
กลับมาเกิดของจันทรภาณุศรีธรรมราช เพราะเมื่อท่านสิ้นชีวิตไปแล้วท่านเป็นเทพผู้ปกป้อง
นครศรีธรรมราช จึงเป็นที่มาของจตุคามรามเทพ (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2560) คติความเชื่อว่าเทพคือ
พระราชาปกครองบ้านเมืองไม่ว่าจะมีชีวิตอยู่หรือสิ้นไปก็ยังคงเป็นราชาปกครองบ้านเมืองต่อจึงเป็น
คติท่ีนำมาอธิบายท้ายจาตุโลกบาลในการปกครองบ้านเมืองไทยในสมัยอยุธยา 
 2.2 วิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงปฏิบัติ เป็นการนำเอาท้าวจาตุโลกบาลในฐานะวัตถุศักดิ์สิทธิ์
นั้นมาใช้ อันเป็นเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงบทบาททางศาสนา และการประยุกต์ใช้ศาสนาในช่วง
หลายปีที่ผ่านมา โดยจะพบว่าที่ผ่านมามีการพยายามลบเลือนศาสนาไปจากพ้ืนที่สาธารณะและ
ทางการเมือง และถูกจำกัดอยู่เพียงในขอบเขตส่วนตัว  นักวิชาการยังระบุด้วยว่าผลลัพธ์ดังกล่าว
ส่งเสริมให้เกิดความเป็นโลกวิสัยทั้งในการเมืองและความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ แต่กลายเป็นว่า
ปัจจุบันนี้ ศาสนาได้กลับมาปรากฏบนเวทีโลกอีกครั้ง ไม่เพียงแต่มีบทบาทชี้ขาดในรูปแบบที่แตกต่าง
กันไปในหลายบริบท แต่ยังทำหน้าที่เป็นเครื่องมือสำคัญสำหรับผู้แสดงบทบาทหลายฝ่าย ทั้งที่เป็นรัฐ
และไม่ใช่รัฐ สำหรับบางคน ศาสนาคืออำนาจ อย่างไรก็ตาม ศาสนามิใช่ตัวอย่างของอำนาจเชิงบังคับ 
(hard power) ที่มีศักยภาพ เช่น ทรัพยากรทางทหารหรือเครื่องมือทางการเงิน ในทางตรงกันข้าม 
ศาสนาคือซอฟต์พาวเวอร์ เช่นเดียวกับวัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ และโครงสร้างเชิงบรรทัดฐานอ่ืนๆ 
ซอฟต์พาวเวอร์เป็นหนึ่งในแนวคิดที่ถูกนำมาใช้อย่างแพร่หลายที่สุดในการเมืองและความสัมพันธ์
ระหว่างประเทศ และเมื่อโลกต้องการความสงบ จึงได้นำเรื่องศาสนาเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของซอฟต์
พาวเวอร์ ที่พยายามอธิบายถึงกลไกเกี่ยวกับการที่ประเทศหนึ่งทำให้ประเทศอ่ืนต้องการในสิ่งที่ตนเอง
ต้องการ (Joseph S. Nye, 1990) 



333 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

  จากข้อสันนิษฐานนี้จึงกลายเป็นว่าการที่ประเทศต่างๆ มีอิทธิพลต่อนักการเมืองและความ
คิดเห็นของสาธารณชนในประเทศอ่ืน โดยใช้วัฒนธรรม การศึกษา ภาษา  โดยไม่ต้องใช้อำนาจเชิง
บังคับ (hard power) การใช้ซอฟต์พาวเวอร์ในเชิงวิเคราะห์ยังถูกใช้อย่างกว้างขวาง และนิยามของ
มันก็ขยายออกไปพร้อมกับการใช้ตัวอย่างที่แตกต่างกัน ศาสนาสามารถเป็นตัวอย่างของซอฟต์พาว
เวอร์ที่สามารถสร้างทั้งผลกระทบเชิงบรรทัดฐานทั้งในแง่บวกและแง่ลบได้ กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ 
ในขณะที่ปัจจุบันแนวคิดเรื่องซอฟต์พาวเวอร์ทางศาสนาถูกหล่อหลอมโดยแนวคิดของไน แต่ตัวเขา
เองกลับไม่ได้มีบทบาทชี้ขาดในการพัฒนาแนวคิดนี้ในเชิงวิเคราะห์  ดังหน่วยงานบางแห่งที่พยายาม
ใช้ซอฟต์พาวเวอร์ทางศาสนาในการกำหนดทิศทางการนำเสนอนโยบายต่างๆ ทั้งฝ่ายโลกวิสัยและฝ่าย
ศาสนาเอง รวมถึงทรัพยากรต่างๆ ที่ศาสนามีอย่างงานศิลปะ จนกลายเป็นสิ่งที่เรียกว่า ทุนศักดิ์สิทธิ์ 
(sacred capital)  (Ahmet Erdi Ozturk, 2023) 
 ทุนศักดิ์สิทธิ์นี้จะพบว่าความเกี่ยวข้องกับงานศิลปะ ทางศาสนา เช่น สถาปัตยกรรม โบสถ์ , 
ประติมากรรม พระพุทธรูป และรูปปั้นเทพต่างๆ  จิตรกรรมฝาผนัง หรือศิลปะวัตถุต่างๆ ถือเป็น ทุน
ศักดิ์สิทธิ์ในเชิงรูปธรรม ศิลปะเหล่านี้ทำหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ที่มองเห็นได้ของประวัติศาสตร์อัน
ยาวนาน ความเชื่อ และความยิ่งใหญ่ของศาสนานั้นๆ ความงดงามและความประณีตของศิลปะ
สามารถสร้างความประทับใจ, ความน่าดึงดูดใจ, และความชื่นชมจากผู้คนต่างวัฒนธรรม ซึ่งเป็นการ
แผ่อิทธิพลในรูปแบบของซอฟต์พาวเวอร์ ดังนั้น ตัวงานศิลปะจึงเปรียบเสมือนทุนที่สามารถสร้าง
อิทธิพลดังกล่าวได้ และยังมีความเกี่ยวข้องกับคำสอน หลักปรัชญา คัมภีร์ และวาทกรรมทางศีลธรรม
ของศาสนา เช่น แนวคิดเรื่องสันติภาพ ความเมตตา ความยุติธรรม ถือเป็น ทุนศักดิ์สิทธิ์ในเชิง
นามธรรม และเป็นส่วนหนึ่งของโครงสร้างเชิงบรรทัดฐาน (normative structures) ภายใต้คำสอน
ทางศาสนาเหล่านี้มีศักยภาพในการสร้างอิทธิพลต่อความคิด ค่านิยม และโลกทัศน์ของผู้คนในสังคม
อ่ืน เมื่อรัฐหรือองค์กรศาสนาส่งเสริมหรือเผยแผ่คำสอนเหล่านี้ในเวทีระหว่างประเทศ ก็เท่ากับว่า
กำลังใช้ทุนศักดิ์สิทธิ์ เพ่ือสร้างอิทธิพลและทำให้ผู้อ่ืนต้องการในสิ่งที่ตนเองต้องการ ซึ่งเป็นแก่นแท้
ของซอฟต์พาวเวอร์ 
 ในแง่ของชิ้นงานที่มีการปรับให้เทพหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ถูกนำมาเป็นของเล่น (art toy) ที่
จัดสร้างโดยศิลปินหรือมีความเป็นศิลปะ ออกแบบในแนว pop art จะพบว่ามีการออกแบบเทพต่างๆ 
ให้มีบุคลิกลักษณะแบบที่ปรากฎในลักษณะของสร้างสรรค์ให้มีรูปลักษณ์ลักษณะที่เปลี่ยนแปลงไป
จากเดิมที่เน้นจริงจังไปสู่การเป็นรูปอาร์ตทอยสวยๆ แต่การสร้างเหล่านี้ถูกมองเป็นศิลปะสำหรับการ
สะสมมากกว่าจะถูกมองในแง่ของความศักดิ์สิทธิ์ ดังเทวรูปบูชาที่สร้างตามขนบ พบบในรูปแบบการ
สร้างเทวรูปในคัมภีร์พระไตรปิฎก หรือของศาสนาพรามหณ์-ฮินดูที่มีคัมภีร์ทางด้านศิลปศาสตร์หลาย
เล่มที่ระบุถึงลักษณะรูปร่าง อาวุธ ของที่ถือ ลักษณะเพศไปจนถึงวัสดุ รวมถึงพิธีกรรมในการสร้าง 
และหากสร้างตามคัมภีร์ เทวรูปจะมีความศักดิ์สิทธิ์ มีฤทธานุภาพ ส่วนบางคัมภีร์แช่งว่า หากศิลปินไม่
สร้างตามนี้จะมีโทษภัย ปัจจุบันการสร้างเทวรูปมีน้อยที่จะตรงกับคัมภีร์ทุกอย่าง ต่างแปรเปลี่ยนไป
ตามวัฒนธรรมและรสนิยมแต่ละท้องถิ่น แต่ก็ยังรักษาพิธีกรรมและมีระบบพยายามคงกันไว้ โดยถือ
เป็นเรื่องสำคัญที่สุดในการสร้างเทวรูป การผลิตเทวรูปจึงควรแยกออกเป็น 2 แบบคืองานทำตาม
ขนบประเพณีให้ตรงตามคัมภีร์ที่มาแต่เดิม ส่วนอีกอย่างเป็นงานอาร์ตทอยที่สร้างขึ้นจากการคิดต่อ
ยอดให้เกิดการตีความไปตามรูปแบบสมัยใหม่ (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ, 2568) 



334  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 การทำความเข้าใจถึงการเปลี่ยนวัฒนธรรมเป็นซอฟพาวเวอร์ได้ถูกนำเสนอให้เห็นคุณค่าที่ถูก
ขยายออกเป็นรูปแบบการสื่อสารที่แตกต่างและหลากหลาย ในแง่หนึ่งการเข้าใจถึงการสื่อสารสิ่งที่
ปรากฎอยู่ในลักษณะดังกล่าวนั้นอาจไม่ได้สื่ออย่างตรงไปตรงมา แต่อาจปรากฏในแง่ของความหมายที่
สอดคล้องหรือต้องการขยายให้เห็นตัวตนของผู้สื่อที่มีความเชื่อและค่านิยมบางอย่างที่ไม่ได้ต้องการให้
เกิดผลกระทบอย่างตรงไปตรงมา แต่อาจเป็นซึมซับและยกระดับความรู้สึกของผู้คนให้เข้าถึง
ความหมายมากยิ่งขึ้น 
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 1. การนำท้าวจาตุโลกบาลไปสู่การสื่อสารแบบซอฟพาวเวอร์ เป็นการเปลี่ยนวัฒนธรรมในแง่
ของซอฟพาวเวอร์จึงเป็นการสะท้อนให้เห็นลักษณะของการเปลี่ยนความเชื่อและคุณค่าต่างที่เกิดใน
สังคมของมนุษย์นั้นไม่ได้ขึ้นอยู่กับมนุษย์เป็นผู้ครองอำนาจเหนือสรรพสิ่งในสังคมโลก แต่เป็นการ
ปรับเปลี่ยนให้เกิดแนวคิดใหม่ๆ ในแง่ของการตั้งคำถามใหม่ๆ เกี่ยวกับความจริงทางสังคมและทำให้
เกิดการเคลื่อนย้ายหรือเปลี่ยนการตั้งคำถามเกี่ยวกับความจริงในสังคมผ่านการมองไปที่เปลี่ยน
ความหมายของสิ่งต่างๆ รอบตัวให้เห็นสิ่งต่างๆ สอดคล้องกับวิมลรักษ์ ศาสติธรรม ได้พูดถึงซอฟพาว
เวอร์ว่าในประเทศไทยมีการกล่าวถึงการพัฒนาซอฟพาวเวอร์ที่เกี่ยวกับเรื่องเทศกาลประเพณีไทย 
(Festival) การยกระดับเทศกาลไทยสู่เทศกาลนานาชาติ โดยกระทรวง วัฒนธรรมจะต้องเข้ามาเป็น
ผู้รับผิดชอบหลักในการผลักดันสนับสนุนคัดเลือกงานเทศกาล ประเพณีที่มีความโดดเด่นมาส่งเสริม
และยกระดับไปสู่ระดับชาติและนานาชาติ  จำนวน 16 กิจกรรม เพ่ือส่งเสริมให้เป็นที่รู้จักสร้าง
ภาพลักษณ์ที่ดีให้แก่ประเทศและส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม สร้างรายได้แก่ชุมชนและ
ประเทศ (วิมลรักษ์ ศาสติธรรม, 2565: 5) 
 2. ทุนศักดิ์สิทธิ์นี้จะพบว่าความเกี่ยวข้องกับงานศิลปะ ทางศาสนา เช่น สถาปัตยกรรม 
โบสถ์, ประติมากรรม พระพุทธรูป และรูปปั้นเทพต่างๆ  จิตรกรรมฝาผนัง หรือศิลปะวัตถุต่างๆ ถือ
เป็น ทุนศักดิ์สิทธิ์ในเชิงรูปธรรม ศิลปะเหล่านี้ทำหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ที่มองเห็นได้ของประวัติศาสตร์
อันยาวนาน ความเชื่อ และความยิ่งใหญ่ของศาสนานั้นๆ ความงดงามและความประณีตของศิลปะ
สามารถสร้างความประทับใจ, ความน่าดึงดูดใจ, และความชื่นชมจากผู้คนต่างวัฒนธรรม ซึ่งเป็นการ
แผ่อิทธิพลในรูปแบบของซอฟต์พาวเวอร์ ดังนั้น ตัวงานศิลปะจึงเปรียบเสมือนทุนที่สามารถสร้าง
อิทธิพลดังกล่าวได้ และยังมีความเกี่ยวข้องกับคำสอน หลักปรัชญา คัมภีร์ และวาทกรรมทางศีลธรรม
ของศาสนา เช่น แนวคิดเรื่องสันติภาพ ความเมตตา ความยุติธรรม ถือเป็น ทุนศักดิ์สิทธิ์ในเชิง
นามธรรม สอดคล้องกับอชิชัชญ์ ไชยพจน์พานิช กล่าวถึงว่าสำหรับพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ ธรรม
บาล และเทพเจ้าต่างๆ ที่มีเป็นจำนวนมาก ทำให้ประติมากรรมที่ปรากฎในวัดทางพระพุทธศาสนามี
ความหลากหลายตามไปด้วย แต่ประติมากรรมบางกลุ่มมีตำแหน่งที่ตั้งที่ตายตัวเช่นกัน โดยการจัดวาง
อาคารภายในวัดทางพุทธศาสนามีลักษณะเช่นเดียวกับก้วนและศาลเจ้าในศาสนาเต๋า กล่าวคือ มี
แนวแกนสมมาตร และมีการสร้างอาคารทางเข้ากับอาคารประธานบนแนวแกน ส่วนด้านซ้ายและขวา
ถือเป็นอาคารบริวาร (อชิชัชญ์ ไชยพจน์พานิช, 2563: 15) 
 
 



335 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 
ภาพประกอบ 1 การท้าวจาตุโลกบาลกับซอฟต์พาวเวอร์ 

 หัวใจสำคัญคือการแปลงสินทรัพย์ทางความเชื่อและศิลปะให้กลายเป็น ทุนศักดิ์สิทธิ์  
(Sacred Capital) ที่สามารถสร้างแรงดึงดูดและอิทธิพลทางความคิดได้ ผ่านรูปแบบ ดังนี้ 
 ส่วนที่ 1 สินทรัพย์ทางวัฒนธรรม (The Cultural Asset) โดยส่วนนี้คือต้นทุนทางความเชื่อ
และวัฒนธรรมดั้งเดิมของท้าวจาตุโลกบาล  แล้วนำเสนอผ่านการถ่ายทอดใหม่เป็นจิตรกรรมและ
สถาปัตยกรรม 
 ส่วนที่ 2 กลไกการสื่อสาร (The Communication Mechanism) ส่วนนี้คือกระบวนการ
และแนวคิดของซอฟต์พาวเวอร์ที่นำมาประยุกต์ใช้  เป็นการเปลี่ยนไปสู่วัฒนธรรมผ่านประเพณี 
เทศกาลและการใช้วัฒนธรรมแบบประชานิยมผ่านภาพยนต์และบทเพลงเพ่ือให้เข้าถึงง่ายมากยิ่งขึ้น 
 ส่วนที่ 3 การเชื่อมโยงและการประยุกต์ใช้ (The Bridge & Application) เป็นการวิเคราะห์
ความสัมพันธ์และแสดงให้เห็นว่าท้าวจาตุโลกบาลถูกใช้เป็นซอฟต์พาวเวอร์ผ่านการใช้ทฤษฎีที่โยงคติ
ความเชื่อและความปกปักษ์รักษาบ้านเมือง ไปสู่การปฏิบัติในแง่ของทุนศักดิ์สิทธิ์ที่นำเสนอผ่าน
ศิลปวัตถุและสถาปัตยกรรมทางศาสนา 
 ส่วนที่ 4 วิวัฒนาการสู่ยุคสมัยใหม่ (Modern Evolution) เป็นการปรับเปลี่ยนทุนศักดิ์สิทธิ์
ให้เข้ากับยุคสมัยปัจจุบันด้วยการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรม การสร้างสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์บนพิธีกรรมที่
เคร่งครัด และการสร้างรูปแบบใหม่ด้วยการใช้อาร์ตทอยที่เน้นศิลปะและความสวยงาม 
 



336  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

บทสรุป 
 แนวคิด ท้าวจตุโลกบาล ได้ถูกสื่อสารและส่งผ่านจากคติความเชื่อทางศาสนาสู่การเป็น
สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่จับต้องได้ผ่านงานศิลปะและสถาปัตยกรรม ทำหน้าที่เป็นเครื่องมือในการ
สื่อสารเชิง ซอฟต์พาวเวอร์ ที่สร้างอำนาจนำทางความเชื่อและค่านิยมในการปกป้องคุ้มครอง การ
สื่อสารนี้ดำเนินไปอย่างต่อเนื่องและปรับเปลี่ยนรูปแบบไปตามยุคสมัย จากการเป็นสัญลักษณ์แห่ง
อำนาจในโครงสร้างการปกครองแบบจารีต สู่การเป็นทุนศักดิ์สิทธิ์ในเวทีสากล และล่าสุดคือการ
ปรากฏในวัฒนธรรมประชานิยมสมัยใหม่ การสื่อสารในลักษณะนี้ไม่ได้เป็นการบีบบังคับอย่าง
ตรงไปตรงมา แต่เป็นการค่อยๆ ซึมซับและยกระดับความรู้สึกของผู้รับสารให้เข้าถึงความหมายและ
ความเชื่อมโยงทางวัฒนธรรมได้อย่างลึกซึ้งยิ่งข้ึน 
 
ข้อเสนอแนะ 
 ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปปฏิบัติ 
 หน่วยงานภาครัฐและภาคเอกชนสามารถนำแนวคิด ขับเคลื่อนการสื่อสารซอฟพาวเวอร์จาก
เทพสู่วัตถุมงคลด้านพระพุทธศาสนาสู่การเรียนรู้และการอนุรักษ์อย่างจริงจัง และศึกษาถึงแนวคิด
ทางในการจัดทำแผนการศึกษาศาสนากับชุมชน ในรายวิชาของหมวดการศึกษาสังคม 
 ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 1) แนวคิดเรื่องความเป็นเทพและการกลายเป็นเทพในระบบการเมืองที่ปรากฎใน
สังคมไทย  
 2) แนวคิดเรื่องวัตถุมงคลที่สะท้อนความหมายความศักดิ์สิทธิ์ที่ปรากฎในสังคมไทย 
 
เอกสารอ้างอิง 
กนกวรรณ มะโนรมย์. (2565). ภววิทยาแม่น้ำโขง: เขื่อน น้ำของ และผู้คน. กรุงเทพมหานคร: สยาม 

ปริทัศน.์ 
คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ . (2568). ภารตะ-สยาม มูฯ ไทย ไสยฯ อินเดีย . 

กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์. (2560). วัด-วังในพระราชประสงค์พระจอมเกล้าฯ. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 13 (พ.ศ. 2566 - 2570). (2565). ราชกิจจานุเบกษา 

1 พฤศจิกายน 2565 เล่ม 139 ตอนพิเศษ 258 ง. 
พระญาลิไทย. (2564). เตภูมิกถา. นนทบุรี: ศรีปัญญา. 
มงเซญอร์ ปาลเลกัวช์. (2552). เล่าเรื่องกรุงสยาม. แปลโดย สันต์ ท. โกมลบุตร. พิมพ์ครั้งที่ 4. 

กรุงเทพมหานคร: โสภณการพิมพ์. 
พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์. (2560). วัด-วังในพระราชประสงค์พระจอมเกล้าฯ. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
ปีเตอร์ เอ.แจ็คสัน. (2566) เทวา มนตรา คาถา เกจิ: ไสยศาสตร์สมัยใหม่กับทุน(ไทย)นิยม. แปลโดย 

วิราวรรณ นฤปิติ. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 



337 Journal of MCU Philosophy Review Vol.8 No.3 (September-December 2025): RReesseeaarrcchh  

AArrttiiccllee I 

 ศรีศักร วัลลิโภดม. (2560). พุทธศาสนาและความเชื่อในสังคมไทย. พิมพ์ครั้งที่ 12. กรุงเทพมหานคร: 
มูลนิธิเล็ก-ประไพ วิริยะพันธุ์.  

วิมลรักษ์ ศาสติธรรม. (2565). “Soft Power พลังแห่งการสร้างสรรค์”.วิจัยปริทัศน์. ฉบับที่ 27 
ตุลาคม  2565: 1-17. 

อชิชัชญ์ ไชยพจน์พานิช. (2563). เทพเจ้าในศาลจีนกรุงเทพมหานคร : รูปแบบ คติการสร้าง และ
ความสัมพันธ์กับชุมชนชาวจีน. รายงานการวิจัย. สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัย
ศิลปากร. 

Ahmet Erdi Oztur.  (2023). Religious Soft Power: Definition(s), Limits and Usage, 
Religions, 14(135): 1-5. 

Clifford Geertz. (2000). Local Knowledge: Further Essays in Interpretive Anthropology. 
USA: Basic Books. 

Joseph S. Nye. (2021). Soft power: the evolution of a concept, Journal of Political 
Power, 14: 7. 

Joseph S. Nye. (1990). Soft power. Foreign Policy. 80: 167. 
Kelton Cobb. (2005). The Blackwell Guide to Theology and Popular Culture. Oxford: 

Blackwell Publishing. 
Sir Monier Monier-Williams. (2009). Buddhism In its Connexion with Brahmanism and 

Hinduism and in its Contrast with Christianity. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

 


