
 

 

 

 

 

 

กำหนดการเผยแพร่ ปีละ 2 ฉบับ  ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน  
ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 

 
วัตถุประสงค์ 

1) เพ่ือเผยแพร่บทความวิจัยและวิชาการสาขาเก่ียวกับปรัชญาและศาสนา 
2) เพ่ือเป็นสื่อกลางในการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ทางการวิจัยและวิชาการสาขาเกี่ยวกับ

ปรัชญาและศาสนา  
3) เพ่ือส่งเสริมและพัฒนาศักยภาพทางการวิจัยและวิชาการสาขาเกี่ยวกับปรัชญาและศาสนา 

 
กระบวนการพิจารณาบทความ  

การพิจารณาคุณภาพ บทความที่ตีพิมพ์ลงวารสารได้ผ่านการพิจารณาและประเมินคุณภาพ
โดยผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer review) จากภายในและภายนอกมหาวิทยาลัยอย่างน้อย 2 ท่าน แบบ
ผู้ทรงคุณวุฒิและผู้แต่งไม่ทราบชื่อกันและกัน (double-blind review) 
 
ประเภทของบทความ : บทความวิชาการ บทความวิจัย บทความทั่วไปและการวิจารณ์หนังสือ 
 
บรรณาธิการ     
  พระมหาพรชัย สิริวโร,ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
      
กองบรรณาธิการ     
   ศ.ดร.สมภาร พรมทา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์  
Journal of MCU Philosophy Review 
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2565 
Vol.5 No.2 July-December 2022 
ISSN: 2651-0502 (online) 



ข  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
  รศ.ดร.มานพ นักการเรียน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
  รศ.ดร.ประเวศ อินทองปาน มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
   พระครูโกศลศาสนบัณฑิต,รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

   ผศ.ดร.วรากรณ์ พูนสวัสดิ์ มหาวิทยาลัยราชภัฎนครปฐม 
   ผศ.ดร.มนตรี เพชรนาจักร มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 
   พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
  ผศ.ดร.สุชาติ บุษย์ชญานนท์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
   พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย,ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
  ดร.มนตรี ธีรธรรมพิพัฒน์ มหาวิทยาลัยเกษมบัณฑิต 
 ดร.อุทัย สติมั่น มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 
 ดร.ศุภฤกษ์ คณิตวรานันท์ มหาวิทยาลัยบูรพา 
 ดร.แม่ชีธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
   
ประสานงาน     
 เกษริน บุตรา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

เจ้าของวารสาร : บัณฑิตวิทยาลัย สาขาวิชาปรัชญา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  เลขที ่79 หมู่ 1 ตำบลลำไทร อำเภอวังน้อย 

จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170 
online journal: https://so06.tci-thaijo.org/index.php/jmpr 
e-mail: khwanchai.hem@mcu.ac.th  

 
 

mailto:khwanchai.hem@mcu.ac.th


ค Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
บทบรรณาธิการ 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ฉบับนี้เป็นปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2565 ได้
คัดเลือกบทความเผยแพร่ในฉบับนี้ประกอบด้วยบทความวิชาการและบทวิจารณ์หนังสือ รวม 5 
บทความ โดยมีประเด็นน่าสนใจ คือ 

แม่ชีธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัยและพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม ได้เขียนบทความงานวิจัย
เรื่อง “การอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ: การวิเคราะห์เชิงภววิทยา” ได้นำเสนอ
ประเด็นการวิเคราะห์ไว้ว่า นรกสวรรค์มีอยู่จริงทั้งในแง่ของสัจนิยมและจิตนิยม ส่วนพุทธทาสภิกขุ
อธิบายถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์ไว้ 2 แบบ คือ 1) ความมีอยู่ในแง่ของจิตนิยมอัตวิสัยซึ่งเป็น
เครื่องมือในการรับรู้ทางประสาทสัมผัส กล่าวคือ การมีอยู่ของนรกสวรรค์ที่ขึ้นอยู่กับจิต 2) ความมีอยู่
ในแง่สัจนิยม กล่าวคือ การมีอยู่โดยไม่ขึ้นกับจิตของบุคคล เมื่อนำเรื่องดังกล่าวมาตรวจสอบแนวคิด
ทางภววิทยาและหลักฐานทางคัมภีร์แล้วพบว่า ทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมที่ใช้อธิบายเรื่องดังกล่าว
สามารถรองรับคำอธิบายในเชิงภววิทยาได้อย่างสมเหตุสมผล รวมทั้งการอธิบายในแง่ดังกล่าวนั้นไม่ได้
เกินไปจากคัมภีร์พระไตรปิฎก ดังนั้น ในข้ออธิบายของพุทธทาสภิกขุเสนอว่า หากนรกและสวรรค์มี
อยู่ควรอธิบายโดยอาศัยแนวคิดจิตนิยมแบบอัตวิสัย เพราะสามารถตรวจสอบได้โดยอาศัย
ประสบการณ์ของปัจเจกบุคคล ผลจากการพิสูจน์นี้จะทำให้มนุษย์มีการพัฒนาตนเองทางด้านศีลธรรม
และมีชีวิตที่ดีงามในปัจจุบันขณะ ถ้าหากมองจากมุมนี้แนวคิดของพุทธทาสภิกขุจึงเป็นเครื่องมือนิยม 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์ และคณะ เสนอบทความวิจัยเรื่อง “นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการ
ศึกษาการพัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนและความพึงพอใจในการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ 
"ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่องการปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์)” เสนอความรู้ใหม่ว่า A-Academic 
achievement: ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนที่ ประสบผลสำเร็จอันเกิดจากการเรียนรู้ของนักเรียนและ
การจัดกระบวนการเรียนรู้ของครู ซึ่งอาจได้มาจากผลการทดสอบของครูผู้สอน การสังเกตพฤติกรรม 
จากผลงานที่ครูกำหนดให้ทำ S–Satisfaction: ความพอพึงใจ เป็นความรู้สึกที่ดีหรือทัศนคติที่ดี ทีเ่กิด
จากการได้รับการตอบสนองตามที่ตนต้องการ ก็จะเกิดความรู้สึกที่ดีต่อสิ่งนั้น S–Student: นักเรียนมี
ส่วนร่วมในเลือกรูปแบบการจัดการเรียนการสอน เลือกในสิ่งที่ตนต้องการ และถนัด โดยการเรียนการ
สอนนั้นจะยึดนักเรียนเป็นสำคัญ  T–Technology: การนำเทคโนโลยี มาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน 
รวมถึงเป็นสื่อการสอน เพ่ือเป็นประโยชน์และมีประสิทธิภาพต่อตัวผู้เรียน 

ธนกฤต รชตะศิรกุล และพระวิทยา ขนชัยภูมิ  เสนอบทความวิจัยเรื่อง “ผลการจัดการ
เรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ” 
สรุปว่า การสร้างแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 ให้มีประสิทธิภาพ



ง  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
จะต้องเริ่มต้นด้วยการเขียนลำดับขั้นตอนและกิจกรรมการเรียนการสอนของผู้เรียนและผู้สอน ที่
ครูผู้สอนเป็นผู้กำหนดแนวทางในการจัดกิจกรรมการเรียนการสอนอย่างเป็นระบบ เป็นเครื่องมือที่ใช้
ในการพัฒนาครูในการจัดกิจกรรมการเรียนรู้สู่จุดประสงค์การเรียนรู้ รวมถึงการวางแผนกระบวนการ
วัดผลประเมินผลที่สอดคล้องสัมพันธ์กัน ซึ่งการจัดกระบวนการเรียนการสอนโดยใช้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา คือหลักพรหมวิหาร 4 เข้ามาช่วยเติมเต็มกระบวนการเรียนรู้ที่จะช่วยให้ผู้เรียนเกิด
กระบวนการเรียนรู้มากยิ่งขึ้น เช่น ทักษะการทำงานเป็นทีม ทักษะมนุษย์สัมพันธ์ เป็นต้น  

มาตาจี วณิชยา ปรือปรัก เขียนบทความวิชาการเรื่อง "ข้อเสนอเรื่องพระเจ้าในทัศนะ
ของศังกราจารย์และสปิโนซ่า" เสนอเรื่องพระเจ้าในทัศนะของสปิโนซ่า เป็นข้อเสนอทางอภิปรัชญา 
อ้างถึงว่าโลกมีความจำเป็น ต้องมีพระเจ้า พระเจ้าจึงเป็นส่วนสำคัญของทุกสรรพสิ่ง เพราะอะไรที่
เกิดขึ้นอย่างสม่ำเสมอและตลอดเวลา จะต้องมีสิ่งนั้นอยู่ด้วยตลอด เช่นเดียวกับการยอมรับพระเจ้ามี
อยู่ในสรรพสิ่ง และพระเจ้าต้องมีตัวตน โดยจะพบได้จากการสันนิษฐานว่า ต้องมีสิ่งอยู่ก่อนสิ่งอ่ืน ที่
จะสร้างและเปลี่ยนแปลงสิ่งอ่ืน และสิ่งนั้นต้องมีธรรมชาติที่จะไม่เปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งต่างๆ รอบตัว 
ส่วนข้อเสนอทางจริยศาสตร์ เป็นการพิจารณาถึงสาเหตุที่ทำให้ทุกสรรพสิ่งเกิดข้ึนต้องมีเจตจำนง และ
เจ้าของเจตจำนงนั้นคือพระเจ้า ทำให้สิ่งอ่ืนไม่อาจมีเจตจำนงเองได้ แต่หากจะมีได้ก็เป็นเพียงสิ่งที่
เกิดข้ึนโดยมนุษย์ และไม่น่าเชื่อถือ ไม่ใช่ความจริงแท้  

อัญชลิตา สุวรรณะชฎ เขียนบทความปริทัศน์  (Review Article) เรื่อง “ทฤษฎีพหุ
วัฒนธรรมนิยม ของ ชาร์ลส เทย์เลอร์” ของปกรณ์ สิงห์สุริยา โดยสรุปว่า ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม 
ของ ชาร์ลส์ เทย์เลอร์ เป็นแนวคิดพหุวัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยมที่พัฒนาโดยใช้กลยุทธ์แนวคิดเรื่อง
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เป็นคานงัดเพ่ือสอดแทรกพันธะหน้าที่ในการเคารพยอมรับความแตกต่าง
หลากหลายทางวัฒนธรรมเข้ามาในระบบคิดของเสรีนิยม ซึ่งการเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เป็น
พ้ืนฐานของความเท่าเทียมทีส่ำคัญในหลักการของเสรีนิยม ทีต่้องอาศัยการเคารพยอมรับในอัตลักษณ์
ของปัจเจกบุคคลทีม่ีความแตกต่างหลากหลาย 
 

พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ.ดร. 
บรรณาธิการ 

 

 

 

 



จ Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
สารบญั 

 
เร่ือง หน้า 

 
บทบรรณาธิการ ค 
บทความวิจัย  
การอธิบายเร่ืองนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ: การวิเคราะห์เชิงภววิทยา 
แม่ชีธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 

1-21 
 
 

นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาการพัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนและความพึงพอใจใน
การใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เร่ือง การปฏิบัติตนตามบรรทัด
ฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีท่ี 5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์) 
ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์ และคณะ 
 

22-32 

ผลการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอน
ภาษาอังกฤษ 

33-47 

ธนกฤต รชตะศิรกุล และพระวิทยา ขนชัยภูมิ  
  
บทความวิชาการ  
ข้อเสนอเร่ืองพระเจ้าในทัศนะของศังกราจารย์และสปิโนซ่า 
มาตาจี วณิชยา ปรือปรัก 

48-64 

  
บทความปริทัศน์  
ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมของชาร์ลส เทย์เลอร์ ของปกรณ์ สิงห์สุริยา 
อัญชลิตา สุวรรณะชฎ 

65-77 

 



การอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ: การวิเคราะหเ์ชงิภววิทยา 
Buddhadãsa Bhikkhu’s Explanation of The Hell and The 

Heaven: An Ontological Analysis 
 

1แม่ชีธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
Maechee Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate school, Mahachulalongkornrajavidyalaya university 

2พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University 

1Corresponding Author, Email: fonghong2523@gmail.com 
 
Received September 25, 2022; Revised December 28, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา เพ่ือ
ศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ เพ่ือวิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยา
เรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ เมื่อนำเรื่องนรกสวรรค์มาอธิบายในกรอบของภววิทยาพบว่า 
นรกสวรรค์มีอยู่จริงในแง่ของสัจนิยมซึ่งเป็นการพูดถึงดินแดนที่มีอยู่ภายนอก และมีอยู่ในแง่ของจิต
นิยมคือการใช้จิตเป็นฐานรองรับคำอธิบาย ในการศึกษานี้พบว่า พุทธทาสภิกขุอธิบายความมีอยู่ของ
นรกสวรรค์ไว้ 2 แบบ คือ 1) ความมีอยู่ในแง่ของจิตนิยมอัตวิสัยซึ่งเป็นเครื่องมือในการรับรู้ทาง
ประสาทสัมผัส กล่าวคือ การมีอยู่ของนรกสวรรค์ที่ขึ้นอยู่กับจิต 2) ความมีอยู่ในแง่สัจนิยม กล่าวคือ 
การมีอยู่โดยไม่ขึ้นกับจิตของบุคคล  
 ผู้วิจัยได้ตรวจสอบแนวคิดทางภววิทยาและหลักฐานทางคัมภีร์แล้วพบว่า ลักษณะร้อนและ
เย็นเป็นคุณสมบัติที่อ้างถึงธรรมชาติของนรกและสวรรค์ ดังนั้นมันจึงสื่อเหตุผลเชิงประจักษ์ที่สามารถ
รับรู้ได้โดยปัจเจกบุคคลอย่างตรงๆ การใช้คำอธิบายดังกล่าวมีความจำเป็นต่อการรับรู้ถึงการมีอยู่ใน



2  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
แง่ของความเป็นประโยชน์เพ่ือส่งเสริมการเรียนรู้และพัฒนาตน ความเป็นสาเหตุในฐานะการเชื่อมโยง
ความมีอยู่ของนรกสวรรค์ภายใต้เงื่อนไขของวัตถุกับจิต และการลดทอนนรกสวรรค์ที่อาจมีอยู่จริงใน
โลกที่เป็นไปได้ให้ปรากฏในโลกจริงภายใต้ข้อพิสูจน์ของบุคคล และการอธิบายนรกสวรรค์ในแง่
ดังกล่าวไม่ได้เกนิไปจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 
 ข้ออธิบายของพุทธทาสภิกขุเสนอว่า หากนรกและสวรรค์มีอยู่ควรอธิบายโดยอาศัยแนวคิด
จิตนิยมแบบอัตวิสัย เพราะสามารถตรวจสอบได้โดยอาศัยประสบการณ์ของปัจเจกบุคคล ผลจากการ
พิสูจน์นี้จะทำให้มนุษย์มีการพัฒนาตนเองทางด้านศีลธรรมและมีชีวิตที่ดีงามในปัจจุบันขณะ ถ้าหาก
มองจากมุมนีแ้นวคิดของพุทธทาสภิกขุจึงเป็นเครื่องมือนิยม 
คำสำคัญ: นรก; สวรรค์; พุทธทาสภิกขุ; ภววิทยา 
 

Abstract 
 This research employed the documentary research to study the ontological 
concept of hell and heaven, to study the concept of hell and heaven of Buddhadãsa 
Bhikkhu, to critically analyze and examine the ontological concept of hell and 
heaven of Buddhadãsa Bhikkhu.  Through the ontological explanation of hell and 
heaven, it shows that on the one hand, the hell and heaven really exist in terms of 
Realism whereby they depend upon the external existence of land and Idealism 
whereby they depend on the perceptive explanation of mind on the other hand. In 
this research, it was found that Buddhadãsa Bhikkhu explained the ontology of hell 
and heaven through two types: 1) the ontology of subjective idealism where they 
can be perceived by senses, that is, its existence depends on one’s mind, 2) the 
ontology of realism, that is, its existence does not depend on one’s mind.  

The researcher examine the ontological concept and scriptural evidences 
found that: the aspects of hot and cold belong to the quality referring to the nature 
of hell and heaven, therefore, they imply the empirical evidences whereby individual 
can perceive them directly, such explanation becomes necessary to the perception 
of the existence in terms of certain benefit in order to promote the learning and self-
development, the causation regarded as the relation of the existence of hell and 
heaven under the condition of matter and mind, and the reduction of hell and 
heaven that may really exist in the possible world to appear in the actual world 



3 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
could be practically made through the individual proof, and such explanation of hell 
and heaven does not exceed what was prescribed by Tipiṭaka. 
 However, if there is the existence of hell and heaven, Buddhadãsa Bhikkhu’s 
explanation proposed that they should be explained by subjective idealism because 
they can be empirically verified through individual experience. Consequently, it 
would give rise the moral development to man and thereby living the meaningful 
life in the mind moment respectively. Viewed from this angle, Buddhadãsa Bhikkhu’s 
explanation is qualified as the instrumentalism. 
Keywords: The Hell; The Heaven; Buddhadãsa Bhikkhu; Ontological Analysis 
 

บทนำ 
 การพยายามตอบคำถามว่า ภพภูมิต่างๆ เช่น นรกและสวรรค์ มีอยู่ที่ไหน มีอยู่อย่างไร มีอยู่
จริงหรือไม่นั้น เป็นการอธิบายถึงจักรวาลวิทยาที่มีโครงสร้างสัมพันธ์กับภววิทยา  (Ontology) และ
อภิปรัชญา (Metaphysics) ซึ่งเป็นการอธิบายบนพ้ืนฐานของความจริง (เพ็ญแข กิตติศักดิ์, 2529) 
คำกล่าวในแง่นี้จึงรวมไปถึงการศึกษาความมีอยู่และลักษณะของสิ่งมีชีวิตที่อาศัยอยู่ในภพภูมินั้นๆ 
การอธิบายดังกล่าวได้ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกโดยส่วนใหญ่ซึ่งมีการอ้างถึงความมีอยู่ของนรก
และสวรรค์ไว้ในนามของภพภูมิ กล่าวคือ การระบุว่าภพภูมินรกและสวรรค์นั้นเป็นสถานที่ที่มีอยู่จริง 
(Peter a. Jackson, 2557) มีลักษณะเป็นดินแดนซึ่งมีสถานะเป็นที่อยู่อาศัยของเหล่าสัตว์และ
หมายถึงภพภูมิที่มนุษย์เราจะไปอยู่หรือไปเกิดในชาติต่อๆ ไปตามผลของกรรมดีและกรรมชั่ว  (Peter 
a. Jackson, 2557) การอธิบายในแง่นี้จึงมีลักษณะเป็นสัจนิยม (Realism) ที่เชื่อว่าสิ่งทั้งหลายมีอยู่
จริงและมีอยู่ได้ด้วยตนเอง ไม่ว่าเราจะรับรู้หรือไม่ก็ตาม (ราชบัณฑิตยสภา, 2560) ดังนั้น ภววิทยา
แบบดั้งเดิมจึงเป็นการยืนยันถึงความมีอยู่ในแง่ของคัมภีร์ดังข้อความว่า “เราจะดูนรกซึ่งเป็นที่อยู่ของ
เหล่านรชนที่มีกรรมเป็นบาป สถานที่อยู่ของเหล่านรชนที่มีกรรมหยาบช้า” พระศาสดาจึงตรัสว่า  
“มาตลีเทพสารถีฟังพระดำรัสของพระราชาแล้ว  ได้แสดงแม่น้ำที่ชื่อเวตตรณี  ซึ่งข้ามได้ยาก
ประกอบด้วยน้ำด่างที่เดือดพล่าน เปรียบด้วยเปลวเพลิง” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 28 ข้อที่ 
451-452 หน้าที่ 251 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การอธิบายนี้จัดว่าเป็นข้อเท็จจริงตาม
หลักฐานที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ แต่มีปัญหาคือเราจะพิสูจน์ได้อย่างไรว่าภพภูมิเหล่านั้นมีอยู่จริงตามที่
คัมภีร์กล่าวไว้  
 จากประเด็นปัญหาดังกล่าวปรากฏว่าพุทธทาสภิกขุในฐานะเป็นนักปราชญ์คนสำคัญของ
พระพุทธศาสนาได้อธิบายเรื่องนี้แตกต่างไปจากที่ปรากฏในคัมภีร์โดยส่วนใหญ่ ด้วยการอธิบายที่
อ้างอิงถึงการใช้ตัวบุคคลในการพูดถึงที่อยู่ของเหล่าเทวดาและพวกสัตว์นรกว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรก



4  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อยู่ในใจ” (พุทธทาสภิกขุ, 2525) จากเดิมสถานที่ดังกล่าวได้รับการพูดถึงความมีอยู่ภายนอกตัวบุคคล 
แต่ท่านได้ลดทอนการด้วยการลดรูปลงมาให้มีสถานะที่มีอยู่ภายในจิตใจของคน การอธิบายนี้จึงมี
ลักษณะเป็นจิตนิยมอัตวิสัย (Subjective idealism) (ราชบัณฑิตยสภา, 2560) และพบว่าการอธิบาย
ถึงภววิทยาในแบบดังกล่าวได้ปรากฏในงานเขียนของพุทธทาสภิกขุมากมายดังข้อความว่า “นรกใน
ภาษาคนหมายถึงเมืองใต้ดิน ส่วนนรกในภาษาธรรมหมายถึงความร้อนใจเหมือนไฟเผา และสวรรค์ใน
ภาษาคนหมายถึงเทวโลกอันงดงามอยู่เบื้องบน ส่วนสวรรค์ในภาษาธรรมหมายถึงกามคุณหรือยอดสุด
ของกามคุณเป็นต้นที่ทำให้คนลุ่มหลง เรียกว่า สวรรค์ชั้นกามาวจร...” (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป1) 
 จากข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสภิกขุมิได้ปฏิเสธการอธิบายแบบเดิม เพราะยังคง
ปรากฏอยู่ในส่วนของภาษาคน แต่ที่มีปัญหาคือการอธิบายเพ่ิมเติมไว้ในส่วนของภาษาธรรม และดู
เหมือนว่าท่านจะใส่ใจถึงรายละเอียดในภาษาธรรมหรือเน้นไปที่การให้ความสำคัญกับนรกสวรรค์ซึ่ง
เป็นภาวะทางจิตใจมากกว่านรกสวรรค์ในแง่ของสถานที่ เพราะทุกคนสามารถรับรู้ได้อย่างชัดเจนโดย
อาศัยจิตของแต่ละบุคคล ดังข้อความว่า “ธรรมเป็นเรื่องของจิตใจ เป็นเรื่องความรู้ที่ตั้งอยู่บนจิตใจ 
พระธรรมมิใช่วัตถุ...มิใช่คัมภีร์พระไตรปิฎก บุคคลผู้มีความรู้รวมทั้งมีความเห็นตามข้อความดังกล่าว 
เขาจะพิจารณาเรื่องในใจเป็นหลัก จึงเกิดคำว่า สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ และจะมีประโยชน์
มากกว่าการซื้อตู้พระไตรปิฎกมาฉลองหรือเก็บไว้กราบไหว้กันอย่างเดียว” (พุทธทาสภิกขุ, 2548ข) 
จากข้อความนี้มีข้อสังเกตว่าพุทธทาสภิกขุเน้นไปที่การได้รับประโยชน์ซึ่งเกิดจากความรู้นั้น เพราะ
หากจะเชื่อว่าสิ่งที่กล่าวมานั้นเป็นจริง ต้องสามารถพิสูจน์ได้และการพิสูจน์ก็ควรจะเกิดจากการรับรู้
โดยอาศัยตัวบุคคล น่าจะเป็นประโยชน์มากกว่าที่จะไปตามหานรกสวรรค์ตามความหมายในภาษาคน 
เพราะไม่รู้ว่ามันอยู่ที่ใด การอธิบายในแง่นี้จึงมีลักษณะเป็นเครื่องมือนิยม (Instrumentalism) (ราช
บัณฑิตยสภา, 2560) กล่าวคือ ทัศนะที่มองว่าความคิดหรือความรู้เป็นเพียงเครื่องมือหรืออุปกรณ์ที่
นำไปสู่การปฏิบัติเพ่ือทำให้เกิดผลตามที่มุ่งหวังในสถานการณ์เฉพาะอย่าง ดังนั้น การอธิบายของพุทธ
ทาสภิกขุจึงมีรูปแบบการอธิบายแนวใหม่และจะถือได้ว่ามาจากหลักคำสอนเดิมแท้ของพระพุทธเจ้า
จริงหรือไม่ หรือเป็นเพียงการตีความเอาเองตามสะดวกเพ่ือให้ดูเหมือนว่ามาจากญาณปัญญาเดิมแท้
ในพระพุทธศาสนาเท่านั้น ก็ย่อมขึ้นอยู่กับว่าอะไรเป็นแก่นแท้ที่พอจะยอมรับกันได้ในศาสนานี้ 
(Peter a. Jackson, 2557) 
 จากประเด็นปัญหาดังกล่าวจึงเกิดข้อถกเถียงในพระพุทธศาสนายุคปัจจุบันแบ่งออกเป็น 2 
ฝ่าย คือ (1) ฝ่ายที่เห็นว่า นรกสวรรค์มีอยู่จริงทั้งในฐานะเป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์และในฐานะเป็น
ภาวะทางจิตใจ การศึกษาจึงควรให้ความสำคัญท้ังสองประการ และ (2) ฝ่ายที่เห็นว่า นรกสวรรค์มีอยู่
ในฐานะที่เป็นภาวะทางจิตใจเท่านั้นเพราะสามารถรับรู้ได้อย่างชัดเจน ทั้งยังมีอยู่ในปัจจุบันนี้ และ
ควรให้ความสำคัญเฉพาะนรกสวรรค์ในแง่นี้เท่านั้น ส่วนนรกสวรรค์ที่เป็นภพ-ภูมิในชาติหน้านั้นอยู่ที่
ไหนไม่มีใครรู้ จึงไม่ควรให้ความสำคัญและตามศึกษา (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2533) จากข้อ



5 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ถกเถียงดังกล่าวพบว่า การให้ความสำคัญด้วยการเน้นถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในแง่ที่เป็นภาษา
ทางจิตใจมากกว่าภาษาทางภพภูมิซึ่งหมายถึงสถานที่นั้น เป็นการยืนยันข้ออธิบายตามทัศนะของพุทธ
ทาสภิกขุ 
 การอภิปรายมาแล้วข้างต้น ผู้วิจัยต้องการตอบประเด็นปัญหาว่าการอธิบายแนวคิดเรื่องนรก
และสวรรค์ในเชิงภววิทยาของพุทธทาสภิกขุมีความสมเหตุสมผลหรือไม่ ถ้ามีความสมเหตุสมผลในแง่
ของข้อพิสูจน์เพ่ือตรวจสอบความมีอยู่ สิ่งที่ต้องถามต่อก็คือการอธิบายของท่านนั้นเกินไปจากคัมภีร์
หรือไม่ หากไม่ได้มีในคัมภีร์โดยตรงก็เท่ากับว่าท่านได้ใช้วิธีการตีความสิ่งที่มีอยู่ในคัมภีร์เพ่ือเชื่อมโยง
ให้เห็นถึงลักษณะดังกล่าว และการอธิบายของท่านนั้นยังมีจุดบกพร่องในเรื่องใดบ้าง ในแง่ของการใช้
ทฤษฎีประกอบเหตุผลการอธิบายนั้นสามารถยอมรับได้หรือไม่ ผู้วิจัยจะได้ตอบประเด็นปัญหาเหล่านี้
และข้อพิจารณาเรื่องคำอธิบายอื่นที่เก่ียวข้องว่าสมเหตุสมผลหรือไม่กับการอธิบายแบบนี้ 

 

วัตถุประสงค์ 

 1. เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา 

 2. เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ 

 3. เพื่อวิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 

 งานวิจัยฉบับนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) โดยใช้การวิจัยจากเอกสาร 
(Documentary research) ด้วยการเสนอในวิธีการศึกษาวิเคราะห์ (Analytical method) ซึ่งมี
ขั้นตอนดังต่อไปนี้ 1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ จากตำรา
ภาษาไทยและภาษาอังกฤษเพ่ือศึกษาแนวคิดที่เกี่ยวกับเรื่องนรกและสวรรค์ในเชิงภววิทยา และ
หนังสืออ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุทั้งหมด 2. แยกแยะประเด็นเพ่ือ
ศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 3. นำเหตุผลนั้นไปประเมินน้ำหนัก และ 4. สรุปผล
ของการศึกษาและนำเสนอข้อมูลที่ได้มา 
 

แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา  
แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยา เป็นแนวคิดที่เกิดจากการพยายามอธิบายถึงความมี

อยู่ของพระเจ้าในเชิงเหตุผลมากกว่าที่จะมองว่าพระเจ้ามีอยู่บนโลกแห่งความเป็นจริงหรือมีอยู่จริงใน
ภายนอก กล่าวคือการคิดถึงพระเจ้าที่มีอยู่ในใจของเรา จากข้อเสนอดังกล่าวนำไปสู่การถกเถียงด้าน



6  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ศาสนาโดยอาศัยการให้เหตุผลทางภววิทยา (Ontological argument) (Robert Audi, 1999) ดังนั้น 
แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์เชิงภววิทยาจึงเป็นการศึกษาเรื่องความมีอยู่ด้วยการใช้ลักษณะอัตวิสัยมา
อธิบายความมีอยู่ของสิ่งที่เป็นวัตถุวิสัยโดยการใช้เหตุผล และเมื่อนำนรกสวรรค์มาอธิบายในกรอบ
ของภววิทยาจำเป็นต้องตรวจสอบแนวคิดนี้โดยอาศัยทฤษฎี 4 ข้อ ดังนี้  

1. ทฤษฎีว่าด้วยการตรวจสอบสถานะธรรมชาติของนรกสวรรค์ (Natural argument) เป็น
การอ้างถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในแง่ของการตัดสินโทษ (The punishment) ดังที่เซนต์ โธมัส 
อไควนัส (Saint Thomas Aquinas) ได้อ้างถึงคำสอนในคัมภีร์ว่า “บุคคลมีความต้องการที่จะเป็น
ส่วนร่วมกับพระคริสต์จึงไม่มีข้อสงสัยว่าพระคริสต์อยู่บนสวรรค์ และเชื่อว่าดวงวิญญาณของเซนต์
พอลก็อยู่บนสวรรค์เช่นกัน...ส่วนวิญญาณที่ต้องตกนรกหลังจากตายแล้วก็ไม่ต่างกัน กล่าวคือ แม้คนที่
มีความมั่งคั่งร่ำรวยเมื่อตายแล้วจะต้องได้รับการเผาผลาญในนรกเหมือนกัน” (Saint Thomas 
Aquinas, June 8, 2020 , (online)) จากข้อความนี้อไควนัสได้อธิบายว่า ร่างกายของเราเป็นของ
หนักหน่วงและเป็นอุปสรรคต่อการเคลื่อนไหวเพราะมีแรงโน้มถ่วงที่ต้องแบกรับ จุดสิ้นสุดโทษของ
การแบกรับคือความตาย การตายจึงเป็นเหมือนรางวัลสำหรับมนุษย์ที่จะไดร้ับการปลดปล่อยวิญญาณ
ออกจากร่างกาย หากบุคคลนั้นทำความดีไว้ตอนยังมีชีวิตอยู่ ร่างกายที่ไร้วิญญาณนั้นจะได้รับความ
เคารพนับถือและรุ่งเรืองมากกว่าเดิมด้วยการชื่นชมยินดีที่ปรากฏออกมา เช่นเดียวกับคนที่ทำชั่วไว้ก็มี
แต่คนสาปแช่ง (Saint Thomas Aquinas, June 8, 2020, (online))  

นอกจากนี้ธรรมชาติของนรกสวรรค์ยังสื่อถึงความมีอยู่ในแง่ของสถานที่ทางวิญญาณ (The 
soul existence) กล่าวคือ สวรรค์เป็นสิ่งที่ได้รับการสร้างขึ้นโดยพระเจ้า และไม่ได้สร้างขึ้นในฐานะ
ให้มีรูปร่างที่สัมผัสได้ แต่ก็ให้ถือว่าเป็นที่อยู่ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทีเ่ชื่อมโยงถึงเหล่าเทพผู้มีกิเลสจะต้องสวด
อ้อนวอนให้ตนไดอ้ยู่สูงขึ้นไปกว่านั้น เมื่อเหล่าเทพมีความปรารถนาที่จะเท่าเทียมกับลักษณะของพระ
เจ้าจะทำให้ เจตจำนงหรือกิเลสเกิดขึ้นหลังจากนั้น (Saint Thomas Aquinas, June 8 , 2020, 
(online)) จากข้อความข้างต้นทำให้เข้าใจได้ว่า สถานที่เหล่านี้ไม่มีรูปร่างหรือตำแหน่งแห่งที่ เป็น
เพียงสถานที่เพ่ือรองรับดวงวิญญาณทุกดวงที่เมื่อตายแล้วจะมุ่งไปสู่นรกและสวรรค์ แต่ออกัสติน 
(Augustine) ได้เสนอไว้ว่า หากมนุษย์ตายแล้วก็เกิดใหม่ วิญญาณจะไปเกิดต่อจากนั้นทันที จึงไม่มี
เหตุผลที่จะต้องแยกวิญญาณนั้นว่าต้องไปเกิดในนรกหรือสวรรค์อีกจนกว่าจะถึงวันพิพากษา (The 
day of judgment) จากคำอธิบายนี้อไควนัส (Aquinas) กลับมองว่าการกล่าวอย่างนี้เป็นการแสดง
ถึงการกลับมาเกิดของวิญญาณทันที แต่อาจมีเหตุผลที่สามารถเป็นไปได้ในระหว่างที่ดวงวิญญาณรอ
การเกิดใหม่ซึ่งขณะนั้นมีแต่วิญญาณไม่มีร่างกาย จึงมีความจำเป็นที่วิญญาณเหล่านั้นจะต้องมีสถานที่
อยู่ก่อนที่จะไปเกิดใหม่ซึ่งสถานที่นั้นอาจเรียกว่า นรกและสวรรค์ก็ได้ (Saint Thomas Aquinas, 
June 8, 2020, (online)) สรุปได้ว่า อไควนัสยืนยันความมีอยู่ของนรกสวรรค์ภายใต้ความเชื่อทาง
ศาสนาแบบจริยะ ซึ่งเป็นข้อพิจารณาที่อาศัยความยุติธรรมในแง่ของการได้รับผลของการกระทำด้วย



7 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ข้อเสนอที่ว่า พ้ืนที่เหล่านั้นเป็นเพียงดินแดนแห่งการรับโทษและได้รับรางวัลหลังจากตายแล้ว ซึ่งเป็น
ที่พักของเหล่าวิญญาณเพ่ือรอการเกิดใหม่อาจจะเรียกว่านรกและสวรรค์ก็ได้ 

2. ทฤษฎีความจำเป็น (Necessary argument) ต่อการมีอยู่ของนรกและสวรรค์พบว่า มี
ความจำเป็นในด้านต่างๆ คือ ความจำเป็นด้านเหตุผลทางตรรกะที่มีการอ้างถึงนรกสวรรค์โดยอาศัย
เรื่องเล่าโบราณซึ่งเป็นการกล่าวถึงเหตุผลอย่างจำเป็นในลักษณะของนรกเพ่ือสื่อให้เห็นภาพของคนที่
กำลังใกล้ตายมักจะนึกถึงเรื่องราวของโทษทัณฑ์ที่มีไว้สำหรับผู้ไร้ความเที่ยงธรรมจะต้องได้รับในโลก
หน้า จึงเกดิเป็นความวิตกกังวลว่า “ตลอดชีวิตที่ผ่านมาเราได้เคยทำความไม่ดีไว้กับใครบ้าง ฝันร้ายก็
จะคอยตามหลอกหลอนพวกเขาไปทุกค่ำคืน พวกเขาจะสะดุ้งตื่นขึ้นกลางดึกด้วยความหวาดหวั่น ” 
(เพลโต, 2559) การระบุว่าสถานะของนรกเป็นดินแดนแห่งการรับโทษต่อความไม่เป็นธรรม เป็นการ
ชี้ให้เห็นถึงลักษณะของวิญญาณที่พยายามแสวงหาสิ่งที่ดีอยู่เสมอ ไม่อยากให้ชีวิตแย่ไปกว่าเดิม แต่
หากชีวิตหลงไปกับความชั่วร้ายหรือเกี่ยวข้องกับความไม่เป็นธรรมก็จะยิ่งทำให้ชีวิตนั้นเลือกทางผิด  

ส่วนความจำเป็นในแง่ของหลักคำสอนนั้นเป็นสิ่งที่ปรากฏในคัมภีร์ทางศาสนาอย่างมี
จุดประสงค์ ในฐานะที่เป็นลักษณะคำสอนเพ่ือช่วยลดทอนความรุนแรงทางสังคมลงได้ และความ
จำเป็นในแง่ของการมีเสรีภาพรวมทั้งการช่วยให้รอด เป็นการพิจารณานรกสวรรค์ในแง่ของการแก้ไข
ปัญหาเรื่องความยุติธรรมที่เกิดขึ้น แต่เมื่อเราพิจารณาเรื่องนี้ในมุมมองของพระเจ้าที่เป็นผู้อยู่ในฐานะ
ของความดีสมบูรณ์แบบ การเลือกให้ใครตกไปสู่นรกนั้น จึงอาจมองได้ว่านรกและสวรรค์มิใช่เป็นเรื่อง
ของพระเจ้าแต่อย่างใด แต่เป็นเรื่องของแต่ละบุคคลที่สามารถเลือกทำได้ตามแนวคิดแบบเจตจำนง
เสรี (Free will) มิได้เกี่ยวข้องกับพระเจ้า นรกสวรรค์จึงมีความจำเป็นต่อการมีอยู่ซึ่งเป็นสิ่งที่แสดงให้
เห็นว่า เราสามารถเลือกปฏิบัติได้อย่างที่เป็นอยู่ตอนนี้และผลที่เกิดขึ้นก็จะเกิดขึ้นหลังจากที่เราจาก
โลกนี้ไปแล้ว (Jonathan L. Kvanvig, 2010) 
 3. ทฤษฎีความเป็นเหตุปัจจัย (Causational argument) มีข้อพิจารณา ดังนี้ 
 ก. การเคลื่อนไหวของสรรพสิ่งต่างๆ ล้วนมีพ้ืนฐานเป็นอย่างเดียวกันกับวัตถุ อริสโตเติล 
(Aristotle) จึงมองว่าสวรรค์มีลักษณะเช่นเดียวกับโลกมนุษย์ มีการเคลื่อนไหวเป็นวงกลมเหมือนโลก
มนุษย์ เหมือนกับการมองทุกสิ่งที่มีอยู่บนฐานของธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ ฉะนั้น สวรรค์ในทัศนะ
ของอริสโตเติลก็คือจักรวาลที่มีโลกอยู่ภายในนั้น ในขณะที่อไควนัส (Aquinas) ได้พิจารณาความเป็น
เหตุและผลไว้ 2 แบบ คือ เหตุตามธรรมชาติที่เป็นหลักกัตตุภาพ (Active principle) เป็นเหตุที่มีอยู่
ภายในสิ่งนั้นแล้วเป็นเหตุทำให้ตัดสินทั้งการเคลื่อนไหวไปสู่เป้าหมายได้ด้วยตนเอง โดยไม่มีสิ่งอ่ืนทำ
ให้เกิดการกระทำใดๆ ทั้งสิ้น กับผลตามธรรมชาติในฐานะหลักกัมมภาพ (Passive principle) ซึ่งเป็น
หลักปรากฏต่อการกระทำที่เกิดจากการเป็นตัวแทนของธรรมชาติ ดังนั้น นรกสวรรค์ในแง่นี้จึงมี
สถานะเป็นหลักกัตตุภาพ (Active principle) ในขณะที่มนุษย์ เป็นหลักกัมมภาพ (Passive 



8  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
principle) ที่ เคลื่อนไหวไปตามแรงอำนาจเหล่านั้น  (Aquinas, cited in James A. Weisheipl, 
2002)   
 ข. ความเป็นเหตุแรกของการเปลี่ยนแปลงในสวรรค์เป็นคุณค่าสูงสุด ถ้าสิ่งสูงสุดหรือความดี
ของบางสิ่งได้รับการเชื่อมโยงอย่างมีเหตุผลกับความเป็นสาเหตุในตัวเอง จึงเป็นไปได้ที่ความดีนั้นจะ
เป็นเหตุมิใช่จากสิ่งอ่ืน ดังนั้น ความดีที่ไม่มีจุดประสงค์จึงมีผลกระทบหรือสร้างความแตกต่างจาก
ความดีที่มีจุดประสงค์บางอย่าง เพราะความดีที่มีจุดประสงค์ทำให้เกิดการกระทำเพ่ือสิ่งที่ดี ส่วน
ความดีที่ไม่มีจุดประสงค์หรือเรียกว่าสิ่งที่เป็นเหตุให้ทำบางอย่างนั้นไม่ถือว่าเป็นการทำเพ่ือให้เกิดสิ่ง
หนึ่ง แต่เป็นการยอมรับว่า มีสิ่งตั้งต้นซึ่งทำให้เกิดการเคลื่อนไหวหรือความเป็นเหตุซึ่งเหตุนั้นก็คือ
ความรัก การพิจารณาข้อสรุปนี้ว่าเหตุแรกไม่มีความเคลื่อนไหวจึงเป็นสิ่งจำเป็นที่จะทำให้เกิดรูปแบบ
ของบางสิ่งที่ไม่เคลื่อนไหวให้สามารถเป็นรูปแบบที่เป็นเหตุได้ ในขณะที่บางสิ่งที่เป็นธรรมชาตินั้น
ได้รับการพัฒนาขึ้นกับการเคลื่อนไหว เช่น สถานที่ในสวรรค์เป็นรูปแบบของความรักอันเกิดจากสิ่งที่
ทำให้เกิดการเคลื่อนไหว โดยความรักนั้นเป็นเหตุที่ไม่เคลื่อนไหว (Sarah Broadie, 2009) 
 สรุปได้ว่า อริสโตเติลพิจารณาความเป็นเหตุและผลที่อาศัยความเป็นเหตุแรกซึ่งเกิดจาก 3 
สิ่ง ดังนี้ 1. ทุกสิ่งเคลื่อนไหวด้วยบางสิ่งที่เป็นเองหรือสิ่งอ่ืน กล่าวคือ สถานที่ในสวรรค์มีลักษณะเป็น
รูปแบบหรือผู้เคลื่อนไหวแรก 2. ทุกเหตุของการเคลื่อนไหวเป็นการแสดงถึงความไม่สมบูรณ์แบบที่
หมายถึงการเกิดและการตายภายในโลก หรือแสดงถึงลักษณะของความเปลี่ยนแปลง และ 3. มีสิ่ง
หนึ่งที่ไม่อาจสัมผัสได้และไม่เคลื่อนไหว สิ่งนั้นคือความรักซึ่งมีอยู่ในลักษณะเชิงคุณค่าที่เป็นพลังงาน
ในการขับเคลื่อนไปสู่การกระทำบางอย่าง 
 4. ทฤษฎีการลดทอน (Reductional argument) เซนต์ โธมัส อไควนัส (Saint Thomas 
Aquinas) ได้ใช้ฐานคิดในกระบวนการดังกล่าวมาพิจารณาบางสิ่งเพ่ือต่อยอดความคิดที่นำไปสู่ความ
เป็นสากล ด้วยการลดทอนจากภาวะแฝง (Potentiality) ไปสู่ภาวะจริง (Actuality) (เจษฎา ทอง
รุ่งโรจน์ , 2547) ในกรณีการลดทอนวิญญาณ (Soul) ของมนุษย์ที่มีลักษณะ 2 อย่าง คือ 1 ) 
ความสามารถในการตัดสินใจทำหรือไม่ทำในฐานะเจ้าของการตัดสินใจทั้งหมด ผู้กระทำจะมีพลัง
ภายในคือเจตจำนง (Will) ที่ขับเคลื่อนให้ทำบางอย่างจนบรรลุจุดมุ่งหมาย และ 2) การเป็นแค่
ตัวแทนของการกระทำด้วยการรับเงื่อนไขจากบางสิ่งที่อยู่เหนือกว่านั้นเป็นผู้สั่งให้ทำ อไควนัสเน้นว่า 
การที่เราให้ค่ากับเจตจำนงมากกว่าคำสั่งล้วนเป็นการเข้าใจผิด เพราะอันที่จริงเจตจำนงจะทำให้เรา
เคลื่อนไหวหรือทำบางอย่างก็ต่อเมื่อเราได้รับรู้หน้าที่มาจากคำสั่งเพ่ือนำไปสู่เป้าหมายนั้น เช่น การที่
เราต้องปฏิบัติตามคำสอนทางศาสนา เป็นเพราะเรามีความเชื่อว่าสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่ดีและประเสริฐกว่าสิ่ง
ที่เราคิดขึ้นได้เองหรือขับเคลื่อนได้ด้วยตนเองเป็นต้น ในแง่ที่ว่าเมื่อเราเกิดศรัทธาขึ้นนั้นเป็นเพราะ
วิญญาณได้ลดทอนตัวเองจากภาวะแฝง (ความเป็นผู้บริสุทธิ์) ไปสู่ภาวะจริง (ความเป็นหนึ่งเดียวกับ
ความบริสุทธิ์) เพราะเจตจำนงเคลื่อนไหวด้วยสิ่งภายนอกที่มาจากคำสั่งหรือข้อกำหนดที่มีอยู่ก่อนแล้ว 



9 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
คำสั่งหรือข้อกำหนดนั้นจึงเป็นเจตจำนงที่แท้ซึ่งได้รับการมอบให้โดยพระเจ้ า (John F. Wippel, 
2002) และพระเจ้าในที่นี้มิได้หมายถึงตัวบุคคลแต่มีลักษณะที่เป็นนามธรรม  
 จากข้อพิจารณาดังกล่าวทำให้เข้าใจได้ว่า สวรรค์มีลักษณะเช่นเดียวกันกับการลดทอนจาก
ความศรัทธาที่มีอยู่ในใจลงไปสู่รูปทรงบางอย่างที่ถูกสร้างขึ้นและเป็นจริงตามนั้น หรืออีกนั ยหนึ่ง 
สวรรค์มีลักษณะเช่นเดียวกับการสถาปนาอำนาจพิเศษให้เหล่าบุคคลที่ปฏิบัติตนแตกต่างไปจาก
มนุษย์ปกติด้วยการเป็นคนพิเศษที่มีอำนาจเหนือกว่าในการเข้าถึงสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ (ธเนศ วงศ์
ยานนาวา, 2562) ดังนั้น ความเป็นคนพิเศษเท่านั้นจึงจะทำให้เข้าถึงสวรรค์ เพราะเป็นบุคคลที่
สามารถใกล้ชิดกับสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ เป็นผู้ที่ได้รับการสร้างขึ้นด้วยอำนาจที่มนุษย์กำหนด และ
ในทางตรงกันข้ามคนที่ถูกลดทอนให้เป็นเหมือนคนตกอยู่ในท่ามกลางบาปอันนำไปสู่นรกนั้นก็มาจาก
การที่ไม่ปฏิบัติตามข้อกำหนดทางศาสนาเช่นกัน 

 

แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ  
พุทธทาสภิกขุได้อธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ตามทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมในประเด็นเหล่านี้  
1) ธรรมชาติของนรกและสวรรค์ คือ ข้อพิจารณาในแง่ของภาษาคนที่มีการอธิบายให้เห็น

สภาพความเป็นไประหว่างนรกสวรรค์ที่บุคคลสามารถรับรู้ได้จากลักษณะการปรากฏดังภาพในคัมภีร์
เป็นต้น จึงมีความเกี่ยวข้องกับคำสอนในฝ่ายพุทธหรือฝ่ายอินเดียก่อนหน้านี้ที่กล่าวถึงนรก เดรัจฉาน 
เปรต อสุรกาย ว่าเป็นชื่อของสภาพที่เลวร้าย ต่ำทราม เป็นสภาพที่ไม่น่าปรารถนา นรกก็อยู่ใต้ดิน
เหมือนกับภาพวาดเขียนในคัมภีร์ เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมานอยู่ใต้ดิน ส่วนสวรรค์อยู่บนฟ้าเต็มไป
ด้วยความสุขอันมนุษย์พึงประสงค์ นั่นคือภาษาคน (พุทธทาสภิกขุ, 2548ก) แต่พระพุทธเจ้าได้ตรัสอีก
อย่างหนึ่งว่า นรกสวรรค์อยู่ที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อย่างไหนจะเป็นประโยชน์แก่เราก็ให้ถือเอา
อย่างนั้น ไม่ต้องเถียงกัน เพราะว่าคำพูดอย่างหนึ่ง มันก็เป็นประโยชน์แก่คนพวกหนึ่ง (พุทธทาสภิกขุ, 
2529) ลักษณะของการเข้าใจนรกและสวรรค์ดังกล่าวเป็นการเข้าใจรูปแบบของลักษณะนรกสวรรค์ที่
มีความสัมพันธ์กับประสบการณ์และประโยชน์ต่อการปฏิบัติเป็นหลัก  

ส่วนธรรมชาติในภาษาธรรมได้แสดงถึงความมีอยู่ในฐานะของกฎเกณฑ์ที่มีอยู่เบื้องหลังของ
สภาพปรากฏนั้นอันหมายถึงสภาวะของการเกิดดับ เป็นการอธิบายธรรมชาติของสรรพสิ่งบนฐาน
ของวัฏฏสงสาร ที่แปลว่า วนเวียนแห่งความทุกข์ โดยทั่วไปก็หมายถึง กิเลส แล้วก็เป็นกรรมที่กระทำ
ไปตามอำนาจของกิเลส แล้วก็มีผลกรรมที่เกิดขึ้นเพราะการกระทำ แล้วก็วนไปมีกิเลสอีกครั้ง อย่างนี้
เรียกว่า วัฏฏสงสาร เราต้องดับกันที่นั่น ดับกันที่วงล้อ พูดแบบธรรมดาว่า ดับทุกข์ท่ีความทุกข์ ดับไฟ
ที่ไฟ ถ้ามีไฟแล้วไม่ดับที่ไฟ ไปดับกันที่อ่ืน มันก็ไม่ใช่ดับไฟ ฉะนั้น ถ้าจะดับไฟมันก็ต้องดับที่ไฟ ถ้าจะ
ดับทุกข์มันก็ต้องดับที่ทุกข์ จึงพูดให้ชัดเลยว่านิพพานหาพบได้ในวัฏฏสงสาร ทีนี้วัฏฏสงสาร ก็คือ สิ่ง
ที่มีอยู่ มีอยู่จริงตลอดเวลา เวลาใดมีกิเลส ชีวิตนี้ก็เป็นวัฏฏสงสาร เวลาใดไม่มีกิเลส ชีวิตนี้ก็เป็น



10  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
นิพพาน มีสภาพแห่งนิพพาน ดังนั้น นิพพานก็หาพบได้ในวัฏฏสงสาร ถ้าหากว่าเรารู้จักหา (พุทธทาส
ภิกขุ, 2547) 

2) ความจำเป็นในแง่ของการอธิบายความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในภาษาคน เป็นสิ่งที่พิจารณา
ในแง่ของการรับรู้ความทุกข์และความสุขในปัจจุบันที่มองว่าบุคคลจะเป็นอะไรก็ตามล้วนตั้งอยู่บน
เงื่อนไขของการกระทำทั้งสิ้น ทำให้ผู้นั้นเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ในขณะที่ทำแบบนั้นแบบนี้ มิใช่ผลที่เกิด
ขึน้มาแต่อย่างใด ดังข้อความว่า “ถ้าพูดอย่างภาษาคนก็มีสารพัดอย่าง เช่น มีการให้ทาน มีการได้รับ
ผลของทาน นรกมี สรรรค์มี โลกนี้มี โลกอ่ืนมี บิดามารดามี โลกหน้ามี คนที่ปฏิบัติถึงที่สุดก็มี ล้วน
เป็นเรื่องของคนไปทั้งนั้น เป็นเรื่องของผล เป็นเรื่องของการกระทำ ซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งความยึดมั่นถือ
มั่น” (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.2) ฉะนั้น การรับรู้นรกสวรรค์โดยอาศัยการพิจารณาถึงสภาวะที่เป็น
ปัจจุบันจึงมีผลต่อความจำเป็นในแง่ของการกระทำดีหรือไม่ดี ซึ่งมิได้เกี่ยวข้องกับการต้องตายก่อน
แล้วจึงไปเกิดในภพนั้นๆ  

ส่วนภาษาธรรมมีความจำเป็นในแง่ของการพิจารณาเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดรวมทั้ง
แนวทางของการปฏิบัติเป็นหลักซึ่งมาจากการพิจารณาว่า ทุกอย่าง ทุกเรื่อง หรือธรรมะที่กล่าว ต้อง
เป็นสันทิฏฐิโก คือต้องรู้สึกประจักษ์อยู่ในใจ มิใช่อยู่ในหนังสือ หรือว่าอยู่ที่อ่ืนแล้วคำนวณเอาเอง 
อย่างนั้นมิใช่สันทิฏฐิโก มิใช่ธรรมะในศาสนานี้ เรื่องสัจจะ เรื่องทมะ เรื่องความจริง เรื่องอะไร ถ้าเป็น
หลักทางพระพุทธศาสนาแล้ว จะต้องเป็นสันทิฏฐิโก คือเป็นสิ่งที่ปรากฏอยู่ในใจเป็นหลัก ( พุทธทาส
ภิกข,ุ 2529) สามารถสัมผัสรับรู้ได้ด้วยใจของตนเอง และเมื่อพิจารณาเชื่อมโยงกับเรื่องนรกสวรรค์จะ
พบคำว่า รู้สึกประจักษ์อยู่ในใจนั้นเป็นการทำให้เกิดความเข้าใจต่อหลักปฏิจจสมุปบาทในแง่ของ
การศึกษาและการปฏิบัติ 

3) ความเป็นเหตุปัจจัย เป็นการพิจารณาในแง่ของเหตุปัจจัยแบบศีลธรรม ด้วยการให้
ความหมายกับข้อกำหนดของสังคมที่เป็นนรกและสังคมที่เป็นสวรรค์ และเป็นเหตุปัจจัยแบบศาสนา
โดยมีจุดมุ่งหมาย คือ ความต้องการดับทุกข์ ให้มีความสบายใจสงบเย็น เป็นการมุ่งไปที่จิตใจของ
คนป็นสำคัญ มุ่งถึงผลที่เป็นของบุคคลนั้นๆ (Individual) ด้วยการอธิบายเรื่องจิตใจที่สามารถรับรู้ได้
เฉพาะตน ใครมีความสามารถเท่าไหร่ก็จะรู้ได้ในขอบเขตของความสามารถ หรือสติปัญญาของตนเอง 
(พุทธทาสภิกขุ, 2549ก) ดังนั้น จุดมุ่งหมายของตนเองเกิดจากการพิจารณาทางด้านศาสนาซ่ึงเป็นการ
เชื่อมโยงกับเป้าหมายหรือผลทางศาสนาที่จะพบได้จากตนเอง ดังข้อความว่า “พระพุทธองค์ทรงสอน
ในสิ่งที่บุคคลพอฟังได้คือคล้อยตามสิ่งที่มีแต่เดิม ไม่ขัดขวางสิ่งที่มีอยู่ก่อนว่า ถ้ากลัวตกนรกใต้ดิน ก็
ให้ทำอย่างนั้น ถ้าอยากได้สวรรค์บนฟ้า ให้ทำอย่างนี้ ในความรู้สึกของท่านเอง” (พุทธทาสภิกขุ, 
2529) โดยมีคำขยายให้เห็นชัดเจนขึ้นเพ่ืออธิบายลักษณะของความรู้สึกระหว่างเหตุที่เกิดขึ้นจากการ
เข้าใจโดยอาศัยสติปัญญากับผลที่เกิดข้ึนภายในจิตใจของเรา 



11 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
 ส่วนในภาษาธรรมได้พิจารณาเกี่ยวกับความเป็นเหตุปัจจัยในแง่ของจิตตนิยามและธรรม
นิยาม กล่าวคือ การเวียนว่ายตายเกิดที่ละเอียด ลึกซึ้ง ประณีต น่าอัศจรรย์ มีอยู่ที่ตรงนี้ คือมีอยู่
ตรงที่จิตมันถูกปรุงแต่งให้มีลักษณะแห่งกิเลส แล้วให้ทำกรรม รับผลของกรรม แล้วเป็นกิเลส ทำ
กรรม รับผลกรรม อยู่ในจิตใจ อยู่ในแต่ละสิ่งๆ ที่เข้ามาเกี่ยวข้องทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ใน
ลักษณะที่เป็นทุกข์ทรมานอันละเอียดประณีต (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป2) ในปฏิจจสมุปบาททางหนึ่งมัน
มีส่วนที่เป็นกิเลส มีส่วนที่เป็นกรรม มีส่วนที่เป็นวิบาก วิบากไม่อาจสิ้นสุดลงไปได้ มันก็ยังปรุงแต่ง
กิเลสเรื่อยไป เป็นวงกลมที่ไม่รู้ว่าเงื่อนต้นอยู่ตรงไหน...อันที่จริงทำกิเลสให้สิ้นก็ได้ ทำกรรมให้สิ้นก็ได้ 
ทำวิบากให้ไร้ความหมายก็ได้ จะไปตั้งต้นลงที่ตรงไหน ก็สามารถทำได้ทั้ งนั้น ขอเพียงแต่ให้ผู้นั้นมี
สติปัญญาเพียงพอที่จะทำลายส่วนทั้ง 3 นี้ ให้หมดฤทธิ์หมดอำนาจไปเพื่อจะไม่มีการเวียนว่ายตายเกิด
อยู่ในวงแห่งความรู้สึกแต่ละครั้งๆ ที่เกิดขึ้น เมื่อมีการสัมผัสกับอารมณ์ทางอายตนะในแต่ละครั้งๆ 
(พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป2) 

4) ทฤษฎีการลดทอน เป็นลักษณะคำอธิบายที่แสดงให้เห็นรูปแบบของนรกสวรรค์ด้วยการ
ลดทอนให้เป็นโลกทางผัสสะ จะพบว่านรกสวรรค์นั้นมีอยู่ในแง่ของการรับรู้ที่อาศัยลักษณะต่างๆ กัน 
กล่าวคือ เป็นภพในภาษาคน หมายถึงบ้านเมือง ส่วนกามภพ หมายถึงบ้านเมืองต่างๆ ที่มีสัตว์ มีคน มี
อะไรอาศัยอยู่ สำหรับสัตว์ธรรมดาเรียกว่ากามภพ ส่วนรูปภพก็เป็นสวรรค์เป็นบ้านหนึ่งเมืองหนึ่งอยู่
ในที่ๆ หนึ่ง อรูปภพก็เช่นเดียวกัน เป็นที่อาศัยของสัตว์พวกอรูปนั้น มิได้หมายถึงสิ่งที่มีอยู่ในจิตใจ” 
(พุทธทาสภิกขุ, 2544) ทั้งแหล่งอบายภูมิสี่ขุม อย่างที่ทราบกันทั่วไปตามหลักฐานทางคัมภีร์ว่า นรก 
เปรต อสุรกาย เดรัจฉาน แล้วเขาก็เอานรกไว้ใต้ดิน เดรัจฉานก็เอาไว้กลางทุ่งนา เอาเปรตไว้ในโลก
เปรตอยู่ที่ไหนก็มองไม่เห็น ยิ่งอสุรกายแล้วไม่มีร่างกายให้มองเห็นก็ไม่ต้องรู้จักกันพอดี อันที่จริงสิ่ง
เหล่านี้ล้วนอยู่ในตัวคนเรานั่นเอง (พุทธทาสภิกขุ, 2529) รวมทั้งการลดทอนด้วยศาสตร์ต่างๆ ตาม
ลักษณะของนรกและสวรรค์ในคำอธิบายที่แยกไปตามหลักการต่างๆ เช่น สังคมศาสตร์มองนรก
สวรรค์ภายใต้ระบบการอยู่ร่วมกันโดยมีวิทยาศาสตร์เป็นเครื่องพิสูจน์ข้อเท็จจริงในแง่การหาเหตุผล
จากสมมติฐานและหลักฐานที่ปรากฏแจ้งแก่ตนเอง  

ส่วนในภาษาธรรมนั้นได้ลดทอนความหมายเรื่องภพภูมิที่มีอยู่ภายนอกแต่เดิมลงมาเป็นภพ
ภูมิของนรกสวรรค์ที่อยู่ในจิตใจของคน คำอธิบายนี้เป็นเช่นเดียวกับข้อพิจารณาในส่วนที่ผ่านมา 
เพราะลักษณะการลดทอนนั้นอาจจะโยงกับการสัมผัสได้ในแง่ของการรับรู้ เช่นข้อความว่า ถ้าไม่มี
ลักษณะเป็นสันทิฏฐิโกแล้ว ไม่ใช่ธรรมะในพระพุทธศาสนา พอเราได้ยินว่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า “นรก
ที่เป็นอายตนะ 6 ฉันเห็นแล้ว คืออย่างนั้นๆ” เราจะสามารถเห็นได้ทันทีหรือรู้สึกได้ทันทีว่า มันเป็น
อย่างนี้ อย่างนั้น นั่นแหละคือความเป็นสันทิฏฐิโก นรกก็ดี สวรรค์ก็ดี เราสามารถรู้ สึกได้ด้วยใจของ
เราเอง เพราะเราทุกคนคงเคยตกนรกอยู่บ่อยครั้ง แล้วบางทีเราก็อาจรับรู้ถึงความรู้สึกสบายอกสบาย
ใจที่สื่อถึงภาวะของสวรรค์อยู่บ่อยครั้ง สับเปลี่ยนหมุนเวียนกันไปอยู่อย่างนี้ จากความรู้สึกท่ีเราทุกคน



12  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อาจเคยสัมผัสรับรู้มาด้วยใจของเราเองดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น นั่นคือ นรกและสวรรค์ที่พระพุทธเจ้า
ท่านได้ตรัสไว้ให้แปลกหรือแตกต่างออกไปจากท่ีเขาเคยพูดกันอยู่แต่เดิม (พุทธทาสภิกขุ, 2529) 
 

วิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยาเร่ืองนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ 
 ประเด็นที่นำมาใช้เป็นฐานในการการตรวจสอบความมีอยู่ของแนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์
ของพุทธทาสภิกขุ มี 2 ประเด็น ได้แก่ ข้อโต้แย้งทางด้านเหตุผลเชิงตรรกะ และการวิเคราะห์ตาม
บริบท หลักการรวมทั้งประวัติศาสตร์เชิงภูมิปัญญาของแนวคิดพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท โดยที่
ประเด็นแรกนั้นเป็นการวิเคราะห์ทฤษฎีทั้งสี่ข้อตามทัศนะของนักวิชาการตะวันตกดังที่ได้อภิปราย
มาแล้วในเบื้องต้น จากการศึกษาพบว่ามีข้อยืนยันที่มีลักษณะของวิธีการคิดที่ทั้งแตกต่างและสอดรับ
กันกับการอธิบายของพุทธทาสภิกขุ ส่วนประเด็นที่สองจะได้อภิปรายถึงหลักการทางคัมภีร์และบริบท
ทางประวัติศาสตร์พร้อมกับการอธิบายของพุทธทาสภิกขุ ดังนี้ 
 1. ประเด็นข้อโต้แย้งทางด้านเหตุผลเชิงตรรกะ พิจารณาจากทัศนะของตะวันตก พบข้อ
ยืนยันดังนี้ 1) ความยุติธรรม (Justice) เป็นเครื่องมือของการให้เหตุผลทางสังคมในกรอบการอธิบาย
เรื่องพระเจ้าที่สื่อถึงธรรมชาติของนรกและสวรรค์ รวมทั้งความยุติธรรมในมิติทางด้านจิตวิญญาณที่มี
ผลต่อการเลือกทำบางอย่างด้วยความกล้าหาญและความเมตตาดังข้อความว่า “แม้เทพเจ้ายัง
หวั่นไหวได้ ด้วยคำสวดบูชา ด้วยพิธีสังเวย และด้วยการถือคำมั่นสัตยา ด้วยควันธูป ด้วยการดื่มบูชา 
มนุษย์เปลี่ยนใจเทพได้ แม้มนุษย์ตนนั้นจะทำชั่วและละเมิดกฎใดก็ตาม ในท้ายที่สุดยังสามารถโน้มใจ
องค์เทพา” (เพลโต, 2559) 2) นรกและสวรรค์มีความจำเป็นในแง่ของการเป็นหลักที่ทำให้ทุกอย่าง
หมุนวนในฐานะของการทำให้ภาวะแฝงของมนุษย์ปรากฏ เพ่ือเชื่อมโยงระหว่างบุคคลคือจิตกับโลก
คือวัตถุ 3) ความเป็นสาเหตุของหลักจริยศาสตร์แบบสากลที่กำหนดทุกอย่างไว้ภายใต้กฎเดียวกันถูก
พิจารณาในขอบข่ายของความสุข ความดี ความยุติธรรมที่มนุษย์นำมาจากธรรมชาติ และข้อกำหนด
ทางด้านจริยศาสตร์ในการสร้างข้อปฏิบัติมาจากการดำเนินชีวิตด้วยการเรียนรู้จากความทุกข์แบบ
นรกแล้วหาหนทางแก้ไขเพ่ือนำไปสู่ความสุขแบบสวรรค์ 4) การลดทอนทางวัตถุด้วยการยืนยันผ่าน
วัตถุที่เล็กที่สุดที่เรียกว่า อะตอมโดยอาศัยรูปแบบ (Form) และวัตถุ (Matter) ดังนั้น อริสโตเติลจึง
เสนอว่า สิ่งที่ใกล้ชิดกับเรามากที่สุด คือ ประสาทสัมผัสเราจะพิสูจน์สิ่งใดได้นั้นต้องมาจากประสาท
สัมผัสก่อนแล้วจึงย้อนไปหาข้อสรุปในข้อกำหนดของโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) และโลกจริง 
(The Actual world) ( Graham, D. W., 1987) การลดทอนด้วยการพิจารณาจากโลกทั้งสองแบบ
เป็นการนำเสนอให้เห็นความมีอยู่ของความเป็นไปได้ที่อยู่ภายใต้เงื่อนไขระหว่างนามธรรมคือจิต  กับ
รูปธรรมคือผัสสะซึ่งโลกท่ีเป็นไปได้นั้นอาจจะปรากฏได้ในโลกจริงในลักษณะที่เป็นตัวแทน  
 พิจารณาจากทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พบข้อยืนยันดังนี้  



13 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
1. นรกสวรรค์เป็นสิ่งที่มีอยู่ในฐานะกฎธรรมชาติเพ่ือระบุถึงความเปลี่ยนแปลงในแง่ของการ

รับรู้ของมนุษย์โดยอาศัยภาษาธรรม ซึ่งมนุษย์จะเป็นผู้รับรู้ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นจากความรู้สึก
ทุกข์และสุขภายในตนเอง เป็นการใช้หลักการทางภาษาเพ่ือเป็นเครื่องมือในการแสดงถึงความมีอยู่ใน
แง่ที่ว่าสังคมควรจะรู้จักความชั่วของนรกและความดีของสวรรค์ใน 2 แบบ คือ 1) นรกสวรรค์แบบ
ปัจเจก เป็นส่วนที่เกี่ยวเนื่องกับจิตใจและปัญญาซึ่งเกี่ยวข้องกับการหลุดพ้นของแต่ละคนโดยเฉพาะ 
และ 2) นรกสวรรค์ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสังคม เป็นการสะท้อนให้เห็นลักษณะที่สอดคล้องกับ
หลักธรรมคือสังคมท่ีเป็นสวรรค์ และเสื่อมจากหลักธรรมคือสังคมท่ีเป็นนรก 

2. พบความจำเป็นใน 2 รูปแบบ รูปแบบแรก คือความจำเป็นเชิงสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล 
หลักการนี้ เป็นการสร้างโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) สองแบบขึ้นมาอย่างจำเป็นเพราะมี
กฎเกณฑ์ที่อาจตรงกับความจริงตามประสบการณ์ กล่าวคือ โลกหนึ่งเป็นโลกแห่งความสุขในสวรรค์ 
และอีกโลกเป็นรูปแบบของความทุกข์ในนรกเพ่ืออธิบายนรกสวรรค์ในแง่ของความจำเป็นต่อการมีอยู่
ภายใต้การยึดโยงกับหลักการที่พอจะเข้าใจได้ทางด้านตรรกะ และรูปแบบที่สอง คือความจำเป็นเชิง
สัมพันธ์ระหว่างตัวตนกับภพภูมิ เป็นการอธิบายความมีอยู่ในแง่การรับรู้ของตัวตนด้วยคำว่าภพภูมิ ซึ่ง
หลักการนี้จะพบข้อยืนยันที่ทำให้คำว่า “ภูมิ” เป็นเรื่องของจิตใจ จึงทำให้การอธิบาย เรื่องภพภูมิ
กลายเป็นการมีอยู่ที่จำต้องอธิบายโดยอาศัยตัวตนซึ่งมีจิตใจเป็นฐานต่อการรองรับคำอธิบายที่สามารถ
สัมผัสได้อย่างชัดเจน 
 3. ความเป็นสาเหตุมีการอธิบายในหลัก 2 ประการ ประการที่หนึ่ง คือ ข้อกำหนดทาง
ธรรมชาติด้วยการใช้ธรรมะเป็นเครื่องมือเชื่อมโยงให้เห็นการสืบทอดโลกทุกด้าน เช่น การเสียสละ
เป็นธรรมะที่ทุกคนควรจะมี และประการที่สอง คือ ข้อกำหนดทางด้านจริยศาสตร์ซึ่งเป็นระบบความ
จริงที่เมื่อปฏิบัติแล้วจะสามารถเอาตัวรอดได้ เป็นหลักความเชื่อที่ได้รับการพิจารณาในทุกสิ่งว่า
จะต้องมีศาสนาเพ่ือปฏิบัติตนให้รอดพ้นจากความทุกข์ ทั้งมนุษย์ เทวดา มาร พรหม จำต้องมีศาสนา
เพ่ือเชื่อมโยงหากันระหว่างโลก สวรรค์ และนรก (พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ), 2561) 
ฉะนั้น ข้อกำหนดทางด้านจริยศาสตร์เป็นลักษณะของการทำให้ผู้ปฏิบัติหลุดพ้นจากธรรมชาติคือพ้น
ไปจากนรกสวรรค์อันมีทุกข์และสุขเป็นเงื่อนไข เป็นการเชื่อมโยงให้เห็นความเป็นสาเหตุของความ
ทุกข์และความสุขด้วยการพิจารณาทางจิตใจ  
 4. พบคำอธิบายในลักษณะของการลดทอนจากรายละเอียดของข้อมูลทางจิตใจไปสู่โลก
ผัสสะบนฐานของความเข้าใจโลกที่เป็นไปได้และโลกจริง ซึ่งพุทธทาสภิกขุได้ตั้งข้อสังเกตว่า เมื่อเรา
พิจารณารูปแบบของนรกสวรรค์ไม่ว่าจะเป็นกามาวจรภูมิที่มีสัตว์มนุษย์ เทวดา และสัตว์เดรัจฉานก็
ปรากฏอยู่ในโลกนี้ ทำให้โลกนี้มีทั้งมนุษย์ สัตว์เดรัจฉาน การอธิบายภายใต้การใช้โลกวัตถุท่ีปรากฏอยู่
นั้นอาจเป็นปัญหาต่อความเข้าใจโลกที่เป็นไปได้ตามเงื่อนไขที่มีอยู่ จึงเป็นเหตุผลที่ต้องอธิบายเพ่ือให้
คนสามารถเข้าใจได้โดยการเชื่อมโยงให้เห็นมิติทางด้านจิตใจเป็นหลั ก และเป็นการเชื่อมโยงกัน



14  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ระหว่างจิตใจกับโลกทางผัสสะที่ปรากฏชัดต่อความรู้สึกในขณะนั้นๆ ด้วยการระบุตำแหน่งหรือความ
เป็นนรกสวรรค์ให้ชัดเจนในแง่ของการให้ความหมายจากโลกท้ังสองแบบดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น 
 2. ประเด็นการวิเคราะห์ตามบริบท หลักการและประวัติศาสตร์เชิงภูมิปัญญาของแนวคิด
พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท 
 2.1 การวิเคราะห์ภายใต้หลักการทางคัมภีร์พบว่า ตั้งแต่คัมภีร์พระไตรปิฎกจนถึงคัมภีร์ชั้น
หลังอย่างเช่นวิสุทธิมรรคเป็นต้น ได้ระบุลักษณะธรรมชาติของนรกสวรรค์ไว้ว่ามีอยู่จริงในฐานะภพภูมิ
ซึ่งหมายถึงสถานที่ที่มีไว้สำหรับมนุษย์จะไปเกิดในชาติต่อๆ ไปตามผลของการกระทำดีและชั่ว แต่
พุทธทาสภิกขุได้สะท้อนให้เห็นถึงการอธิบายแนวใหม่ว่าการมีอยู่ดังกล่าวนั้นล้วนเป็นการระบุถึงการ
ใช้คำอธิบายในแง่ของภาษาคน เพราะในสมัยพุทธกาลหรือยุคโบราณนั้นได้ระบุถึง (โลก, สวรรค์) ไว้
ว่า เมื่อใดที่จิตของผู้ใดตั้งอยู่ในภูมิใด เมื่อนั้นโลกที่เขากำลังอาศัยอยู่นั้น ก็จะกลายเป็นภพชื่อนั้นไป
ทันที จนกว่าภูมิแห่งจิตใจของเขาจะเปลี่ยนเป็นอ่ืนไป (พุทธทาสภิกขุ, 2549ข) จากหลักการดังกล่าว
เป็นหลักฐานยืนยันได้ว่า การอธิบายนี้ไดโ้ยงเข้ามาสู่ธรรมชาติการรับรู้ภายในจิตใจของมนุษย์เป็นหลัก 
 ด้านความจำเป็นของหลักการทางคัมภีร์พบว่าทั้งคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรค มี
การโยงให้เห็นลักษณะการมีอยู่ของตัวตนเพ่ือให้ไปรับผลในนรกและสวรรค์ เป็นการระบุความมีอยู่
ของตัวตนในแง่ของการเป็นผู้รับผลของการกระทำในภพชาติต่อไปซึ่งมิใช่ชีวิตในปัจจุบัน ขณะที่พุทธ
ทาสภิกขุได้อธิบายถึงการมีอยู่ของตัวตนในฐานะผู้ทำกรรมและรับผลกรรมเป็นเครื่องระบุถึงสถานะ
ของนรกสวรรค์ในสภาวะที่เป็นปัจจุบันซึ่งเป็นการรับรู้ทางจิตใจ เพ่ือสื่ อให้เห็นถึงการมีอยู่ของนรก
สวรรค์อย่างจำเป็นในฐานะทีเ่ป็นเครื่องมือหรือสิ่งที่จะนำไปสู่การจับต้องและสามารถสัมผัสได้ในชีวิต
ปัจจุบันมากกว่าการข้ามภพข้ามชาติ 
 การอธิบายถึงความเป็นสาเหตุพบว่า พุทธทาสภิกขุได้อธิบายเรื่องดังกล่าวโดยอาศัยหลักการ
ของปฏิจจสมุปบาทไม่ต่างไปจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรค แต่มีส่วนที่แปลกออกไป
จากคัมภีร์ด้วยการอธิบายเพ่ิมเติมใน “ภาษาธรรม” คือ การใช้ภาษาเป็นเครื่องมือในการอธิบายเรื่อง
นรกสวรรค์ให้มีอยู่ในฐานะของการเกิดดับ จึงเป็นการชี้ให้เห็นรูปแบบของการตีความเรื่องนรกสวรรค์
บนสถานะของการเกิดดับตลอดเวลา แนวทางการอธิบายของพุทธทาสภิกขุดูเหมือนว่าจะเน้นไปที่
การอธิบายเพ่ือเชื่อมโยงไปหาสภาพที่จะสามารถเข้าใจและประยุกต์ เข้ากับการปฏิบัติได้ในชีวิตจริง 
จึงเป็นการอธิบายความมีอยู่ที่เชื่อมโยงกับภพปัจจุบันโดยอาศัยจิตใจเป็นเครื่องมือในการรับรู้ ด้วย
ตนเอง  
 การอธิบายในลักษณะของการลดทอนนั้นพบว่า ในคัมภีร์พระไตรปิฎกปรากฏคำอธิบายของ
นรกสวรรค์ตามรูปแบบที่เกี่ยวข้องกับการลดทอนให้เห็นโลกในลักษณะที่หลากหลาย ซึ่งเป็นการ
ลดทอนคำว่า นรกและสวรรค์ให้อยู่ภายใต้คำอธิบายโลกใน 2 แบบ คือ โลกแบบปรวิสัยที่มีลักษณะ
เป็นดินแดนตามคำว่า โลก เช่น โลกนรก เป็นต้น และโลกแบบอัตวิสัยเป็นโลกที่ขึ้นอยู่กับบุคคล 



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ลักษณะของโลกแบบอัตวิสัยเป็นโลกที่มีอยู่ตามบริบทของมนุษย์บนแง่มุมดังกล่าวได้มีความสัมพันธ์
กันในส่วนของการลดทอนให้เห็นนรกสวรรค์ที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกเช่นกัน ส่วนคัมภีร์วิสุทธิ
มรรคเป็นการขยายต่อโลกท้ัง 2 แบบ แต่มุ่งเน้นไปที่การกล่าวถึงโลกในแบบปรวิสัยมากกว่าโดยอิงกับ
ข้อความในพระไตรปิฎก ในขณะที่พุทธทาสภิกขุได้เน้นไปถึงการอธิบายโลกแบบอัตวิสัยด้วยการ
พิจารณาคำว่า โลกตามแบบที่พระพุทธเจ้าอธิบาย คือ การหมายเอาร่างกายที่ยังเป็นๆ อยู่ในร่างกาย
ที่มีชีวิตมีความรู้สึกตามปกตินี้เพ่ืออธิบายลักษณะของโลกดังกล่าว ดังนั้น ข้อยืนยันของพุทธทาสภิกขุ
มีลักษณะการเชื่อมโยงกับโลกที่ตรงกับประสบการณ์การรับรู้ของมนุษย์มากกว่า ทั้งยังเชื่อมโยงไปสู่
การเข้าใจโลกและความดับแห่งโลกในความหมายที่พิจารณาได้จากข้อมูลในคัมภีร์พระไตรปิฎกเป็น
หลัก 
 2.2 การวิเคราะห์ในบริบททางประวัติศาสตร์พบว่า ในพระพุทธศาสนาได้มีข้อพิจารณา
ลักษณะทางวัตถุนิยม (Materialism) ว่า “นรก มี 4 มุม มีประตู 4 ด้าน จัดไว้เหมาะสมตามสัดส่วน 
มีกำแพงเหล็กล้อมรอบ มีเหล็กครอบไว้ด้วยภาคพ้ืนของนรกเหล่านั้น ล้วนแต่เป็นเหล็กมีไฟลุกโชนมี
ความร้อนแผ่ซ่านไปตลอดตั้งอยู่ในกาลทุกเมื่อ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 28 ข้อที่ 86–87 
หน้าที่ 48 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) กับข้อพิจารณาในลักษณะทางจิตนิยม (Idealism) 
ว่า “เรากำหนดวาระจิตของบุคคลผู้มีจิตถูกประทุษร้ายบางคนในโลกนี้ด้วยใจจึงรู้ชัดอย่างนี้ว่า ถ้า
บุคคลนี้ตายในขณะนี้ จะถูกไหม้ในนรกเหมือนถูกนำไปฝังไว้ ข้อนั้นเพราะเหตุอะไร เพราะจิตของเขา
ถูกประทุษร้าย ก็เพราะเหตุที่มีจิตถูกประทุษร้ายนั่นเอง สัตว์ทั้งหลายบางพวกในโลกนี้ หลังจากตาย
แล้วจึงไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ด้วยอาการอย่างนี้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 
20–21 หน้าที่ 363–365 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 จากข้อความข้างต้นพบว่า ลักษณะวัตถุนิยมอธิบายเรื่องนรกสวรรค์ในรูปแบบทางด้าน
กายภาพที่บ่งชี้ถึงสถานที่ ส่วนลักษณะจิตนิยมเป็นการกล่าวอ้างถึงเรื่องนรกสวรรค์ในแง่ของจิตใจ แต่
ลักษณะการอธิบายในแง่ของจิตใจนั้นทำให้เกิดปัญหาต่อการเข้าใจเรื่องดังกล่าว เพราะเป็นการ
อธิบายที่อ้างถึงความมีอยู่ของนรกสวรรค์แบบข้ามภพข้ามชาติและมีไว้สำหรับให้คนผู้รับผลจะต้องไป
รับในชาติหน้าซึ่งไม่สอดคล้องกับบริบทที่มนุษย์จะรับรู้ได้  ในขณะที่พุทธทาสภิกขุก็ได้พิจารณาโดย
อาศัยทั้งสองลักษณะดังที่กล่าวมาแล้วเช่นกัน แต่ต่างตรงที่ท่านได้ตั้งข้อสังเกตไว้ว่าเป็นเรื่องของ
วิวัฒนาการ เพราะมนุษย์มีศักยภาพในแง่ของการวิวัฒนาการได้แตกต่างจากสิ่งอ่ืน นรกสวรรค์จึงเป็น
เรื่องที่ต้องพิจารณาบนฐานความเข้าใจของมนุษย์เป็นหลัก และคำอธิบายในทางธรรมชาติของนรก
สวรรค์นั้นล้วนมีความสัมพันธ์กับมนุษย์ ฉะนั้น การอธิบายเรื่องดังกล่าวจากวัตถุที่เห็นได้จึงเป็นการ
อธิบายในแง่ชีววิทยาของมนุษย์ตามภาษาคนซึ่งจะทำให้มนุษย์สามารถเข้าใจสิ่งต่างๆ บนโลกใบนี้ได้ 
ส่วนลักษณะทางจิตนิยมได้อธิบายให้เห็นถึงการศึกษาด้านวิวัฒนาการทางจิตใจที่เชื่อมโยงกับการ
เปลี่ยนแปลงตัวตนของมนุษย์ เป็นการเปลี่ยนแปลงจิตใจที่เริ่มจากการเรียนรู้ที่จะรู้จักความดี โดย



16  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อาศัยความมีอยู่ของสวรรค์กับความชั่วโดยอาศัยความมีอยู่ของนรก จึงอาจเป็นเหตุผลที่ทำให้พุทธ
ทาสภิกขุได้บ่งชี้เรื่องนรกสวรรค์ไปที่สถานะของบุคคลหรือการวิวัฒนาการทางด้านวัตถุที่สามารถ
เชื่อมโยงกับข้อเท็จจริงในปัจจุบัน  
 ในแง่ของความเป็นสาเหตุพบชุดคำอธิบายว่า ในบริบททางพระพุทธศาสนาจะพบคำอธิบาย
ถึงอุดมคติทางจิตวิญญาณ กล่าวคือ นิพพานโดยอิงกับหลักการทางเหตุผลด้วยการพิจารณาถึงความมี
อยู่ของนรกและสวรรค์ก่อน ซึ่งเป็นการย้อนให้เห็นลักษณะคำสอนต่างๆ ที่มีการอ้างถึงนรกสวรรค์ใน
ส่วนที่เกี่ยวข้องกับความทุกข์ก่อนแล้วจึงอธิบายถึงการดับทุกข์ได้ พุทธทาสภิกขุได้มุ่งขยายการอธิบาย
ดังกล่าวให้เห็นตามบริบทของการเชื่อมโยงเหตุผลระหว่างอุดมคติกับความเป็นจริงทางสังคม เพราะ
การที่มนุษย์จะมีความสุขหรือทุกข์ได้นั้นมิได้เกี่ยวข้องกับวัตถุ ไม่เกี่ยวกับเรื่องปากท้อง แต่เป็นความ
เกี่ยวข้องกับเรื่องจิตใจ และการมีชีวิตที่ประเสริฐจากการถึงนิพพานเป็นเงื่อนไขท่ีทำให้คนเราควรรู้จัก
สิ่งเหล่านี้ในภพปัจจุบันมากกว่าที่จะเป็นภพหน้า การอธิบายนรกสวรรค์ตามบริบทของอุดมคติจึงเป็น
ทางผ่านหรือข้อพิจารณาเพ่ือให้เห็นถึงการเข้าใจความจริงในทางพระพุทธศาสนาคือการดับทุกข์  
(พุทธทาสภิกขุ, 2554) แต่จากบริบทของความเข้าใจจำเป็นจะต้องอธิบายเรื่องทุกข์ก่อน และนรก
สวรรค์คือลำดับขั้นของการอธิบายที่มุ่งชี้ไปที่ความเป็นเหตุเป็นผลของหลักความจริงและการปฏิบัติ
ตามหลักดังกล่าวนั้นได้ชัดขึ้น 
 เหตุผลของการลดทอนคำอธิบายเรื่องนรกสวรรค์นั้น เกิดจากชนชั้นนำในยุคหนึ่งที่เริ่มตั้ง
คำถามเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องนรกสวรรค์ในแบบเดิมที่มองว่าเป็นสถานที่รองรับบุคคลหลังจากละโลก
นี้ไปแล้ว จึงทำให้พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรงหันมาเน้นเรื่องนรกสวรรค์ที่ทุกคน
สามารถประจักษ์ได้ด้วยตนเองคือ “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ” การเน้นนรกสวรรค์แบบนี้เป็น
ความพยายามที่จะปรับคำสอนทางพระพุทธศาสนาให้เหมาะสมหรือเป็นที่ยอมรับได้ของชนชั้นนำใน
สมัยนั้นซึ่งเป็นลักษณะเหตุผลนิยม การกล่าวถึงนรกสวรรค์ในขณะนั้นจึงเป็นเรื่องท่ีถูกบิดเบือนไปจาก
เดิมด้วยการเข้ามาของระบบแนวคิดแบบวิทยาศาสตร์ที่ลดทอนทุกอย่างให้เป็นเรื่องเชิงประจักษ์ แต่
เมื่อพุทธทาสภิกขุได้ตีความเรื่องดังกล่าวโดยใช้ภาษาธรรมว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ นิพพาน
อยู่ที่จิตใจของคนเรา ดังนั้น สิ่งที่หมายความตามคำว่า “โลก” จึงมีอยู่จริงในจิตใจของคนเรา” การ
อธิบายนี้จึงเป็นการย่นย่อนรกและสวรรค์จากภายนอกให้เข้ามาอยู่ภายในชีวิตและจิตใจของคนเราแต่
ละคน ฉะนั้น สวรรค์หรือสุคติในภาษาธรมจึงไม่ใช่ภพใหม่ในโลกหน้า แต่เป็นสถานะทางจิตของคนที่
กำลังมีความสุข ในทำนองเดียวกัน เทวดาในภาษาธรรมจะหมายถึงคนเป็นๆ ในโลกนี้ที่กำลังมี
ความสุขใจหรือพอใจอย่างมาก คล้ายๆ กับคนที่กำลังอยู่ในสวรรค์ตามความหมายแบบดั้งเดิม 

 
 
 



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิเคราะห์และการตรวจสอบแนวคิดเชิงภววิทยาเรื่องนรกสวรรค์ของ
พุทธทาสภิกขุ เป็นการสร้างขึ้นเพ่ืออธิบายสิ่งที่พุทธทาสภิกขุตีความเรื่องดังกล่าวในฐานะที่เป็นภาวะ
ทางจิตใจ และเพ่ือใช้ตรวจสอบการอธิบายความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในเชิงเหตุผล ซึ่งการสร้างโมเดล
ในการอธิบายชุดเหตุผลทางภววิทยานี้มิได้เป็นไปเพ่ือการเปรียบเทียบว่าการอธิบายของนักวิชาการ
ชาวตะวันตกด้อยไปกว่าการอธิบายของพุทธทาสภิกขุ แต่เป็นการอธิบายว่าหากจะตรวจสอบความ
สมเหตุสมผลในเรื่องนี้ควรใช้ชุดเหตุผลดังกล่าว ซึ่งคำอธิบายทั้งหมดนี้เป็นเพียงการแจกแจงให้เห็นว่า
นักวิชาการคนสำคัญมีรูปแบบการอธิบายเรื่องดังกล่าวไว้อย่างไรเท่านั้น เพราะเหตุนี้ผู้วิจัยจึงแจกแจง
และจัดรูปแบบแนวคิดเชิงภววิทยา ดังภาพ 

 
ภาพที่ 5.1 รูปแบบการอธิบายเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ 

จากภาพ 5.1 ได้เสนอรูปแบบการอธิบายเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ไว้ดังนี้  
 1) ชุดเหตุผลทางภววิทยา (Ontological argument) คือ เครื่องมือที่ใช้ในการตรวจสอบ
แนวคิดเชิงภววิทยาเรื่องนรกและสวรรค์ในงานวิจัยเล่มนี้ ผู้วิจัยได้ใช้ชุดเหตุผลดังนี้ (1) ธรรมชาติ คือ 
การศึกษาคุณสมบัติที่เรียกว่าความจริงหรือสารัตถะของสิ่งนั้น ซึ่งเป็นการยืนยันถึงสิ่งที่มีอยู่จริงใน
ธรรมชาติโดยการศึกษาถึงความมีอยู่เพ่ือเป็นพ้ืนฐานต่อการเข้าใจสิ่งนั้นๆ (2) ความจำเป็นในแง่ของ
การมีอยู่ คือ การเชื่อมโยงให้เห็นได้ว่าการคิดถึงนรกสวรรค์ได้นั้นจะต้องมาจากข้อพิจารณาในแง่ของ
นรกสวรรค์ที่มีอยู่อย่างมีเงื่อนไข (Contingent) และนรกสวรรค์ที่มีอยู่แบบจำเป็น (Necessary) 
รวมทั้งเป็นคำอธิบายที่ทำให้หลักศีลธรรมปรากฏ (3) ความเป็นสาเหตุ คือ ข้อพิจารณาเรื่อง
ความสัมพันธ์กันระหว่างเหตุ (Cause) และผล (Effect) และ (4) ทฤษฎีการลดทอน คือ แนวคิดที่
ได้รับการพัฒนาขึ้นจากคำอธิบายในรูปแบบการแสดงออกทางกายโดยมีจิตใจเป็นเครื่องมือขับเคลื่อน 
หรือการลดทอนจากสิ่งที่มีอยู่โดยสากลลงมาสู่สิ่งเฉพาะเพ่ือสร้างความเข้าใจในกระบวนการเชิงระบบ 
 2) ภววิทยาเชิงประจักษ์ (Empirical ontology) คือ การอธิบายความมีอยู่ของสวรรค์ใน
ทัศนะอริสโตเติลที่เน้นการใช้ประสาทสัมผัสต่อการให้เหตุผล เป็นคำอธิบายความมีอยู่ที่อาศัยเงื่อนไข
ของการปรากฏในโลกจริง (The actual world) กล่าวคือ ใช้ความมีอยู่ของอีเธอร์ที่ได้จากการ



18  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
สังเกตเห็นเปรียบให้เป็นความรักที่แสดงออกมาในรูปแบบของสวรรค์ เพราะความรักมีลักษณะที่เป็น
นามธรรมไม่สามารถรับรู้ได้ แต่เมื่อนำมาอธิบายในกรอบของรูปแบบ (Form) และวัตถุ (Matter) ทำ
ให้ความรักนั้นเป็นสิ่งที่ประจักษ์แก่บุคคลในฐานะของการสื่อให้เห็นความงดงามของสวรรค์ ในเมื่ออี
เธอร์เป็นต้นเหตุที่ทำให้ทุกอย่างบนท้องฟ้าหมุนวน ก็ควรจะมีความรักที่เป็นเหตุแห่งการกระทำของ
มนุษย์เพ่ือรับรู้ถึงสถานะของสวรรค์ในแง่ของความงดงามได้เช่นกัน เพราะความรักมีคุณสมบัติในการ
เป็นแรงผลักเช่นเดียวกับอีเธอร์  
 3) ภววิทยาเชิงจิตใจ (Mental ontology) เป็นการอธิบายนรกและสวรรค์ในข้อพิจารณา
ของโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) เพราะเป็นการอ้างถึงนรกสวรรค์ที่เกิดจากการสร้างขึ้นของ
พระเจ้า ซึ่งพระเจ้าในที่นี้อาจเป็นไปได้ที่จะหมายถึงธรรมชาติหรือสิ่งหนึ่งที่มีลักษณะเป็นนามธรรม 
แม้ว่าอไควนัสจะสะท้อนให้เห็นลักษณะการตีความในมิติเชิงจิตวิญญาณก็จริง แต่เป็นลักษณะที่มีอยู่
ไกลตัวเมื่อถูกตรวจสอบในโลกจริง กระนั้นอไควนัสได้ใช้ฐานคิดของอริสโตเติลมาร่วมอธิบายในแง่ของ
การให้เหตุผลทางประสาทสัมผัส เพ่ือยืนยันความมีอยู่ของนรกสวรรค์ในฐานะที่เป็นหลักจริยศาสตร์
แบบสากลซ่ึงกำหนดทุกอย่างไว้ในขอบข่ายของความสุข ความดี และความยุติธรรมที่มนุษย์นำมาจาก
ธรรมชาติ การเรียนรู้จากความทุกข์แบบนรกแล้วหาหนทางแก้ไขเพ่ือนำไปสู่ความสุขแบบสวรรค์ คือ 
การสร้างรูปแบบคำอธิบายต่อการเข้าใจธรรมชาติของความยุติธรรมโดยอาศัยการเรียนรู้ที่มีผลต่อการ
เลือกทำบางอย่างด้วยความกล้าหาญและความเมตตาเพ่ือส่งเสริมให้คนมีเป้าหมายในการดำเนินชีวิต
ที่ดีข้ึนได ้
 อย่างไรก็ตาม นรกและสวรรค์ในทัศนะของอไควนัสเป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่ซึ่งไม่อาจสัมผัสได้ 
(ผ่านความเชื่อเรื่องพระเจ้า) ถือว่าเป็นรูปแบบการลดทอนในสิ่งที่อาจเป็นไปได้ในอีกโลกหนึ่งให้เป็น
จริงในแง่ของการเข้าใจผลของการกระทำตามข้อกำหนดทางศาสนาผ่านความยุติธรรม ดังนั้น การ
ตีความของคัมภีร์อรรถกถาและวิสุทธิมรรคอาจจัดอยู่ในชั้นการอธิบายนรกและสวรรค์ของอไควนัสที่
อาศัยข้อพิจารณาในแง่ของโลกท่ีเป็นไปได้ซึ่งมีลักษณะเป็นสัจนิยม 
 4) ภววิทยาเชิงการเข้าถึง/เข้าใจ (The ontology of understanding) ในทัศนะของพุทธ
ทาสภิกขุ เป็นการอธิบายโลกตามจริง (The actual world) และโลกที่เป็นไปได้ (Possible world) 
ในบริบทแห่งการตีความ การอธิบายที่อาศัยการรับรู้โดยใช้จิตใจเป็นฐานนั้นทำให้เกิดภาวะของการ
เข้าถึงและเข้าใจสภาพเหล่านั้นได้ด้วยตนเอง เช่น คนที่กำลังมีความสุขกับการทำงาน ความสุขใน
ขณะนั้นก็อาจบอกสถานะของสวรรค์ที่ปรากฏตรงหน้าของคนๆ นั้นจะทำให้เขาเข้าใจสภาพนั้นได้ 
ในขณะที่กรณีของแม่คนหนึ่งจำเป็นต้องอดข้าวเพ่ือให้ลูกได้กินอ่ิม แม่รู้สึกมีความสุขเมื่อเห็นลูกกิน
อย่างเอร็ดอร่อย ความสุขนั้นคือสวรรค์ในจิตใจของแม่ ในขณะที่ความรู้สึกทุกข์ร้อนจากความหิวโหย
อาจเป็นสภาพของนรกท่ีปรากฏตรงหน้าของแม่เช่นกัน ซึ่งความรู้สึกเหล่านี้อาจเรียกได้ไหมว่าสภาวะ



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
การเข้าถึงหรือความเข้าใจนรกและสวรรค์ในแง่ที่พุทธทาสภิกขุพยายามอธิบายให้เป็นปัจเจกที่แต่ละ
คนสามารถเข้าใจได้เฉพาะตน  
 

บทสรุป 
พุทธทาสภิกขุได้โยงให้เห็นการอธิบายแบบบริสุทธ์ เช่นเดียวกับการอธิบายแบบเดิมอย่างเช่น

ประเพณีนิยม แต่การอธิบายของท่านได้เล็งถึงประโยชน์ที่จะได้รับในปัจจุบันเป็นหลัก จึงพยายาม
ตีความให้เป็นสิ่งที่สามารถรับรู้ได้และนำไปใช้ได้จริงในชีวิตประจำวัน เมื่อตรวจสอบแนวคิดเชิงภว
วิทยากับการอธิบายของพุทธทาสภิกขุแล้วพบว่า มีความเป็นไปได้สูงมากที่จะมองว่าพุทธทาสภิกขุได้
ใช้ชุดเหตุผลเดียวกันกับแนวคิดตะวันตกในแง่ของความเป็นสาเหตุ ธรรมชาติของสิ่งนั้น ความจำเป็น
ในแง่ของการมีอยู่ที่อาศัยคำอธิบายอย่างมีเหตุผล และลักษณะของการลดทอน แม้ว่าท่านอาจจะใช้
ชุดเหตุผลเดียวกันก็จริง แต่ในส่วนของการตีความคำอธิบายกับการให้เหตุผลนั้นพบว่า พุทธทาสภิกขุ
ได้ใช้ตัวทฤษฎีเป็นเครื่องมือในการอธิบายธรรมชาติของนรกและสวรรค์ซึ่งมีลักษณะของการให้เหตุผล
ที่เป็นนามธรรมโดยการใช้ตัวบุคคลมาเป็นฐานต่อการรองรับคำอธิบาย เป็นลักษณะการตีความให้เข้า
กับข้อเท็จจริงที่สามารถตรวจสอบได้หรือสามารถเข้าใจได้ทั้งยังให้เหตุผลได้ด้วย  
 ส่วนคำถามว่า สิ่งที่พุทธทาสภิกขุอธิบายนั้นเกินไปจากคัมภีร์หรือไม่ ผู้วิจัยตอบว่าไม่เกินไป
จากคัมภีร์เพราะมีข้อมูลที่สื่อถึงความหมายดังกล่าวอย่างชัดเจน แต่หากจะพิจารณาจากรูปแบบ
ประโยคว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ” นั้นมีการใช้ประโยคนี้ก่อนหน้าพุทธทาสภิกขุ คือในสมัย
รัชกาลที่ 4 ที่ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดทางวิทยาศาสตร์เพ่ือตรวจสอบนรกสวรรค์ดังที่คัมภีร์ว่าไว้ 
เพราะเหตุนี้ในยุคนั้นจึงปรากฏรูปแบบประโยคดังกล่าวแต่ยังไม่ได้รับการขยายความหรืออธิบายให้
ชัดเจนจึงเกิดความคลุมเครือ จนมาถึงยุคของพุทธทาสภิกขุที่ใช้ทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมเพ่ือยืนยัน
ความมีอยู่ของประโยคดังกล่าว ในท้ายที่สุดแล้วพุทธทาสภิกขุคือบุคคลที่เข้ามาทำสิ่งที่ปรากฏในยุค
ก่อนหน้าให้ชัดเจนขึ้นเท่านั้น ท่านมิได้คิดใหม่แต่เป็นความพยายามด้วยสติปัญญาของท่านในการ
คิดค้นเครื่องมือมาอธิบาย  
 อย่างไรก็ตาม การอธิบายของพุทธทาสภิกขุปรากฏทั้งในรูปแบบของการรักษาแบบเดิมและ
ตีความแบบใหม่ ซึ่งการตีความใหม่นี้อาจสรุปได้เป็นทฤษฎีภววิทยาของพุทธทาสภิกขุที่ประกอบด้วย 
“หลักการใช้เหตุผล ธรรมชาติ ลดทอน รักษาและตีความแนวใหม่” คือ ทฤษฎีภววิทยาของพุทธทาส
ภิกขุที่มีความหมายว่า นรกและสวรรค์คือสิ่งที่มีอยู่ในฐานะเป็นเครื่องมือหรือวิธีการเพ่ือนำไปสู่
เป้าหมายของการดำเนินชีวิตที่ดีขึ้นได้ในปัจจุบันขณะ 

 
 
 



20  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เจษฎา ทองรุ่งโรจน์. (2547). พจนานุกรมปรัชญา อังกฤษ-ไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โบแดง. 
ธเนศ วงศ์ยานนาวา . (2562). ว่าด้ วยเอกเทวนิยม : เส้นทางของพระผู้ เป็น เจ้ าของจริง . 

กรุงเทพมหานคร: สมมติ.  
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (2533). นรกและสวรรค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . บันฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ). (2561). ศาสนาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้น
ติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 

เพ็ญแข กิตติศักดิ์. (2529). การศึกษาวิเคราะห์ ความคิดเรื่องจักรวาลวิทยาในพุทธศาสนาตามที่
ปรากฎในพระสุตตันตปิฎก. วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาปรัชญา. 
บันฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เพลโต. (2559). รีพับลิก, แปลโดย เวธัส โพธารามิก. พิมพ์ครั้งที่ 3. สมุทรสาคร: พิมพ์ดี. 
พุทธทาสภิกขุ. (ม.ป.ป1). ภาษาคนภาษาธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมสภาและสถาบัน

บันลือธรรม. 
________. (ม.ป.ป2). การทำบุญสุนทร์ทาน. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
________. (2525). ฆราวาสธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมบูชา. 
________. (2529). ฟ้าสาง 50 ปีที่มีสวนโมกข์ ตอน 1 ในธรรมโฆษณ์. สุราษฎร์ธานี: สวนอุศม
มูลนิธิ. 
________. (2544). คู่มือการศึกษาพุทธศาสนา ในธรรมโฆษณ์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ สวน

โมกข์ไชยา. 
________. (2547). ฟ้าสางทางธรรมโฆษณ์. กรุงเทพมหานคร: หจก. เอมี่ เทรดดิ้ง. 
________. (2548ก). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ ในธรรมโฆษณ์. พิมพ์ครั้งที่ 

2. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ ไชยา. 
________. (2548ข). ฟ้าสางระหว่าง 50 ปีที่มีสวนโมกษ์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ. 
________. (2549ก). คู่มือมนุษย์ ฉบับปฏิบัติธรรม, กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
________. (2549ข). คู่มือมนุษย์ ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
________. (2554). อุดมคติแก้ปัญหาได้ทุกชนิด. กรุงเทพมหานคร: ดวงตะวัน. 



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ราชบัณฑิตยสภา. (2560). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา ฉบับราชบัณฑิตยสภา. พิมพ์ครั้งที่  5. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. 
Peter a. Jackson. (2557). พุทธทาสภิกขุ: พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และการปฏิรูปเชิงนวสมัย

นิยมในประเทศไทย , แปลโดย มงคล เดชนครินทร์ . พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 
จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

Graham, D. W. (1987). Aristotle’s Two Systems. Oxford: Clarendon Press. 
James A.  Weisheipl.  (2002) .  The Commentary of St.  Thomas on the De caelo of 

Aristotle.   THOMAS AQUINAS:  Contemporary Philosophical Perspectives. 
Edited by Brian Davies. New York: OXFORD UNIVERSITY PRESS. 

Jonathan L.  Kvanvig.  ( 2010) .  " Resurrection, Heaven, and Hell" ,  A Companion to 
Philosophy of Religion, 2nd ed. Edited by Charles Taliaferro. Paul Draper, and 
Philip L. Quinn. Oxford: Blackwell Publishing Ltd. 

John F.  Wippel.  ( 2002) .  The Five Ways.  THOMAS AQUINAS:  Contemporary 
Philosophical Perspectives.  Edited by Brian Davies.  New York:  OXFORD 
UNIVERSITY PRESS. 

Robert Audi. (1999) .  The Cambridge Dictionary of Philosophy. Second Edition. New 
York: Cambridge University Press. 

Saint Thomas Aquinas.  Summa Theologica.  ( June 8 , 2020) .  ( online) . 
http://www.ccel.org/ccel/aquinas/summa.html 

Sarah Broadie, (2009). "Heavenly Bodies and First Causes". A Companion to Aristotle, 
Edited by Georgios Anagnostopoulos. 

 
 
 

 
 
 

http://www.ccel.org/ccel/aquinas/summa.html


นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาการพัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนและ
ความพึงพอใจในการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตูเ้ทคโนโลยีดิจทิัล

อัจฉริยะ" เรือ่ง การปฏบิัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนช้ัน
ประถมศึกษาปีท่ี 5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์) 

Innovation and educational technology to improve academic 
achievement and satisfaction in using social networking media. 
"Intelligent digital technology cabinet" on conducting oneself 

according to norms and culture of Prathomsuksa 5 students at Wat 
Phra Khao School (Pranukroh) 

 
1 ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์ 
Ntapat Worapongpat 

1ศูนย์ถ่ายทอดองค์ความรู้ เทคโนโลยี นวัตกรรมชุมชน ผู้ประกอบการ การท่องเที่ยว และการศึกษา 
1Center for Knowledge Transfer, Technology, Community Innovation, 

Entrepreneurship, Tourism and Education 
2 จุฑารัตน์ นิรันดร ,3 ณัฐวุฒิ อัตตะสาระ ,4 ปิยพัทธ์ สุปุณณะ, 5 จันทนา มุกดาศุภณฏัฐ์  

2Jutharat Nirundorn, 3 Natthawut Attasara, 4 Piyaphat Supunna,  
5Juntana MukdaSupanut  

2 3 4 5 คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยกรุงเทพธนบุรี 
2 3 4 5 Faculty of Education Bangkokthonburi University 

1Corresponding Author, Email: dr.thiwat@gmail.com 
 

Received December 13, 2022; Revised December 20, 2022; Accepted: December 31, 2022 
 

 
 

บทคัดย่อ 
งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1.เปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน ก่อนและหลัง การใช้

สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ 2.ศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนที่มีผลต่อ
การใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะเรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและ



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
วัฒนธรรม ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์) เป็นการวิจัยเชิง
ปริมาณ (Quantitative Research) เครื่องมือในการวิจัย ได้แก่ 1.สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ตู้
เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ 2.แบบทดสอบปรนัยจำนวน 10 ข้อ 3. แบบสอบถาม โดยมีกลุ่มตัวอย่างคือ
นักเรียนระดับชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว (ประชานุเคราะห์) จำนวน 30 คน ซึ่งได้มา
โดยการเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) แล้วนำข้อมูลที่รวบรวมได้จากแบบสอบถามมา
วิเคราะห์โดยใช้สถิติเชิงพรรณนา ประกอบด้วย ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน และ
เปรียบเทียบโดยการทดสอบค่าที (t-test) ผลการวิจัยพบว่า 1) ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคม
ศึกษา ชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ด้วยสื่อเครือข่าย
สังคมออนไลน์ ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ หลังเรียนสูงกว่าก่อนเรียน 2) นักเรียนมีความพึงพอใจต่อ
การจัดการเรียนรู้ในการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ โดยภาพรวม
นักเรียนพึงพอใจมาก 
คำสำคัญ: ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน; ความพึงพอใจ; สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์; ตู้เทคโนโลยีดิจิทัล
อัจฉริยะ 
 

Abstract 
 This research aims to 1. Comparison of learning achievements before and 
after using online social networking media. smart digital technology cabinet 2. To 
study student satisfaction affecting the use of online social networking media. 
intelligent digital technology cabinet story Conducting oneself according to norms 
and cultures of Prathomsuksa 5 students at Wat Prakhao School (Pranukroh) was 
(Quantitative Research) Research tools include: 1. Social networking media, intelligent 
digital technology cabinet. 2. A multiple-choice test of 10 items. 3. A questionnaire 
with a sample group of Prathomsuksa 5 students at Wat Prakhao School. (Prajanukro) 
of 30 people who were obtained by purposive sampling and then the data collected 
from the questionnaire was analyzed by descriptive statistics consisting of 
percentage, mean, standard deviation. and compared by t-test.The results showed 
that 1) Achievement in Social Studies Prathomsuksa 5 on conducting oneself 
according to norms and culture with online social media smart digital technology 
cabinet after school is higher than before 2) The students were satisfied with learning 
management in using online social networking media. smart digital technology 
cabinet Overall, the students were very satisfied. 



24  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
Keywords: academic achievement; satisfaction; social network media; intelligent 
digital technology cabinet 

 
บทนำ 

เครือข่ายสังคมออนไลน์เป็นสื่อที่เป็นที่นิยมและมีคนใช้เป็นจำนวนมากทำให้เกิดเครือข่าย
สังคมออนไลน์ใหม่ๆ เข้ามาเพ่ือตอบสนองความต้องการของผู้ใช้แต่เครือข่ายสังคมออนไลน์ที่เป็นที่
นิยมใช้มากที่สุด ได้แก่ Facebook รองลงมา ได้แก่ Twitter และ Google ตามลำดับ (“Thailand 
Zocial Awards 2014”, 2557) บทบาทของเครือข่ายทางสังคมออนไลน์เริ่มขยายใหญ่ตัวมากขึ้น
เรื่อยๆ ส่วนหนึ่งมีผลมาจากนโยบายของภาครัฐที่สนับสนุนให้เกิดการใช้อินเทอร์เน็ตขึ้นอย่าง
แพร่หลายมีผลทำให้ปัจจุบันเด็กและวัยรุ่นมีช่องทางที่จะก้าวเข้าสู่โลกออนไลน์ได้ง่ายขึ้น โดยเฉพาะ
ในช่วงอายุ 10–11 ปี ซึ่งเป็น ช่วงวัยของการศึกษาในระดับประถมศึกษา นักเรียนสามารถเรียนรู้
เทคโนโลยีด้วยตนเองอย่างรวดเร็ว ทำให้การใช้เทคโนโลยีคอมพิวเตอร์และการสื่อสารรวมไปถึงการใช้
อินเทอร์เน็ตเป็นไปอย่างสะดวกมากขึ้น (ณัฐฐา พรสุโพธิ์, เพชรรัตน์ โนจา, & กฤตพร ศักดิ์คงนันทกุล
, 2021) อีกทั้งความหลากหลายของเว็บไซต์และสื่อสังคมออนไลน์ต่างๆ เป็นสิ่งหนึ่งที่ดึงดูดความ
สนใจของนักเรียน ส่งผลให้นักเรียนมีความต้องการเข้าถึงโลกออนไลน์ เข้าถึงเครือข่ายสังคมออนไลน์
สูงขึ้น (ตฤณ ทวิธารานนท์, 2020) 

การใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เป็นการใช้สื่อเทคโนโลยี เพ่ือ
แหล่งการเรียนรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อผู้เรียน โดยมีการกำหนดตารางสอน วิชา และหน่วยการเรียนการ
สอน เน้นตามหลักสูตรที่สอดคล้องตามบริบท (อติพร เกิดเรือง, 2021) และบูรณาการกับการเรียน
การสอนที่เหมาะสมและเป็นประโยชน์แก่นักเรียน รวมทั้งให้นักเรียนได้มีส่วนร่วมในการทำกิจกรรม
อย่างทั่วถึง ได้ค้นคว้าหาความรู้ด้วยตนเองนอกเหนือจากวิชาที่ได้ทำการเรียนการสอนเมื่อนักเรียน
ได้รับความรู้ (อรุโณทัย วรรณถาวร, 2021)ความเข้าใจจากสิ่งที่คุณครูได้ทำการการสอนผ่านสื่อ
เครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" นักเรียนมีความสนใจ และได้รับผลประโยชน์
จากการเรียนการสอนในครั้งนี้ ส่งผลให้ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียนสูงขึ้น (จุฑาภรณ์ ภารพบ, 
2021) 
 จากเหตุผลข้างต้นผู้วิจัยที่จะศึกษาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนและความพึงพอใจในการใช้สื่อ
เครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและ
วัฒนธรรม ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว (ประชานุเคราะห์) เพ่ือเป็น
ประโยชน์และแนวทางในการจัดการเรียนการสอนโดยนำเทคโนโลยีหรือสื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์มา
ปรับใช้ให้เหมาะสมกับรายวิชาที่ต้องการสอน และให้เหมาะสมตามความต้องการของนักเรียน ซึ่งจะ



25 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ทำให้นักเรียนเกิดความสนใจจึงส่งผลให้การเรียนของนักเรียนดีขึ้นอย่างเห็นได้ชัดดังนั้น อันจะเป็น
ประโยชน์ต่อการพัฒนาการบริหารการเรียนการสอน ต่อไปในอนาคต 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน ก่อนและหลัง การใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ 
"ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว (ประชานุเคราะห์) 

2. เพ่ือศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนที่มีผลต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้
เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์) 
 
 
 
 
 
 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยและพัฒนา เพ่ือพัฒนาสื่อการเรียนการสอนให้เหมาะสม แก่
นักเรียน อีกทั้ งยังสามารถช่วยแก้ปัญหาให้ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียนสูงขึ้นและมี
ประสิทธิภาพ 
 1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 

ประชากร ที่ใช้ในการวิจัยในครั้งนี้ ผู้บริหารสถานศึกษา ครูผู้สอน และนักเรียนในระดับชั้น
ประถมศึกษา ปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว (ประชานุเคราะห์) จำนวน 60 คน 
 กลุ่มตัวอย่าง ที่ใช้ในการวิจัยในครั้งนี้ เป็นนักเรียนที่กำลังศึกษาในระดับชั้นประถมศึกษาปีที่ 
5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์ ) จำนวน  30 คน ซึ่งได้มาโดยการเลือกแบบเจาะจง 
(Purposive Sampling)  
 2. การสร้างและการหาคุณภาพเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ ผู้เชี่ยวชาญด้านการบริหาร
การศึกษา จำนวน 3 คน  
 เครื่องมือที่ใช้ ประกอบด้วย (1) สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" 
(2) แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา ชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติ

การสอนโดยใช้สื่อ
เครือข่ายสังคมออนไลน์ 

"ตู้เทคโนโลยีดิจิทัล
อัจฉริยะ" 

 นักเรียนชั้น
ประถมศึกษา 

ปีที่ 5 

 ผลสัมฤทธิ์
ทางการเรียน 

 ความพึงพอใจ 



26  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม เป็นแบบทดสอบปรนัยเลือกตอบ 4 ตัวเลือก จำนวน 10 ข้อ และ 
(3) แบบสอบถามความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยี
ดิจิทัลอัจฉริยะ" ได้แก่  

1. แบบประเมินคุณภาพสื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ไปเสนอต่อ
ผู้เชี่ยวชาญ 3 ท่าน เพ่ือประเมินความเหมาะสมในการจัดการเรียนการสอน 4 ด้าน ได้แก่ ด้านเนื้อหา  
ด้านภาพ ภาษา และเสียง ด้านตัวอักษรและสี และด้านจัดการนำเสนอ 
 2. แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา ชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การ
ปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม แบบปรนัยชนิดเลือกตอบ 4 ตัวเลือก ตอบถูกได้ 1 คะแนน 
ตอบผิดได้ 0 คะแนน จำนวน 10 ข้อ 
 3. แบบสอบถามความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้
เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" มีลักษณะเป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า (Rating Scale) 5 ระดับ แบ่ง
ออกเป็น 3 ด้าน ได้แก่ ด้านเนื้อหา ด้านการนำเสนอเนื้อหา และ ด้านระบบการจัดการของ "ตู้
เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" 

3. การดำเนินการทดลองและการเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยดำเนินการทดลองและเก็บ
รวบรวมข้อมูลตามข้ันตอน ดังนี้ 1. เลือกกลุ่มตัวอย่าง คือ นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 ภาคเรียนที่ 
1 ปีการศึกษา 2565 จำนวน 30 คน 2. ทดสอบก่อนการจัดการเรียนรู้ โดยใช้แบบทดสอบวัดผล
สัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา ชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและ
วัฒนธรรม 3. ดำเนินการสอนโดยการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ที่
ผ่านการประเมินโดยผู้เชี่ยวชาญไปทดลองใช้กับกลุ่มตัวอย่าง  4. ทดสอบหลังการจัดการเรียนรู้ผ่าน 
โดยใช้แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา ชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติ
ตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ซึ่งเป็นแบบทดสอบข้อคำถามฉบับเดียวกันกับแบบทดสอบก่อน
เรียน 5. หลังจากทดสอบหลังการจัดการเรียนรู้แล้ว ผู้วิจัยให้นักเรียนทำแบบสอบถามความพึงพอใจ
ของนักเรียนที่มีต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ"  

4. การวิเคราะห์ข้อมูล 
1. วิเคราะห์ของความเหมาะสมในการจัดการเรียนการสอน ด้วยสื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ 

"ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" โดยใช้ค่าดัชนีความสอดคล้อง (IOC) 
2. เปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาวิทยาศาสตร์ โดยการใช้สื่อเครือข่ายสังคม

ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ก่อนเรียนและหลังเรียน โดยคำนวณจากสูตรการทดสอบค่าที 
(Dependent samples t-test) 

3. วิเคราะห์ความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยี
ดิจิทัลอัจฉริยะ" 



27 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ตัวอย่างต้นแบบสื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" แสดงดังภาพที่ 1 

ตามลำดับ ประกอบด้วย 1. หน้าหลัก 2. การเรียนแบบ ON-AIR ด้วย DLTV 3. คลังสื่อของ OBEC 
contentcenter 4. เนื้อหาและสื่อการเรียนการสอน 5. กล่องรับสัญญาณดาวเทียม,  โซล่าเซลล์ และ
เราเตอร์โดยสามารถซิมโทรศัพท์ได้ 

            
 
 

 

            
 
 
 
 

 
 

 
 
 
ภาพที่ 1: ต้นแบบสื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" 

 

1. หน้าหลัก 2.  การเรียนแบบ ON-AIR ด้วย DLTV 

 

3. คลังสื่อของ OBEC contentcenter 
ประกอบด้วย หนังสืออิเล็กทรอนิกส์ 

วิดีโอ รูปภาพ และ เสียง 

4. เนื้อหาและสื่อการเรียนการสอน 
ทุกกลุ่มสาระวิชาในระดับชั้น 

อนุบาล - มัธยมปลาย 
 

5. กล่องรับสัญญาณดาวเทียม, โซล่า
เซลล์ และเราเตอร์โดยสามารถ 

ซิมโทรศัพท์ได้ 
 
 



28  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ผลการวิจัย 

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพ่ือเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน ก่อนและหลัง การใช้สื่อเครือข่าย
สังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว 
(ประชานุเคราะห์)  
 ตารางที่ 1 แสดงการเปรียบเทียบค่าเฉลี่ยของคะแนนผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา
ชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ด้วยสื่อเครือข่าย สังคม
ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัล อัจฉริยะ" ก่อนและหลังการจัดการเรียนรู้ 

การทดสอบของกลุ่มตัวอย่าง  
คะแนน

เต็ม   t p - value 

ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชา
วิทยาศาสตร์ก่อนได้รับการ

จัดการเรียนรู้ 
13 10 3.46 0.78 

28.69 .000* 
ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชา
วิทยาศาสตร์หลังได้รับการ

จัดการเรียนรู้ 
13 10 9.23 0.73 

จากตารางที่  1 พบว่า ค่าเฉลี่ยคะแนนผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา ชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ด้วยสื่อเครือข่ายสังคม
ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" สูงกว่าก่อนเรียน อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนที่มีผลต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคม
ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม  ของ
นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์) 

ตารางที่ 2 แสดงการศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคม
ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ"  

ความพึงพอใจ 
ในการใช้สื่อเครือข่ายสังคม
ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัล

อัจฉริยะ" 

  
ระดับความพึง

พอใจ 
ลำดับที่ 

ด้านเนื้อหา 4.29 0.58 มาก 3 
ด้านการนำเสนอเนื้อหา 4.37 0.45 มาก 2 
ด้านระบบการจัดการของตู้ 4.49 0.38 มาก 1 



29 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ 

รวม 4.38 0.47 มาก - 
 

จากตารางที่ 2 พบว่า นักเรียนมีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ในการใช้สื่อเครือข่าย
สังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ"  โดยภาพรวมนักเรียนพึงพอใจมาก (  = 4.38), (  = 
0.47) เมื่อพิจารณารายด้านพบว่า นักเรียนมีความพึงพอใจมากเรียงตามลำดับ คือ ด้านระบบการ
จัดการของ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" (  = 4.49), (  = 0.38) ด้านการนำเสนอเนื้อหา (  = 
4.37), (  = 0.45) และ ด้านเนื้อหา (  = 4.29), (  = 0.58) เป็นลำดับสุดท้าย 
 

อภิปรายผล 
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่  1 พบว่า ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษา ชั้น

ประถมศึกษาปีที่ 5 เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ด้วยสื่ อเครือข่ายสังคม
ออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" หลังเรียนสูงกว่าก่อนเรียน อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 
.01 ซึ่งเป็นไปตามสมมติฐานที่ 1 ทั้งนี้อาจเนื่องมาจาก การใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ไปบูรณาการ
กับการเรียนการสอนที่เหมาะสมและเป็นประโยชน์แก่นักเรียนซึ่งสอดคล้องกับ (สกล โกมลศรี, เจริญ
วิชญ์ สมพงษ์ธรรม, อำไพ สวัสดิราช, & ประสิทธิ์ นิ่ม จินดา, 2021) รวมทั้งได้มีส่วนร่วมในการทำ
กิจกรรมอย่างทั่วถึง ซึ่งวิธีการนี้จะช่วยให้นักเรียนเกิดความสนใจและตั้งใจที่จะเรียนรู้มากขึ้น จึงทำให้
นักเรียนมีความกระตือรือร้น เกิดแรงจูงใจที่จะพัฒนาตนเองให้ได้คะแนนสูงยิ่งขึ้น อีกทั้งยังช่วย
แก้ปัญหาให้ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียนสูงขึ้นและมีประสิทธิภาพซึ่งสอดคล้องกับ (ชนสิทธิ์ 
สิทธิ์สูงเนิน, 2022) 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า นักเรียนมีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ในการ
ใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" โดยภาพรวมนักเรียนพึงพอใจมาก (  = 
4.38), (  = 0.47) ซึ่งเป็นไปตามสมมติฐานที่ 2 เมื่อพิจารณารายด้านพบว่า นักเรียนมีความพึง
พอใจมาก ตามลำดับ คือ ด้านระบบการจัดการของ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ด้านการนำเสนอ
เนื้อหา และด้านเนื้อหา เป็นลำดับสุดท้าย โดยนักเรียนมีความรู้สึกว่าเป็นวิธีการสอนที่มี (อัษฎา 
พลอยโสภณ, 2022) ความสนุกสนาน น่าสนใจ และเหมาะที่จะใช้กับผู้เรียนและทำให้ผู้เรียนมี
พัฒนาการการเรียนรู้ ซึ่งสอดคล้องกับ (ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,สุริยะ วชิรวงศ์ไพศาลและพงษ์ศักดิ์ 
ผกามาศ, 2564) และสามารถค้นคว้าหาความรู้ด้วยต้นเองได้นอกเหนือจากวิชาที่คุณครูได้ทำการสอน 
โดยใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ทำให้บรรยากาศในการเรียนดีขึ้น และ
เมื่อนักเรียนมีความรู้สึกชอบเรียนวิชาสังคมศึกษา สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัล



30  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อัจฉริยะ" นี้ ก็จะเป็นสื่อการสอนที่สำคัญและสามารถนำไปใช้หรือบูรณาการกับรายวิชาอ่ืนๆ ได้
(ชัชวาล พุทโธนโมชัย, 2021) 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 จากการวิจัยทำให้เกิดองค์ความรู้ ซึ่งเป็นกระบวนการสร้างและพัฒนาสื่อนวัตกรรม เพ่ือ 
พัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนด้วยหลักการ A–S–S–T Model ดังแผนภาพ 

 

 
 

A-Academic achievement: ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนที่ ประสบผลสำเร็จอันเกิดจากการ
เรียนรู้ของนักเรียนและการจัดกระบวนการเรียนรู้ของครู ซึ่งอาจได้มาจากผลการทดสอบของครูผู้สอน 
การสังเกตพฤติกรรม จากผลงานที่ครูกำหนดให้ทำ  

S–Satisfaction: ความพอพึงใจ เป็นความรู้สึกที่ดีหรือทัศนคติที่ดี ที่เกิดจากการได้รับการ
ตอบสนองตามท่ีตนต้องการ ก็จะเกิดความรู้สึกที่ดีต่อสิ่งนั้น  

S–Student: นักเรียนมีส่วนร่วมในเลือกรูปแบบการจัดการเรียนการสอน เลือกในสิ่งที่ตน
ต้องการ และถนัด โดยการเรียนการสอนนั้นจะยึดนักเรียนเป็นสำคัญ  

T–Technology: การนำเทคโนโลยี มาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน รวมถึงเป็นสื่อการสอน 
เพ่ือเป็นประโยชน์และมีประสิทธิภาพต่อตัวผู้เรียน 
 
บทสรุป 

จากผลการวิจัยการศึกษาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนและความพึงพอใจในการใช้สื่อเครือข่าย
สังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของ
นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่  5 โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์)  สรุปได้ว่านักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาสังคมศึกษาสูงกว่าก่อนเรียน ซึ่งเป็นไปตามสมมติฐาน
ที่วางไว้ 



31 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ความพึงพอใจของนักเรียนที่มีผลต่อการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัล

อัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 
โรงเรียนวัดพระขาว(ประชานุเคราะห์) ด้านระบบการจัดการของ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ 
นักเรียนมีความพึงพอใจมาก 

ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1. สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" ควรมีมากกว่า 1 ชิ้น เพ่ือให้
นักเรียนได้ค้นคว้าหาความรู้ได้อย่างอิสระ โดยไม่ต้องรอให้เพ่ือนค้นคว้าจนเสร็จเรียบร้อยตนถึงจะ
สามารถค้นคว้าต่อได้ 

2. ควรชี้แจงให้นักเรียนเข้าใจถึงวัตถุประสงค์ในการใช้ สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้
เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เพ่ือให้นักเรียนสามารถปฏิบัติได้ถูกต้องและไม่เกิดปัญหา 
 

เอกสารอ้างอิง  
ณัฐฐา พรสุโพธิ์, เพชรรัตน์ โนจา, & กฤตพร ศักดิ์คงนันทกุล. (2021). กระบวนการเคลื่อนไหวของ 

ประชาชนในยุคดิจิตอล. วารสารสันติสุขปริทรรศน์. 2(1): 12-23. 
อติพร เกิดเรือง. (2021). การส่งเสริมความฉลาดทางดิจิทัลของสังคมไทย. วารสารมนุษยศาสตร์ 

สังคมศาสตร์ปริทัศน์. 8(2): 1-12. 
ตฤณ ทวิธารานนท์. (2020). บทบาทของโซเชียลมีเดียในการลงโทษทางสังคม. Journal of Digital 

Business and Social Sciences. 6(2): 183-200. 
อรุโณทัย วรรณถาวร. (2021). ชาติพันธุ์วรรณนากับการศึกษาระบบอัลกอริทึมในสื่อสังคมออนไลน์. 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ปริทัศน.์ 9(3): 1-14. 
จุฑาภรณ์ ภารพบ. (2021). การใช้เครือข่ายสังคมออนไลน์เพ่ือการเรียนรู้ของนักศึกษามหาวิทยาลัย 

เทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัยสงขลา. Journal of Humanities and Social Sciences 
Mahasarakham University. 40(1): 21-34. 

สกล โกมลศรี, เจริญวิชญ์ สมพงษ์ธรรม, อำไพ สวัสดิราช, & ประสิทธิ์ นิ่มจินดา. (2021). การศึกษา
ผล จัดการเรียนรู้กลุ่มสาระการงานอาชีพและเทคโนโลยี(งานประดิษฐ์)เรื่องงานประดิษฐ์แสน
สนุก โดยใช้ชุดฝึกทักษะประกอบการจัดการเรียนรู้แบบ โครงงานของนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 2. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์. 6(2): 239-250. 

ชนสิทธิ์ สิทธิ์สูงเนิน. (2022). การจัดการเรียนรู้ด้วยกิจกรรมเป็นฐานร่วมกับเทคโนโลยีเพ่ือส่งเสริม 
ความเป็นนวัตกรและผลงานสร้างสรรค์สำหรับนักเรียน. วารสารมนุษยสังคมสาร(มสส.) คณะ 
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์. 20(2): 89-110. 



32  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
อัษฎา พลอยโสภณ. (2022). การพัฒนาแผนการจัดการเรียนรู้วิชาจิตวิทยาเพ่ือพัฒนาผู้เรียนโดยใช้ 

กระบวนการแบบเพ่ือนช่วยเพ่ือนบนเครือข่ายสังคมออนไลน์. วารสารราชนครินทร์ใ 19(1): 
1-7. 

ชัชวาล พุทโธนโมชัย. (2021). การสร้างและพัฒนานวัตกรรมการเรียนรู้โดยใช้สื่อมัลติมีเดียบูรณาการ 
ร่วมกับเครือข่ายสังคมออนไลน์. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 9(1): 215-225. 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,สุริยะ วชิรวงศ์ไพศาลและพงษ์ศักดิ์ ผกามาศ. (2564). การพัฒนาแพลตฟอร์ม
ดิจิทัลรายวิชาเศรษฐศาสตร์ธุรกิจโดยใช้รูปแบบการจัดการเรียนรู้แบบใช้ปัญหาเป็นฐาน
สำหรับผู้เรียนระดับปริญญาตรีคณะบริหารธุรกิจ. วารสารศิลปศาสตร์และอุตสาหกรรม
บริการมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 4(2): 427-442. 

 
 
 
 

 
 
 



ผลการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4  
สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ 

Effect Learning Management According to Brahma Vihãra 4 for 3rd Year 
Students English Language Teaching Program 

 
1ธนกฤต รชตะศิรกุล 

Thanakit Ratchatasirakul 
2พระวิทยา ขนชัยภูมิ  

PharWitthaya Khonchaiyaphum 
สถาบันพัฒนาพระวิทยากร, วัดสระเกศ 

Institute of Trainer Monk Development, Wat Saket  
1Corresponding Author, Email: wittamcu1990@hotmail.com 

 
Received December 2, 2022; Revised December 30, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) เพ่ือเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนก่อนและหลัง 
การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอน
ภาษาอังกฤษ 2) เพ่ือศึกษาความพึงพอใจการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับ
นิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการวิจัยเป็นนิสิตชั้นปีที่ 3 ซึ่งกำลัง
ศึกษาอยู่ในภาคเรียนที่  1 ปีการศึกษา 2565 คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย จำนวน 15 คน  
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ประกอบด้วย แผนการจัดการเรียนรู้วิชาการจัดการเรียนรู้ในชั้น
เรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหม
วิหาร 4 และแบบสอบถามความพึงพอใจของนิสิตหลังการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหม
วิหาร 4 สถิติที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูลได้แก่ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน  (S.D) และการทดสอบ
ค่าทีแบบไม่เป็นอิสระต่อกัน (t-test dependent)  
 ผลการวิจัยพบว่า  



34  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
 1. ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนตามแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 
สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย หลังเรียนสูงกว่ากอ่นเรียนอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05  
 2. นิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัยที่เรียนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มีความพึงพอใจ
มากที่สุด  
คำสำคัญ: ผลการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน; หลักพรหมวิหาร 4; สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ 
 
ABSTRACT 
 This research aims to 1) Compare academic achievement before and after 
Learning management according to Brahma Vihăra 4 for 3rd year Students English 
Language Teaching Program 2) To study the satisfaction of Learning management 
according to Brahma Vihăra  4 for 3rd year Students English Language Teaching 
Program The sample used in the research for 3rd year Students English Language 
Teaching Program who are studying in the first semester of the academic year 2022 
Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 15 people 
 The tools used in the research consisted of a learning management plan to 
Brahma Vihăra 4 Learning Management Achievement Test in Classroom to Brahma 
Vihăra 4 and Student satisfaction questionnaire after classroom learning management 
to Brahma Vihăra 4 The statistics used in the data analysis were mean, standard 
deviation (S.D), and t-test dependent. 
 The results showed that: 
 1. Achievement according to the plan Learning management according to 
Brahma Vihăra 4 for 3rd year Students English Language Teaching Program had a 
statistically significantly higher learning achievement after school than before at .05 
level    
 2. 3rd year student in English Language Teaching Program, Faculty of 
Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University to Learning management 
according to Brahma Vihăra 4 had the highest satisfaction. 
Keywords: effect Learning management according; Brahma Vihăra 4; English language 
teaching program  



35 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
บทนำ 

สังคมไทยในปัจจุบันซึ่งเป็นยุคแห่งการติดต่อสื่อสารในโลกออนไลน์ที่เกิดจากปัจจัยต่างๆ 
อันมีผลกระทบต่อสังคมไทย ได้แก่ สิ่งแวดล้อม เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม การเมือง และ
วิทยาศาสตร์เทคโนโลยี มีการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นตามวิวัฒนาการต่างๆ ที่เกิดขึ้นในช่วงปัจจุบัน
อย่างก้าวกระโดด เป็นปัจจัยที่จะส่งผลต่อแรงผลักดันเป็นการส่งเสริมให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ในการ
บริหารจัดการในการเรียนรู้ที่ส่งผลต่อการเรียนในยุคปัจจุบัน ซึ่งในศตวรรษที่ 21 หลายประเทศให้
ความสำคัญกับการพัฒนาคนในชาติให้มีศักยภาพในการแข่งขันทั้งทางด้านเศรษฐกิจ วิทยาศาสตร์
และเทคโนโลยี ปัจจัยความสำเร็จที่สำคัญ คือ การพัฒนาศักยภาพของระบบการศึกษาเพ่ือส่งเสริม
นวัตกรรมและความคิดสร้างสรรค์ เป็นตัวชี้วัดความสำเร็จของระบบเศรษฐกิจในศตวรรษที่ 21 ระบบ
การศึกษา เช่น สิงคโปร์ เกาหลีใต้ ได้พัฒนาหลักสูตรการศึกษาที่เน้นการสร้างกระบวนการเรียนรู้ที่
จำเป็นในศตวรรษที่ 21 เน้นให้ผู้เรียนมีทักษะการเรียนรู้และความคิดสร้างสรรค์ เพ่ือสรรค์สร้าง
นวัตกรรม และเพ่ือส่งเสริมการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจที่ยั่งยืน หลายประเทศจึงได้ปรับเปลี่ยนการ
พัฒนาประเทศมาเน้นการพัฒนาคนในชาติของตน รวมถึงการปรับทิศทางในการจัดการศึกษาที่เน้น
กระบวนการเรียนรู้มากกว่าความรู้เพ่ือส่งเสริมคนในชาติให้มีความคิดสร้างสรรค์ (บัวพิศ ภักดีวุฒิ, 
2558) การจัดการเรียนรู้ที่เน้นกระบวนการเรียนรู้สำคัญกว่าความรู้ สอดคล้องกับหลักสูตรแกนกลาง 
การศึกษาขั้นพ้ืนฐาน พุทธศักราช 2551 ที่เน้นผู้เรียนเป็นสำคัญ มุ่งพัฒนาผู้เรียนทุกคนให้มีสมรรถนะ 
สำคัญต่อความสามารถด้านการคิด ความสามารถด้านการคิดวิ เคราะห์ ความคิดสร้างสรรค์ คิด
สังเคราะห์ คิดอย่างมีวิจารณญาณ และการคิดเป็นระบบ เพ่ือนำไปสู่การสร้างองค์ความรู้หรือ
สารสนเทศเพ่ือการตัดสินใจเกี่ยวกับตนเองและสังคมได้อย่างถูกต้องเหมาะสม นอกจากนี้แล้วยัง
สอดคล้องกับพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 และที่แก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ 3) พ.ศ. 
2544 ที่ให้ความสำคัญกับการพัฒนาการคิดเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะความคิดสร้างสรรค์เพราะ
ความคิดสร้างสรรค์เป็นทักษะขั้นสูงสามารถช่วยให้มนุษย์มีความสุขสมบูรณ์มากขึ้น ในทุกๆ ด้าน 
เนื่องจากความคิดสร้างสรรค์เป็นปัจจัยที่จำเป็นในการส่งเสริมความเจริญก้าวหน้าของประเทศ  
 การจัดกิจกรรมการเรียนรู้ถือเป็นการเตรียมความพร้อมที่ก้าวเข้าสู่ศตวรรษที่ 21 ในยุคที่
สังคมโลกเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วจําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องรับมือเพ่ือการจัดกิจกรรมเรียนรู้ในชั้น
เรียนให้ทัน การเปลี่ยนแปลงในครั้งนี้ส่งผลให้ผู้นําของประเทศไทยได้ประกาศนโยบายการขับเคลื่อน
ประเทศเป็นยุค “ไทยแลนด์ 4.0” ซึ่งนโยบายดังกล่าวส่งผลโดยตรงต่อการเปลี่ยนแปลงเกี่ยวกับการ
จัดการศึกษาของไทยที่จะต้องเปลี่ยนโฉมหน้าเพ่ือรับมือและสอดคล้องกับนโยบายหลักของประเทศ
เช่นเดียวกันด้วยจากโจทย์ปัญหาทางการศึกษาที่ท้าทายอันก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงวิธีการจัดการ
เรียนรู้เพ่ือตอบสนองต่อการก้าวหน้าสู่ศตวรรษที่ 21 ในปัจจุบันจําเป็นที่จะต้องพัฒนาให้เยาวชนของ
ประเทศเติบโตขึ้นมาด้วยการเป็นคนที่ทั้งเก่ง ดี และมีความสุข ทั้งยังจะต้องสร้างให้เยาวชนไทย



36  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
สามารถยืนอยู่บนโลกแห่งการเปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้อย่างมีความสุขและปลอดภัย สามารถเป็น
พลเมืองไทย พลเมืองอาเซียนตลอดจนเป็นพลเมืองโลกที่มีคุณภาพ ซึ่งวิธีในการจัดการเรียนรู้จึง
จําเป็นจะต้องตอบโจทย์ในการเปลี่ยนแปลงครั้งนี้ และ Active Learning น่าจะเป็นแนวทางในการ
จัดการเรียนรู้ที่สามารถตอบโจทย์แห่งการก้าวเข้าสู่ศตวรรษที่ 21 โลกแห่งการเปลี่ยนแปลงได้เป็น
อย่างดี (กมล โพธิเย็น, 2564) และการจัดกิจกรรมการเรียนรู้เป็นการออกแบบการเรียนรู้  เพ่ือการ
ส่งเสริมศักยภาพของผู้เรียนพัฒนาสมรรถนะที่สำคัญของผู้เรียน และคุณลักษณะอันพึงประสงค์ใน
หลักสูตรการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน 2551 ยึดหลักผู้เรียนมีความสำคัญที่สุด เพราะฉะนั้นแนวทางการ
เรียนรู้ต้องส่งเสริมผู้เรียนพัฒนาความสามารถของตนเอง ผู้สอนจึงต้องการออกแบบการเรียนรู้และ
การใช้สื่อการสอนที่หลากหลายเพ่ือพัฒนาผู้เรียนให้มีคุณภาพมาตรฐานการเรียนรู้หรือตัวชี้วัด
สมรรถนะสำคัญของผู้เรียนปัญหาการเรียนการสอนในปัจจุบัน คือ ผู้สอนส่วนใหญ่สอนแบบบรรยาย
เนื้อหาตามหนังสือ ขาดเทคนิคและวิธีการสอนแบบใหม่ๆ ทำให้เด็กนักเรียนไม่กล้าแสดงความคิดเห็น
หรือฝึกแก้ปัญหาในห้องเรียนและทำให้ไม่มีส่วนร่วมในการเรียนการสอน เพราะไม่สามารถเข้าใจ ใน
เนื้อหาวิชาที่หลากหลาย และเนื้อหาสาระบางอย่างก็ไม่สามารถนำมาประยุกต์ในชีวิตประจำวัน 
ครูผู้สอนจึงต้องปรับเปลี่ยน รูปแบบ เทคนิค วิธีการเรียนการสอนใหม่ ให้ทันกับยุคสมัย และจัด
กิจกรรมให้เด็กเกิดการพัฒนาทั้งความคิด ความถนัด ความสนใจของแต่ละคน ครูต้องสอนวิธีแสวงหา
ความรู้มากกว่าสอนตัวความรู้ สอนการคิดมากกว่าสอนให้ท่องจำ เน้นผู้เรียนมากกว่าเน้นเนื้อหาวิชา 
อันเป็นทักษะสำคัญของบุคคลในยุคศตวรรษที่ 21  
 พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ .ศ. 2551 มาตรา 24 การจัดกระบวนการเรียนรู้ใน
สถานศึกษาและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องดำเนินการดังต่อไปนี้  จัดเนื้อหาสาระและกิจกรรมให้สอดคล้อง
กับความสนใจและความถนัดของผู้ เรียนโดยคำนึงถึงความแตกต่างระหว่างบุคคล  ฝึกทักษะ 
กระบวนการคิด การจัดการการเผชิญสถานการณ์ และการประยุกต์ความรู้มาใช้ เพ่ือป้องกันและ
แก้ไขปัญหา การจัดกิจกรรมให้ผู้เรียนได้เรียนรู้จากประสบการณ์จริง ฝึกการปฏิบัติให้ทำได้ คิดเป็น 
ทำเป็น รักการอ่าน และเกิดการใฝ่รู้อย่างต่อเนื่อง จัดการเรียนการสอนโดยผสมผสานสาระความรู้
ต่างๆ อย่างได้สัดส่วนสมดุลกัน รวมทั้งปลูกฝังคุณธรรม ค่านิยมที่ดีงาม และคุณลักษณะอันพึง
ประสงค์ไว้ในทุกวิชา การส่งเสริมสนับสนุนให้ผู้สอนสามารถจัดบรรยากาศ สภาพแวดล้อม สื่อการ
เรียน และอำนวยความสะดวก เพ่ือให้ผู้เรียนเกิดการเรียนรู้และมีความรอบรู้ รวมทั้งสามารถใช้การ
วิจัยเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการเรียนรู้ ทั้งนี้ผู้สอนและผู้เรียนอาจเรียนรู้ไปพร้อมกัน จากสื่อการ
เรียนการสอนและแหล่งวิทยาการประเภทต่างๆ และจัดการเรียนรู้ให้เกิดขึ้นได้ทุกเวลา ทุกสถานที่ มี
การประสานความร่วมมือกับบิดามารดา ผู้ปกครอง และบุคคลในชุมชนทุกฝ่าย เพ่ือร่วมกันพัฒนา
ผู้เรียนตามศักยภาพ กล่าวคือ การจัดกระบวนการเรียนรู้และกิจกรรมการเรียนรู้ที่สอดคล้องกับการ
นําไปใช้ในชีวิตจริงสามารถนําไปปฏิบัติและประยุกต์ใช้ได้ เป็นกระบวนการเรียนรู้ที่ผู้เรียนมีส่วนร่วม



37 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ในการปฏิบัติจริง ได้พัฒนากระบวนการคิด วิเคราะห์ ศึกษาค้นคว้า ทดลอง และแสวงหาความรู้ด้วย
ตนเองตามความถนัด ความสนใจด้วยกระบวนการและแหล่งเรียนรู้ที่หลากหลาย ทั้งในและนอก
ห้องเรียนสามารถนําความรู้และประสบการณ์ไปพัฒนาคุณภาพชีวิตของตน สังคม ดังนั้นการจัด
กิจกรรมในชั้นเรียนจึงต้องเน้นกระบวนการเรียนรู้ ดังนี้ 1) เป็นการเรียนรู้ที่เน้นพัฒนาเสริมสร้าง
ทักษะที่จําเป็นให้เกิดขึ้นกับผู้เรียน 2) ผู้เรียนมีส่วนร่วมในชั้นเรียนโดยลงมือกระทำมากกว่าที่นั่งฟัง
เพียงอย่างเดียว 3) ผู้เรียนมีส่วนร่วมในกิจกรรม 4) ผู้เรียนได้พัฒนาการคิดระดับสูงในการวิเคราะห์ 
สังเคราะห์ และประเมินผลรวมทั้งการแสดงความคิดได้อย่างรวดเร็ว เพราะว่า การจัดการเรียนรู้ไม่ใช่
เป็นเพียงการถ่ายทอดเนื้อหาวิชา โดยใช้วิธีการบอกให้จดจำและนำไปท่องจำเพ่ือการสอบเท่านั้น แต่
การจัดการเรียนรู้เป็นศาสตร์อย่างหนึ่งซึ่งมีความหมายที่ลึกซึ้งกว่านั้น กล่าวคือ วิธีการใดก็ตามที่
ผู้สอนนำมาใช้เพ่ือให้ผู้เรียนเกิดการเรียนรู้ โดยดยอาศัยประสบการณ์และปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้เรียน
และสิ่งแวดล้อม (วิชัย ประสิทธิวุฒิเวชช์. 2542) 
 การรู้จักผู้เรียนถือเป็นสิ่งแรกที่ผู้สอนต้องสามารถวิเคราะห์ศักยภาพผู้เรียนได้ว่าเป็นอย่างไร 
มีความสามารถที่จะเรียนรู้ได้อย่างไรมากน้อยเพียงใด ดังนี้ กลุ่มสติปัญญาค่อนข้างอ่อน/เรียนรู้ช้า กลุ่ม
นี้สามารถเรียนรู้ได้ต่อเมื่อได้รับการช่วยเหลือหรือสอนจากครูอย่างค่อยเป็นค่อยไป จึงจะเรียนรู้สำเร็จ
เป้าหมายการเรียนรู้เพียงช่วยเหลือตนเองได้โดยไม่ต้องเป็นภาระแก่ผู้ อ่ืนในการดำรงชีวิต  กลุ่ม
สติปัญญาปานกลาง กลุ่มนี้มีความสามารถในการเรียนรู้ได้ด้วยตนเอง แต่ต้องได้รับคำชี้แนะ รูปแบบ 
วิธีการ จากครูผู้สอน ภายใต้การให้กำลังใจการเรียนรู้จึงจะประสพผลสำเร็จ ความต้องการเรียนรู้เพ่ือ
ประยุกต์ใช้องค์ความรู้ให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองและเอ้ือแก่ผู้อ่ืนรอบข้างได้  และกลุ่มสติปัญญาสูง 
กลุ่มนี้เป็นความหวังของสังคมประเทศชาติในการช่วยให้ เกิดความเจริญก้าวหน้าทางวิชาการและ
วิชาชีพในอนาคต กลุ่มนี้มีความสามารถที่จะเรียนรู้ได้ด้วยตนเองโดยต่อยอดจากการเรียนรู้จากครู แต่
ต้องการความเป็นอิสระในการเรียนรู้ การใช้ความคิดริเริ่ม สร้างสรรค์ จินตนาการ ฉะนั้ นจึงต้องการ
โอกาสและการให้ความสะดวกในการเรียนรู้อย่างหลากหลายรูปแบบไม่มีขีดจำกัด กลุ่มนี้มีเป้าหมาย
การเรียนที่ทำให้เกิดประโยชน์กับตนเองแล้ว ยังเพ่ือผู้อ่ืนประเทศชาติตลอดจนสิ่งแวดล้อม ใช้องค์
ความรู้เพ่ือสร้างมูลค่าเพ่ิม เป็นความหวังของทุกสังคม ซึ่งหากการวางแผนและเตรียมจัดการเรียนรู้
ของครูผู้สอนต้องมีความรู้ความสามารถในการวางแผนการจัดการเรียนรู้และวิธีการเรียนรู้ที่
หลากหลาย ให้เหมาะสมกับกลุ่มผู้เรียนกล่าวคือเป็นการสร้างองค์ความรู้ (Trans Formational 
Approach) หรือ (Constructionist) โดยเน้นการเรียนรู้ผ่านสื่อ (Media) นวัตกรรม(Innovation) 
และเทคโนโลยี (Technology) การเรียนรู้จะเน้นการเรียนรู้ด้วยตัวผู้เรียนเอง ภายใต้การอำนวยความ
สะดวกของครูผ่านสื่อและนวัตกรรม เพ่ือเปิดโอกาสให้ผู้เรียนมีบทบาทและส่วนร่วมมากขึ้นโดยเฉพาะ
ผู้เรียนที่มีศักยภาพสูงเพ่ือเป็นที่พ่ึงของสังคมให้มีโอกาสเรียนรู้เต็มศักยภาพ โดยรูปแบบที่พัฒนาเน้น
การใช้นวัตกรรมและเทคโนโลยีสู่สังคม 4.0 



38  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
 ดังนั้น การจัดการเรียนรู้ตามหลักพรหมวิหาร 4 ซ่ึงประกอบด้วย 1) เมตตา คือความรักใคร่ 
ความปรารถนาจะให้ผู้อื่นเป็นสุข 2) กรุณา คือความสงสารคิดจะช่วยเขาพ้นทุกข์ 3) มุทิตา คือ ความ
พลอยยินดีเมื่อผู้อ่ืนได้ดีประสบความสำเร็จต่างๆ และ 4) อุเบกขา คือการวางเฉยหรือทำตัวเป็นกลาง 
ไม่ซ้ำเติมในความผิดพลาดหรือข้อบกพร่องของผู้อื่น ซึ่งในกระบวนการจัดการเรียนรู้ที่จะส่งผลในการ
พัฒนานักเรียนให้บรรลุตามเจตนารมณ์ของการจัดการเรียนรู้ตามหลักพรหมวิหาร 4 ซึ่งเป็นเสมือน
พรหมหรือธรรมเครื่องเป็นอยู่ของพรหมหรือผู้ใหญ่ที่เสมือนร่มโพธิร่มไทร ต้องอาศัยความร่วมมือจาก
ทุกฝ่ายอย่างแท้จริง (เกรียงไกร จันทะแจ่ม, 2559) และพระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณโณ), 2547)
ได้กล่าวถึงพรหมวิหาร ๔ ในหนังสือการพัฒนาจิต สรุปความได้ว่า พรหมวิหาร 4 เป็นธรรมสำหรับ
มนุษย์ผู้มีจิตใจประเสริฐทุกคน เป็นธรรมสำหรับผู้ใหญ่ เป็นธรรมสำหรับบิดามารดา เป็นธรรมสำหรับ
พระพรหม เป็นสัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนา และเป็นกรรมฐาน การเจริญหรือการบำเพ็ญพรหม
วิหาร 4 แม้ในกรณีท่ีผู้ปฏิบัติไม่อาจบรรลุถึงขั้นอัปปนาสมาธิหรือข้ันฌาน ก็สามารถนำความสุข ความ
สงบมาให้แกผู่้บำเพ็ญได้มาก รวมทั้งทำสังคมส่วนรวมให้สงบสุขด้วย 
 จากความสำคัญและความเป็นมาดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาผลการจัดการ
เรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ 
เพ่ือให้นิสิตเกิดความรู้ ทักษะ กระบวนการ และการนำความรู้ไปประยุกต์ในการจัดกิจกรรมการ
เรียนรู้ในชั้นเรียน ทั้งนี้การเรียนรู้ที่แท้จริงเกิดขึ้นเมื่อผู้เรียนมีส่วนร่วมในการปฏิบัติการเรียนรู้นั้น
อย่างจริงจัง (actively involved) คือกระบวนการเรียนการสอนที่ให้นิสิตได้ฝึกทำและคิดวิเคราะห์ 
สังเคราะห ์เพ่ือพัฒนาการเรียนการสอนและส่งเสริมศักยภาพของตนเองต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย     
 1) เพ่ือเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนก่อนและหลังการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตาม
หลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ 

2) เพ่ือศึกษาความพึงพอใจการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิต
ชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 ประชากรที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ นิสิตที่กำลังศึกษาอยู่ ชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอน
ภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปีการศึกษา 2565 ภาคเรียน
ที่ 1 ซึ่งมีประชากรนิสิต จำนวน 15 รูป/คน ที่กำลังเรียนอยู่ในรายวิชาการจัดการในชั้นเรียน หลังจาก
นั้นผู้วิจัยดำเนินการสร้างและการตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือตามขั้นตอน ดังนี้ 1) แผนการจัดการ
เรียนรู้วิชาการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 ผู้วิจัยดำเนินการสร้าง ดังนี้ (1) ศึกษา



39 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
เกี่ยวกับเอกสาร มกอ.3 รายวิชาการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน ภาคเรียนที่ 1 ปีการศึกษา 2565 (2) 
ศึกษาเกี่ยวกับเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องและลักษณะการสร้างกิจกรรมการเรียนรู้  (3) ออกแบบ
กิจกรรมการเรียนการสอน (4) ตรวจสอบคุณภาพแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหม
วิหาร 4 หลังจากนั้นนำไปให้ผู้เชี่ยวชาญตรวจความถูกต้องในด้านเนื้อหา (5) ทำการตรวจสอบและ
วิเคราะห์คุณภาพของแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มาปรับปรุงและแก้ไข
ให้ถูกต้องตามคำแนะนำของผู้เชี่ยวชาญ (6) สร้างแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนโดยเน้นให้ตรงกับ
จุดประสงค์ สาระการเรียนรู้ และกิจกรรมการเรียนการสอน และ (7) จัดพิมพ์เล่มสำเร็จรูปและ
นำไปใช้กับกลุ่มประชากร 2) แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหม
วิหาร 4 ผู้วิจัยดำเนินการดังนี้ (1) ศึกษาเกี่ยวกับวิธีการสร้างแบบทดสอบการเขียนข้อสอบจากหนังสือ
เทคนิค การวัดผลสัมฤทธิ์การเรียนรู้ และเอกสารการวิจัยที่เกี่ยวข้อง (2) ศึกษาวิเคราะห์เนื้อหาและ
ผลสัมฤทธิ์การเรียนรู้ในชั้นเรียนที่คาดหวังจากคำอธิบายรายวิชาของวิชาการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน 
(3) สร้างแบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนรู้ ปรนัยชนิด 4 ตัวเลือก เป็นจำนวน 40 ข้อ (4) 
จากนั้นนำเครื่องมือที่ได้ไปให้ผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 3 ท่าน ตรวจสอบคุณภาพความตรงด้านเนื้อหา 
(content validity) ของข้อกระทงคำถามแล้วหาดัชนีความสอดคล้องระหว่างข้อคำถามและ
วัตถุประสงค์ (the Index of Item-objective congruence: IOC) โดยเลือกที่มีค่าความตรงด้าน
เนื้อหาระหว่าง 0.67 ถึง 1.00 (5) วิเคราะห์คุณภาพและประสิทธิภาพของแบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์
การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 ปรับปรุงและแก้ไข (6)นำไปใช้ในการทดสอบวัด
ผลสัมฤทธิ์หลังกิจกรรมการเรียนรู้กับกลุ่มประชากร 3) แบบสอบถามความพึงพอใจของนิสิตหลังการ
จัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 ผู้วิจัยดำเนินการดังนี้ (1)ศึกษาเกี่ยวกับแนวคิด 
หลักการสร้างแบบสอบถามความพึงพอใจจากหนังสือและเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการสร้าง
แบบสอบถาม (2)นำข้อมูลที่ได้จากการศึกษามาเป็นโครงสร้างแบบสอบถามความพึงพอใจตามที่
เนื้อหากำหนดมาให้ (3)สร้างแบบสอบถามความพึงพอใจของนิสิตตามโครงสร้างและความหมายที่ได้
กำหนดเป็นแบบไว้ (4) ตรวจสอบคุณภาพแบบสอบถามความพึงพอใจ โดยนำแบบสอบถามความพึง
พอใจที่ปรับปรุงแก้ไขแล้วไปให้ผู้ทรงคุณวุฒิทั้ง 3 ท่าน ตรวจสอบคุณภาพ และนำคะแนนที่ได้มาหา
ค่า IOC (5) นำแบบสอบถามที่แก้ไขสมบูรณ์แล้วไปสอบถามความพึงพอใจของนิสิตชั้นปีที่  3 
สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษซึ่งเป็นกลุ่มประชากร  
 การตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือประกอบด้วยเครื่องมือ 3 ลักษณะ ดังต่อไปนี้ 1) การ
ตรวจสอบคุณภาพแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน มีขั้นตอนการตรวจสอบคุณภาพ การทดลองแบบ
กลุ่มตัวอย่างโดยการนำแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 ที่ผ่านการตรวจสอบ
คุณภาพจากผู้ทรงคุณวุฒิแล้วนำมาทำการปรับปรุงเรียบร้อยแล้ว ไปทดลองใช้กับนิสิตกลุ่มประชากร 
คือนิสิตที่กำลังศึกษาอยู่ ชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหา



40  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปีการศึกษา 2565 ภาคเรียนที่ 1 ซึ่งมีประชากรนิสิต จำนวน 15 รูป/คน 
โดยให้นิสิตได้ลงมือทำกิจกรรมการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 โดยใช้ภาคเรียนที่ 
1 ปีการศึกษา 2565 2) การตรวจสอบคุณภาพของแบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์การเรียนรู้ก่อนและหลัง
การจัดกิจกรรมตามแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มีขั้นตอนการตรวจสอบ
คุณภาพ ดังนี้ (1) นำแบบวัดผลสัมฤทธิ์เสนอผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 3 ท่าน เพ่ือให้ตรวจความตรงของ
เนื้อหาการเรียนรู้สอดคล้องตามจุดประสงค์ และคำจำกัดความของศัพท์ที่ใช้ในการวิจัยที่สอดคล้อง
กับคำถาม (2) นำผลการประเมินมาวิเคราะห์หาค่าความสอดคล้องโดยเลือกข้อสอบที่อยู่ในเกณฑ์มี
ความเที่ยงตรงของเนื้อหา ที่มีค่า IOC ตั้งแต่ .50 ขึ้นไปแล้วนำเสนอผู้เชี่ยวชาญอีกครั้ง (3) นำผลสอบ
มาวิเคราะห์หาคุณภาพของแบบทดสอบโดยนำแบบทดสอบที่ตรวจแล้วมาให้คะแนน โดยข้อที่ถูกให้ 1 
คะแนน และข้อที่ผิดให้ 0 คะแนน เมื่อตรวจสอบและรวมคะแนน แล้วนำคะแนนมาหาค่าความยาก 
(P) อยู่ที่ .40-.60 และค่าอำนาจจำแนก (r) อยู่ที่  .25-.49 (4) จัดพิมพ์แบบทดสอบฉบับสมบูรณ์ 
จำนวน 40 ข้อ (5) นำแบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์การเรียนรู้ จำนวน 40 ข้อ ไปใช้ในการวิจัยวัดผล
สัมฤทธิ์การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 ของนิสิตที่เป็นกลุ่มประชากร 3) การ
ตรวจสอบคุณภาพของแบบสอบถามความพึงพอใจของนิสิตหลังจากเรียนโดยใช้แผนการจัดการเรียนรู้
ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มีขั้นตอนการตรวจสอบคุณภาพ ดังนี้ (1) สร้างแบบสอบถามความ
พึงพอใจของนิสิตตามโครงสร้างและประเด็นที่กำหนดไว้ (2) นำแบบสอบถามที่สร้างขึ้นเสนอต่อ
ผู้เชี่ยวชาญ 3 ท่าน ได้แก่ ผู้เชี่ยวชาญด้านเนื้อหา ผู้เชี่ยวชาญด้านกิจกรรมการเรียนรู้ ตรวจสอบ
คุณภาพ พิจารณาการใช้ภาษาถูกต้องชัดเจน ไม่คลุมเครือ และจำนวนข้อของแบบสอบถามเหมาะสม 
เพ่ือนำผลที่ได้มาปรับปรุงแก้ไข โดยเลือกข้อคำถามที่มีค่า IOC ที่มีค่าตั้งแต่ .50 ขึ้นไป (3) เมื่อ
ปรับปรุงเครื่องมือตามข้อเสนอแนะของผู้เชี่ยวชาญแล้ว นำไปใช้กับนิสิตกลุ่มประชากร จำนวน 15 
ฉบับ หลังจากนั้นนำแบบสอบถามทั้งหมดมาวิเคราะห์ข้อมูลด้วยการแจกแจงความถี่ ร้อยละ ค่าเฉลี่ย 
ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน สรุปผลและเขียนรายงานฉบับสมบูรณ์ 
 

ผลการศึกษา 
 ผลการศึกษาผลการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 
สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ แสดงในตารางที่ 1-2 ดังนี้ 
 1. ผลการเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ก่อนและหลังการใช้แผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตาม
หลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่  3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ผู้วิจัยได้นำผลคะแนนทดสอบก่อนเรียน หลังเรียนด้วย
แผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอน



41 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  โดยใช้สูตร t-Test 
Dependent ดังปรากฎในตารางที่ 1 ดังนี้ 
 ตารางที่ 1 แสดงเปรียบเทียบค่าเฉลี่ยคะแนนทดสอบก่อนและคะแนนทดสอบหลังการเรียน
การสอนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชา
การสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

กลุ่มทดลอง N 𝑥̅  S.D t p 
ก่อนเรียน 15 28.72 1.10 

29.07 0.00 
หลังเรียน 15 37.07 1.54 

 จากตารางที่ 1 พบว่า คะแนนทดสอบก่อนและคะแนนทดสอบหลังการเรียนการสอนด้วย
แผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอน
ภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  หลังเรียนสูงกว่าก่อนเรียน

อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 โดยคะแนนเฉลี่ยหลังเรียนอยู่ที่ (𝑥̅ =37.07, S.D.=1.54) สูงกว่า

คะแนนเฉลี่ยก่อนเรียน (𝑥̅ =28.72, S.D.=1.10)  
 2. ศึกษาความพึงพอใจต่อการเรียนการสอนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลัก
พรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ตารางที่ 2 วิเคราะห์ความพึงพอใจของนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะ
ครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ดังนี้ 

ความพึงพอใจ เฉลี่ย ( ) ( ) แปลผล ลำดับ 

1. ด้านวัตถุประสงค์การเรียนรู้ 
2. ด้านเนื้อหา 
3. ด้านการจัดการเรียนการสอน 
4. ด้านสื่อการเรียนการสอน 
5. ด้านการวัดผลประเมินผล 

4.57 
4.63 
4.61 
4.53 
4.65 

0.57 
0.48 
0.48 
0.58 
0.54 

มากที่สุด 
มากที่สุด 
มากที่สุด 
มากท่ีสุด 
มากที่สุด 

4 
2 
3 
5 
1 

รวมทุกด้าน 4.62 0.54 มากที่สุด  

 จากตารางที่ 2 ความพึงพอใจต่อการเรียนการสอนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตาม
หลักพรหมวิหาร 4 สำหรับนิสิตชั้นปีที่  3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยพบว่า โดยภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ =4.62, 



42  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
S.D.=0.54) โดยแบ่งเป็นรายด้าน ดังนี้ ด้านวัตถุประสงค์การเรียนรู้ภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅  

=4.57, S.D.=0.57) ด้านเนื้อหาภาพรวมอยู่ในระดับมากท่ีสุด (𝑥̅ = 4.61,S.D.=0.48) ด้านสื่อการเรียน

การสอนภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ =4.53, S.D.=0.58) และด้านการวัดและประเมินผล 

ภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ =4.65, S.D.=0.54)  
 

อภิปรายผลการวิจัย 
 1. นิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัยที่เรียนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มีผลสัมฤทธิ์
ทางการเรียนหลังเรียนสูงกว่าก่อนเรียนอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 โดยคะแนนเฉลี่ยหลัง

เรียนอยู่ที่ (𝑥̅ =37.07, S.D.=1.54) สูงกว่าคะแนนเฉลี่ยก่อนเรียน (𝑥̅ =28.72, S.D.=1.10) แสดงว่า
หลังจากได้รับการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนโดยใช้หลักธรรมพรหมวิหาร 4 นิสิตมีผลสัมฤทธิ์ทางการ
เรียนสูงขึ้น ทั้งนี้เป็นเพราะว่า กระบวนการเรียนรู้ที่เน้นการพัฒนาผู้เรียนโดยใช้แผนการจัดการเรียนรู้
ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 ทำให้นิสิตมีแรงจูงใจในการเรียน มีวิธีการค้นหาคำตอบด้วยตนเอง 
ลงมือปฏิบัติและค้นคว้าด้วยตนเอง รวมถึงการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกัน จึงทำให้นิสิตมี
ผลสัมฤทธิ์ที่สูงขึ้นสอดคล้องกับ (ณปภา บุญศักดิ์, 2552) กล่าวว่า รูปแบบการจัดการเรียนรู้ จำแนก
ตามวิธีการจัดการเรียนรู้ได้ 3 รูปแบบ ดังนี้ 1) การถ่ายทอดความรู้ (Transmission Approach) เป็น
การจัดการเรียนการสอนที่ใช้กันมานาน เป้าหมายเพ่ือสืบทอดความรู้ อารยะธรรม วัฒนธรรม
ประเพณี ทักษะฝีมือ เพ่ือให้คงอยู่ต่อไป ประกอบกับต้องการกำลังคนในระบบอุตสาหกรรมจึงเน้น
ความเก่ง คนเก่ง การถ่ายทอดใช้รูปแบบวิธีสอน (Teaching) การฝึกฝน (Train) การกล่อมเกลาให้
เกิดศรัทธาและเชื่อฟัง (Tame) ครูจะเป็นศูนย์กลางการจัดการเรียนรู้  (Teacher Centered 
Development) สำนักไหน โรงเรียนไหน หรือครูคนไหนเก่ง นักเรียนจะหลั่งไหลไปเรียน เกิดการ
แข่งขันการเข้าเรียนในโรงเรียนดัง เป็นค่านิยมของสังคมมานาน 2) การสร้างองค์ความรู้ (Trans 
Formational Approach) หรือ (Constructionist) เป็นการจัดการเรียนรู้ที่คาดหวังว่าจะยกระดับ
ศักยภาพของประชาชนให้พึ่งพาตนเองได้ หลังจากท่ีพ่ึงพาผู้อ่ืนโดยเฉพาะเจ้าของกิจการ รัฐบาล ฯลฯ 
มานาน จนเกิดปัญหาความเหลื่อมล้ำและความยากจน การว่างงาน เกิดปัญหาสุขภาพ ฯลฯ โดย
พยายามจะให้ผู้เรียนลดการเรียนรู้ที่ต้องพ่ึงพาครู โรงเรียน หรือสถาบัน ไปสู่การพ่ึงพาตนเองในการ
แสวงหาความรู้  โดยเน้นการเรียนรู้ผ่านสื่อ(Media) นวัตกรรม(Innovation) และเทคโนโลยี
(Technology) การเรียนรู้จะเน้นการเรียนรู้ด้วยตัวผู้เรียนเอง ภายใต้การอำนวยความสะดวกของครู
ผ่านสื่อและนวัตกรรม แต่อำนาจการจัดการยังเป็นอำนาจของครู แต่เปิดโอกาสให้ผู้เรียนมีบทบาท
และส่วนร่วมมากขึ้น และ 3) การพัฒนาองค์ความรู้ใหม่สู่ปัญญาภิวัตน์ด้วยการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ที่
หลากหลาย (Transactional Approach) ผลการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีสารสนเทศและดิจิตอล



43 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ทำให้เกิด การเปลี่ยนแปลงความสัมพันธ์และวิถีชีวิตในศตวรรษที่ 21 เป็นอย่างยิ่งและรวดเร็ว 
ศักยภาพของประชาชนต้องได้รับการพัฒนาทักษะและวิถีการดำเนินชีวิตใหม่ ในสังคมแห่งชีวะ
คุณธรรม (Bio-Ethic) การศึกษาถึงเวลาต้องปรับเปลี่ยน มุมมอง วิธีคิด รูปแบบการให้การศึกษาแนว
ใหม่ ที่เปิดโอกาสให้ผู้เรียนได้พัฒนาศักยภาพของตนสู่ขีดจำกัดของแต่ละบุคคล โดยเฉพาะผู้เรียนที่มี
ศักยภาพสูงเพ่ือเป็นที่พ่ึงของสังคมให้มีโอกาสเรียนรู้เต็มศักยภาพ โดยรูปแบบที่พัฒนาเน้นการใช้
นวัตกรรมและเทคโนโลยีสู่สังคม 4.0 เมื่อนำไปประยุกต์ใช้กลับหลักธรรมพรหมวิหาร 4 ทำให้ผู้เรียน
เกิดกระบวนการแลกเปลี่ยนประสบการณ์ แสดงความคิดเห็นระหว่างเพ่ือนิสิตร่วมกัน ทำให้เกิดความ
เข้าใจในเนื้อหายิ่งขึ้น ครูผู้สอนจะมีบทบาทในการกระตุ้นให้ผู้เรียนเกิดแนวความคิดในการตั้งคำถาม 
และมีส่วนร่วมในกิจกรรมการเรียน จึงทำให้เกิดความสนใจในการเรียน เนื่องจากการจัดกิจกรรมตาม
หลักธรรมพรหมวิหาร 4 ประกอบด้วย เมตตา เกิดความรักใคร่สามัคคีกัน มีจิตไมตรีต่อกัน และ
แบ่งปันความรู้กันทั่วหน้า กรุณา มีกระบวนการคิดช่วยให้ผู้อ่ืนเกิดกระบวนการเรียนรู้ ร่วมกัน การ
ทำงานเป็นกลุ่ม เพ่ือนช่วยเพ่ือน มุฑิตา ความยินดีต่อผู้อ่ืนเมื่อได้รับรางวัล แสดงความรักต่อกัน และ
มีความเจริญงอกงามยิ่งขึ้นไป และอุเบกขา ความวางใจเป็นกลาง พิจารณาเห็นด้วยปัญญา ชี้แนะ
แนวทางให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ รู้หน้าที่ของตน โดยกระบวนการเรียนรู้ตามหลักธรรมพรหมวิหาร 
4 จึงส่งผลต่อกระบวนการเรียนรู้ของผู้เรียนทำให้เกิดความสนใจในการเรียน การทำกิจกรรมใน
ห้องเรียน และมีความพึงพอใจต่อการจัดกิจกรรมการเรียนรู้ดังที ่(พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 
2543) ให้ความหมายไว้ว่า ความเมตตา ความจริงใจ ความรัก ความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน ไม่มีเล่ห์
เหลี่ยม ดูได้จากสีหน้า ที่บ่งบอกคือ ยิ้มแย้มแจ่มใส และดูจากการกระทำที่มุ่งหวังให้ผู้อ่ืนมีดียิ่งๆ ขึ้น
ไป กรุณา ความสงสาร ความเห็นอกเห็นใจต่อเพ่ือนมนุษย์ร่วมโลก ยามเห็นผู้อ่ืนมีความลำบากก็ทน
อยู่ไม่ได้ ต้องแสดงออกมาด้วยการเข้าช่วยเหลือเจือจุน ด้วยความเต็มใจเสมอในทำนองสุขก็สุขด้วย
นั่นเทียว มุทิตา ความชื่นชมยินดีในความสำเร็จสมหวังของผู้อ่ืน ไม่แสดงความอิจฉาริษยา ด้วยการ
ทนดูทนเห็นคนที่ เขาดีกว่าตัวไม่ได้ ดูได้จากการไปแสดงไมตรีจิตต่อบุคคลอ่ืน หรือชื่นช มต่อ
ความสำเร็จของผู้อ่ืนโดยไม่ต้องบังคับใจ และอุเบกขา ความวางเฉยในเมื่อไม่อาจจะช่วยเหลือเขาได้ 
ไม่ทับถมซ้ำเติม และเมื่อผู้อ่ืนผิดพลาดหรือได้รับความวิบัติ ไม่แสดงอาการสมน้ำหน้าเมื่อเขาพลาด 
สอดคล้องกับแนวคิดของ ไพศาล หวังพานิช กล่าวถึงการวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนว่าสามารถวัดผล
ได้ แบบตามความมุ่งหมาย และลักษณะวิชาที่สอนดังนี้  1) การวัดผลด้านการปฏิบัติ เป็นการ
ตรวจสอบระดับความสามารถในการปฏิบัติหรือทักษะของผู้เรียน โดยมุ่งเน้นให้ผู้เรียนได้แสดง
ความสามารถดังกล่าวในรูปแบบของการกระทำจริงเป็นผลงาน เช่น ข้อสอบภาคปฏิบั ติ  
(Performance Test) 2) การวัดผลด้านเนื้อหา เป็นการตรวจสอบความสามารถที่เก่ียวกับเนื้อหา อัน
เป็นประสบการณ์การเรียนรู้ของผู้เรียน รวมถึงพฤติกรรมความสามารถในด้านต่างๆ สามารถวัดผลได้  
โดยใช้ “ข้อสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน (Achievement Test)” ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยทำการ



44  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
วัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนเป็นการวัดผลด้านเนื้อหาเรื่องการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน โดย
แบบทดสอบที่ผู้วิจัยสร้างขึ้น เป็นแบบทดสอบวัดพฤติกรรมด้านความรู้ ความคิด ความเข้าใจ และ
การนำไปใช้สอดคล้องกับงานวิจัยของ (ชัญญาดา โพนสิงห์, 2561) ศึกษาการประยุกต์ใช้หลักพรหม
วิหาร 4 ตามจรรยาบรรณวิชาชีพครูโรงเรียนเทศบาล 4 (ฉลองรัตน์) อำภอเมือง จังหวัดหนองคาย 
พบว่า ครูจะต้องมีเมตตาคือความรักปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข มีกรุณา หมายถึงความสงสาร 
คิดจะช่วยให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์ หมายถึง พฤติกรรม หวังดีเมื่อมีผู้อ่ืนได้รับความทุกข์ร้อน ตกทุกข์ได้ยาก ก็
รู้สึกสงสาร หวั่นใจไปตามเมื่อเห็นเขามีความทุกข์ มุทิตาหมายถึง ความรู้สึกชื่ นชม เบิกบานใจและ
พลอยยินดีเมื่อบุคคลอ่ืนประสบผลสำเร็จด้วยความจริงใจ หลักอุเบกขา หมายถึง การวางท่าทีของ
จิตใจให้เป็นกลางต่อเหตุการณ์ต่างๆ เป็นคุณธรรมที่ทำให้ลดอคติ 4 คือ รัก ชัง หลง และกลัว และ
งานวิจัยของ (ลลิตา ธงภักดี, 2561) ได้ศึกษาเรื่องการพัฒนาความสามารถในการจัดการเรียนรู้ของครู
ในสถานศึกษาขั้นพ้ืนฐาน จังหวัดนครราชสีมาเพ่ือพัฒนาผลการเรียนรู้ของผู้เรียนแห่งศตวรรษที่ 21 
โดยใช้การจัดการเรียนรู้แบบร่วมมือ พบว่า ความสามารถในการออกแบบการจัดการเรียนรู้และ
ความสามารถในการจัดการเรียนรู้แบบร่วมมือของครูผู้สอนในภาพรวมอยู่ในระดับมาก และผลการ
เรียนรู้ของนักเรียนจากการจัดการเรียนรู้แบบร่วมมือพบว่า นักเรียนมีคะแนนผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน
หลังเรียนเพ่ิมขึ้น คะแนนทักษะการทำงานร่วมกันหลังเรียนเพ่ิมขึ้น และความพึงพอใจอยู่ในระดับ
มากที่สุด สอดคล้องกับงานวิจัยของ (Huang-Yao Hong, Yu-Hui Chang and Chin SingChai, 
2014) ได้ศึกษาเรื่องแนวทางการส่งเสริมการทำงานร่วมกันและการสร้างบรรยากาศการเรียนรู้เชิง
สร้างสรรค์โดยการสร้างความรู้ พบว่า นักเรียนมีการพัฒนาทางด้านความสามารถทางการเรียนรู้เพ่ิม
มากขึ้น โดยการทำกิจกรรมภาระงานร่วมกัน และพบว่าบรรยากาศสภาพแวดล้อมการเรียนรู้ที่ดีจะ
ช่วยส่งเสริมความสร้างสรรค์ทางการเรียนรู้เพิ่มมากข้ึน  
 2. นิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัยที่เรียนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มีความพึงพอใจ

โดยภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (𝑥̅ =4.62, S.D.=0.54) ทั้งนี้เป็นเพราะว่าการจัดการเรียนรู้ในชั้น
เรียนตามหลักพรหมวิหาร 4 มุ่งเน้นให้นิสิตสามารถสร้างความสัมพันธ์กับความรู้ใหม่ที่ได้มาจากการ
ค้นคว้าหาความรู้เพ่ิมเติม กิจกรรมการเรียนรู้ทำให้นิสิตเกิดความสนุกสนานในการศึกษาค้นคว้าหา
ข้อมูล การลงมือปฏิบัติ และการจัดระบบข้อมูลที่มีความชัดเจน ซ่ึงทักษะกระบวนการกลุ่มเป็นทักษะ
ที่เกี่ยวกับวิธีดำเนินการต่างๆ ซึ่งอาจเป็นกระบวนการทางสติปัญญา เช่น กระบวนการสืบสวน
แสวงหา ความรู้หรือกระบวนการคิดต่างๆ อาทิ การคิดวิเคราะห์การอุปนัย การนิรนัย การใช้เหตุผล 
การสืบสอบ การคิดริเริ่มสร้างสรรค์และการคิดอย่างมีวจารณญาณ เป็นต้น หรืออาจเป็นกระบวนการ
ทาง สังคม เช่น กระบวนการทำงานร่วมกัน เป็นต้น ปัจจุบันการศึกษาให้ความสำคัญในเรื่องนี้มาก 
เพราะถือเป็นเครื่องมือสำคัญในการดำรงชีวิต รูปแบบการเรียนการสอนที่เน้นการพัฒนาผู้เรียนใน



45 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ด้านทักษะกระบวนการทางสังคมได้แก่ รูปแบบการเรียนการสอน กระบวนการสืบสอบและแสวงหา
ความรู้เป็น กลุ่ม (Group Investigation Instructional Model) และสอดคล้องกับงานวิจัยของ 
(Ronald A. Beghetto snd James C. Kaufman, 2014) ได้ศึกษาเรื่อง บริบทห้องเรียนที่ส่งเสริม
ความสร้างสรรค์ พบว่า บรรยากาศหรือสิ่งแวดล้อมในห้องเรียนส่งผลกระทบต่อการพัฒนาความ
สร้างสรรค์ ซึ่งต้องใช้เวลาในการที่จะพัฒนาสภาพแวดล้อมให้เอ้ือต่อการเรียนรู้ ดังนั้นจึงจำเป็นที่ครู
จะต้องส่งเสริมสภาพบรรยากาศในห้องเรียนเพ่ือให้นักเรียนสามารถพัฒนาศักยภาพความสร้างสรรค์
อย่างเต็มที ่
 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย  
 การเขียนแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 ที่ผู้วิจัยได้สร้างขึ้น
จะต้องมีความสอดคล้องกับนิสิตวิชาชีพครู วัตถุประสงค์การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน และการเขียน
เป็นขั้นตอนอย่างเป็นระบบและวิธีการที่เหมาะสมให้มีความสอดคล้องกับหลักธรรมพรหมวิหาร 4 คือ 
วิเคราะห์ มกอ.3 วิชาการจัดการในชั้นเรียน เนื้อหาสาระของกิจกรรมการเรียนรู้ เพ่ือเป็นต้นแบบ
แนวทางในการเขียนแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 เป็นไปตามความ
ต้องการของนิสิตอย่างมีคุณภาพ ดังขั้นตอนต่อไปนี้  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

รูปภาพที่ 1 แสดงองค์ความรู้การวิจัย 
 

ผลสัมฤทธิ์การจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 
สำหรับนิสิตชั้นปีที่ 3 สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ  

 

ความพึงพอใจของนิสิตที่มีต่อการเรียนรู้ตามแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียน 
ตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4  

 
 

 

 

 

 

สร้างแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 ที่มีประสิทธิภาพ 
 

 

 

ที่มีประสิทธิภาพตามเกณฑ์มาตรฐาน ๘๐/๘๐ 
 

 

 

ศึกษาวิเคราะห์ผลการเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ก่อนและหลังการใช้แผนการจัดการเรียนรู้ 
ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 



46  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
บทสรุป  

การสร้างแผนการจัดการเรียนรู้ในชั้นเรียนตามหลักธรรมพรหมวิหาร 4 ให้มีประสิทธิภาพ
จะต้องเริ่มต้นด้วยการเขียนลำดับขั้นตอนและกิจกรรมการเรียนการสอนของผู้เรียนและผู้สอน ที่
ครูผู้สอนเป็นผู้กำหนดแนวทางในการจัดกิจกรรมการเรียนการสอนอย่างเป็นระบบ เป็นเครื่องมือที่ใช้
ในการพัฒนาครูในการจัดกิจกรรมการเรียนรู้สู่จุดประสงค์การเรียนรู้ รวมถึงการวางแผนกระบวนการ
วัดผลประเมินผลที่สอดคล้องสัมพันธ์กัน ซึ่งการจัดกระบวนการเรียนการสอนโดยใช้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา คือหลักพรหมวิหาร 4 เข้ามาช่วยเติมเต็มกระบวนการเรียนรู้ที่จะช่วยให้ผู้เรียนเกิด
กระบวนการเรียนรู้มากยิ่งขึ้น เช่น ทักษะการทำงานเป็นทีม ทักษะมนุษย์สัมพันธ์ เป็นต้น  
 

ข้อเสนอแนะ  
 1.ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ 
 1.1. ควรจัดทำสื่อที่หลากหลายในการจัดกิจกรรมการเรียนการสอนให้มีความน่าสนใจ  
 1.2. การนำเอารูปแบบกระบวนการศึกษาในครั้งนี้ ไปทำการศึกษากับเนื้อหาวิชาอ่ืนๆ และ
เป็นการสร้างแนวทางการเรียนรู้ให้กับนิสิตได้นำไปประยุกต์ในการจัดการเรียนการสอนต่อไป 
 2.ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 

ควรมีการต่อยอดในการทำวิจัยเกี่ยวกับการจัดการเรียนรู้ตามหลักพรหมวิหาร 4 โดยใช้
วิธีการสอนแบบใช้ปัญหาเป็นฐาน เพ่ือพัฒนาผลสัมฤทธิ์ของนิสิตให้สูงขึ้นไป และเป็นแนวทางในการ
ให้นิสิตได้นำเอาความรู้ไปสร้างเป็นแผนการจัดการเรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพ  

 
เอกสารอ้างอิง  
กมล โพธิเย็น. (2564). Active Learning: การเรียนรู้ตอบสนองการศึกษาในศตวรรษที่ 21. วารสาร

ศึกษาศาสตร์. มหาวิทยาลัยศิลปากร: 37.  
ชัญญาดา โพนสิงห์. (2561). ศึกษาการประยุกต์ใช้หลักพรหมวิหาร 4 ตามจรรยาบรรณวิชาชีพครู

โรงเรียนเทศบาล 4 (ฉลองรัตน์) อำภอเมือง จังหวัดหนองคาย . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ณปภา บุญศักดิ์ . (2552). การจัดการเรียนรู้และการสอน . [เอกสารอัดสำเนา]. คณะครุศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา. 

บัวพิศ ภักดีวุฒิ . (2558). การพัฒนาความคิดสร้างสรรค์ของนักเรียนระดับชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 1 
โรงเรียนวังหลวงพิทยาสรรพ์จังหวัดหนองคาย โดยใช้ชุดฝึกทักษะพ้ืนฐานและชุดกิจกรรม
การเรียนรู้ ตามวงจรการปฏิบัติการคิด สร้างสรรค์ของ Plsek. วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตร
มหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 



47 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2543). พระในบ้าน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณโณ). (2547). การพัฒนาจิต. พิมพ์ครั้งที่ 6. นครปฐม: โรงพิมพ์มหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 
เกรียงไกร จันทะแจ่ม. (2559). “การจัดการเรียนรู้ตามหลักไตรสิกขา ในโรงเรียนสัตยาไส จังหวัด

ลพบุรี”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

ราชกิจจานุเบกษา. พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2545. [อินเทอร์เน็ต]. 2545 [เข้าถึงเมื่อ 5 
เ ม ษ า ย น  2565]. เ ข้ า ถึ ง ไ ด้ จ า ก : https://www.moe.go.th/backend/wp-
content/uploads/2020/ 

วิชัย ประสิทธิวุฒิเวชช์. (2542). การพัฒนาหลักสูตรสานต่อที่ท้องถิ่น. กรุงเทพมหานคร: เลิฟแอนด์
ลิพ เพรส. 

ลลิตา ธงภักดี. (2561). “การพัฒนาความสามารถในการจัดการเรียนรู้ของครูในสถานศึกษาขั้น
พ้ืนฐาน จังหวัดนครราชสีมาเพื่อพัฒนาผลการเรียนรู้ของผู้เรียนแห่งศตวรรษท่ี 21 โดยใช้การ
จัดการเรียนรู้แบบร่วมมือ”. วารสารชุมชนวิจัย มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา ปีที่ 12 
ฉบับที่ 1 (2018): มกราคม-เมษายน. 

Huang-Yao Hong, Yu-Hui Chang and Chin SingChai. (2014, May). Fostering a 
Collaborative and Creative Climate in a College Class through Idea-Centered 
Knowledge-Building. An International Journal of the Learning Sciences. 42(3). 

Ronald A. Beghetto snd James C. Kaufman. (2014). Nurturing Creativity in the 
Classroom. Cambridge University Press. 

 
 
 

 
 
 

https://www.moe.go.th/backend/wp-content/uploads/2020/
https://www.moe.go.th/backend/wp-content/uploads/2020/


ข้อเสนอเรื่องพระเจ้าในทัศนะของศังกราจารย์และสปิโนซ่า 
An Approach of God in Sankara and Spinoza 

 
มาตาจี วณิชยา ปรือปรัก 

Mata ji. Wanichaya Prueprak 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya university 
Corresponding Author, Email: wanichayapr@gmail.com 

 
Received August 29, 2022; Revised December 28, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์แสดงทัศนะเรื่องพระเจ้าของศังกราจารย์และสปิโนซ่า ด้วยวิธีการ
ศึกษาจากเอกสาร หนังสือและงานวิจัยที่ เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า ข้อเสนอทางอภิปรัชญา
ของศังกราจารย์และสปิโนซ่าเสนอว่าพระเจ้าเป็นความจริงหนึ่งเดียว แต่มีความต่างกันในแง่ของ
วิญญาณท่ีเป็นอาตมันนั้นอยู่ในตัวบุคคล แต่ของสปิโนซ่าอยู่ภายนอก เขาแยกพระเจ้ากับสรรพสิ่งออก
จากกัน การเข้าถึงพระเจ้าของศังกราจารย์จึงเป็นการสร้างความรู้จากภายใน ขณะที่สปิโนซ่ากล่าวถึง
การหลุดพ้นว่ามาจากการอาศัยเจตจำนงของพระเจ้าที่อยู่ภายนอกช่วยทำให้เกิดการหลุดพ้นได้ ส่วน
ข้อเสนอทางจริยศาสตร์ ศังกราจารย์กับสปิโนซ่าไม่สนใจศีลธรรมที่ต้องพ่ึงพาสติปัญญาของมนุษย์เป็น
ผู้ตรวจสอบ เนื่องจากวิญญาณมีพันธนาการ เพราะว่าไม่มีความรู้ที่ถูกต้องถึงธรรมชาติของพระเจ้าจึง
ทำให้เกิดมายา ฉะนั้น ทุกการกระทำของมนุษย์จึงไม่สามารถนำไปสู่ความหลุดพ้นหรือความบริสุทธิ์ที่
แท้จริงได้ มีเพียงแต่พระเจ้าจะช่วยทำให้เกิดความรู้แจ้งได้ 
คำสำคัญ: พระเจ้า; ศังกราจารย์; สปิโนซ่า 
 

Abstract 
This article has objective to show the concepts of God in Sankara and 

Spinoza. This article employed the documentary research methodology. In the 
research, it was found that in the same way, they talked that God is monism. It 
differently named Atman as an individual's inner self, but Spinoza called an objective 



49 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
being. In Sangara thought, it’s possible to know the Brahman with intuition. Spinoza 
talked that with the God will we get the Spirit of power, and that is important in 
order to be able to contain in the God. In Ethical approach, they didn’t agree the 
moral judgments of human intelligence because souls are in bondage because they 
have an incorrect understanding of the nature of God, due to ignorance (avidya). So, 
everything made by humans didn’t make them liberation and salvation. In the end, 
there is God made it.  
Keywords: God; Sankara; Spinoza 
 

บทนำ 
 การกล่าวถึง “พระเจ้า” นั้นเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ทางศาสนา กล่าวคือผู้ที่เชื่อว่ามีพระ
เจ้า เป็นการยอมรับว่ามีบางสิ่งอันเป็นสิ่งสูงสุดที่สร้างจักรวาลและออกแบบสิ่งต่างๆ ที่ปรากฎอยู่นี้ ซึ่ง
แนวคิดนี้จะพบว่าถูกปฏิเสธโดยกลุ่มสรรพเทวนิยม (pantheism) ที่มองว่าพระเจ้ากับจักรวาลไม่ได้
แยกจากกันแต่เป็นสิ่งเดียวกัน ซึ่งนำไปสู่การไม่เชื่อว่าพระเจ้าสร้างจักรวาลขึ้นมา ขณะที่ผู้ศรัทธาใน
ศาสนาคริสต์มองว่า พระเจ้าเป็นสิ่งอมตะ สมบูรณ์พร้อมทุกอย่างทั้งอำนาจ ความรู้ และความดี  
(Paul Edwards, Arthur Pap, 1965) การเข้าใจว่าพระเจ้าเป็นส่วนหนึ่งของความศรัทธาทำให้เกิด
การยอมรับความมีอยู่อย่างปฏิเสธไม่ได้ และความศรัทธานี้ได้ถูกอธิบายเรื่องพระเจ้านั้นว่าเกี่ยวข้อง
กับความมีอยู่ในมิติใด มิติหนึ่งไม่ว่าจะอยู่ในจักรวาลและนอกจักรวาลก็ตามที  

ข้อเสนอถึงความมีอยู่ของพระเจ้านั้นจึงเริ่มต้นจากความเชื่อที่แตกต่างกัน เนื่องจากการตอบ
ว่ามีพระเจ้าอยู่นั้นไม่ใช่แค่เพียงระบุแค่ว่าพระเจ้ามีองค์ประกอบอะไรบ้าง แต่ต้องตอบให้ได้ว่าพระเจ้า
เกี่ยวขอ้งกับจักรวาลและมนุษย์อย่างไร โดยที่นักคิดบางคนยืนยันว่า พระเจ้าสร้างจักรวาลและปฏิเสธ
ความเชื่ออ่ืนๆ ที่มองว่าพระเจ้าเป็นเหตุที่อยู่เบื้องหลังปรากฎการณ์ทางธรรมชาติ เช่น  ปาฎิหาริย์ 
กล่าวคือเมื่อใครก็ตาม มีการสวดอ้อนวอนขอพรจากพระเจ้า ก็จะเกิดผลตามคำสวดอ้อนวอนนั้น 
รวมถึงการเปิดเผยปาฎิหาริย์ต่างๆ ที่ปรากฎในคัมภีร์ใบเบิล นักคิดกลุ่มนี้เรียกว่า เทพนิยม (deism) 
ที่ไม่เชื่อในปาฏิหาริย์ของพระเจ้า และปฏิเสธการดูถูกพระเจ้าว่าเต็มไปด้วยความผิดพลาด เพราะพระ
เจ้าสร้างสิ่งต่างๆ แล้วยังต้องแสดงปาฎิหาริย์เพ่ือแก้ไขสิ่งที่สร้างนั้นอยู่ตลอดเวลา 

ขณะที่ความคิดตรงข้ามของเทวนิยมคือกลุ่มที่อ้างว่าพระเจ้าได้สร้างจักรวาลขึ้นแต่แรก และ
ยังต้องรับผิดชอบด้วยการสร้างปาฎิหาริย์ การให้ตามคำขอของผู้สวดมนต์อ้อนวอน และยังต้อง
เปิดเผยพระองค์เองให้กับเหล่าศาสดาต่างๆ อีกทั้งพระเจ้ายังมีความสนใจต่อเรื่องความดีความชั่วของ
มนุษย์ และการเข้ามาเกี่ยวข้องกับข้อเสนอทางศีลธรรมบางเรื่องผ่านศาสนา แนวคิดเรียกว่า เทวนิยม 
(Theism) ซึ่งแนวคิดแบบเทพนิยมจึงต้านเทวนิยมทางวัฒนธรรมในตะวันตกและยุโรป รวมถึงอเมริกา 



50  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ซึ่งต่อมาถูกนำเสนอในนามแนวคิดว่าอไญยนิยม (agnosticism) เป็นแนวคิดที่เสนอให้เห็นว่าเป็นไป
ไม่ได้ที่มนุษย์จะเข้าใจได้ว่ามีพระเจ้าอยู่หรือไม่ ซึ่งแนวคิดนี้แตกต่างจากอเทวนิยม (atheism) ที่
ปฏิเสธความมีอยู่ของพระเจ้าอย่างสิ้นเชิง เนื่องจากอเทวนิยมไม่ได้สนใจจะตอบคำถามว่า “อะไรคือ
จุดจำเนิดชีวิต” หรือ “จักรวาลเริ่มต้นจากที่ไหน” แต่อไญยนิยมสนใจต่อคำถามที่ว่า “จักรวาลมีจุด
กำเนิดหรือไม่ และถ้ามี จุดกำเนิดนั้นก็เกินเลยกว่าที่มนุษย์จะรับรู้ได้” (Paul Edwards, Arthur Pap, 
1965)  การอธิบายถึงพระเจ้าว่ามีอยู่หรือรับรู้ไม่ได้นี้ แต่ก็ยังยืนยันได้ถึงความมีอยู่ของพระเจ้าได้ว่ามี 
แต่การยืนยันเป็นเรื่องที่เกินเลยกว่ามนุษย์จะพิสูจน์ได้  

ตามข้อเสนอของนักปรัชญาอย่างสปิโนซ่า (Spinoza) เสนอว่าพระเจ้าเป็นอมตะ เป็นอนันต์ 
มีอยู่ด้วยตัวเอง (Spinoza, 1992) และเป็นสารัตถะ (substance) ที่ เป็นพ้ืนฐานของสิ่งที่มีอยู่  
(being) โดยจะพบว่าพระเจ้านั้นมีคุณลักษณะที่เป็นอนันต์จากข้อเสนอว่า อะไรก็ตามที่สามารถรับรู้
ได้นั้นจะเชื่อมต่อไปถึงการมีอยู่ของสิ่งนั้นผ่านความคิด แต่หากมีบางสิ่งที่เรารับรู้ได้แล้วขยายออกไป
ได้ไม่สิ้นสุดอย่างพระเจ้าก็ยังสามารถยืนยันทางด้านเหตุผลได้อยู่ดี ซึ่งการที่พระเจ้าเป็นจริงนั้นล้วน
เป็นข้ออ้างอิงความจริงทางภววิทยาไม่ใช่มายาหรือเป็นสิ่งที่เราเข้าใจไม่ได้แต่อย่างใด (Melamed, 
Yitzhak Y., 2017) การยืนยันว่าพระเจ้านั้นยังคงเป็นสิ่งที่รับรู้ได้นั้นเป็นข้อเสนอเรื่องพระเจ้าที่ช่วย
ทำให้มนุษย์สามารถอ้างว่ารับรู้ถึงพระเจ้าได้  

ขณะที่ข้อเสนอของสปิโนซ่านั้นดูจะเป็นการเสนอให้เข้าใจว่าพระเจ้านั้นมีอยู่ผ่านการยอมรับ
ว่ามนุษย์มีศักยภาพที่เพียงพอในการรับรู้ถึงพระเจ้าได้ ขณะที่ศังกราจารย์มองว่าการรับรู้ของมนุษย์
อยู่ภายใต้โลกแห่งประสาทสัมผัสที่ปรากฎให้เห็นเท่านั้นซึ่งเทียบได้กับโลกมายา แต่จริงๆ แล้วพระเจ้า
อยู่ ในโลกที่ เราไม่อาจรู้ได้  (James H. Cumming, 2022) โดยจะพบว่าพระเจ้าในทัศนะของ
ตะวันออก มีคำเรียกว่า พรหมัน โดยพรหมันในความหมายของศาสนาฮินดูนั้นอ้างถึงคัมภีร์อุปนิษัท
ที่ตั้งคำถามว่า มีสิ่งที่เป็นทุกสิ่งในโลกหรือไม่ หรือไม่มีอะไรเลยนอกจากเปลี่ยนแปลง การเกิด การ
เติบโตและการตาย หรือมีบางสิ่งที่เป็นสื่อและอยู่เบื้องหลังโลกที่เปลี่ยนแปลงซึ่งมีลักษณะเดียวกับสิ่ง
ที่เป็นอมตะ คำตอบต่อคำถามเหล่านี้มุ่งไปที่การอธิบายถึงสิ่งที่เรียกว่า “พรหมัน” ที่ไม่เปลี่ยนแปลง 
เป็นอมตะและอยู่เบื้องหลังโลก ซึ่งแนวคิดดังกล่าวนี้มาจากการยอมรับโลกที่เปลี่ยนแปลงทำให้มีคน
ตั้งข้อสังเกตถึงความมีอยู่ของพรหมันว่า โลกที่ เปลี่ยนแปลงได้ เรารับรู้ได้ แต่พรหมันที่ไม่มีความ
เปลี่ยนแปลงนั้นจะรับรู้ได้อย่างไร ซึ่งคำถามนี้โยงให้เห็นว่า แล้วอะไรคือความสัมพันธ์กันระหว่างโลก
ที่เปลี่ยนแปลงกับพรหมันที่ไม่เปลี่ยนแปลง แล้วพรหมันกับโลกเป็นความจริงที่แตกต่างกันหรือเป็น
ความจริงเดียวกัน ตามคัมภีร์อุปนิษัทได้เสนอว่าพรหมันเป็นความจริงที่ไม่เปลี่ยนแปลงและปรากฎอยู่
ในโลกแห่งความเปลี่ยนแปลงได้ เช่นข้อความว่า“พรหมันสัมพันธ์กับธรรมชาติผ่านช่วงเวลาที่แสง
ปรากฎขึ้นในชั่วพริบตา พรหมันสัมพันธ์กับมนุษย์เมื่อมองผ่านทางด้านจิตใจ การไม่เสื่อมสลายเป็น



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ความจริง เช่นเดียวกับประกายไฟที่ลอยอยู่เหนือกองไฟที่ลุกโชติช่วง ยังคงเหลือสิ่งที่ไม่อาจทำลายได้ 
เป็นสิ่งที่อยู่ลึกสุดและส่งต่อความไม่เสื่อมสลายต่อไป” (Ramakrishna Puligandla, 2008)  

พรหมันในข้อความนี้จึงมีอำนาจในตัวเอง เป็นความจริงที่ไม่เปลี่ยนแปลงและอยู่เบื้องหลัง
โลกที่เปลี่ยนแปลง ซึ่งในคัมภีร์อุปนิษัทนี้ดูเหมือนว่าจะมีแนวคิดเกี่ยวกับความจริง 2 แบบคือ โลกที่
เปลี่ยนแปลงและพรหมันที่ไม่เปลี่ยนแปลง แต่จริงๆ แล้วมุมมองดังกล่าวนั้นผิด เพราะพรหมันใน
อุปนิษัทมีเพียงสิ่งเดียว แต่ที่มีความแตกต่างกันที่ปรากฎในโลกนั้นเป็นเพียงแต่ชื่อและรูปแบบเท่านั้น 
ขณะที่สารัตถะนั้นเป็นอันเดียวเท่านั้นที่จริงแท้มีลักษณะเป็นอมตะและไม่เสื่อมสลาย ตามความหมาย
ที่ว่านี้เป็นของศังกราจารย์ที่มองว่า พระเจ้าเป็นหนึ่งเดียวเท่านั้นในฐานะเป็นความจริงสูงสุด ไม่ใช่ทั้ง
ในฐานะผู้สร้าง ผู้รักษา หรือผู้รอบรู้ เพราะพระเจ้านั้นอยู่เหนือความสัมพันธ์ใดๆ ในโลก พระเจ้า
เกี่ยวข้องกับโลกแห่งปรากฎการณ์ (the phenomenal world) เท่านั้น (Charles Hartshorne and 
William L. Reese, 1963) ซึ่งวิธีการพิจารณาพรหมันในฐานะของความเป็นพระเจ้าหนึ่งเดียวที่อยู่
เหนือกว่าสิ่งอ่ืนๆ และแยกออกจากสิ่งอ่ืนจึงเป็นรูปแบบสรรพันตรเทวนิยม (panentheism) โดย
รูปแบบการอธิบายความมีอยู่ของพระเจ้าที่อยู่เหนือทุกอย่างที่หลากหลายอันเป็นเพียงรูปแบบในโลก
นี้เท่านั้น 

จากข้อเสนอของนักคิดตะวันตกและตะวันออกเกี่ยวกับเรื่องพระเจ้า ได้เสนอข้อพิสูจน์
ทางด้านเหตุผลที่โยงไปหาหลักฐานบางประการที่ตรวจสอบได้ผ่านประสบการณ์ แม้ข้อสั นนิษฐาน
เหล่านั้นจะมีลักษณะในเชิงเชื่อมโยงกันได้ว่ามีบางสิ่งที่อยู่เหนือประสบการณ์ของมนุษย์อยู่ แต่ การ
อธิบายว่ามีอยู่อย่างไรนั้นจำเป็นต้องอาศัยข้อเสนอเรื่องพระเจ้าในลักษณะที่หลากหลาย รวมทั้ง
ข้อสังเกตที่เกี่ยวข้องกับการอธิบายทั้งในนักคิดตะวันตกและตะวันออกที่จะช่วยขยายให้เห็นพ้ืนที่การ
เปรียบเทียบจุดเหมือน จุดต่างและข้อโต้แย้งทางด้านเหตุผลที่ถูกนำเสนอในแต่ละช่วงเวลาจน 
สมเหตุสมผลมากขึ้น และอาจทำให้เราได้คำตอบเกี่ยวกับความจริงเหล่านี้ได้มากขึ้นจากหลักเหตุผลที่
ถูกเสนอในสมัยต่อๆ มา 

  

ข้อเสนอเร่ืองพระเจ้าของศังกราจารย์ 
แนวคิดเรื่องพระเจ้าถูกเรียกว่าพรหมันในฐานะ ทรงควบคุมทุกสรรพสิ่ง มีธรรมชาติบริสุทธิ์ 

เป็นอมตะ ทรงภูมิปัญญา มีอยู่อย่างอิสระ เป็นสิ่งที่ศังกราจารย์อธิบายถึงพรหมันในลักษณะเชิง
องค์ประกอบ ที่มีคุณสมบัติอธิบายข้อเท็จจริงเกี่ยวกับการแยกกันระหว่างการมีอยู่และไม่มีอยู่ การ
เปลี่ยนแปลง และการไม่ปรากฏของความเปลี่ยนแปลง และการประกอบรวมกันทั้ง 2 รูปแบบหรือ
การปฏิเสธทุกสิ่ง ศังกราจารย์อธิบายถึงพระเจ้าผ่านสถานะของวัตถุที่ปรากฏทางประสาทสัมผัส แต่
พรหมันนั้นเป็นสิ่งเหนือประสบการณ์คืออยู่เหนือการรับรู้ว่ามีอยู่หรือไม่อยู่ พรหมันจึงมีอยู่ภายนอก
แต่แตกต่างจากสิ่งอ่ืนตรงที่ว่าไม่มีสิ่งนั้นอยู่ที่ไหน แต่จะปฏิเสธก็ไม่ได้ ลักษณะของพรหมันที่มีลักษณะ



52  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ธรรมบริสุทธิ์และทรงภูมิปัญญา (Maganlal A.Buch, 1921) การอธิบายถึงพรหมันในฐานะการรับรู้
นั้นมีข้อจำกัดที่จะเข้าใจได้ ตามองค์ประกอบของการรับรู้ แต่อาจรับรู้ได้ผ่านความเป็นพรหมันใน
ฐานะที่เก่ียวข้องกับอาตมันจึงทำให้รับรู้ถึงความมีอยู่นั้นได้ 

ข้อเสนอของศังกราจารย์นำเสนอให้เห็นว่า พรหมันเป็นรากฐานของทุกสิ่ง เช่นเดียวกับที่ทุก
คนสามารถรับรู้ถึงความมีอยู่ของอัตตาหรืออาตมัน (Self) ได้ ไม่มีใครคิดได้ว่าอาตมันไม่มี ซึ่งถ้าการมี
อยู่ของอาตมันไม่อาจถูกรับรู้ได้ ทุกคนก็จะคิดว่า ฉันไม่มีอยู่จริง การรับรู้ได้ว่าอัตตามีอยู่นี้จึงเป็น
เช่นเดียวกับการรับรู้ถึงพรหมัน หากพรหมันเป็นสิ่งที่รับรู้ได้ผ่านอัตตาก็ไม่จำเป็นต้องมีอะไรต้อง
ตรวจสอบ เพราะทั้งคนที่ไม่ได้เรียนรู้และคนที่เข้าใจโลกล้วนมีแนวคิดเดียวกัน ว่าร่างกาย อวัยวะ 
และโครงสร้างร่างกายล้วนมาจากการสร้างของอาตมันที่ทรงภูมิปัญญา แต่ยังมีองค์ประกอบบาง
ประการที่สามารถข้ามภพข้ามชาติได้แตกต่างจากร่างกาย อาตมันนี้จึงเป็นแค่ตัวแทน (agent) และ
ผู้รับสุขจากการกระทำ โดยถูกใส่เข้าไปให้มีลักษณะของวิญญาณแบบปัจเจกบุคคลที่มีอำนาจการรับรู้
ต่างๆ ถึงพรหมัน โดยเฉพาะผลของความสุขที่พรหมันเป็นเจ้าของ ฉะนั้น พรหมันจึงเป็นสิ่งที่เป็น
อมตะที่อยู่ในอาตมัน ไม่ใช่วัตถุภายนอกจึงไม่ใช่สิ่ งที่ถูก แต่เป็นผู้รู้  (Charles Hartshorne and 
William L. Reese, 1963) โดยจะพบว่าคำนี้เช่นเดียวกับคำว่า วิญญาณ ทีป่รากฎในแนวคิดกรีก แต่
ไม่ได้เกิดจากศาสนาคริสต์ โดยสิ่งที่ขาวกรีกสอนกันนั้นเริ่มต้นจากพีธากอรัสที่เชื่อในเรื่องการเวียนว่าย
ตายเกิด และมีจุดมุ่งหมายเพื่อการหลุดพ้นสูงสุด โดยอ้างถึงความเป็นอิสระจากการยึดเหนี่ยวทางด้าน
วัตถุ เพราะจะพบว่า วิญญาณมีทุกข์ตราบเท่าที่เกี่ยวข้องกับร่างกาย แต่จะเป็นอิสระเมื่อจากโลกนี้ไป 
จนกระทั่งคำสอนนี้ปรากฎในทางศาสนาจึงเป็นข้อจำกัดว่า วิญญาณที่จะไปดีหรือไม่ดีนั้นมาจากการ
กระทำที่ดีและไม่ดีอันเป็นคำสอนที่ถูกเพ่ิมเข้ามาในภายหลัง (Bertrand Russell, 1974) โดยมี
ข้อเสนอเรื่องพระเจ้าผ่านแนวคิดทางอภิปรัชญาและข้อเสนอทางจริยศาสตร์ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอทางอภิปรัชญา (Metaphysical Approach) เป็นข้อเสนอที่อธิบายสรรพสิ่งที่
ปรากฎอยู่ในโลกที่เชื่อมโยงกับสิ่งที่ไม่ปรากฎ โดยสิ่งเหล่านั้นเป็นที่มาของการพิสูจน์ในรูปแบบต่างๆ 
ดังนี้ 

1.1 พรหมันกับวิญญาณแบบปัจเจก (Brahman and the Individual Soul) พรหมัน
อันสูงสุดเป็นสิ่งเดียวกัน เพราะพิจารณาจากข้อความว่า สิ่งนั้นคือตัวเรา พรหมันเป็นธรรมชาติจริง
ของวิญญาณแบบปัจเจก ส่วนธรรมชาติต่อมาเป็นผลที่ขึ้นอยู่กับเงื่อนไขอันจำกัดทางมายาซึ่งไม่ใช่
ธรรมชาติที่แท้จริง สำหรับวิญญาณแบบปัจเจกนั้นไม่ได้เป็นอิสระในตัวเองเนื่องมาจากความผิดพลาด
ที่เกิดขึ้นหลังจากการมีมนุษย์และความคิดต่างๆ เกิดขึ้น จนมนุษย์ไม่เข้าใจความรู้ที่แท้จริงของอาตมัน
ซ่ึงมีลักษณะไม่เปลี่ยนแปลง เป็นอมตะ อันแสดงถึงรูปแบบว่า “ฉันคือพรหมัน” วิญญาณแบบปัจเจก
นั้นเป็นผลรวมของร่างกายทั้งหมดผ่านประสาทสัมผัสและจิตใจที่สร้างองค์ความรู้เรื่องอาตมันขึ้น แต่
อย่าลืมว่าอาตมันนั้นไม่ได้เป็นผลรวมของร่างกายหรือเป็นสิ่งที่มีอยู่เพ่ือเวียนว่ายตายเกิดเท่านั้น แต่



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
เป็นความจริงแท้ เป็นธรรมชาติอันบริสุทธิ์ที่มีธรรมชาติ อันไม่เปลี่ยนแปลง เป็นอมตะ อยู่เหนือสิ่ง
ต่างๆ และกลายเป็นสิ่งสูงสุด ฉะนั้น พรหมันไม่มีอะไรอ่ืนที่รับรู้ได้ตราบที่ยังมีความเป็นวิญญาณแบบ
ปัจเจกอยู่ ซึ่งผู้มีวิญญาณแบบปัจเจกจะยังคงอธิบายท้องฟ้าเป็นสีฟ้าทั้งที่จริงแล้วเป็นเพียงอากาศท่ีไร้
สี เท่านั้น (Charles Hartshorne and William L. Reese, 1963) คำอธิบายนั้นเป็นการอ้างถึง
ข้อเสนอที่แตกต่างกันระหว่างความรู้แจ้งพรหมันกับวิญญาณแบบปัจเจกนั้นเป็นคนละอย่างกัน ตราบ
ที่เรายังใช้วิญญาณในการรับรู้อาตมันที่เป็นรูปแบบเฉพาะของแต่ละคน ไม่เป็นอิสระจากความคิดนึก
อันเป็นผลของร่างกายก็ทำให้การอธิบายของเรานั้นบิดเบือนไปไม่สิ้นสุด เช่นเดียวกับชายคนหนึ่งเดิน
ไปในเวลากลางคืนเดินไปเห็นผ้า เข้าใจผิดคิดว่าผ้าบนพ้ืนเป็นงู จึงรีบวิ่งหนีด้วยความกลัว จนคนอ่ืน
บอกกับเขาว่า “อย่ากลัวที่เห็นผ้าไม่ใช่งู” พอรู้ว่าเป็นผ้าเขาจึงหยุดวิ่ง การรู้ของชายคนนั้นทำให้
ความคิดที่บกพร่องของเขาหายไป เพราะผ้าอย่างไรก็เป็นผ้าไม่อาจเปลี่ยนเป็นงูได้ การเปรียบเทียบนี้
เป็นการเข้าใจว่าวิญญาณแบบปัจเจกเป็นส่วนหนึ่งของการเป็นส่วนของวิญญาณสูงสุดได้ ซึ่งทำให้เห็น
ว่ามายาทำให้เกิดความแตกต่างของวิญญาณที่รู้และไม่รู้ความจริงนี้ 
 การเข้าใจความจริงจากการเทียบเคียงกันระหว่างความจริงกับการรับรู้ ความจริงนั้นต่างกัน 
การเข้าใจความจริงนั้นขึ้นอยู่กับการรับรู้อาจทำให้เราหลงว่า วิญญาณของเรารับรู้ความจริงได้ แต่เอา
เข้าจริงแล้ว วิญญาณไม่ได้รับรู้ความจริง แต่เป็นความจริงต่างหากที่รับรู้ตัวเอง จึงมีคำอธิบายในคัมภีร์
ว่า วิญญาณแบบปัจเจกและปรมาตมัน (the Highest Self) ซึ่งแตกต่างกันในชื่อเท่านั้น โดย
ปรมาตมันและวิญญาณเป็นเหมือนกันระหว่างหัวงูและลำตัวงูที่บางทีก็ดูเป็นส่วนเดียวกัน บางครั้งงูก็
ขดตัวหรือแผ่พังพาน หรือยืนตัวยืนด้วยขนดหางงู (Charles Hartshorne and William L. Reese, 
1963) การเข้าใจว่างูนั้นแยกกันระหว่างหัวกับตัวตรงจุดไหนนั้นไม่อาจบอกได้ แต่จะยืนยันได้ว่าเป็นงู
ได้ว่าเป็นตัวเดียวกันเท่านั้น ขณะที่เราจะแยกความจริงกับการรับรู้ออกจากกันได้อย่างไรในเมื่อข้อ
พิสูจน์ว่า เราเป็นมนุษย์ มาจากข้อยืนยันของตัวเราว่าไม่อาจแบ่งแยกเรากับมนุษย์ออกจากกัน แต่
หากยังแบ่งได้หรือสร้างความเป็นปัจเจกข้ึนมาได้ก็เท่ากับความจริงกับการรับรู้แยกออกจากกัน  
  1.2 โลกอันหลากหลายกับพรหมัน (The Manifold World and Brahman) การเข้าใจ
ว่าโลกมีความหลากหลายเป็นการตรวจสอบวัตถุภายนอก (objects) กล่าวคือ เวลาที่เรามองไปยัง
พ้ืนที่กว้างๆ จะมีความชัดเจนมากกว่าการมองไปยุงมุมมองแคบๆ อย่างในแก้วน้ำหรือในกาน้ำ เช่น
หากเรามองออกไปบนพ้ืนทะเลจะพบแสงสะท้อนที่ไม่ได้มีอยู่จริงจากพ้ืนน้ำเพียงชั่วครู่แล้วก็หายไป 
การรับรู้สิ่งนั้นไม่ได้เกิดจากธรรมชาติของตนเอง แต่เป็นไปตามลักษณะความหลากหลายที่มาจากสิ่ง
ภายนอกที่แสดงออกมา โดยการแสดงออกมานั้นจะเห็นว่าไม่ได้เป็นองค์ประกอบของพรหมัน 
(Charles Hartshorne and William L. Reese, 1963 ) ศั งก ราจารย์ จึ ง เสน อ ให้ เห็ น ค วาม
หลากหลายของสิ่งต่างๆ ว่าเป็นการมีอยู่ทางปรากฏการณ์ที่ถูกพิจารณาว่าจริง ตราบเท่าที่อาตมันยัง
ไม่เกิดการรับรู้ถึงพรหมัน จึงไม่ต่างจากการที่เรารับรู้ว่าฝันนั้นจริงจนกว่าเราจะตื่น จึงเป็นเวลาที่



54  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ยาวนานซ่ึงคนไม่สามารถเข้าถึงความรู้จริงของอาตมันได้ ไม่อาจเข้าใจตัวเองได้ว่าโลกนี้เป็นผลกระทบ
ของวัตถุภายนอก เป็นผลสะท้อนของสิ่งที่ไม่มีจริง ทำให้เราอยู่ในความไม่รู้ (มายา) ฉะนั้น ตราบเท่าที่
เรายังไม่มีความรู้จริง แม้จะดำเนินชีวิตแบบปุถุชน หรือปฏิบัติตามหลักศาสนาก็ไม่อาจจะทำให้เรา
หลุดพ้นจากมายาได้ เช่นเดียวกับการที่เรากำลังฝัน เห็นอะไรหลายอย่างในความฝัน แต่พอชั่วขณะที่
ตื่นขึ้น เขาจึงเข้าใจได้ว่านั้นเป็นความคิดที่ถูกสร้างขึ้นให้รับรู้ว่าเป็นจริง แต่พอตื่นขึ้นสิ่งเหล่านั้นก็ไม่มี
อีกต่อไป ข้อเสนอเรื่องมายาถูกพัฒนาให้เห็นว่าสิ่งเดียวกัน กลายเป็นความต่าง ซึ่งทำให้ เห็น
หลากหลายของพรหมันถูกมองว่าเป็นปรากฎการณ์เท่านั้น ดังกรณี ที่ “นม” เปลี่ยนเป็นนมเปรี้ยว 
แต่นมเปรี้ยวนี้ไม่ใช่จะอยู่ยืนนาน หากผ่านไปร้อยปี ย่อมเปลี่ยนแปลงไปอีก โดยสิ่งเหล่านี้ปรากฎตาม
รูปแบบ และผลกระทบที่มาจากผลกระทบก่อนหน้านี้  (Charles Hartshorne and William L. 
Reese, 1963)  
 การเข้าใจพระเจ้าหรือพรหมันผ่านวัตถุภายนอกเป็นการสังเกตโลกปรากฎการณ์ที่
เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา จนกลายเป็นเงื่อนไขให้สิ่งต่างๆ ในแง่ของข้อเท็จจริง แต่แท้ที่จริงแล้ว สิ่งนั้น 
ไมอ่าจเปลี่ยนแปลงโดยสิ่งนั้นย่อมยั่งยืน เพ่ือนำไปสู่ความเป็น อัตลักษณ์ของสิ่งเหล่านั้นไว้ไม่หลุดออก
จากสิ่งแรกเริ่ม โดยจะพบข้อสังเกตความหลากหลายจากการเปลี่ยนแปลงมาจากต้นเหตุแรกของ 
“นม” แม้ต้นสายนั้นจะเปลี่ยนแปลงไปแล้วแต่ก็ยังมีต้นเหตุแรกที่ยืนยันได้ว่ามีการเปลี่ยนแปลง
ภายนอกเท่านั้น แต่เบื้องหลังยังคงมีความเป็นนมอยู่ 
 2. ข้อเสนอทางจริยศาสตร์ (Ethical Approach) เป็นข้อเสนอถึงข้อเสนอทางด้านการ
แสดงออกและการปฏิบัติที่มีต้นเหตุมาจากพระเจ้า ศังกราจารย์เสนอข้อเสนอทางจริยศาสตร์นี้โดย
เป็นองค์ประกอบหนึ่งของการอธิบายพระเจ้า แม้จะไม่ได้มุ่งเน้นที่จริยศาสตร์มากนักแต่ก็คือว่าเป็น
การยืนยันถึงพระเจ้าโดยมุ่งไปที่การปฏิบัติทางศีลธรรมที่จะสร้างคุณค่านำไปสู่การรู้ถึงความจริงได้ 
โดยจริยศาสตร์นั้นจึงไม่ใช่ลักษณะพ้ืนฐาน แต่เป็นเครื่องมือในการนำไปสู่การหลุดพ้นหรือโมกษะ ซึ่ง
เป็นสิ่งอมตะในการรับรู้ผ่านสัมผัสโดยปราศจากการเปลี่ยนแปลง เป็นเหมือนอากาศที่อยู่ทั่วทุกแห่ง 
เป็นอิสระจากการเปลี่ยนแปลง เป็นสิ่งสูงสุดในตัวเอง โดยสรุปสิ่งนี้ล้วนเป็นอัตลักษณ์ของพรหมันซึ่ง
ถูกเสนอผ่านความรู้สึกของการหลุดพ้น (Maganlal A.Buch, 1921) โดยมีลักษณะทางจริยศาสตร์ 
ดังนี้ 
 2.1 ลักษณะความรู้สึก ทำให้รับรู้ถึงความภักดีที่ต่อพระองค์มีการอยู่ผ่านการอ้อนวอนหา
เมื่อยามที่ต้องประสบความทุกข์ โดยศังกราจารย์ได้ใช้คำอธิบายผ่านเรื่องพรหมันและความเจ็บปวด 
(Brahman and Pain) โดยข้อพิจารณานี้เริ่มต้นจากการพิจารณาถึงพระเจ้ากับข้ออุปมาด้วยแสง
สว่าง กล่าวคือ เมื่อเราพิจารณาถึงแสงอาทิตย์และแสงจันทร์ ซึ่งแผ่ไปจนเต็มพ้ืนที่ทั้งหมดทั้งในมุม
ตรงหรือมุมโค้ง หากลองเอานิ้วไปวางให้แสงกระทบนั้นก็จะปรากฎให้เห็นนิ้วได้อย่างชัดเจน แต่แสง
ไม่ได้กลายเป็นรูปทรงของนิ้วนั้น ทั้งหมดที่ทำให้เรามองเห็นนิ้วมือมาจากความว่างที่ทำให้แสงนั้น



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
เดินทางมาถึงนิ้วเราได้ ทีนี้ลองจินตนาการถึงเวลาที่เราเคลื่อนเหยือกน้ำ ดูเหมือนแสงก็จะเคลื่อนที่ไป
ตามเหยือกน้ำนั้น ทั้งที่จริงแสงก็ไม่ได้เคลื่อนที่ตามซึ่งพระอาทิตย์ก็ไม่ได้ขยับไปตามการเคลื่อนไหว
ของสิ่งต่างๆ จึงไม่ต่างจากการที่พรหมันจะไม่กระทบต่อความเจ็บปวด ถึงแม้ความเจ็บปวดจะเป็น
ความรู้สึกอันเป็นส่วนหนึ่งของอาตมันที่เป็นองค์ประกอบของพรหมันก็ตาม (Charles Hartshorne 
and William L. Reese, 1963) แสงจึงเป็นพรหมัน ขณะที่วัตถุท่ีแสงกระทบคือมายา ความเจ็บปวด
จึงอยู่คู่มายาเท่านั้นแต่ไม่กระทบถึงพรหมันจริงๆ จึงเป็นการแยกกันระหว่างความรู้สึกกับความจริง 
ตราบที่ยังมีความรู้สึกและอ้อนวอนยาม เป็นทุกข์ก็ไม่มีทางเข้าถึงพรหมันได้ ฉะนั้น มนุษย์ที่จะหลุด
พ้นหรือเข้าถึงพรหมันได้จึงต้องเป็นอิสระจากความรู้สึกสุขและทุกข์ 
 2.2 ลักษณะการหลุดพ้น นั้นไม่ใช่สิ่งที่จะทำแล้วจะได้ผลสำเร็จคือการหลุดพ้น เพราะถ้า
เป็นอย่างนั้นการหลุดพ้นจะเกี่ยวข้องกับใจวาจาและกาย นอกจากการหลุดพ้นไม่ได้ใกล้เคียงกับการ
เปลี่ยนแปลง นั้นไม่ใช่สิ่งอมตะ เช่นเดียวกับนมเปรี้ยวที่เปลี่ยนแปลงตัวเองได้ตลอดเวลา นั่นทำให้พร
หมันไม่ใช่สิ่งที่มาจากผลของการกระทำ อีกทั้งการหลุดพ้นไม่ใช่สิ่งที่จะต้องบรรลุถึง เพราะว่าสิ่งนั้น
เป็นส่วนหนึ่งของตัวตน จึงไม่ใช่สิ่งอ่ืนที่บุคคลจะต้องบรรลุถึงไม่อย่างนั้นพรหมันจะเป็นสิ่งที่แตกต่าง
จากอาตมัน แต่ในกรณีที่เราพิจารณาถึงการหลุดพ้นว่าเป็นคุณค่าของอาตมันซ่ึงซ่อนอยู่และเป็นที่
เข้าใจกันดีว่าทำให้อาตมันบริสุทธิ์ขึ้น เท่ากับเรายอมรับว่าอาตมันเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์ได้จากการกระทำ
บางอย่าง เช่นเดียวกับเรายืนต่อหน้ากระจก แล้วจิตของเราผ่องใสหรือหม่นหมองล้วนเกิดจากการ
กระทำทั้งสิ้น ซึ่งเราทำความสะอาดกระจกนั้นบ่อยแค่ไหน ซ่ึงการกล่าวเช่นนั้น ต่างไม่ถูกต้อง เพราะ
อาตมันไม่ได้ขึ้นอยู่กับการกระทำใดๆ เพราะทุกการกระทำนั้นไม่สามารถเปลี่ยนแปลงสิ่งที่เที่ยงแท้ได้ 
เพราะหากอาตมันเปลี่ยนแปลงไปตามกระทำก็จะไม่มีสิ่งที่เป็นอมตะเป็นผลจากการกระทำนั้นได้ จึง
ไม่มีอะไรทำให้อาตมันบริสุทธิ์ได้ด้วยกระทำ (Maganlal A.Buch, 1921) การพิจารณาการหลุดพ้น
นั้นจึงไม่ได้ขึ้นอยู่กับกิจกรรมที่มนุษย์แสดงออก แต่ขึ้นอยู่กับความรู้ ฉะนั้น ทุกการกระทำไม่ได้มีผล
ต่อการหลุดพ้นและเข้าถึงพรหมัน เนื่องจากการหลุดพ้นนั้นไม่ใช่อะไรอ่ืน นอกจากการทำตัวให้หลุด
พ้นจากมายา จึงเป็นการสร้างความรู้ที่สมบูรณ์ ฉะนั้นทุกการกระทำจึงนำไปได้แต่ผลที่ดีหรือชั่ว และ
ผลนั้นจะนำกลับมาสู่การเวียนว่ายตายเกิด ไม่มีอิสระจากสิ่งเหล่านั้น 
 2.3 ลักษณะของการกระทำ ศังกราจารย์เสนอการกระทำนั้นไม่ได้มีผลต่อการหลุดพ้น แต่
ความรู้ต่างหากที่ทำให้เกิดการหลุดพ้นหรือเข้าถึงพรหมันได้ ซึ่งความรู้เหล่านี้ เป็นส่วนประกอบหลัก
ของวิญญาณอันเป็นสาระสำคัญแห่งพรหมัน ในการขจัดมายาหรือความไม่รู้ ซึ่งทำให้เห็นว่าระบบจริย
ศาสตร์ของศังกราจารย์นั้นไม่ได้เป็นการนำไปสู่จุดสิ้นสุด นั่นเท่ากับว่าสิ่งที่มนุษย์ทำนั้นไม่ได้ทำให้
มนุษย์กลายเป็นสิ่งที่สมบูรณ์ได้ ทำให้เกิดความเข้าใจได้ว่า ศีลธรรมไม่ใช่เครื่องมือในการเข้าถึง
จุดสิ้นสุด แต่ความรู้จักตัวตนต่างหากเป็นส่วนสำคัญสำหรับการบรรลุถึงโมกษะ และเป็นพ้ืนฐานที่ทำ
ให้ศีลธรรมนั้นมีผลที่สมบูรณ์ขึ้นกล่าวคือเมื่อคนมีความเข้าใจตัวเองได้อย่างสมบูรณ์แบบ มักกลายเป็น



56  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
เจตจำนงที่ดีนำไปสู่การกระทำที่บริสุทธิ์ได้ ขณะที่ความรู้นั้นไม่ได้เป็นความรู้คิดทางด้านเหตุผล แต่
เป็นเรื่องทางด้านจิตวิญญาณที่จะเข้าถึงความเป็นจริง โดยศังกราจารย์แบ่งจิตออกเป็น 2 รูปแบบคือ 
จิตที่เป็นผู้รู้ กับจิตที่เป็นผู้เข้าถึงความจริง โดยจะพบว่าการที่เราจำเป็นต้องเข้าถึงความจริงนั้นไม่ได้
เปลี่ยนแปลงสิ่งภายนอกแต่เป็นการย้อนกลับมาที่ความรู้ ความรู้สึกและเจตจำนงภายในตัวบุคคลนั้น
จะต้องถูกพัฒนาขึ้นใหม่ ในแง่นี้จะพบว่าความรู้นั้น จำเป็นต้องมีเจตจำนงภายในเป็นองค์ประกอบ
สำคัญในการจะเข้าใจสิ่งต่างๆ และความบริสุทธิ์นี้เองเป็นวัตถุประสงค์ของการกระทำดังกล่าวคือคนที่
เข้าถึงความบริสุทธิ์ทางศีลธรรมได้เท่านั้น จึงจะทำให้ความรู้ที่บริสุทธิ์เป็นไปได้ (Maganlal A.Buch, 
1921) ข้อเสนอของศังกราจารย์จึงมองว่าคนที่จะสร้างความรู้ที่บริสุทธิ์  ย่อมปราศจากมายา ล้วนเป็น
ผู้มีจิตใจบริสุทธิ์ไม่ใช่ในฐานะผู้รู้เท่านั้น แต่เป็นผู้เข้าถึงความจริง   
 ทัศนะทางจริยศาสตร์จึงเป็นการเสนอให้เห็นว่า ความรู้สึกก็ตาม ความคิดก็ตาม ซึ่งการ
กระทำตราบที่ยังอยู่ภายใต้อิทธิพลของความไม่รู้  หรือยังไม่เข้าถึงความบริสุทธิ์อันมาจากความเข้าใจ
อาตมันภายในได้อย่างดีพอก็จะสร้างมายาได้ตลอดเวลา บุคคลจึงต้องบรรลุถึงพรหมันเสียก่อน ไม่ว่า
จะทำอะไรก็กลายเป็นสิ่งดีงามได้ทั้งหมด และบรรลุความจริงแท้ ด้วยนำอาตมันเป็นหนึ่งกับพรหมัน
ย่อมชัดเจนจากข้อพิจารณานี้เช่นกัน 
  

ข้อเสนอเร่ืองพระเจ้าในทัศนะของสปิโนซ่า 
 สปิโนซ่า (Spinoza) เป็นนักปรัชญาที่ได้เสนอรูปแบบคำอธิบายของพระเจ้าในมิติต่างๆ โดย
การอธิบายถึงพระเจ้านั้นจำเป็นต้องอ้างถึงคำสอนทางศาสนาพร้อมกับวิธีการเข้าใจคำสอนเหล่านั้น
ผ่านการวิเคราะห์ในรูปแบบดังกล่าว โดยจุดประสงค์สำคัญก็เพ่ือทำให้เกิดความเข้าใจพระเจ้าได้
ชัดเจนยิ่งขึ้น ผ่านข้อเสนอเหล่านี้ คือ 
 1. ข้อเสนอทางอภิปรัชญา (Metaphysical Approach) เป็นการกล่าวถึงองค์ประกอบ
สำคัญที่ถูกมองผ่านแนวทางที่นักคิดจำนวนมาก พยายามเสนอให้เห็นว่าสิ่งต่างๆในโลกว่าไม่น่าจะ
เกิดขึ้น ด้วยความบังเอิญ เห็นได้ว่า โลกแห่งวัตถุ จึงจำเป็นต้องมีพระเจ้า อนึ่ งความจำเป็น 
(necessary) ไม่ใช่เกิดจากความบังเอิญที่องค์ประกอบต่างๆ มาประกอบเข้าด้วยกัน หลังจากนั้นจึงมี
การเปลี่ยนแปลง (Modification) ไปเป็นสิ่งต่างๆ เช่นเดียวกับรูปทรงสามเหลี่ยม จะต้องมีลักษณะ 3 
ด้านเท่านั้นคือความจริง ซึ่งสปิโนซ่า เห็นว่า หากมีความคิดขึ้นว่า ทุกสิ่งล้วนถูกกำหนดโดยพระเจ้า 
ด้วยเหตุนี้ พระเจ้าจึงเป็นส่วนสำคัญ ของโลกแห่งวัตถุ หรือทุกสรรพสิ่งล้วนเป็นเหตุผล เพราะสิ่งใด ที่
บังเกิดขึ้นอย่างสม่ำเสมอ ย่อมต้องมีสิ่งนั้นอยู่ด้วยตลอด เช่นเดียวกับการยอมรับพระเจ้า ว่ามีอยู่ใน
สรรพสิ่ง ฉะนั้น พระเจ้าจึงเป็นสิ่งจำเป็น เพราะเป็นหลักการที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ โดยนำเสนอความ
ถูกต้อง กำหนดด้วยคำนิยามและหลักการที่จะช่วยยืนยันให้ผลสรุปเป็นไปตามหลักการนั้นๆ (Charles 
Hartshorne and William L. Reese, 1963) โดยการยืนยันเช่นนี้ อาจสะท้อนไม่ชัดเจนนักในอดีต 



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
เนื่องจากที่ผ่านมา การนำเสนอแนวคิดแบบเทวนิยมยังไม่ครอบคลุม เพราะขาดข้อเสนออ่ืนๆเป็น
องค์ประกอบ ในขณะที่แนวคิดทางศาสนาในตะวันตก ก็สนใจไปที่ความสัมพันธ์ระหว่างพระเจ้ากับ
โลกในแง่ความรู้สึกมากกว่า จะเน้นไปที่ความเป็นสาเหตุ (causation) ที่อธิบายภายใต้ผลกระทบ ที่
พระองค์บันดาลให้สิ่งต่างๆเกิดขึ้น จึงทำให้ไม่มีข้อมูลเพียงพอที่จะขยายให้เห็นได้ว่ามีพระเจ้าอยู่ใน
ฐานะเป็นเหตุให้เกิดโลกนี้ได้ แต่หากมีข้อยืนยันเหล่านี้จะช่วยทำให้มีเหตุผลเพียงพอที่จะอธิบายถึง
พระเจ้าได ้ 
 1.1 อัตลักษณ์ของพระเจ้าและโลกที่เป็นอนันต์ (Identity of God and an Infinite 
World) เป็นข้อเสนอของสปิโนซ่าต่อการพิจารณาถึงพระเจ้าในแง่ของความมีตัวตน โดยจะพบได้จาก
การสันนิษฐานว่า ต้องมีสิ่งอยู่ก่อนหน้านี้ ย่อมสร้างการเปลี่ยนแปลงของสิ่งอ่ืนๆ และสิ่งนั้นต้องมี
ธรรมชาติที่จะไม่เปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งต่างๆ รอบตัว  (Charles Hartshorne and William L. 
Reese, 1963) เป็นข้อเสนอถึงอัตลักษณ์ที่พระเจ้ามีนั้นสะท้อนถึงความแตกต่างทางด้านกายภาพ
กล่าวคือพระเจ้ามีลักษณะที่ตรงข้ามกับโลกจึงเป็นการให้เหตุผลว่าสิ่งที่ปรากฎคือโลก คำอธิบายนี้เป็น
การมองว่า พระเจ้าไม่ใช่สิ่งจำกัด จึงเป็นการทำให้เห็นว่าโลกมีอยู่ภายใต้สิ่งจำกัด จึงไม่อาจอธิบายได้ 
โดยสรรพสิ่งทั้งหลาย ล้วนเกิดขึ้นจากอำนาจของพระผู้เป็นเจ้า ส่วนปรากฏการณ์ต่างๆ ย่อมเป็น
ระเบียบของจักรวาล (สมัคร บูรวาส, 2563) ขณะเดียวกันก็ปรากฎถึงสิ่งที่ไม่ปรากฎคือพระเจ้าตาม
เงื่อนไขจำเป็น ซึ่งจะพบเหตุผลสนับสนุนในแง่นี้ว่า ทุกคนที่พยายามพิจารณา ถึงธรรมชาติของพระ
เจ้าในลักษณะที่ปฏิเสธว่า พระเจ้ามีรูปทรง โดยข้อเสนอนี้มาจากข้อเท็จจริงที่ระบุถึงรูปร่างของสิ่ง
ต่างๆ ที่มีความยาว ความหนา ความลึกและมีรูปทรงต่างๆ แต่ดูจะเป็นเรื่องไร้สาระที่จะพูดว่าพระเจ้า 
เป็นสิ่งสูงสุดมีรูปทรงอย่างไร โดยสิ่งที่นักคิดเหล่านี้พยายามแสดงให้เห็นนั้นมาจากเหตุผลที่ต้องการ
เสนอ ให้เห็นรูปทรงและสิ่งเป็นสารัตถะของพระเจ้า ว่าไม่สามารถพิจารณาได้ เพราะไม่มีใครมีความรู้
เพียงพอที่จะอธิบายถึงธรรมชาติของพระเจ้าได้ หรือสามารถบอกได้ว่าสิ่งนี้เป็นสิ่งที่พระเจ้า ทรงสร้าง
ขึ้น นั่นเป็นหลักฐานเพียงพอและชัดเจนที่จะคิดได้ว่า พระเจ้าไม่ใช่สิ่งที่ถูกสร้างขึ้นจากสิ่งอ่ืนใดอย่าง
น้อยก็เห็นได้ชัดว่าไม่มีอะไร ที่จะยิ่งใหญ่หรือนึกถึงได้ในความคิดของมนุษย์ ซึ่งนำไปสู่ข้อสรุปที่ว่า สิ่ง
ที่ใหญ่สุดมีลักษณะเป็นอนันต์คือลักษณะของพระเจ้า อันเป็นลักษณะที่เกินเลยกว่ามนุษย์จะเข้าถึง 
(Charles Hartshorne and William L. Reese, 1963) การเข้าใจว่าพระเจ้ามีลักษณะทางธรรมชาติ 
เชื่อมโยงกับโลกทัศน์เกี่ยวกับสิ่งที่ปรากฏอยู่ในโลก จึงเป็นการเกินเลยกว่าจะพิจารณาจากประสาท
สัมผัส แต่ขณะเดียวกันก็สามารถให้เหตุผลสนับสนุนถึงพระเจ้าไม่ใช่ในฐานะอัตลักษณ์ที่ตรงข้ามกับ
การรับรู้ของมนุษย์โดยชี้ไปที่เหตุผลการไม่มีอยู่ของพระเจ้าบนโลกหรือการมองถึงข้อจำกัดต่างๆ ที่ถูก
นำเสนอผ่านประสาทสัมผัสแต่รับรู้ได้ผ่านเหตุผลอีกที 
 1.2 ไม่มีความบังเอิญในพระเจ้าและโลก (Absence of Contingency in God and 
World) การพิจารณาในแง่อภิปรัชญาอย่างหนึ่ง คือข้อเสนอว่าอะไรเป็นสิ่งที่ถูกกำหนดมา และอะไร



58  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
คือความบังเอิญ ซึ่งจะพบได้ว่าทุกสิ่งที่เกิดขึ้นในโลกนั้น ล้วนเป็นสิ่งที่ถูกกำหนดมาแล้ว คือไม่มีอะไรที่
เกิดขึ้นแบบบังเอิญ เนื่องจากทุกอย่างมีอยู่อย่างจำเป็น กล่าวคือทุกสิ่งที่เกิดขึ้น ย่อมมีหน้าที่ทำให้เกิด
สิ่งต่างๆ ขึ้น โดยสปิโนซ่าได้เสนอวิธีการเข้าใจพระเจ้า ในฐานะที่พิจารณาจากสิ่งในโลก ที่ไม่มีความ
บังเอิญ แล้วจึงพิจารณาต่อไปว่า พระเจ้าไม่อาจเรียกว่าเป็นสิ่งบังเอิญ แต่พระเจ้าเป็นสิ่งที่มีอยู่อย่าง
จำเป็น (necessity) โดยจะได้จากรูปแบบต่างๆ ในธรรมชาตินั้นไม่ได้เป็นไปโดยความบังเอิญ แต่มา
จากกำหนดทุกๆ เหตุการณ์ ซึ่งสิ่งที่เป็นเหตุของทุกเหตุการณ์ก็คือพระเจ้า ไม่ใช่แค่เพียงแค่มีอยู่
เท่านั้น เพราะหากไม่มีอะไรกำหนดทุกสิ่งให้ทำงานแบบนั้น ทุกอย่างก็เป็นไปไม่ได้ นอกจากทุกสิ่ง
ไม่ได้เกิดขึ้นโดยบังเอิญ ซึ่งสามารถเข้าใจได้ผ่านธรรมชาติแบบกัตตุภาพ (active) และแบบกัมมภาพ 
(passive) เช่นกรณีที่มีเหตุการณ์เกิดมาแล้วในอดีต ทุกคนก็จะยอมรับถึงว่าเหตุในอดีตเป็นผู้กระทำ 
(active) ให้เกิดผลในปัจจุบัน ซึ่งในแง่นี้จึงเป็นการแสดงให้เห็นว่ามีสิ่งที่เป็นนิรันดร์ เป็นอนันต์เป็น
ต้นเหตุของการกระทำนั้น เป็นเหตุที่ไม่มีอะไรกระทำต่อพระเจ้าได้ ซึ่งสามารถพิสูจน์ได้ผ่านสิ่งที่เป็น
ผลหรือกัมมภาพ (passive) ที่มาจากความจำเป็นของพระเจ้า (Charles Hartshorne and William 
L. Reese, 1963) ทุกสิ่งย่อมมีผลตามมาโดยรูปแบบทั้งความเป็นเหตุและผลนี้จึงอยู่ภายใต้ธรรมชาติ
หรือคุณลักษณะของพระเจ้า หรืออาจกล่าวได้อย่างว่าพระเจ้าทรงสร้างทุกสรรพสิ่งเพ่ือประโยชน์แก่
พระองค์เท่านั้น และไม่ใช่เพื่อประโยชน์แก่สิ่งที่พระองค์สร้างข้ึน (Spinoza, 1992) การเข้าใจบริบทนี้
มาจากความจำเป็นของกฎธรรมชาติว่าเป็นเบื้องหลังของสิ่งต่างๆ และเป็นพ้ืนฐานของข้อเท็จจริง
ทั้งหมด สปิโนซ่าเรียกสิ่งเหล่านี้ว่า พระเจ้า ในฐานะผู้สร้างสรรพสิ่ง ไม่ใช่ในฐานะผู้ถูกสร้างข้ึนมา 
 สปิโนซ่าเสนอว่าพระเจ้ามีอยู่อย่างจำเป็นในแง่ของเหตุผล อันเป็นวิธีการอธิบายถึงพระเจ้า 
ซึ่งคำอธิบายทั้งหมด ล้วนมาจากข้อความที่ เป็นเหตุเป็นผลกัน โดยข้อเสนอทางอภิปรัชญาเกี่ยวกับ
พระเจ้าเป็นการเสนอถึงรูปแบบบางอย่างที่ตรงข้ามกับวัตถุทางรูปธรรมเป็นส่วนใหญ่ เพ่ือใช้เหตุผล
อธิบายถึงข้อกำจัดและการเข้าใจพระเจ้าที่เป็นอนันต์ การใช้วิธีการอธิบายนี้เป็นการเสนอถึงข้อความ
ตรงข้ามหรือการให้เหตุผลถึงสิ่งที่ไม่ปรากฎในแง่ของความเป็นไปได้ และความจำเป็นนั้นเป็นกฎที่ถูก
อธิบายถึงความเป็นเหตุผลที่มนุษย์สามารถรับรู้ได้ แต่ไม่สามารถจะเข้าถึงรูปแบบดังกล่าวได้ด้วยการ
เข้าใจนั้นเนื่องจากข้อจำกัดทางด้านประสาทสัมผัสเป็นต้น 

2. ข้อเสนอทางจริยศาสตร์ (Ethical Approach) สปิโนซ่าพิจารณาข้อเสนอทางจริย
ศาสตร์ผ่านพิจารณาถึงสาเหตุที่ทำให้ทุกสรรพสิ่งเกิดขึ้นโดยจะพบลักษณะคำอธิบายดังกล่าวผ่าน
ลักษณะเจตจำนง (will)  อันเป็นวิธีการอธิบายว่าพระเจ้ามีเจตจำนงเชิงเหตุผลในการสร้างสิ่งต่างๆ 
ขึ้นมา ซึ่งเจตจำนงนั้นมุ่งหมายถึงการมีการเข้าใจถึงสิ่งต่างๆ ล้วนมีเป้าหมายทั้งสิ้น เช่นเดียวกับการ
อธิบายว่า หากมีแนวคิดอ่ืนๆ ที่ว่าโลกนั้นไม่ได้สร้างจากพระเจ้า แต่มีการสร้างอย่างเป็นอิสระก็เป็นไป
ได้ที่อำนาจของพระเจ้าจะหายไป เป็นการยกเรื่องเสรีภาพของมนุษย์ขึ้นมาพิจารณาแทน เพราะการ
อธิบายถึงพระเจ้ากับโลกนั้นมุ่งหมายเชิงเหตุและผลในแง่ของความมีเจตจำนงของสิ่งต่างๆ หากโลก



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ไม่ได้ตกอยู่ภายใต้เจตจำนงของพระเจ้าก็เท่ากับว่ามนุษย์ถูกสร้างขึ้นมาเองและสามารถที่จะมี
เจตจำนงเองได้ ซึ่งข้ออ้างนี้เกี่ยวข้องกับการอ้างถึงสิ่งแรกเริ่มนั้นไม่อาจระบุได้ถึงอัตลักษณ์ของตัวเอง 
โดยสิ่งนั้นต้องเป็นอิสระจากสิ่งอ่ืนๆ ขณะที่การสร้างอัตลักษณ์ให้กับสิ่ง อ่ืนนั้นจะมาจากการสร้างโลก
ให้มีพระองคอ์ยู่ในโลกนั้น เป็นลักษณะที่เรียกว่า “สรรพเทวนิยม” (pantheism) ขณะที่การสร้างโลก
ให้มีพระองค์อยู่ในนั้น โลกก็ต้องใหญ่กว่าพระองค์ แต่พระองค์นั้นใหญ่กว่าโลก ฉะนั้น พระองค์จึง
ไม่ได้อยู่ในโลก ตามแนวคิดแบบ “สรรพันตรเทวนิยม” (panentheism) ที่มองว่าพระเจ้าสร้างทุกสิ่ง 
แต่ไม่ได้อยู่ในสิ่งนั้น เป็นเพียงพลังงานที่อยู่เบื้องหลังสิ่งนั้น โดยกระบวนการพิสูจน์มี 2 แบบ คือ  

ก. การตรวจสอบแรก เป็นการตรวจสอบในแง่ของรูปทรง เป็นการประเมินเฉพาะส่วนที่เป็น
ลักษณะเฉพาะของพระเจ้าและเปรียบเทียบกับสิ่งที่มีอยู่ภายนอกหรือรูปแบบของความเป็นจริงทาง
กายภาพพบว่า คุณสมบัติทางด้านรูปแบบของวัตถุในพระเจ้านั้นเป็นสิ่งไม่มีจำกัด และทุกสิ่งทาง
กายภาพมีขนาดและรูปทรงยกเว้นจักรวาลทางกายภาพ เพราะไม่มีใครรู้ได้ถึงความจำกัดหรือรูปทรง
ของจักรวาลได้ อีกท้ังเรายังไม่สามารถรับรู้ได้ถึงจุดสิ้นสุดของจักรวาล 

ข. การตรวจสอบที่สอง เป็นการพิสูจน์ถึงสิ่งที่จะเป็นองค์ประกอบของพระเจ้า โดยจะพบได้
เช่นเดียวกับโลกนั้นมาจากองค์ประกอบต่างๆ ที่มีอยู่ภายนอกของโลก จึงไม่มีหลักฐานยืนยันว่า 
จักรวาลทางกายภาพที่มีทุกอย่างมารวมกันนั้น จะมีบางสิ่งที่แยกตัวเองออกมาได้ เช่นเดียวกับการ
แยกส่วนต่างๆ ในจักรวาลจึงไม่สามารถทำได้ มีแค่การเปลี่ยนแปลงของทุกสิ่งที่อยู่ภายในจักรวาล  

สปิโนซ่าเชื่อว่า ส่วนที่ลึกซึ้งในโลกทางวัตถุเป็นสิ่งที่เกินกว่ามนุษย์จะเข้าใจ และเป็นสิ่ง
เดียวกับพระเจ้า ซึ่งจักรวาลนี้ จึงไม่ใช่ผลรวมของวัตถุต่างๆ เท่านั้น และไม่อาจกล่าวได้ว่าไม่มีวัตถุ
ทางกายภาพในพระเจ้า ฉะนั้น เราจึงไม่สามารถอธิบายโลกทางกายภาพได้  หากไม่อ้างอิงถึงพระเจ้า 
โดยการอธิบายถึงความคิดของมนุษย์ไม่มีความสมูบรณ์เชื่อมโยงไปหาความสมบูรณ์ของพระเจ้าได้ 
เช่นเดียวกับเราอธิบายถึงร่างกายที่ไม่สมบูรณ์ของมนุษย์ โดยเชื่อมโยงไปหาความสมบูรณ์ของพระเจ้า
ได ้ซึ่งสปิโนซ่าได้พยายามจะรักษาการสร้างตรรกะด้วยการอ้างถึงข้อจำกัดด้านเวลาและประสบการณ์ 
โดยข้อเท็จจริงที่ผ่านมาในอดีตนี้ มีอยู่อย่างจำกัด มาจากชีวิตมนุษย์ไม่ยืนยาวพอ ที่จะพิสูจน์ได้ว่า
สิ้นสุดของจักรวาลมีอยู่ตรงไหน ผิดกับพระเจ้าที่มีเวลาไม่จำกัด หลักฐานต่างที่มีอย่างสมบูรณ์ สปิโน
ซ่าจึงเป็น “สรรพันตรเทวนิยม” (panentheism) มากกว่าจะเป็น“สรรพเทวนิยม” (pantheism) 
(Charles Hartshorne and William L. Reese, 1 9 6 3 ) ก า รที่ ส ปิ โน ซ่ า ก ล่ า ว ถึ ง ส า รั ต ถ ะ 
(Substance) หรือธรรมชาติว่าเป็นรากฐานนำไปเป็นสิ่งเดียวกับพระเจ้า เพราะว่าพระเจ้าคือสิ่งที่เป็น
อิสระจากสิ่งปวงย่อมหมายถึงถูตอย่างหนึ่งซึ่งไม่มี ขอบเขต วางเปล่าบริสุทธิ์ ไม่สามารถมองเห็นตา
เปล่า นอกจากนั้นยังคงเป็นสิ่งเดียว คือสารล้วนเป็นสิ่งที่ไม่จำกัดบนความหลากหลาย เพราะว่าพระ
เจ้าเป็นสิ่งเดียวกับสารัตถะ การกล่าวถึงพระเจ้ามิได้เป็นจิตหรือบุคคลใดๆทั้งสิ้น นอกเสียจาก
ธรรมชาติหรือสิ่งทั้งปวง คือสรรพเทวนิยม โดยสปิโนซ่ากล่าวถึงความจริงแท้อันติมะ มิใช่จิต เนื่องจาก



60  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
พระผู้เป็นเจ้าทรงสถิตในรูปแบบลักษณะปรัชญาสสารนิยม ซึ่งสรรพสิ่งเป็นบ่อเกิดแห่งพลังงานอย่าง
หนึ่ง คือการแสดงถึงอำนาจของพระเจ้า ทรงเป็นรากเหง้าแห่งสรรพสิ่ง ทรงสถิตในทุกสรรพสิ่ง ใน
ขณะเดียวกันนั้น พระเจ้าทรงสถิตเหนือธรรมชาติ โดยพระองค์นั่นทรงเป็นอิสระจากสรรพสิ่ง ย่อม
เป็นสิ่งสมบูรณ์ กล่าวได้ว่า ทุกสรรพสิ่งรวมเป็นหนึ่งเดียวคือสารัตถะหรือพระผู้เป็นเจ้า ทรงดำรงอัน
ยิ่งใหญ่ เป็นส่วนหนึ่งของส่วนย่อยในรูปแบบความหลากหลายของสารัตถะ จึงเป็นส่วนหนึ่งของสิ่ง
เหล่านั้น แม้ว่าไม่มีสารัตถะย่อมอยู่ไม่ได้เช่นเดียวกัน (สมัคร บูรวาส, 2563) ข้อเสนอนี้เป็นการ
พิจารณาพระเจ้าผ่านเจตจำนงหรือความตั้งใจที่ทำให้เห็นว่าพระเจ้าในฐานะที่เป็นผู้สร้างสรรพสิ่ง โดย
พระองค์ไม่ได้ปรากฎอยู่ในสิ่งนั้น ข้อเสนอนี้เป็นการพิจารณาถึงความเป็นไปได้ที่มนุษย์จะมีเจตจำนง
ได้ก็ต่อเมื่อตนเองเป็นอิสระจากทุกสิ่ง แต่มนุษย์ไม่อาจมีเจตจำนงเช่นนั้นได้เนื่องจากมนุษย์ยังอยู่
ภายใต้เงื่อนไขของโลก แตกต่างจากพระเจ้าที่เป็นเจ้าของเจตจำนง เพราะไม่ได้ขึ้นอยู่กับสิ่งใดๆ  
 

การวิเคราะห์ข้อเสนอเร่ืองพระเจ้าในทัศนะศังกราจารย์และทัศนะสปิโนซ่า 
 ข้อเสนอเรื่องพระเจ้าในวัฒนธรรมที่แตกต่างกันระหว่างตะวันตกและตะวันออกนั้น ได้เสนอ
ถึงรูปแบบของพระเจ้าในฐานะเป็นสิ่งเดียวกับสรรพสิ่ง หรือเป็นสิ่งที่ถูกแยกต่างออกไปจากสรรพสิ่ง 
ซึ่งข้อเสนอเหล่านี้จะได้วิเคราะห์ตามลักษณะของการเสนอผ่านอภิปรัชญาและจริยศาสตร ์ผ่านทัศนะ
ของศังกราจารย์และสปิโนซ่า ดังนี้ 

1. ข้อเสนอทางอภิปรัชญา ทั้งสองแนวคิดต่างเสนอถึงว่ามีพระเจ้าแบบเอกนิยม (monism) 
คือมีหนึ่งเดียวเท่านั้นไม่มีมากกว่าหนึ่ง สปิโนซ่าว่า “ไม่ว่าอะไรก็ตามล้วนมีอยู่ในพระเจ้า และไม่มี
อะไรเลยที่มีได้หรือถูกยอมรับได้โดยปราศจากพระเจ้า” (Spinoza, 1992) ทั้งหมดมาจากคำจำกัด
ความ ของคำว่าพระเจ้านั้นเป็นสิ่งอมตะสมบูรณ์แบบ คือ มีอนันต์เป็นองค์ประกอบ และแสดงผ่าน
ความเป็นอนันต์และเป็นอมตะ ลักษณะที่เป็นอนันต์นั้นทำให้ไม่มีช่องว่างสำหรับสิ่งอ่ืน ขณะที่
ธรรมชาติของพระเจ้านั้นจะมีอยู่ภายใน อันเป็นสิ่งสมบูรณ์ที่อาจรับรู้ได้ด้วยตัวมนุษย์เอง แต่การรับรู้
ธรรมชาติว่าเป็นสิ่งสมบูรณ์นั้น อาจรับรู้ได้ว่ามีหลากหลายแบบ เพราะเกี่ยวข้องกับข้อจำกัดของการ
รับรู้ หากปล่อยให้ขึ้นอยู่กับการรับรู้ ก็จะเป็นการทอนให้พระเจ้านั้น กลายเป็นวัตถุที่ถูกรู้เท่านั้น เมื่อ
เป็นอย่างนั้น พระเจ้าก็จะเป็นอะไรที่หลากหลาย ตามแต่ที่มนุษย์จะจินตนาการได้ ซึ่งลักษณะการ
จินตนาการทำให้คุณลักษณะของพระเจ้าแตกต่างกัน จึงยากจะอธิบายว่าเป็นสิ่งที่จริง คือสิ่งเดียวกัน
ได้ เนื่องจากมนุษย์มีข้อจำกัด เมื่อถูกจำกัดด้วยสิ่งอ่ืน เช่น ร่างกายเป็นสิ่งจำกัด เพราะเราตัวเล็กกว่าก็
ต้องยอมรับคนที่มีร่างกายใหญ่กว่า ส่วนความคิดของเราที่เล็กกว่า จึงถูกจำกัดด้วยความคิด ที่ยิ่งใหญ่
กว่า แต่จะพบว่าร่างกายเป็นคนละอย่างกับความคิด ฉะนั้น ร่างกายจึงไม่ถูกจำกัด โดยความคิดหรือ
ความคิดไม่ได้ถูกจำกัดโดยร่างกาย” (Spinoza, 1992) ข้อพิจารณานี้จึงมองไปที่จิตใจและร่างกายนั้น
มีคุณสมบัติต่างๆ ที่แตกต่างกันไป และตั้งแต่องค์ประกอบเหล่านี้เป็นลักษณะทางด้านสารัตถะของ



61 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
พระเจ้า จึงทำให้จิตใจและร่างกายนั้น เป็นความแตกต่างทางด้าน ลักษณะของแต่ละคน และไม่มีการ
เชื่อมโยง ทำให้พระเจ้าของแต่ละคน อาจไม่มีอะไรที่เชื่อมโยงกัน เนื่องจากสปิโนซ่ามองว่าใจนั้น ไมไ่ด้
เป็นผลหรือเกิดจากผลของร่างกาย (Kenneth Dorter, 2014) พระเจ้าบนพ้ืนฐานของรูปแบบจิตใจ
และร่างกายที่แตกต่างกันของแต่ละคนไม่ได้เชื่อมโยงกับสิ่งอ่ืนๆ เพราะตามแนวคิดของสปิโนซ่า เรื่อง
ใจและกายเป็นระบบที่ไม่ได้มีผลต่อกัน แต่ศังกราจารย์มองว่า ตัวตนของบุคคลแต่ละคน ล้วนเป็นสิ่ง
สูงสุดเช่นเดียวกัน ขณะที่ความเป็นบุคคลตามแบบแนวคิดของสปิโนซ่า ถูกมองในแง่ของจิตวิทยา 
ผ่านความรู้สึกในแง่ของความคิด ความรู้สึกและความปรารถนา ส่วนใจ (มนัส) ในความหมาย 
ของศังกราจารย์ต่างจากอาตมัน กล่าวคือ ใจนั้นถูกสร้างขึ้นด้วยมายา ขณะที่อาตมันนั้นอยู่เหนือกว่า
หลักการพื้นฐาน ทางด้านจิตวิญญาณ เพราะสิ่งที่สร้างประสบการณ์นั้นมีพ้ืนฐานของความไม่สมบูรณ์
ทำให้มีศักยภาพ ในการเติบโตและเสื่อมลงได้ โดยใจในความหมายของศังกราจารย์จึงเป็นทั้ง 2 สิ่งใน
เวลาเดียวกัน คือจะเป็นผู้รับรู้ก็ได้และสิ่งที่รับรู้ก็ได้ (Maganlal A.Buch, 1921) ซึ่งตรงนี้แตกต่าง
จากสปิโนซ่า ที่มองว่าวิญญาณนั้นแยกออกจากชีวิต ไม่ใช่ความคิด ความรู้สึกและเจตนา โดยสิ่งนี้ไม่มี
ความหมาย ที่จะสามารถจะพิจารณาได้ ทำให้ความเข้าใจเรื่องอาตมันนั้น มีอยู่แต่ในการอธิบาย
ของศังกราจารย์ ที่รวมกันไว้ในแง่ของจิตใจนั้นดูจะรวมเป็นอันเดียวกันได้ระหว่างอาตมันกับพรหมัน 

ขณะที่มุมมองต่อสารัตถะ (substance) เป็นสิ่งที่เป็นอนันต์ เป็นอยู่ด้วยตัวเอง และสิ่งนั้น
เรียกว่า พระเจ้า (God) สปิโนซ่าอธิบายสารัตถะพระเจ้าทรงสถิตเหนือธรรมชาติ โดยพระองค์นั่นทรง
เป็นอิสระจากสรรพสิ่ง ย่อมเป็นสิ่งสมบูรณ์ กล่าวได้ว่า ทุกสรรพสิ่งรวมเป็นหนึ่งเดียวคือสารั ตถะ 
(Substance) หรือพระผู้เป็นเจ้า ทรงดำรงอันยิ่งใหญ่ เป็นส่วนหนึ่งของส่วนย่อยในรูปแบบ ความ
หลากหลายของสารัตถะ (Substance) จึงเป็นส่วนหนึ่งของสิ่งเหล่านั้น แม้ว่า ไม่มีสารย่อมอยู่ไม่ได้
เช่นเดียวกัน (สมัคร บูรวาส, 2563) พระเจ้าจึงเป็นสิ่งที่อยู่ภายในสิ่งต่างๆ แต่สิ่งเหล่านั้นไม่มีสิ่งอ่ืนๆ 
อยู่ภายใน ซึ่งแนวคิดของสิ่งสิ่งที่เป็นสารัตถะเหล่านี้ไม่ได้ต้องการสิ่งอ่ืน เนื่องจากสิ่งนั้นได้กลายเป็น
รูปแบบอยู่แล้ว สารัตถะของสิ่งต่างๆ นั้นก็เหมือนกับคลื่นกับน้ำ ภาชนะดินเผากับดิน ซึ่งศังกราจารย์
อธิบายถึงความสัมพันธ์ในโลกอันหลากหลายของพรหมัน โดยนักวิชาการมองว่าทั้งสารัตถะของสปิโน
ซ่าและพรหมันของศังกราจารย์คือสิ่งเดียวกัน (James H. Cumming, 2022)  

แต่สิ่งที่แตกต่างกันคือศังกราจารย์และสปิโนซ่าขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์ที่อยู่ภายในนั้น 
โดยศังกราจารย์โต้แย้งว่า คลื่นซ่อนอยู่ในน้ำ จึงมีน้ำเท่านั้นที่จริง ส่วนคลื่นนั้นมาชั่วคราวจึงไม่จริง 
ขณะที่สปิโนซ่าโต้ว่าทั้งน้ำและคลื่นต่างเป็นจริงเท่ากัน แม้เขาจะยอมรับว่าคลื่นเป็นสิ่งชั่วคราว แต่สปิ
โนซ่าเหมือนกับนักปรัชญาที่เชี่ยวชาญด้านคัมภีร์ ที่พยายามเข้าใจทุกๆ ความหลากหลายที่เกิดขึ้น
ทุกๆ การเปลี่ยนแปลงของโลกทำให้เกิดขึ้น ในแต่ละช่วงเวลาของสิ่งที่เป็นอมตะอย่างพระเจ้า ซึ่ง
รูปแบบเป็นจริงก็เพราะว่าสิ่งเหล่านี้เป็นพระเจ้า หรือ “สารัตถะ” ที่เปลี่ยนแปลงไปตามช่วงเวลา
เท่านั้น โดยเขากล่าวว่า “ความแตกต่างระหว่างสิ่งที่เป็นอมตะและความคงทนนั้นล้วนเกิดขึ้นจาก



62  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
รูปแบบนี้ สำหรับสำหรับสิ่งที่เป็นอมตะและความคงนั้นเป็นเพียงรูปแบบเท่านั้น ที่สามารถอธิบายได้
ถึงการมีอยู่ที่ทนทาน โดยสิ่งนั้นมีสารัตถะที่มีความเป็นอมตะ” (Melamed Yitzhak, 2013) ศังกรา
จารย์ได้ระบุถึงพระเจ้าหรือพรหมันว่าอยู่ในส่วนสูงสุดของการแบ่งระหว่างแบบอัตวิสัยและปรวิสัย 
โดยพรหมเป็นจิตวิญญาณบริสุทธิ์ปราศจากรูปแบบ (อรูป) และปราศจากคุณลักษณะ (นิรคุณะ) และ
สิ่งต่างๆ ภายนอกท่ีเคลื่อนไหวได้นั้นปรากฎไม่จริง (อัปหาสะ) ในการรับรู้ สปิโนซ่ามองว่ารูปแบบและ
บริบทต่างๆ เป็นสิ่งที่มีอยู่ในพระเจ้า และพระองค์ก็ทำให้ความเป็นจริงเกิดขึ้นผ่านโลกท่ีเปลี่ยนแปลง
ตลอดเวลา โดยสปิโนซ่าใช้คำว่า “การกินพ้ืนที่” (extension) เช่นเวลาเพ่ืออธิบายโลกทางวัตถุในแง่
ทางนามธรรม โดยใช้วลีว่า “รูปแบบของการกินพ้ืนที่” เพ่ืออธิบายระหว่างสิ่งต่างๆ มีความแตกต่าง
จากวัตถุดิบที่สร้างขึ้น ผ่านคำว่า “ร่าง” (body) ซึ่งเป็นสิ่งที่เคลื่อนไหว และหยุดอยู่เป็นรูปแบบ
เดียวกัน ซึ่งร่างนี้ถูกสร้างขึ้นจากร่างเล็กๆ อื่นๆ จำนวนมาก ขณะที่คำว่า “ความคิด” (idea) เพ่ือระบุ
ถึงความคิดที่ต่างกัน โดยความคิดนั้นทำให้เราเข้าใจถึงการที่ใจคิดขึ้น เพราะใจเป็นสิ่งที่คิดได้ บางครั้ง
ใจก็คือรูปแบบของความคิดอันเป็นลักษณะทางนามธรรม เช่นเดียวกับคำว่า เวลา (time) ฉะนั้น ศังก
ราจารย์จึงมองพระเจ้าเป็นความจริงสิ่งเดียว ขณะที่สปิโนซ่าแยกกันระหว่างพรมหมัน กับสรรพสิ่ง ซึ่ง
ล้วนแต่เป็นจริงทั้งสิ้น การที่เราเข้าใจพระเจ้าได้ก็มาจากการเข้าใจสรรพสิ่งไปพร้อมกันด้วย แต่ศังกรา
จารย์มองว่าการเข้าใจอาตมันที่อยู่ในตัวเราเป็นการเข้าใจ ว่าทุกอย่างรอบตัวเรานั้น เป็นเพียงมายา ที่
ถูกทำให้เขา้ใจว่าจริงเท่านั้น การเข้าใจนี้ จึงเป็นการเข้าถึงพรหมัน คือความเป็นจริงสูงสุด  
 2. ข้อเสนอทางจริยศาสตร์ ข้อเสนอนี้เป็นการเสนอของกลุ่มนักปรัชญาตะวันตก ที่เริ่มต้น
จากการมองว่าแนวคิด ที่ช่วยทำให้เกิด กระบวนการพัฒนาความเป็นมนุษย์และ สร้างศีลธรรมขึ้นมา
นั้น ล้วนมาจากแนวคิดสมัยใหม่ ที่ขยายมาจากระบบทางอภิปรัชญาเป็นหลัก โดยพิจารณาจาก
ศาสนาเป็นพ้ืนฐาน ขณะที่นักคิดตะวันออกนั้น มองว่าทุกอย่างเป็นแค่เรื่องมายา เป็นแค่เรื่องโลก จึง
พยายามเสนอสิ่งที่อยู่เหนือกว่านั้น โดยปราศจากเวลา สถานที่และมีแต่ความว่างเปล่า ศังกราจารย์
ถือว่าโลกนี้ เป็นเรื่องของมายา ทำให้เกิดเวลา สถานที่ ถูกสร้างขึ้นด้วยสมอง ในแง่ศีลธรรมและ
ศาสนาก็เป็นเหมือนของเล่นสำหรับเด็กเท่านั้น (Maganlal A.Buch, 1921) ดูเหมือนข้อเสนอของศังก
ราจารย์จะไม่สนใจเรื่องศีลธรรม ที่มีอยู่ในโลกผ่านการไตร่ตรอง ด้วยสติปัญญาของมนุษย์จะเป็นสิ่งที่
จริง และตรวจสอบได้ อีกทั้งการเข้าถึงพระเจ้า ก็ไม่ใช่เกิดจากการกระทำใดๆ อันเป็นของมนุษย์ 
ขณะที่ข้อเสนอ ของสปิโนซ่า จะต่างจากศังกราจารย์ในแง่ ของการปฏิบัติตามศีลธรรม ที่มนุษย์ได้รับ
มาจากพระเจ้านั้น ไม่ได้เกิดจากการที่มนุษย์คิดขึ้นเอง โดยความเป็นจริง ก็คือหากมนุษย์ไม่ได้มี
เจตจำนงเป็นของตัวเอง แต่ถือเอาตามเจตจำนง ของพระเจ้าตามลักษณะ ที่เรียกว่า ตัวแทนทาง
ศีลธรรม (moral agent)  

แม้สปิโนซ่าและศังกราจารย์จะเห็นร่วมกันว่าพระเจ้ามีอยู่ แต่ไม่ได้ขึ้นอยู่กับมนุษย์ ดูจะทำให้
ระบบศีลธรรมนั้น เป็นข้อจำกัดที่ไม่เกี่ยวข้องกับศีลธรรมของมนุษย์ เนื่องจากศีลธรรมนั้นถูกมองว่า 



63 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ไม่ได้เกี่ยวข้องกับอภิปรัชญาและพระเจ้า ไม่ควรจะพิจารณาสิ่งต่างๆ  ว่าถูกต้องได้ หากจักรวาลและ
พระเจ้าเป็นสิ่งเดียวกันและเหมือนกัน ก็จะไม่มีใครสามารถอธิบายสิ่งที่เกิดขึ้นในธรรมชาติ อย่างที่
มนุษย์อธิบายถึงคำว่า “ดี” หรือ “ชั่ว” ได้ ถ้าเป็นอย่างนั้น พระเจ้าจึงเป็นสารัตถะเท่านั้น มีอำนาจที่
เป็นเหตุทำให้สิ่งต่างๆ มีอยู่เท่านั้น ฉะนั้น สิ่งต่างๆ ในพระเจ้าจึงจำเป็นต้องเป็นอนันต์โดยมีความ
สมบูรณ์พร้อม ถ้าทุกสิ่งเป็นพระเจ้า ทุกเหตุการณ์จะต้องสมบูรณ์และมีอยู่อย่างจำเป็น เพราะทุก
อย่างขึ้นอยู่กับพระเจ้าโดยตรง แต่สปิโนซ่าเสนอให้เห็นว่าจักรวาลนั้นไม่มีศีลธรรมเพ่ือหลีกเลี่ยงการ
พิจารณาความแตกต่างระหว่างคำว่า “ดี” และ “ชั่ว” ทางอภิปรัชญา คำอธิบายพระเจ้าในเชิงไม่มี
ตัวตนนั้น จึงเป็นวิธีอธิบายที่ถูกพัฒนาขึ้น ตามรูปแบบเชิงภววิทยา และไม่ได้ขึ้นอยู่การพิจารณาบน
กิจกรรม และหลักการของมนุษย์ ซึ่งธรรมชาติไม่ได้มีเป้าหมายที่ตายตัวว่าทุกสิ่ง และทุกสิ่งอย่างนั้น
เป็นแค่เรื่องจินตนาการของมนุษย์ (Spinoza, 1992)  

การอธิบาย “ดี” “ชั่ว” จึงถูกจำกัดอยู่แค่เพียงมนุษย์เท่านั้น ไม่ใช่เป็นสิ่งที่พระเจ้ากำหนด
นอกจากจะพิจารณาว่ามนุษย์ละวางตัวตนหรือมอบตัวตนให้พระเจ้าถือเอาหลักการที่พระเจ้าเป็นผู้
กำหนด ซึ่งวิธีการปฏิบัติแบบนี้ เป็นแนวทางของการหลุดพ้นหรือโมกษะของศังกราจารย์ แต่อาจถูก
อธิบายในรูปแบบแนวคิดของคริสต์ว่าเป็นการอาศัยพระเจ้าช่วยให้รอด (salvation) โดยกระบวนการ
อธิบายนั้นไม่ใช่วิสัยของมนุษย์ที่จะพึงทำได้  ทุกอย่างมาจากการทำให้ตัวตนบริสุทธิ์ที่สุด อยู่เหนือ
คำอธิบายและการเข้าใจที่มนุษย์เป็นผู้กำหนดจึงถือเป็นวิธีการจะเข้าใจอาตมันในตนเอง  ตามหลัก
ของศังกราจารย์ และพระเจ้าที่อยู่ภายนอกตัวเราตามแบบสปิโนซ่า  
 

บทสรุป 
 ข้อเสนอเรื่องพระเจ้าในทัศนะของศังกราจารย์มาจากข้อเสนอทางอภิปรัชญาที่พิจารณาว่าพร
หมันอันสูงสุดเป็นสิ่งเดียวกัน เป็นสิ่งเดียวกับตัวเรา เป็นธรรมชาติจริงของวิญญาณแบบปัจเจก มนุษย์
ไม่เข้าใจความรู้ที่แท้จริงของอาตมันซึ่งมีลักษณะไม่เปลี่ยนแปลง ส่วนการเข้าใจว่าโลกมีความ
หลากหลายเป็นการตรวจสอบวัตถุภายนอกเท่านั้น เป็นแค่การสร้างภาพมายาขึ้นเท่านั้น ขณะที่
ข้อเสนอทางด้านจริยศาสตร์ เป็นการเสนอให้ เห็นลักษณะการกระทำ ที่ศังกราจารย์เสนอว่าไม่ใช่
หนทางหลุดพ้น แต่ความรู้ต่างหากที่ทำให้เกิดความหลุดพ้นหรือเข้าถึงพรหมันได้ ซึ่งความรู้เหล่านี้
เป็นส่วนประกอบหลักของวิญญาณและเป็นส่วนประกอบสำคัญของพรหมันในการทำลายมายา หรือ
ความไม่รู้ ซึ่งทำให้เห็นว่าระบบจริยศาสตร์ของศังกราจารย์นั้นไม่ได้เป็นการนำไปสู่จุดสิ้นสุด  

 ส่วนข้อข้อเสนอเรื่องพระเจ้าในทัศนะของสปิโนซ่า เป็นข้อเสนอทางอภิปรัชญา อ้างถึงว่าโลก
มีความจำเป็น ต้องมีพระเจ้า พระเจ้าจึงเป็นส่วนสำคัญของทุกสรรพสิ่ง เพราะอะไรที่เกิดขึ้นอย่าง
สม่ำเสมอและตลอดเวลา จะต้องมีสิ่งนั้นอยู่ด้วยตลอด เช่นเดียวกับการยอมรับพระเจ้ามีอยู่ในสรรพ
สิ่ง และพระเจ้าต้องมีตัวตน โดยจะพบได้จากการสันนิษฐานว่า ต้องมีสิ่งอยู่ก่อนสิ่งอ่ืน ที่จะสร้างและ



64  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
เปลี่ยนแปลงสิ่งอ่ืน และสิ่งนั้นต้องมีธรรมชาติที่ จะไม่เปลี่ยนแปลงไปตามสิ่งต่างๆ รอบตัว  ส่วน
ข้อเสนอทางจริยศาสตร์ เป็นการพิจารณาถึงสาเหตุที่ทำให้ทุกสรรพสิ่งเกิดขึ้นต้องมีเจตจำนง และ
เจ้าของเจตจำนงนั้นคือพระเจ้า ทำให้สิ่งอ่ืนไม่อาจมีเจตจำนงเองได้ แต่หากจะมีได้ก็เป็นเพียงสิ่งที่
เกิดข้ึนโดยมนุษย์ และไม่น่าเชื่อถือ ไม่ใช่ความจริงแท้  
 

เอกสารอ้างอิง 
สมัคร บูรวาส. (2563). วิชาปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: สยามบริทัศน์.  
Bertrand Russell. (1974). Religion & Science. London: Oxford University Press.  
Charles Hartshorne and William L. Reese. (1963). Philosophers Speak of God. 2nd 

Impression. Chicago & London: The University of Chicago Prees. 
James H. Cumming. (2022). The Nondual Mind: Vedānta, Kashmiri Pratyabhijñā 

Shaivism and Spinoza. (online) https://www.academia.edu. 
Kenneth Dorter. (2014). THOUGHT AND EXPRESSION IN SPINOZA AND SHANKARA. 

Symposium. vol.18 no.1: 229. 
Maganlal A.Buch. (1921). The Philosophy of Shankara. Baroda: the Vidya Vilas Press. 
Melamed, Yitzhak Y. (2017). “The Building Blocks of Spinoza’s Metaphysics: 

Substance Attributes and Modes”. in Della Rocca. Michael (ed.). Oxford: 
Oxford University Press.  

Melamed Yitzhak. (2013). Spinoza’s Metaphysics: Substance and Thought. Oxford: 
Oxford University Press.  

Paul Edwards, Arthur Pap. (1965). A Modern Introduction to Philosophy: Reading from 
Classical and Contemporary Sources. New York: The Macmillan Company.  

Ramakrishna Puligandla. (2008). Fundamentals of Indian Philosophy. 4th impression. 
New Delhi: D.K.Printworld Ltd. 

Spinoza. (1992). Ethics. translated by Samuel Shirley. Edited by Seymour Feldman. 
2nd ed. Cambridge: Hackett Pub. Co.  

 
 
 

 
 

https://www.academia.edu/


บทความปริทศัน์ (Review Article) 
ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนยิม ของ ชาร์ลส เทย์เลอร ์

Charles Taylor’s Theory of Multiculturalism 
 

อัญชลิตา สุวรรณะชฎ 
Unchalita Suvarnajata 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

Corresponding Author, Email: unchalita@hotmail.com 
 

Received October 22, 2022; Accepted: December 31, 2022 
 

 

 

 
 
 
 
 

ผู้แต่ง: ปกรณ์ สิงห์สุริยา 
จำนวนหน้า: 59 
ปีท่ีพิมพ:์ 2565 
ครั้งที่พิมพ์: 1 
สถานที่พิมพ:์ มูลนิธิเพ่ือการศึกษาประชาธิปไตย

และการพัฒนา (โครงการจัดพิมพ์
คบไฟ) 



66  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
บทนำ 

“ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมของชาร์ลส เทย์เลอร์” โดยรองศาสตราจารย์ ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา 
ภาควิชามนุษยศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล เป็นบทความวิจัยทาง
ปรัชญาทีศ่ึกษาแนวคิดของชาร์ลส์ เทย์เลอร์ นักปรัชญาชาวแคนาดาผู้พัฒนาทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม
เชิงเสรีนิยม บทความนี้เป็นบทความหนึ่งในหนังสือ พุทธธรรมพหุนิยม เล่ม 3: ร่วมรอย เจมส์ ไฮเดก
เกอร์ เทย์เลอร์ ริเกอร์ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัยพุทธธรรมพหุนิยม (Buddhist Pluralism) ปี
ที่ 1 (2561-2564) ของศาสตราจารย์กิตติคุณดร.สุวรรณา สถาอานันท์ เมธีวิจัยอาวุโส สำนักงาน
คณะกรรมการส่งเสริมวิทยาศาสตร์วิจัยและนวัตกรรม (สกสว.) ซึ่งได้รับทุนสนับสนุนการทำวิจัย
โครงการนี้ จาก สำนักงานคณะกรรมการส่งเสริมวิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม (สกสว.) และ 
สำนักงานการวิจัยแห่งชาติ (วช.) 

บทความวิจัยนี้ เป็นการสนทนาในวิธีคิดของเทย์เลอร์บนเงื่อนไขสภาพการณ์การดำรงอยู่ของ
มนุษย์ทุกคนที่มีลักษณะทวิวจนะ (dialogical) เมื่ออยู่ในบริบททางสังคมการเมืองในประวัติศาสตร์
ความสัมพันธ์ทางอำนาจที่ไม่เท่าเทียมกัน จำกัดความเป็นมิตร และความไม่ลงรอยกัน จนกลายเป็น
ปัญหาความสัมพันธ์ที่ไม่เท่าเทียม ไม่เสมอกัน อันนำไปสู่การทบทวนความคิดเรื่องพหุวัฒนธรรม นั่น
คือ ปัญหาการสร้างความเคารพยอมรับต่อกัน (recognition) ระหว่างผู้คนที่มีอัตลักษณ์ที่หลอมรวม
มาจากวัฒนธรรมที่แตกต่างหลากหลาย แต่ต้องมาอยู่ร่วมกันในฐานะพลเมืองในสังคมการเมือง
เดียวกัน วัตถุประสงค์ของงานวิจัยนี้  เพ่ือศึกษาแนวทางของเทย์เลอร์ในการพัฒนาทฤษฎีพหุ
วัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยม ด้วยการปรับใช้แนวคิดเรื่องศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ เป็นจุดคานงัด
สอดแทรกเข้ามาในการให้เหตุผลเกี่ยวกับหน้าที่พันธะผูกพันกับการเคารพยอมรับความแตกต่าง
หลากหลายทางวัฒนธรรมในระบบคิดของเสรีนิยม รวมทั้งศึกษาแนวคิดของเทย์เลอร์เกี่ยวกับ
ความสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างอัตลักษณ์กับจริยธรรมผ่านกระบวนการเชิงทวิวจนะ (dialogical 
process) และกระบวนการประเมินแบบเข้มลึก (strong evaluation) ที่เทย์เลอร์ใช้เป็นพ้ืนฐานใน
การถกเถียงเพ่ือสนับสนุนทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยม และศึกษาการวิเคราะห์ของเทย์เลอร์
เกี่ยวกับปฏิสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรมแบบเสรีนิยมและวัฒนธรรมที่ไม่ใช่เสรีนิยม ผ่านระบบคิดจาก
วัฒนธรรมอื่นที่ไม่ใช่เสรีนิยมเพ่ือเป็นพื้นฐานให้กับหลักการเสรีนิยม 

จุดเด่นของบทความนี้ คือ การนำเสนอทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม ของ ชาร์ลส เทย์เลอร์ ที่
เปิดพ้ืนที่ให้กับผู้มีวัฒนธรรมแตกต่างจากเสรีนิยมตะวันตก พร้อมกับเปิดพ้ืนที่ให้ความคิดเรื่องความ
หลากหลายเชิงวัฒนธรรมได้มีตำแหน่งแห่งที่ทางวิชาการในแวดวงปรัชญามนุษยศาสตร์ของไทย 
สนับสนุนการเคารพยอมรับความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรมบนหลักการของเสรีนิยม ชี้ให้เห็น
จุดอ่อนที่สำคัญบางประการของหลักการเสรีนิยม คือ เรื่องสิทธิมนุษยชน และเสนอมุมมองของนัก
ปรัชญาไทยต่อทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม โดยใช้กรอบการทำงานเชื่อมโยงวัฒนธรรมอ่ืนเข้ากับ



67 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
หลักการของเสรีนิยมที่อาศัยฐานคิดอ่ืนๆ ที่ไม่ใช่เสรีนิยมแบบตะวันตกดั้งเดิม เช่น คำสอนของพุทธ
ศาสนาที่สัมพันธ์กับเรื่องอัตตาณัติ (autonomy) และการไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ซึ่งเป็นหลักคำสอนที่
สอดคล้องกับหลักการของประชาธิปไตย และหลักสิทธิมนุษยชน อย่างไรก็ตาม แนวคิดเรื่องอัตตาณัติ
ในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท มักจะถูกตั้งคําถามว่า เมื่อพุทธปรัชญาเถรวาทปฏิเสธอัตตาด้วย
หลักอนัตตาแล้ว อัตตาณัติจะมีพ้ืนที่ในพุทธปรัชญาเถรวาทหรือไม่ ดังนั้น จึงจำเป็นต้องนิยาม
ความหมายของอัตตาณัติอย่างชัดเจน ซึ่งจะช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างอัตตาณัติกับคำ
สอนของพุทธศาสนาได้ดียิ่งขึ้น ข้อเสนอของงานวิจัยนี้ เรียกร้องให้เสรีนิยมละทิ้งท่าทีแบบจักรวรรดิ
นิยมที่มักจะกล่าวอ้างในนามของสากลนิยม และเปิดรับความแตกต่างที่จะเอ้ือต่อการต้อนรับระบบ
คิดอ่ืน ๆ เพ่ือสนับสนุนหลักการสำคัญของเสรีนิยมเอง นอกจากนี้ยังได้กล่าวถึงแนวทางที่เทย์เลอร์
พยายามพัฒนาความเข้าใจหลักคิดบางประการของพุทธศาสนาเถรวาทในประเทศไทยที่ส่งเสริม
สนับสนุนประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน ซึ่งสามารถสนับสนุนเสรีนิยมได้ด้วย นั่นก็คือ แนวคิดพุทธ
ธรรมพหุนิยม 

 

เนื้อหา 
 บทความวิจัยนี้ แบ่งเนื้อหาออกเป็น 3 ส่วน คือ ส่วนที่ 1 เสรีนิยมและพหุวัฒนธรรมนิยม 
เป็นการพิจารณาแนวทางของเทย์เลอร์ในการพัฒนาทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยม (liberal 
multiculturalism) ผ่านระบบคิดเกี่ยวกับหน้าที่ในการเคารพยอมรับกลุ่มทางวัฒนธรรม โดยใช้ข้อ
ถกเถียงระหว่างเสรีนิยมกระแสหลัก และการเรียกร้องความเคารพยอมรับ (recognition) เพ่ือหา
คำตอบว่าสังคมเสรีนิยมจะเปิดพ้ืนที่ให้วัฒนธรรมที่แตกต่างหลากหลายอย่างไร ส่วนที่ 2 อัตลักษณ์
และคุณค่า มุ่งความสนใจเฉพาะอัตลักษณ์ของบุคคลที่ถักทอขึ้นมาจากวัฒนธรรม ซึ่งไม่สามารถแยก
ออกจากคุณค่าและระบบจริยธรรมได้ ส่วนที่ 3 หลักการเสรีนิยมและวัฒนธรรมอ่ืน เป็นการพิจารณา
กรอบการทำงานที่เป็นไปได้ของการเชื่อมโยงวัฒนธรรมอ่ืนเข้ากับหลักการของเสรีนิยม เพ่ือช่วยให้
เห็นถึงแนวทางการสร้างพหุวัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยม โดยอาศัยฐานคิดอ่ืนที่ไม่ใช่เสรีนิยมแบบ
ตะวันตกดั้งเดิม อาทิ คำสอนของพุทธศาสนากับประชาธิปไตย 
 ส่วนที่ 1 เริ่มต้นด้วยจุดยืนของนักปรัชญาเสรีนิยมกระแสหลักที่มีอุดมคติเกี่ยวกับเสรีภาพ 
ความ เสมอภาค และความเติ ม เต็ม  ( fulfillment) อาทิ  สตี เวน  ร็อกกี เฟล เลอร์  (Steven 
Rockefeller) มีจุดยืนสุดโต่งว่าเสรีนิยมเป็นวัฒนธรรมที่มีฐานะเหนือวัฒนธรรมอ่ืน ซึ่งแตกต่างจาก
จุดยืนของเทย์เลอร์โดยสิ้นเชิง เทย์เลอร์ได้อภิปรายถึงการเรียกร้องความเคารพยอมรับ (recognition) 
ใน 3 กรณี คือ 1) ผู้อื่นขาดความเคารพยอมรับต่อเรา 2) ผู้อ่ืนรู้จักเราแบบผิดๆ ทำให้ขาดความเคารพ
ยอมรับต่อเรา และ 3) ผู้อ่ืนไม่เห็นว่าเรามีตัวตน ทำให้ขาดความเคารพยอมรับต่อเรา ซูซาน วูลฟ์ 
(Susan Wolf) เห็นด้วยว่า ปัญหาขาดความเคารพยอมรับมีสองลักษณะ คือ การขาดการยอมรับจาก



68  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ปัจเจกบุคคล โดยเฉพาะสมาชิกของวัฒนธรรมกลุ่มน้อย และการขาดการตระหนักว่าอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมมีความสำคัญ เทย์เลอร์วิเคราะห์ว่าอัตลักษณ์และความเคารพยอมรับมีความสำคัญใน
บริบททางประวัติศาสตร์ที่เปลี่ยนแปลงมาสู่ยุคสมัยใหม่ และมีความสัมพันธ์กับรากฐานความคิดของ
เสรีนิยม (liberalism) กล่าวคือ ในอดีตระบบชนชั้นวรรณะระบุชัดเจนว่า ใครมีอัตลักษณ์อะไร และ 
ใครควรได้รับความเคารพยอมรับ เมื่อมีทัศนะเรื่องปัจเจกชนนิยมเข้ามาแทนที่ ทำให้อัตลักษณ์และ
ความเคารพยอมรับมีความสำคัญยิ่งขึ้น ความคิดปัจเจกชนนิยมได้เผยให้เห็นลักษณะทวิวจนะ 
(diagical) ของอัตลักษณ์  ใน 2 ระดับ คือ 1) ระดับของความสามารถในการแสดงออกผ่าน
กระบวนการปฏิสัมพันธ์ และ 2) ระดับของการปฏิสัมพันธ์กับผู้ อ่ืนจริง ยกตัวอย่างเช่น การต่อสู้
เพ่ืออัตลักษณ์ของชาวอเมริกันเชื้อสายแอฟริกา ควัมเม แอนโทนี อไพอาห์ (Kwame Anthony 
Appiah) เห็นว่า การต่อสู้ดังกล่าวก่อรูปขึ้นจากปฏิสัมพันธ์ เชิงทวิวจนะในบริบทของสังคมและ
วัฒนธรรมของชาวอเมริกันผิวขาว จึงทำให้ตัวตนของชาวอเมริกันเชื้อสายแอฟริกากำเนิดขึ้นในบริบท
ของสังคมอเมริกันโดยรวม เทย์เลอร์เห็นว่าบทบาทของวัฒนธรรมที่ขาดความเคารพยอมรับของคนผิว
ขาวที่เข้ามาในนิยามของคนผิวดำเช่นนี้ เป็นความตึงต้านภายในระบบเสรีนิยม เรียกว่า “การเมือง
แห่งสากลนิยม (politics of universalism) หรือการเมืองแห่งความเคารพที่เสมอภาค (politics of 
equal respect)” ที่มุ่งมองข้ามลักษณะเฉพาะและมองหาลักษณะร่วมเพ่ือเป็นพ้ืนฐานในการปฏิบัติ
ต่อทุกคนอย่างเสมอกัน และ “การเมืองแห่งความแตกต่าง (politics of difference)” ที่มุ่งมองหา
ลักษณะเฉพาะเพ่ือใช้เป็นพ้ืนฐานในการอธิบายว่าทำไมจึงควรมีการปฏิบัติที่แตกต่างสำหรับคนบาง
กลุ่ม เขาชี้ว่าเสรีนิยมที่เน้นความเหมือนหรือการเมืองแห่งสากลนิยมนั้น เป็นวัฒนธรรมที่มีลักษณะ
ครอบงำ (hegemonic culture) และเป็นการเลือกปฏิบัติอย่างรุนแรงต่อชนกลุ่มน้อยทางวัฒนธรรม
ที่ไม่ใช่วัฒนธรรมเสรีนิยม 
 มีข้อสังเกตว่า เสรีนิยมกระแสหลักมุ่งพิจารณาในระดับปัจเจกบุคคล เน้นพันธะทางจริยธรรม
เชิงเนื้อหาสาระ (substantive) แต่เทย์เลอร์ยกระดับการมองจากปัจเจกบุคคลไปที่ระดับกลุ่มคน เขา
สนับสนุนเสรีนิยมที่ให้ความสำคัญกับพันธะทางจริยธรรมเชิงกระบวนการ (procedural) อาทิ ทัศนะ
เกี่ยวกับศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ด้วยอัตตาณัติ (autonomy)1 ของ อิมมานูเอล คานท์ (Emmanuel 
Kant) ซึ่งมีอิทธิพลต่อนักวิชาการสายเสรีนิยมจำนวนมาก เทย์เลอร์เห็นว่าความไม่เคารพยอมรับ
วัฒนธรรมที่แตกต่างของเสรีนิยมเป็นปัจจัยนำไปสู่ความเคลื่อนไหวเพ่ือเรียกร้องความเคารพยอมรับ
จากกลุ่มวัฒนธรรมต่างๆ ซึ่งไม่เพียงแต่เรียกร้องให้ยอมรับวิถีปฏิบัติและการดำรงอยู่ของกลุ่มตน

 
 1 ผู้เขียนเห็นว่า คำว่า “อัตตาณัติ (autonomy)” ในที่นี้ หมายถึง แนวคิดอัตตาณัติของคานท์ กล่าวคือ อัตตาณัติที่เป็นพื้นฐาน
ของพันธะทางจริยธรรมของมนุษย์ อันเป็นเร่ืองของความสามารถเชิงปริชาน (cognitive ability) ในการให้เหตุผล ในฐานะเป็นผู้รับรู้
และเข้าใจด้วยเหตุผลล้วนๆ หรือเป็นผู้ไตร่ตรองตามเหตุผลเชิงปฏิบัติเท่านั้น “อัตตาณัติ” จึงเป็นทั้งตัวแบบทางจริยธรรมในการใช้
เหตุผลเชิงปฏิบัติ และเป็นคุณสมบัติที่มีอยู่ในตัวของบุคคลที่ทุกคนต้องเคารพยอมรับ (อ้างใน พุฒวิทย์ บุนนาค, 2554) 



69 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
เท่านั้น แต่ยังเรียกร้องให้ยอมรับในคุณค่าวัฒนธรรมของกลุ่มตนอีกด้วย ดังนั้น การเคารพศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์ในหลักการของเสรีนิยม จึงจำเป็นต้องเคารพความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรม
ดังกล่าว เนื่องจากมนุษย์มีอัตลักษณ์ท่ีถักทอจากวัฒนธรรม มีมิติการมองชีวิตและการประเมินในแบบ
ฉบับของตนเอง 
 ส่วนที่ 2 เป็นการพิจารณาลักษณะของอัตลักษณ์ที่กล่าวถึงในส่วนที่ 1 ในเชิงลึกยิ่งขึ้น เพ่ือให้
เห็นว่าวัฒนธรรมเข้ามานิยามและกลายเป็นส่วนหนึ่งของอัตลักษณ์มนุษย์ได้อย่างไร จากสมมติฐาน
ของเทย์เลอร์ที่ว่าวัฒนธรรมมีคุณค่าเท่าเทียมกันนั้น อัตลักษณ์และจริยธรรม (morality) ก็ย่อมเป็น
สิ่งที่แยกจากกันไม่ได้ ทุกระบบของจริยธรรมประกอบด้วยสามแกน คือ 1) หน้าที่ต่อผู้อ่ืน 2) ชีวิตที่
เติมเต็ม (fulfillment) และ 3) ศักดิ์ศรี (dignity) ซึ่งจริยธรรมนิยามอัตลักษณ์ของบุคคลผ่านการ
แยกแยะคุณค่าจากการประเมินความปรารถนาของตน และประเมินความปรารถนานั้นในระดับที่สอง
เพ่ือแยกแยะเชิงคุณภาพว่าความปรารถนาใดสูงส่งกว่า ที่เรียกว่า การประเมินแบบเข้มลึก (strong 
evaluation) ซึ่งเป็นเรื่องของความหมายอันลึกซึ้งและซับซ้อน ทั้งนี้ “ความเข้าใจเกี่ยวกับคุณค่าจะ
ผันแปรไปตามวัฒนธรรมซึ่งมีภาษาอันแตกต่างกันในการกล่าวถึงคุณค่า” (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2565) 
ซึ่งภาษาในที่นี้ไม่ได้จำกัดอยู่กับคำหรือวลีที่แสดงออกเท่านั้น แต่หมายรวมถึงสัญลักษณ์ รูปภาพ บท
กวี บทสวด หรือเรื่องเล่า และวัจนปฏิบัติ (speech act) ที่ครอบคลุมถึงความหมายในระดับอวจนะ
ภาษาด้วย นอกจากนี้ยังมีคุณค่าเชิงประกอบสร้าง (constitutive goods) ที่เป็นเงื่อนไขที่ทำให้สิ่งสิ่ง
หนึ่งมีความหมายในฐานะสิ่งที่ดีสำหรับชีวิต อาทิ คริสต์ศาสนาที่มีพระเยซูทรงเป็นคุณค่าเชิงประกอบ
สร้างทีใ่ห้ความรักแบบไม่มีเงื่อนไข ความถ่อมตน มีความหมายในฐานะสิ่งที่ดีสูงส่งสำหรับชีวิต ซึ่งเป็น
การประเมินคุณค่าที่ยึดโยงไปถึงระดับความเข้าใจโลกและชีวิต แสดงให้เห็นว่าศาสนาเข้ามาเป็นส่วน
หนึ่งของอัตลักษณ์บุคคลโดยผ่านการประเมินแบบเข้มลึกนี่เอง 
 จะเห็นได้ว่า ส่วนที่ 1 และส่วนที่ 2 ข้างต้น เป็นมุมมองภายในสังคมที่เป็นเสรีนิยมอยู่แล้ว ใน
ส่วนที่ 3 จะเป็นมุมมองภายนอก ที่นำแนวคิดเสรีนิยมไปใช้ในสังคมที่ไม่ได้เป็นเสรีนิยมแต่เริ่มแรก 
เพ่ือช่วยให้เห็นแนวทางในการใช้ระบบคิดทางวัฒนธรรมที่ไม่ใช่เสรีนิยมมาสนับสนุน ตีความ และปรับ
ใช้หลักการของเสรีนิยม 
 ส่วนที่ 3 เทย์เลอร์อาศัยฐานคิดที่ไม่ใช่ของตะวันตกดั้งเดิมมาเป็นพ้ืนฐานในการพิจารณา
ความเป็นไปได้ของการใช้ระบบคิดอ่ืน เช่น พุทธศาสนา มาเป็นฐานคิดให้กับเสรีนิยม โดยอาศัย
ความคิดของบุคคลสำคัญที่เป็นแรงบันดาลใจให้เกิดความเคลื่อนไหวของพุทธศาสนาเถรวาทใน
ประเทศไทยที่สนับสนุนประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน ได้แก่ พุทธทาสภิกขุ ส. ศิวรักษ์ และ เสน่ห์ 
จามริก เทย์เลอร์เห็นว่าคำสอนสำคัญของพุทธศาสนาที่สามารถผลักดันสู่ประชาธิปไตย มีสองประการ 
คือ ประการแรก การบรรลุธรรมเป็นสิ่งที่บุคคลต้องกระทำด้วยตนเอง ไม่สามารถอาศัยความ
ช่วยเหลือจากผู้อ่ืนได้ ซึ่งสอดคล้องกับประชาธิปไตยที่มุ่งหวังให้ประชาชนมีความรับผิดชอบต่อชีวิต



70  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ตนเอง ประการที่สอง คำสอนให้ละเว้นการเบียดเบียน มีความสัมพันธ์กับประชาธิปไตยเช่นกัน 
เนื่องจากการไม่เบียดเบียน คือ การเคารพผู้ อ่ืน และเปิดโอกาสให้ผู้ อ่ืนดำเนินชีวิตของตนโดย
ปราศจากการขู่บังคับ ซึ่งคำสอนทั้งสองประการนี้ทำให้เห็นวิธีที่พุทธศาสนาเชื่อมโยงประชาธิปไตย
และสิทธิมนุษยชนในแบบที่แตกต่างไปจากของตะวันตก ที่ใช้แนวคิดศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์จำกัด
เฉพาะเรื่องสิทธิมนุษยชน โดยตัดขาดจากพันธะหน้าที่ที่มีต่อสิ่งอ่ืน หรือเป็นปฏิปักษ์ต่อพันธะหน้าที่
อ่ืนด้วย หรือจำกัดพฤติกรรมด้านต่างๆ ของมนุษย์ เช่น การอ้างสิทธิมนุษยชนในการคัดค้านโครงการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม การเคลื่อนไหวเพ่ือความยุติธรรมที่เรียกร้องสิทธิมนุษยชนด้วยความแค้นเคือง 
เกรี้ยวกราด รุนแรง และมีข้อเรียกร้องให้ลงโทษเอาผิด ในขณะที่คำสอนของพุทธศาสนาให้ละเว้นการ
เบียดเบียน มีจุดแข็งในการเชื่อมโยงไปสู่แนวคิดอ่ืนๆ ได้มากกว่า เช่น การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม การ
เรียกร้องความยุติธรรม ยกตัวอย่างเช่น วิธีการอหิงสาของมหาตมะคานธี (Mahatama Gandhi) ที่ 
มาร์ติน ลูเทอร์ คิง (Martin Luther King, Jr) นำมาใช้เคลื่อนไหวเพ่ือเรียกร้องสิทธิพลเมือง ทั้งนี้ เทย์
เลอร์ไม่ได้มุ่งตัดสินว่าใครดีกว่า แต่เมื่อเปรียบเทียบกันแล้วจะทำให้เห็นมุมมองที่กว้างข้ึน และยอมรับ
สิ่งที่แตกต่างออกไป ทั้งยังช่วยให้เห็นความเคลื่อนไหวในประเทศไทยและตะวันตกท่ีมีความสอดคล้อง
กันในมิติของเสรีนิยม ถึงแม้จะมีรากฐานทางอุดมคติ ธรรมชาติมนุษย์ หรือภาษาที่แตกต่างกันอย่าง
มาก เพ่ือถอดบทเรียนให้เสรีนิยมตะวันตกนำไปผสานกับขอบฟ้าความคิดของตัวเอง (fusion of 
horizon)2 ซึ่งผลที่ได้อาจจะไม่ใช่เป็นขอบฟ้าของเราหรือของเขา แต่อาจจะเป็นอาหารจานใหม่ หรือ
อาหารฟิวชั่นที่กลายเป็นที่คุ้นเคยกันในปัจจุบัน เมื่อเทียบกับประสบการณ์เมื่อหลายสิบปีที่ผ่านมา 
นอกจากนี้เทย์เลอร์มีข้อสังเกตว่า ชนชั้นนำเป็นผู้ทีม่ีบทบาททางความคิดในการผลักดันประชาธิปไตย
และสิทธิมนุษยชนในตะวันตก เช่นเดียวกับในประเทศไทยที่ชนชั้นนำเป็นผู้ผลักดันความเคลื่อนไหว
ของพุทธศาสนาเพ่ือการเปลี่ยนแปลงทางสังคม  
 ดังนั้น จุดเริ่มต้นอาจไม่จำเป็นต้องมาจากความเข้าใจร่วมกันระหว่างกรอบคิดดั้งเดิมกับ
แนวคิดเรื่องประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชนที่ยืมมาจากตะวันตกก็ได้ นอกจากนี้การที่ตะวันตกอ้าง
ถึงหลักการแห่งความเสมอภาคเพ่ือบีบให้วัฒนธรรมอ่ืนปฏิบัติตามนั้น ก็ยังมีอีกหลายสังคมที่ไม่

 
  2 ผู้เขียนเห็นว่า คำว่า “การผสานขอบฟ้า (fusion of horizon)” ในที่นี้ มีที่มาจากหนังสือ Truth and Method ของ 
Gadamer (2013) ที่อธิบายว่า ประสบการณ์ความคิดส่วนตัวที่สะสมมาในตัวของผู้ศึกษาแต่ละคนที่แตกต่างกันนั้น แม้ว่าจะเป็น
อุปสรรคหรืออคติในการศึกษาทำความเข้าใจเร่ืองราวต่างๆ ที่กำลังศึกษา แต่กระนั้นผู้ศึกษาก็ไม่สามารถตัดประสบการณ์และความคิด
ส่วนตัวที่บ่มเพาะมาตั้งแต่เกิดนี้ได้ อย่างไรก็ตาม ถ้าปราศจากซ่ึงอคตินี้แล้ว ผู้ศึกษาก็จะไม่สามารถศึกษาวิเคราะห์ตีความสิ่งที่ตนกำลัง
ศึกษาได้เลย โดยเฉพาะ “ภาษา” ดังนั้น ผลการศึกษาที่ได้ออกมาย่อมเป็นการผสมผสาน (fusion) ระหว่างอคติของผู้ศึกษากับ
ปรากฏการณ์นั้นๆ ซ่ึงการผสมผสานระหว่างประสบการณ์และอคติของผู้ศึกษากับประสบการณ์และอคติของผู้เขียนตัวบทที่ถูกศึกษา 
เรียกว่า “การผสานขอบฟ้า (fusion of horizon)” ซ่ึง “ขอบฟ้า (horizons)” ในที่นี้ หมายถึงโลกทัศน์หรือโลกของคนคนหนึ่ง หรือ
โลกอย่างที่คนคนหนึ่งรับรู้เข้าใจ นั่นก็คือ ขอบเขตของความคิดความเข้าใจที่คนคนหนึ่งมี หรือสั่งสมมาเป็นประสบการณ์ตลอดชีวิต คำ
ว่า “การผสานขอบฟ้า” นี้ มักจะใช้อธิบายปัญหาที่ไม่สามารถแก้ได้ ไม่ว่าจะใช้วิธีการใดก็ตาม ดังนั้น จึงควรยอมรับด้วยความเข้าใจว่า
หากปราศจากซ่ึงประสบการณ์และความคิดส่วนตัวของผู้ศึกษาแล้ว ก็จะไม่สามารถทำการศึกษาอะไรได้เลย 



71 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ยอมรับเรื่องความเสมอภาค เช่น ระบบวรรณะในอินเดีย เทย์เลอร์เห็นว่า การบีบบังคับ เป็นการโจมตี
ระบบคิดที่นิยามอัตลักษณ์ของผู้คนในวัฒนธรรมเหล่านั้น ถ้าระบบคิดนี้ถูกทำลายลง แม้จะเรียกว่า
เป็นการปลดปล่อยจากการกดขี่ แต่ก็ทำให้บุคคลในวัฒนธรรมเหล่านั้นต้องอยู่ในภาวะสับสนอย่างยิ่ง 
เพราะความรู้สึกถึงตัวตนของพวกเขาก็ถูกทำให้เสียหายไปด้วยเช่นกัน เทย์เลอร์เห็นว่า ตะวันตกควรมี
ความเข้าใจวัฒนธรรมอ่ืนๆ ที่แตกต่าง ไม่ใช่ประณาม เหยียดหยาม และบีบบังคับให้บุคคลละทิ้ง
ตัวตนแบบเดิมที่เป็น เพราะจะทำให้ความพยายามสร้างความเสมอภาคกลายเป็นแรงกดดันให้เกิด
ความไม่เสมอภาคเสียเอง ซึ่งจะนำไปสู่การต่อต้านแบบมูลฐานนิยม (fundamentalism) เช่น การ
เคลื่อนไหวของมุสลิมบางกลุ่ม 
 

บทวิจารณ ์
 ผู้เขียนเห็นว่า จุดเด่นของบทความวิจัยนี้ คือ การเปิดพ้ืนที่ให้กับผู้มีวัฒนธรรมแตกต่างจาก
เสรีนิยมตะวันตก ผ่านการนำเสนอทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม ของ ชาร์ลส เทย์เลอร์ พร้อมกับเปิด
พ้ืนที่ให้ความคิดเรื่องความหลากหลายเชิงวัฒนธรรมได้มีตำแหน่งแห่งที่ทางวิชาการในแวดวงปรัชญา
มนุษยศาสตร์ของไทย สนับสนุนการเคารพยอมรับความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรมบน
หลักการของเสรีนิยม ชี้ให้เห็นจุดอ่อนที่สำคัญบางประการของหลักการเสรีนิยม คือ เรื่องสิทธิ
มนุษยชน และเสนอมุมมองของนักปรัชญาไทยต่อทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมโดยใช้กรอบการทำงาน
เชื่อมโยงวัฒนธรรมอ่ืนเข้ากับหลักการของเสรีนิยมที่อาศัยฐานคิดอ่ืนๆ ที่ไม่ใช่เสรีนิยมแบบตะวันตก
ดั้งเดิม เช่น คำสอนของพุทธศาสนาที่สัมพันธ์กับเรื่องอัตตาณัติ และการไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ซึ่งเป็น
หลักคำสอนที่สอดคล้องกับหลักการของประชาธิปไตย และหลักสิทธิมนุษยชน แต่แนวคิดเรื่องอัตตา
ณัติ (autonomy) ของ คานท์ ทำให้เกิดข้อถกเถียงมากมายในเสรีนิยม นอกจากนี้ยังมีคำถามว่า เสรี
นิยมเกี่ยวข้องกับพหุนิยม (pluralism) อย่างไร ดังนั้น เมื่อกล่าวถึงคำว่า “อัตตาณัติ” ในบทความนี้ 
อาจมีข้อจำกัดในการทำความเข้าใจเชื่อมโยงหลักการของเสรีนิยมกับหลักคำสอนของพุทธศาสนา 
เนื่องจากแนวคิดเรื่องอัตตาณัติในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท มักจะถูกตั้งคําถามว่า เมื่อพุทธ
ปรัชญาเถรวาทปฏิเสธอัตตาด้วยหลักอนัตตาแล้ว อัตตาณัติจะมีพ้ืนที่ในพุทธปรัชญาเถรวาทหรือไม่ 
ในประเด็นนี้ (อิษฎาณิศ ตันติชุติ, 2564) เห็นว่า ถ้าหากพิจารณาความหมายของคำว่า “อัตตา” คือ 
ตัวตน (โดยสมมติ) ที่เป็นผู้กําหนดการกระทำของตนเอง โดยเลือกคุณค่าหรือหลักธรรมที่ตนเองยึดมั่น
ว่าดีงามแล้ว อัตตาณัติก็จะไม่ขัดแย้งกับหลักอนัตตา ผู้เขียนจึงเห็นว่า ถ้านิยามความหมายของอัตตา
ณัติในบทความนี้อย่างชัดเจน และอธิบายเบื้องต้นว่าเสรีนิยมเกี่ยวข้องกับพหุนิยมอย่างไร จะช่วยให้
ผู้อ่านเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างอัตตาณัติกับคำสอนของพุทธศาสนาได้ดียิ่งขึ้น ทั้งยังช่วยสนับสนุน
ข้อเสนอที่เรียกร้องให้เสรีนิยมละทิ้งท่าทีแบบจักรวรรดินิยม เพ่ือเปิดรับระบบคิดอ่ืนๆ เช่น แนวคิด
พุทธธรรมพหุนิยม ซึ่งจะเป็นแนวทางหนึ่งที่สนับสนุนเสรีนิยม 



72  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
 ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม ของ ชาร์ลส เทย์เลอร์  ถูกวิพากษ์วิจารณ์เป็นอย่างมากในทาง
สังคมศาสตร์และสังคมวิทยา ทั้งในระดับทฤษฎีและปฏิบัติ จากการศึกษาพัฒนาการแนวคิดทฤษฎีพหุ
วัฒนธรรมนิยมตั้งแต่ช่วงเริ่มต้นในทศวรรษที่ 1960-1970 จนถึงช่วงเวลาเสื่อมคลายในยุคปัจจุบัน 
เป็นระยะเวลาประมาณ 40 ปี (บัณฑิต ไกรวิจิตร, 2563) พบว่า ทฤษฎีและกรอบคิดพหุวัฒนธรรม
นิยม (multiculturalism) ที่มีพ้ืนฐานวิธีคิดจากเสรีนิยมว่าด้วยการเมืองแห่งการรับรู้และความมี
ศักดิ์ศรีของมนุษย์ (recognition and dignity) ในช่วงเริ่มต้นถูกนํามาเป็นกรอบในการกำหนด
นโยบายสาธารณะ แต่ผลจากการใช้นโยบายดังกล่าวในปัจจุบันกลับนําไปสู่การเกิดปัญหาความเป็น
พหุคณนา (superdiversity) เกินกว่าที่สังคมตะวันตกจะรับมือด้วยปรัชญาแนวคิดแบบเดิมได้  
กล่าวคือ เมื่อประชากรเพ่ิมมากขึ้น การกระจายทรัพยากรและสวัสดิการของรัฐไม่ทั่วถึง จนสร้าง
ความไม่พึงพอใจให้เกิดขึ้น ยกตัวอย่างเช่น กรณีชนพ้ืนเมือง (indigenous) ในยุโรปได้ลุกขึ้นต่อต้าน
ชนต่างชาติ โดยเฉพาะชาวมุสลิม เกิดกระแสอนุรักษ์นิยมฝ่ายขวาขึ้นในอเมริกาเหนือ ออสเตรเลีย 
และนิวซีแลนด์ เมื่อพิจารณาถึงข้อจํากัดทางปรัชญาที่ทำให้นโยบายพหุวัฒนธรรมนิยมล้มเหลวนั้น มี
สาเหตุจากความขัดแย้งกันเอง (paradox) ของหลักปรัชญากับนโยบายพหุวัฒนธรรมนิยม เกิดการโต้
กลับพหุวัฒนธรรมนิยมอย่างรุนแรง (backlash) รวมถึงการต่อต้านนโยบายพหุวัฒนธรรมนิยมที่เอ้ือ
ประโยชน์แก่ผู้อพยพและชนกลุ่มน้อย ซึ่งเทย์เลอร์เองก็ได้หันมาทบทวนจุดยืนพหุวัฒนธรรมของตน 
และเขาเห็นว่าได้เน้นเรื่องความแตกต่างระหว่างวัฒนธรรมมากเกินไป จึงเสนอแนวคิดสหวัฒนธรรม 
(interculturalism)” มาแทนที่ เน้นการสร้างจุดร่วมกันระหว่างความแตกต่างนั้นๆ เพ่ือสื่อสารว่าพหุ
วัฒนธรรมและสหวัฒนธรรมเป็นเรื่องเดียวกัน แต่ต่างมุมมองกัน (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2565) 
 ถ้าตั้งคำถามว่า พหุวัฒนธรรมนิยมคืออะไร บนฐานคิดของเทย์เลอร์ที่สนับสนุนความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมโดยอาศัยรากฐานจากจารีตเสรีนิยม (liberal tradition) ที่ให้ความเคารพ
ต่อศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์อย่างเท่าเทียมกัน โดยแบ่งจารีตเสรีนิยมออกเป็นสองสาย จารีตเสรีนิยม
สายแรก เรียกว่า “พหุนิยมเชิงวัฒนธรรม (cultural pluralism)” มองทุกคนเป็นมนุษย์เหมือนกัน
และไม่ให้ความสำคัญกับความแตกต่าง มีลักษณะของปัจเจกชนนิยม (individualism) และสากลนิยม 
(universalism) ส่วนจารีตเสรีนิยมสายที่สอง เรียกว่า “พหุวัฒนธรรมนิยม (multiculturalism)” 
เห็นว่าการมองข้ามความแตกต่างหลากหลายจะทำให้ ไม่สามารถเคารพต่อศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์
อย่างเท่าเทียมกันได้ พหุวัฒนธรรมนิยมในที่นี้ประกอบด้วยมโนทัศน์สำคัญต่างๆ ได้แก่ อัตลักษณ์ 
ความเคารพยอมรับ ความสัมพันธ์ระหว่างตัวตนและสังคม (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2565) ในมุมมองทาง
มานุษยวิทยา เห็นว่า พหุวัฒนธรรมนิยม เป็นแนวคิดที่ว่าด้วยการยอมรับว่าสังคมหนึ่งๆ ประกอบไป
ด้วยวัฒนธรรมที่หลากหลาย (cultural diversity) และไม่มีวัฒนธรรมหนึ่งวัฒนธรรมใดที่มีอำนาจ
ครอบงำเหนือวัฒนธรรมอ่ืน (dominant culture) หรือไม่มีวัฒนธรรมที่ถูกครอบงำ (subordinate 
culture) ซึ่งแนวคิดนี้มองในทิศทางเดียวกับแนวคิดบูรณาการทางวัฒนธรรม (cultural integration) 



73 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ที่ยอมรับความหลากหลายทางวัฒนธรรม รวมถึงเอกลักษณ์ของแต่ละวัฒนธรรมในสังคมที่
ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่ม โดยเฉพาะความสัมพันธ์แบบรัฐชาติสมัยใหม่ในปัจจุบันที่เกิด
จากการอพยพเคลื่อนย้ายของผู้คนหลากหลายกลุ่มชาติพันธุ์ ได้แก่ สหรัฐอเมริกา ออสเตรเลีย 
นิวซีแลนด์ มาเลเซีย สิงคโปร์ ที่มีปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ในลักษณะยอมรับซึ่งกันและกัน
มากข้ึน การยอมรับความเป็นพหุวัฒนธรรมดังกล่าว จึงเป็นโอกาสของการเลือกปฏิบัติทางวัฒนธรรที่
ไม่มีการครอบงำ อย่างไรก็ตาม หากกฎหมายหรือกฎระเบียบกับนโยบายที่ปฏิบัติจริงไม่เป็นไปอย่าง
สอดคล้องกัน การเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม3 อาจเป็นไปเพื่อวัตถุประสงค์ทางการเมือง และอาจนำไปสู่
การผสมกลมกลืน (assimilation) ทางวัฒนธรรมในหลายลักษณะ (อมรา พงศาพิชญ์, 2549) ถึงแม้
ความเป็นพหุวัฒนธรรมจะได้รับการยอมรับในวงวิชาการและสังคมการเมืองในตะวันตก แต่พหุ
วัฒนธรรมนิยมในแนวคิดเสรีนิยมและแนวคิดหลังสมัยใหม่ยังมีข้อถกเถียงอีกมากมาย นอกจากนี้
แนวคิดพหุวัฒนธรรมไม่เป็นที่แพร่หลายในประเทศไทยในช่วงระยะเวลา 50 ปีที่ผ่านมา เนื่องจาก
แนวคิดนี้มาพร้อมกับแนวคิดการสร้างรัฐชาติ เน้นอุดมการณ์ความเป็นหนึ่งเดียวทางวัฒนธรรมและ
ความเป็นไทย ทำให้นโยบายของรัฐไทยที่มีต่อกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ มีลักษณะของการพยายามผสม
กลมกลืน (assimilation) ให้กลุ่มชาติพันธุ์เหล่านั้นกลายมาเป็นคนไทย ตามนโยบายชาตินิยมและการ
ต่อต้านภัยคุกคามความมั่นคงของชาติ อันนำไปสู่การสูญเสียอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ จนเกิด
การตื่นตัวเรียกร้องสิทธิทางวัฒนธรรม เกิดกระแสการฟ้ืนฟูอนุรักษ์อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ขึ้น ในขณะ
เดียวกับกระแสการเรียกร้องสิทธิของชนพ้ืนเมืองในประเทศต่างๆ และขบวนการสิทธิมนุษยชนใน
ระดับนานาชาติ ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม (social movement) ต่างๆ เหล่านั้น ทำให้เกิด
เครือข่ายชนเผ่าพ้ืนเมืองและชาติพันธุ์ขึ้นในประเทศไทย ภายใต้แนวคิดเสรีนิยมใหม่ ปัจจุบันใน
สังคมไทยไดย้อมรับความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ มากข้ึน ตามหลัก
สิทธิเสรีภาพ (โสวัตรี ณ ถลาง, 2564) 
 ส่วนเรื่องอัตลักษณ์และคุณค่า เทย์เลอร์เห็นว่าอัตลักษณ์และจริยธรรมเป็นสิ่งที่แยกออกจาก
กันไม่ได้ ทุกระบบของจริยธรรมประกอบด้วยหน้าที่ต่อผู้อ่ืน ชีวิตที่เติมเต็ม และศักดิ์ศรี ซึ่งเป็นแหล่ง
ทรัพยากรที่ปัจเจกบุคคลจะดึงมาใช้ในการพัฒนาระบบจริยธรรมของตนเอง เพ่ือนิยามอัตลักษณ์ของ
บุคคลที่มีพันธะและยึดถือเป็นตัวตน การให้คุณค่าแบบต่างๆ มีความยึดโยงกับความหมายหรือ
รูปแบบชีวิต การตัดสินคุณค่าการประเมินแบบเข้มลึกต้องอาศัยภาษา ซึ่งภาษาแสดงออกถึงคุณค่า
อย่างชัดเจน และเป็นเงื่อนไขสำคัญที่บุคคลจะรับคุณค่าบางอย่าง ยกตัวอย่างเช่น ชาวคริสต์อยู่ใน
วัฒนธรรมที่เชื่อในพระเจ้าองค์เดียว ก็จะมีภาษาที่แสดงออกถึงคุณค่าที่เกี่ยวข้องกับพระเจ้าหรือพระ
เยซู และประเมินแบบเข้มลึกเชื่อมโยงกับลักษณะของพระองค์ หรือลักษณะของนักบุญ หรือบทสวด

 
 3สังคมพหุวัฒนธรรม (multicultural society) เป็นสังคมที่มีวัฒนธรรมหลากหลาย ตรงกันข้ามกับสังคมวัฒนธรรมเดียว 
(monocultural society) 



74  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
ต่างๆ ศาสนาจึงเป็นพ้ืนฐานของความหมายและรูปแบบชีวิตของคนเหล่านั้น ศาสนาและจริยธรรมจึง
เป็นเรื่องซ้อนทับกัน ย่อมแสดงว่าศาสนาเป็นส่วนหนึ่งของอัตลักษณ์บุคคล (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2565) 
เมื่อศาสนาเป็นส่วนหนึ่งของอัตลักษณ์ เทย์เลอร์จึงพิจารณาความเป็นไปได้ที่จะให้เหตุผลสนับสนุน
หลักการเสรีนิยมที่ไม่ใช่ฐานคิดของตะวันตกดั้งเดิม โดยอาศัยความเคลื่อนไหวของชาวพุทธเถรวาทใน
ประเทศไทยที่เขาเห็นว่าสนับสนุนประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน ยกตัวอย่างเช่น พุทธทาสภิกขุ ที่
มุ่งปฏิรูปพุทธศาสนาเถรวาทจากความยึดติดในพิธีกรรม การทำบุญ การอธิษฐานขอพร ไปสู่การบรรลุ
นิพพาน นอกจากนี้ ส. ศิวรักษ์ และ เสน่ห์ จามริก พยายามนำพุทธศาสนามาเป็นรากฐานความ
เคลื่อนไหวเพ่ือความยุติธรรมทางสังคม (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2565) สำหรับประเด็นความเคลื่อนไหว
ของพุทธศาสนาในประเทศไทยตามแนวคิดเสรีนิยม แซลลี บี. คิง (Sallie B. King, 1996) เห็นว่า 
พุทธศาสนาเป็นอัตลักษณ์หนึ่ง พุทธทาสภิกขุ เป็นผู้นำพุทธศาสนิกชนไทย ในความเคลื่อนไหวของ
ชาวพุทธเสรีนิยมในเอเชีย  ท่านมุ่งมั่นอย่างแรงกล้าที่จะสลายความยึดติดหวงแหนของมนุษย์ที่ผูกพัน
กับอัตตาของมนุษย์นั้น (Buddhist self-negation) ซึ่งฝังลึกแนบแน่นในจิตใจมนุษย์เป็นอย่างมาก 
ส่วนความเคลื่อนไหวของ ส. ศิวรักษ์ เพ่ือสนับสนุนและปกป้องวัฒนธรรมไทยจากอิทธิพลครอบงำ
ของความทันสมัยและการรุกรานของตะวันตก ขณะเดียวกันก็เคลื่อนไหวเพ่ือปกป้องพุทธวัฒนธรรม 
(cultural Buddhism) จากการกดขี่ของอำนาจการปกครองของรัฐไทยและการทหาร ซึ่งเขารู้สึก
ผิดหวังอย่างสิ้นเชิง คิงเห็นว่าทุกศาสนาเหมือนกันในวิถีหนึ่ง คือ ขจัดความเห็นแก่ตัวในทางวัตถุนิยม 
(materialism) และทำงานร่วมกันเพื่อความเป็นอยู่ที่ดีของมนุษยชาติ 
 

บทสรุป 
 ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมเริ่มต้นขึ้นในช่วงทศวรรษที่ 1960 ถึง 1970 ที่ประเทศแคนาดา 
เพ่ือแก้ปัญหาการแบ่งแยกกันระหว่างชนพ้ืนเมืองดั้งเดิม คนผิวขาวผู้ใช้ภาษาอังกฤษและคนผิวขาว
ผู้ใช้ภาษาฝรั่งเศสที่ตกค้างจากประเทศอาณานิคมที่มีความขัดแย้งกัน รวมทั้งกลุ่มผู้อพยพใหม่ 
จนกระทั่งมีการรับความคิดเสรีนิยมและชุมชนนิยม (communitarianism) เพ่ือจัดการกับปัญหา
ความแตกต่างหลากหลายในประเทศ (บัณฑิต ไกรวิจิตร, 2563) หลังจากนั้นความเคลื่อนไหวพหุ
วัฒนธรรมนิยม (multiculturalism) เป็นปฏิกิริยาต่อต้านการครอบงำของวัฒนธรรมอเมริกัน เพ่ือ
แสดงให้เห็นว่าวัฒนธรรมตะวันตกนั้นไม่ได้เหนือกว่าวัฒนธรรมอ่ืนๆ นักมนุษยศาสตร์ส่วนหนึ่งถือว่า 
ความเคลื่อนไหวพหุวัฒนธรรมนิยม เป็นปฏิกิริยาต่อต้านความครอบงำขององค์ประกอบวัฒนธรรม
แบบวิทยาศาสตร์ที่มีอยู่ในวัฒนธรรมอเมริกันอีกด้วย ซึ่งสามารถเห็นได้ในมหาวิทยาลัย ในสาขาวิชา
ต่างๆ ของมนุษยศาสตร์ ที่เรียกร้องให้มีการเรียนเกี่ยวกับมรดกทางวัฒนธรรมของเอเชียและแอฟริกา
ควบคู่ไปกับผลผลิตของอารยธรรมตะวันตก ทั้งภาษา ประวัติศาสตร์ ศิลปะ หรือวรรณกรรม (Feuer, 
1991) อย่างไรก็ตาม ความคิดเรื่องความหลากหลายเชิงวัฒนธรรมกลับไมไ่ด้รับความสนใจจากวงการ



75 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
ปรัชญามากนัก จนกระทั่ง ชาร์ลส์ เทย์เลอร์ (Charles Taylor) ได้เขียนหนังสือชื่อ ความหลากหลาย
เชิงวัฒนธรรมและ “การเมืองแห่งความเคารพยอมรับ” (Multiculturalism and “the Politics of 
Recognition”) ขึ้น ในปี ค.ศ. 1992 ซึ่งประกอบด้วยข้อเขียนของนักปรัชญาคนสำคัญอ่ืนๆ ด้วย 
ความคิดนี้จึงถูกกล่าวถึงอย่างกว้างขวาง (Blum, 1994) 
 ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม ของ ชาร์ลส์ เทย์เลอร์ เป็นแนวคิดพหุวัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยมที่
พัฒนาโดยใช้กลยุทธ์แนวคิดเรื่องศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เป็นคานงัดเพ่ือสอดแทรกพันธะหน้าที่ในการ
เคารพยอมรับความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรมเข้ามาในระบบคิดของเสรีนิยม ซึ่งการเคารพ
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เป็นพ้ืนฐานของความเท่าเทียมที่สำคัญในหลักการของเสรีนิยม ที่ต้องอาศัย
การเคารพยอมรับในอัตลักษณ์ของปัจเจกบุคคลที่มีความแตกต่างหลากหลาย หน้าที่ในการเคารพ
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์จึงมาพร้อมกับหน้าที่ในการเคารพยอมรับในอัตลักษณ์ที่แตกต่างหลากหลาย
ด้วย ขณะที่วัฒนธรรมก็มีบทบาทสำคัญในการนิยามอัตลักษณ์ของบุคคลเช่นกัน จึงต้องเคารพความ
หลากหลายเชิงวัฒนธรรมไปด้วยพร้อมกัน เทย์เลอร์ชี้ให้เห็นว่าเสรีนิยมเป็นเพียงวัฒนธรรมหนึ่ง  มี
ความเสมอกันกับวัฒนธรรมอ่ืนๆ จึงไม่มีอภิสิทธิ์เหนือวัฒนธรรมอ่ืนๆ การไม่เคารพยอมรับกลุ่มทาง
วัฒนธรรม การนำคุณค่าแบบเสรีนิยมไปครอบวัฒนธรรมอ่ืนๆ จัดเป็นท่าทีแบบจักรวรรดินิยมทาง
วัฒนธรรม เป็นสิ่งที่ต้องหลีกเลี่ยง (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2565) สรุปว่า เสรีนิยมกระแสหลักเน้น
ความสำคัญของเสรีภาพที่เชื่อมโยงการเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ไว้ด้วยกันตามแนวคิดอัตตาณัติ
ของคานท์ การเสนอทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยมเชิงเสรีนิยมเพ่ือสนับสนุนการเมืองแห่งความแตกต่าง
ของเทย์เลอร์นั้น ใช้ประเด็นเรื่องความจำเป็นในการเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เป็นจุดคานงัดเพ่ือ
สอดแทรกจุดยืนแบบพหุวัฒนธรรมนิยมเข้ามาในระบบคิดของเสรีนิยม โดยใช้อัตลักษณ์ที่เป็นฐานคติ
ของศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์มาเป็นพ้ืนฐานในการให้เหตุผล ตามทัศนะของเทย์เลอร์เมื่อเคารพศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์ และเห็นคุณค่าอัตลักษณ์ ทำให้จำเป็นต้องเคารพวัฒนธรรมไปพร้อมกันด้วย และ
ต้องพิจารณาถึงระดับกลุ่มทางวัฒนธรรม หลักการแห่งความเสมอภาคของเสรี นิยมจึงจะถูกยกขึ้น
เหนือกว่าระดับปัจเจกบุคคลเช่นกัน เทย์เลอร์ชี้ว่ามีความจำเป็นที่ต้องตระหนักว่าเสรีนิยมเป็นเพียง
วัฒนธรรมหนึ่งเท่านั้น จึงไม่อาจนำเสรีนิยมมาเป็นมาตรฐานเดียวในการหาคำตอบเกี่ยวกับนโยบาย
สาธารณะ แต่ต้องรับฟังเสียงของกลุ่มทางวัฒนธรรมด้วย อย่างไรก็ตาม ท่าทีของชาวตะวันตกท่ียึดถือ
วัฒนธรรมเสรีนิยมมักจะมีท่าทีแบบจักรวรรดินิยมที่บีบบังคับให้ผู้ อ่ืนต้องเป็นเหมือนตนเอง 
ขณะเดียวกันก็เหยียดหยามคนที่แตกต่างจากตน ทำให้เกิดความไม่เคารพยอมรับวัฒนธรรมอ่ืนที่ไม่ใช่
เสรีนิยม นำไปสู่การต่อต้านในที่สุด ดังนั้น ชาวตะวันตกหรือผู้ที่นิยมวัฒนธรรมเสรีนิยมตะวันตกต้อง
ละทิ้งท่าทีดังกล่าว และพยายามพัฒนาความเข้าใจร่วมกันอย่างต่อเนื่อง 
 ดังกล่าวข้างต้น จะเห็นได้ว่าเทย์เลอร์พยายามเปิดพ้ืนที่ให้แก่ความหลากหลายทางวัฒนธรรม
ในบริบทสังคมเสรีนิยม เพื่อช่วยให้กลุ่มคนที่มีความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรมสามารถต่อรอง



76  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธนัวาคม 2565) 

 
เพ่ือให้ได้รับสิทธิในการจัดสรรผลประโยชน์จากรัฐเสรีนิยม ขณะเดียวกันเทย์เลอร์ก็เรียกร้องให้ฝ่าย
เสรีนิยมละทิ้งท่าทีแบบจักรวรรดินิยม เคารพยอมรับผู้ที่แตกต่าง และเปิดกว้างเรียนรู้จากความ
แตกต่างเหล่านั้น พร้อมกับเปิดพ้ืนที่ให้ระบบคิดอ่ืนๆ เข้ามาสนทนาในหลักการเสรีนิยม นอกจากนี้
เทย์เลอร์พยายามพัฒนาความเข้าใจหลักคิดบางประการของพุทธศาสนาเถรวาทในประเทศไทยที่
ส่งเสริมสนับสนุนประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน ซึ่งสามารถสนับสนุนเสรีนิยมได้ด้วย นั่นก็คือ 
แนวคิดพุทธธรรมพหุนิยม (สุวรรณา สถาอานันท์, 2565) กล่าวว่า ในศตวรรษที่ 21 นี้ “พุทธธรรมพหุ
นิยม” ช่วยให้เราได้เห็นและได้ยินเสียงคติพุทธธรรมในปรัชญาอ่ืนๆ ไม่ว่าสำนักประจักษ์นิยมหรือ
ปรากฏการณ์วิทยา ทั้งนี้ หากพุทธศาสนาเถรวาทยังเป็นคู่สนทนาสำคัญที่เป็นมิตรกับพหุวัฒนธรรม
นิยมเชิงเสรีนิยม สำหรับชาวพุทธเถรวาทไทยนั้น การบ่งชี้ตนเอง การเข้าใจตนเอง และการเรียนรู้
คุณลักษณะที่แตกต่างหลากหลาย ย่อมเป็นความหวังในการปรับปรุงฐานคิดเกี่ยวกับอัตลักษณ์ไทยที่
เอ้ือต่อคุณค่าสังคมพหุนิยม ในฐานะทรัพยากรทางความรู้ในการกำหนดนโยบายทางวัฒนธรรมมาก
ขึ้น ไม่ใช่ในฐานะข้ออ้างเพ่ือกีดกันคัดออก 
 
เอกสารอ้างอิง 

พุฒวิทย์ บุนนาค (เรียบเรียง). (2554). สารานุกรมปรัชญาออนไลน์: อัตตาณัติ. สืบค้นเมื่อวันที่ 14 
ตุลาคม 2565 จาก http://www.parst.or.th/philospedia/autonomy.html 

บัณฑิต ไกรวิจิตร. (2563). “พหุนิยมทางวัฒนธรรม” ในช่วงเวลาวิกฤติ. วารสารไทยคดีศึกษา. ปีที่ 
17 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน, 150-184. สืบค้นเมื่อ 14 ตุลาคม 2565 จาก https:// 

so06.tci-thaijo.org 
ปกรณ์ สิงห์สุริยา. (2565). ทฤษฎีพหุวัฒนธรรมนิยม ของ ชาร์ลส เทย์เลอร์ พุทธธรรมพหุนิยม เล่ม 3 

: ร่วมรอย เจมส์ ไฮเดกเกอร์ เทย์เลอร์ ริเกอร์. กรุงเทพฯ: มูลนิธิเพ่ือการศึกษาประชาธิปไตย
และการพัฒนา (โครงการจัดพิมพ์คบไฟ). 

สุวรรณา สถาอานันท์. (2565). การต้อนรับแขกคนแปลกหน้าทางปรัชญา: ชาร์ลส เทย์เลอร์, บท
สังเคราะห์ พุทธธรรมพหุนิยม: ระหว่างสัจธรรมกับวัฒนธรรม พุทธธรรมพหุนิยม เล่ม 3 : 
ร่วมรอย เจมส์ ไฮเดกเกอร์ เทย์เลอร์ ริเกอร์. กรุงเทพฯ: มูลนิธิเพ่ือการศึกษาประชาธิปไตย
และการพัฒนา (โครงการจัดพิมพ์คบไฟ). 

โสวัตรี ณ ถลาง. (2564). แนวความคิดและทฤษฎีมานุษยวิทยา. กรุงเทพฯ: ภาควิชาสังคมวิทยาและ
มานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

อมรา พงศาพิชญ์. (2549). ความหลากหลายทางวัฒนธรรม (กระบวนทัศน์และบทบาทในประชา
สังคม). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

http://www.parst.or.th/philospedia/autonomy.html


77 Journal of MCU Philosophy Review Vol.5 No.2 (July-December 2022) I 

 
อิ ษ ฎ าณิ ศ  ตั น ติ ชุ ติ . (25 6 4 ). อั ต ต าณั ติ กั บ อ นั ต ต า : ก า ร วิ เค ร า ะ ห์ ใน มุ ม ม อ งข อ ง 

พุทธปรัชญาเถรวาท. วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์. ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม, 
1 -1 3 .  สื บ ค้ น เ มื่ อ วั น ที่  1 4  ตุ ล า ค ม  2 5 6 5  จ า ก  https://so06.tci-
thaijo.org/index.php/jmpr/article/view/251173/170513 

Blum, Lawrence. (1994). Multiculturalism, Racial Justice, and Community: Reflections 
on Charles Taylor’s “Politics of Recognition”, Defending Diversity. Amherst: 
University of Massachusetts Press. 175-205. Retrieved October 19, 2022. from 
https://www.dropbox.com/s/9sofdc78q6tgugu/Blum1994MulticulturalismRacia
lJustice%26CommunityCritiqueofCTaylor.pdf?dl=0 

Feuer, Lewis. (1991). From Pluralism to Multiculturalism. Society 29.1: 19–22. 
Gadamer, Hans-Georg. (2013). Truth and Method. London: Bloomsbury Academic. 
King, Sallie B. (1996). Conclusion: Buddhist Social Activism. In Queen, Christopher S. 

and King, Sallie B. (ed.). Engaged Buddhism: Buddhist liberation movements in 
Asia. Albany: State University of New York. 

 
 
 
 

 
 
 

https://so06.tci-thaijo.org/index.php/jmpr/article/view/251173/170513
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/jmpr/article/view/251173/170513
https://www.dropbox.com/s/9sofdc78q6tgugu/Blum1994MulticulturalismRacialJustice%26CommunityCritiqueofCTaylor.pdf?dl=0
https://www.dropbox.com/s/9sofdc78q6tgugu/Blum1994MulticulturalismRacialJustice%26CommunityCritiqueofCTaylor.pdf?dl=0

