
ว า ร ส า ร  ม จ ร  ป รั ช ญ า ป ริ ท ร ร ศ น์

ISSN XXXX-XXXX (ONLINE)

VOL.6 NO.2 JULY-DECEMBER 2023
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2566



i Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023) 

 

 

 

 

 

กำหนดการเผยแพร่ ปีละ 2 ฉบับ   ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 
ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 

วัตถุประสงค์ 
วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 
1) เพ่ือเผยแพร่บทความวิจัยและวิชาการสาขาเก่ียวกับปรัชญาและศาสนา 
2) เพ่ือเป็นสื่อกลางในการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ทางการวิจัยและวิชาการสาขาเกี่ยวกับ

ปรัชญาและศาสนา  
3) เพ่ือส่งเสริมและพัฒนาศักยภาพทางการวิจัยและวิชาการสาขาเกี่ยวกับปรัชญาและศาสนา 
บทความที่ตีพิมพ์ในวารสาร เป็นบทความทางปรัชญา (philosophy) ด้านศึกษาศาสตร์ 

(education science) ศ าส น าแ ล ะ เท ว วิ ท ย า  ( religion and theology) พ ระ พุ ท ธศ าส น า 
(Buddhism)) ภาษาและวรรณคดี (languages and literature) มานุษยวิทยา (anthropology) 
และสาขาวิชาที่เก่ียวข้อง  

Journal of MCU Philosophy Review วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์จัดอยู่ ในกลุ่ม
ศาสตร์ในด้านสาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ได้เปิดรับบทความที่มีเนื้อหาที่เกี่ยวข้อง โดย
บทความที่ตีพิมพ์เผยแพร่ลงวารสารได้ผ่านการพิจารณาจากผู้ทรงคุณวุฒิ อย่างน้อย 2 ท่าน ใน
ลักษณะปกปิดรายชื่อ (Double blind peer-reviewed)   

วารสารได้ผ่านการประเมินคุณภาพจากศูนย์ดัชนีการอ้างอิงวารสารไทย (TCI) ได้รับการจัด
ให้อยู่ใน วารสารกลุ่มที่ 2: วารสารที่ผ่านการรับรองคุณภาพของ TCI (จนถึง 31 ธันวาคม 2567)
ทั้งนี้ ทางวารสารได้เผยแพร่ผ่านระบบออไนลน์ ซึ่งผู้สนใจสามารถดาวโหลดบทความฉบับสมบูรณ์ได้
ที ่https://so06.tci-thaijo.org/index.php/jmpr 

 

บรรณาธิการ     
  พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กองบรรณาธิการ     
  ศ.ดร.สมภาร พรมทา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 รศ.ดร.มานพ นักการเรียน  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Journal of MCU Philosophy Review 
Vol.6 No.2 July-December 2023  
วารสาร มจร ปรัชญาปรทิรรศน์ 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2566  
ISSN: XXXX-XXXX (Online) 



ii  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566) 

 

 

 

 รศ.ดร.ประเวศ อินทองปาน มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
 รศ.ดร.ธีรโชติ เกิดแก้ว มหาวิทยาลัยบูรพา 
 พระครูโกศลศาสนบัณฑิต,รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  ผศ.ดร.วรากรณ์ พูนสวัสดิ์   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 ผศ.ดร.สุชาติ บุษย์ชญานนท์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
  พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย,ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 ดร.มนตรี ธีรธรรมพิพัฒน์  มหาวิทยาลัยเกษมบัณฑิต 
 ดร.ศุภฤกษ์ คณิตวรานันท์  มหาวิทยาลัยบูรพา 
  รศ.ดร.มานพ นักการเรียน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
   ผศ.ดร.ประทีป พืชทองหลาง มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลล้านนา 
   ดร.ประสิทธิ์ แก้วศรี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  ดร. แม่ชีธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ประสานงาน     
    เกษริน บุตรา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 
           

เจ้าของวารสาร:  สถาบันพัฒนาพระวิทยากร 
ศาลาสันติวัคคีย์บริเวณบรมบรรพต (ภูเขาทอง) 
วัดสระเกศ ราชวรมหาวิหาร แขวงบ้านบาตร เขตป้อมปราบศัตรูพ่าย
กรุงเทพมหานคร 10100 

Email: monkde2563@gmail.com 
online journal: https://so06.tci-thaijo.org/index.php/tmd/index  

mailto:monkde2563@gmail.com
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/tmd/index


iii Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023) 

บทบรรณาธิการ 
 
วารสารสถาบันพัฒนาพระวิทยากรฉบับนี้เป็นปีที่ 6 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2566 โดย

ได้คัดเลือกบทความเผยแพร่ในฉบับนี้ประกอบด้วย บทความวิจยั จำนวน 14 บทความ และบทความ
วิชาการ จำนวน 6 บทความ รวมทั้งหมด 20 บทความ เนื้อหาบทความโดยรวมยังคงเกี่ยวข้องกับ
ปรัชญา การศึกษา หลักการทางศาสนา และแนวทางการส่งเสริมพระพุทธศาสนา ที่สามารถนำ
ความคิดไปใช้ควบคู่กับการพัฒนาแนวคิดสร้างกระบวนการเรียนรู้ทางสังคมได้โดยรวม และแต่ละ
บทความมีประเด็นที่น่าสนใจ ดังนี้ 
 ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์และคณะ ได้เขียนบทความวิจัยเรื่อง “นวัตกรรมและเทคโนโลยี
ทางการศึกษาช่วยสอนในวิชาภาษาไทยเรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย  สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษา
ปีที่ 6โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี” เสนอว่า นักเรียน
มีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ในระดับดี โดยนักเรียน มี
ความรู้สึกในด้านบทเรียนมีความน่าสนใจและมีความรู้สึกพึงพอใจในต่อบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน 
อยู่ในระดับดีที่สุด รองลงมาคือ มีความรู้สึกว่า เนื้อหาชัดเจนเข้าใจง่ายและมีความสนุกสนาน 
เพลิดเพลิน อยู่ในระดับดี 

พระมหาเมธาสิทธิ์ ฐิตคุโณ (ชาญกลิ่นน้อย), มานพ นักการเรียน เขียนบทความวิจัยเรื่อง 
“การประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิดภาษาคน -ภาษา
ธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ” สรุปประเด็นแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมเป็นแนวคิดการตีความภาษา
ศาสนาที่มีฐานคิดสอดคล้องกับแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอหน์ ล็อค โดยที่ล็อคมีมุมมองว่า
ความหมายของภาษาคือมโนภาพภายในใจซึ่งมาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสหรือการสังเกต
ตัวเองของจิต อนึ่ง แนวคิดภาษาคนมุ่งเน้นไปที่ตัววัตถุ ดังนั้นความหมายระดับภาษาคนจึงประกอบ
ไปด้วยมโนภาพซับซ้อนของสิ่งต่างๆ ซึ่งปรากฏอยู่จริงในประสบการณ์บ้าง หรือเชื่อว่ามีอยู่จริงแต่พ้น
ไปจากประสบการณ์ปัจจุบันและต้องรอคอยการพิสูจน์ในอนาคตบ้าง  
  Aliya Chanthavong และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม เขียนบทความวิจัยเรื่อง 
“แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรในปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์” ได้เสนอว่า
แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรของปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ในการ
แบ่งปันทรัพยากร เป็นแนวคิดเพ่ือแก้ไขปัญหาความเหลื่อมล้ำของสังคม เกณณ์ในการแบ่งปันใน
แนวคิดสังคมนิยมให้พิจารณาจากความจำเป็นของผู้ใช้ทรัพยากร การใช้เกณฑ์นี้นั้นเป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการพิจารณาเจตนารมณ์ของจักรวาล หมายถึงการแบ่งให้ทุกคนตามความจำเป็นต้องใช้ 
แต่ว่าแนวคิดนี้กลับยังไม่สามารถนำใช้ได้ เพราะว่า (1) มนุษย์ในสังคมส่วนมากยังไม่เข้าใจเจตนารมณ์
ของจักกรวาล (2) มนุษย์ยังไม่สามารถทำให้ความต้องการของตนเองที่ไม่รู้จักพอสิ้นสุดลงได้ และ (3) 
ไม่สามารถนำไปปฏิบัติให้ประสบความสำเร็จได้ เพราะมนุษย์ในสังคมยังขาดความเข้าใจ ขาดความรู้
ในกระบวนการแบ่งปันในแนวคิดของคาร์ล มาร์กซ์ อันเนื่องมาจากขาดการศึกษาที่ดีพอ 

วรรณทิพา สังขสูตรและคณะ ได้เขียนบทความวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึง
คุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก” พบว่า การดำเนินชีวิตทางโลกอย่างประเสริฐดังกล่าวข้างต้น 
สำหรับบางบุคคลนั้น แม้จะทำให้ได้รับกามโภคีสุขทั้ง 4 ประการก็ตาม แต่ก็ยังเห็นว่า ชีวิตยังไม่มี



iv  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566) 

 

 

 

ความเป็นอิสระ ยังต้องแบกภาระต่าง ๆ อีกมากมาย ยังมีสุขอ่ืนที่ยิ่งกว่า หรือความไม่สุขไม่ทุกข์ นั่น
คือ โลกุตตรสุข ด้วยการดำเนินชีวิต ดังภาพประกอบ 6 รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางธรรม 
(โลกุตตระ) 

นวลนภา ยุคันตพรพงษ์ และคณะ เขียนบทความวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัต
ถู ป ม สู ต ร ”  ได้ โม เด ล ว่ า  F ห ม าย ถึ ง  (Friend)/ D ห ม าย ถึ ง  (Defilement)/ E ห ม าย ถึ ง 
(Enlightenment) หลักของ FDE คือเพ่ือนหมู่มิตรดีที่ขัดเกลากิเลสให้บรรลุธรรม 

วณิชยา ปรือปรัก, มานพ นักการเรียน เสนอบทความงานวิจัยเรื่อง “แนวคิดเรื่องโยคะใน
ภควัทคีตา:การศึกษาเชิงวิเคราะห์” เสนอข้อโต้แย้งเรื่องกรรมโยคะและชญาณโยคะ ศังกราจารย์
มุ่งเน้นชญาณโยคะอย่างเดียว ขณะที่รามานุชะรวมเอาทั้งชญาณโยคะ กรรมโยคะและภักติโยคะไว้ใน
ด้วยกัน โยคะในคัมภีร์ภควัทคีตาตรงกับวิธีการอธิบายโยคะของรามานุชะมากกว่าจะเป็นไปในแบบ
ของศังกราจารย์ เพราะชญาณโยคะเป็นสิ่งที่ปุถุชนเข้าใจได้ยาก นอกจากนักบวชเท่านั้นที่เข้าใจได้ 
การใช้กรรมโยคะและภักติโยคะเพ่ือเข้าถึงชญาณโยคะผ่านการทำหน้าที่เป็นการอธิบายที่เข้าใจได้ง่าย
กว่า 

พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ) และคณะ เสนอบทความวิจัยเรื่อง “รูปแบบการ
สร้างอุดมการณ์และเครือข่ายของพระสงฆ์จากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 
ตำบล” เสนอประเด็นการเที่ยวไปแบบจาริกเพ่ือประโยชน์ผู้ อ่ืน การเที่ยวไปแบบธุดงค์มุ่งหมาย
ประโยชน์ตัวเอง คือฝึกตนเองด้วยการขัดเกลากิเลส สร้างความเป็นอยู่ที่เรียบง่ายและไม่สร้างความ
ลำบากให้กับสังคม แต่สิ่งสำคัญที่ทำให้การท่องเที่ยวสังเวชนียสถาน 4 ตำบลอันประกอบด้วยที่
ประสูติ ตรัสรู้ แสดงพระธรรมเทศนา และปรินิพพานเป็นเครื่องมือที่เชื่อมโยงให้เห็นการสร้าง
อุดมการณ์และเครือข่ายผ่านลักษณะที่ค้นพบ 4 ด้าน คือด้านความอารมณ์หรือจิตคือความศรัทธา 
ด้านการคิดเชิงเหตุผลหรือปัญญาคือการแลกเปลี่ยนประสบการณ์  ด้านคุณธรรมทางสังคมคือความ
เสียสละ การคิดเพ่ือผู้อื่น ด้านกายภาพ คือการปกป้องพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกัน 

พงษ์เดช ลิมบานเย็น และคณะ ได้เขียนบทความวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์อุบาสกผู้เป็น
เอตทัคคะในจัณฑาลสูตร” ได้เสนอหลักเกณฑ์ของอุบาสกแก้ว ที่ประกอบไปด้วย (1) เป็นผู้มีศรัทธา 
(2) เป็นผู้มีศีล (3) เป็นผู้ไม่ถือมงคลตื่นข่าว เชื่อกรรม ไม่เชื่อมงคล (4) ไม่แสวงหาผู้รับทักษิณานอก
ศาสนานี้ และ (5) ทำอุปการะในศาสนานี้ก่อน เพราะอุบาสกเอตทัคคะเมื่อฟังพระธรรมเทศนาของ
พระพุทธเจ้าก็สามารถสำเร็จเป็นพระอริยบุคคล เกิดปัญญาเห็นแจ้งในโลกุตตรธรรม มีอุบาสก
เอตทัคคะจำนวน 7 ท่านอยู่ในขั้นพระโสดาบัน และ 3 ท่านอยู่ในขั้นพระอนาคามี  

พระครูใบฎีกาศักดิ์ดนัย สนฺตจิตฺโต และคณะ เขียนบทความงานวิจัยเรื่อง “การพัฒนาอัต
ลักษณ์และสร้างมูลค่าการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชนของกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี ” ได้
สรุปว่า อัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี เป็นการศึกษาบริบทที่ เป็น
เอกลักษณ์ ความแตกต่าง ความโดดเด่น ที่แสดงความเป็นตัวตนและความมีอยู่บทพ้ืนที่ของความเป็น
มนุษย์ สำหรับการพัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชนส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม หน่วยงาน
ที่เกี่ยวข้องควรเข้ามาให้ความสำคัญในการสร้างผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมที่เป็นวิถีชีวิต เป็นธรรมชาติ 
และต้องไม่เปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางสังคม ความเป็นอยู่แบบเดิม ๆ ของกลุ่มชาติพันธุ์ ในส่วนของ



v Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023) 

การเชื่อมเครือข่ายชุมชนเข้มแข็งเพ่ือพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ต้องเป็นไป
เพ่ือการพัฒนา สร้างองค์ความรู้ใหม่ให้มีความต่อเนื่อง และยั่งยืน  

พระณัฐภัทร กิจฺจกาโร และคณะ เสนอบทความวิจัยเรื่อง “วิพากษ์ข้อถกเถียงเรื่องพระ
เทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน” ไดเ้สนอการตีความ
ตามตัวบททางคัมภีร์ หมายถึง ผู้ตีความศึกษาประวัติพระเทวทัตจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถร
วาทและมหายานแล้วสรุปไปตามเนื้อเรื่องที่ปรากฏมาตามคัมภีร์ การตีความแบบเคร่งครัดตามคัมภีร์ 
มีกระบวนการดังนี้ คือการศึกษาจากตัวบททางคัมภีร์ (Text) ได้แก่ เนื้อหา เนื้อเรื่อง เหตุการณ์ แต่
จะไม่ตรวจสอบความสมเหตุสมผลของเหตุการณ์ หรือมองความเข้ากันได้ของเนื้อเรื่องทั้งหมด เมื่อพบ
ข้อขัดแย้ง (Conflict) ในตัวบทให้ศึกษาและสืบนิสัยของตัวละคร (Character) ที่ปรากฏในคัมภีร์ 

ปิยะมาลี อาทะวงศ์ และคณะ ไดเ้ขยีนบทความวิจัยเรื่อง “การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตาม
แนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตาม
แนวทางของอนาถปิณฑิกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้ในปัจจุบัน ควรต้องประกอบด้วยเหตุ 2 ประการ 
คือ 1) เป็นผู้ที่มั่นคงในการทำบุญ ไม่เปลี่ยนแปลงแม้สถานการณ์และฐานะของตนจะเปลี่ยน 2) เป็นผู้
มีความตั้งใจแน่วแน่ คิดจะทำอะไรก็ต้องทำให้สำเร็จ การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของโฆ
สกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้ในปัจจุบัน 

พระมหาจักรกฤษณ์ อินฺทสโร (อินต๊ะสอน) และคณะ เสนอบทความงานวิจัยเรื่อง “คัมภีร์
พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน: การปริวรรต การแปล และ
การศึกษาวิเคราะห์” โดยเสนอเส้นทางการแสวงบุญสักการะพระธาตุและรอยพระบาทแห่งพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าและยังเป็นการแสดงถึงเหตุการณ์การประดิษฐานของพุทธศาสนาในดินแดนโบราณ
ที่ปรากฏในพระเจ้าเลียบโลกสังเกตได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงเห็นสถานที่ใดมีความเหมาะสม พระองค์จะ
ทรงมอบพระเกศาธาตุและประทับรอยพระบาทไว้ในที่แห่งนั้น แล้วพยากรณ์ว่าหลังจากพระองค์
ปรินิพพานไปแล้ว พระบรมสารีริกธาตุส่วนใดของพระองค์จะมาประดิษฐานยังที่ แห่งนี้ รวมทั้งได้รับ
ความรู้ในเรื่องลักษณะการเขียนตัวอักษร การอ่านคำยากที่ผู้จารได้จารแฝงไว้ในคัมภีร์ใบลาน และคำ
พิเศษ และการแปลเป็นภาษาไทยทำให้ผู้สนใจเข้าใจ และอ่านได้ง่ายมากขึ้น  

ธรรณปพร หงษ์ทองและคณะ เขียนบทความงานวิจัยเรื่อง “กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของ
รายการคลับฟรายเดย์” อธิบายถึงการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series มีการ
เลือกสรรคำมาใช้อย่างเหมาะสมทั้งทางความหมายและความไพเราะของถ้อยคำ ทำให้เกิดจินตภาพ 
สะดุดใจ และจดจำง่าย เป็นประโยชน์สำหรับผู้ที่นำข้อคิดคติเตือนใจเหล่านี้ไปปรับใช้เพ่ือเป็นแนวทาง
ในการดำเนินชีวิต โดยเรื่องของการใช้โวหารภาพพจน์มีการเลือกวิธีการมาใช้เพ่ือให้เกิดจินตภาพและ
เกิดความรู้สึกคล้อยตาม มีความสัมพันธ์สอดคล้องกับข้อคิดที่ต้องการสื่อสาร ได้แก่ การใช้อุปลักษณ์  
การใช้สัญลักษณ์ และการใช้นามนัย 

พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ์) ได้เสนอบทความงานวิจัยเรื่อง “ภาวะผู้นำของ
ผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย” ด้วย
การเสนอการบริหารจัดการองค์การโดยเฉพาะหน่วยงานทางการศึกษาในระดับอุดมศึกษานั้น ปัจจัย
หนึ่งที่จะทำให้ประสบความสำเร็จในการดำเนินงานภายในองค์การ คือ การมีผู้บริหารที่มีความรู้
ความสามารถ และทักษะในการบริหารโดยเฉพาะอย่างยิ่งการมีภาวะผู้นำของผู้บริหารที่จะสามารถ



vi  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566) 

 

 

 

นำพาองค์การให้มีความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันที่จะปฏิบัติงานเพ่ือมุ่งไปสู่เป้าหมายที่ตั้งไว้ร่วมกันได้ 
ภาวะผู้นำเปรียบเสมือนอาวุธประจำกายของผู้บริหารและผู้นำที่เป็นนักบริหารมืออาชีพ ที่จะสามารถ
สร้างอำนาจชักนำและมีอิทธิพลได้เหนือผู้อื่นตัวชี้วัดการนำของผู้บริหารจัดการที่ได้ชื่อว่ามืออาชีพ คือ 
ผลสัมฤทธิ์และประสิทธิภาพของงาน ภาวะผู้นำจึงเป็นตัวชี้วัดผลสัมฤทธิ์และประสิทธิภาพของงาน 

พระณัฏฐ์ธนชัย กลฺยาณธมฺโม/จันดาผล, ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม เขียนบทความวิชาการเรื่อง 
“เภสัชชขันธกะ: องค์ความรู้ด้านยารักษาโรคตามหลักเภสัชชศาสตร์ในพระวินัยปิฎก” พบว่า รูปแบบ
การรักษาและใช้ยาอยู่ 2 วิธีหลักๆ คือการรักษาโรคด้วยสมุนไพร และการรักษาโรคด้วยเทคนิคต่างๆ 
ตามอาการของโรคนั้นๆ สมุนไพรที่ปรากฏอยู่ในพระวินัยปิฎกเมื่อมาเทียบกับยาสมุนไพรในตำรา
แพทย์แผนไทยแล้วพบว่ามีความเหมือนกันมาก ที่สำคัญคือสรรพสิ่งในธรรมชาตินำมาทำยาได้หมดถ้า
เรารู้คุณสมบัติที่เป็นสรรพคุณยาของสิ่งนั้นๆ ไม่ว่าจะได้มาจาก พืช สัตว์ และแร่ธาตุต่างๆ เมื่อนำมา
ประกอบเป็นตัวยาย่อมมีสรรพคุณในการรักษาโรคได้ทั้งสิ้น 

พัชรีย์ บุญอินทร์, พระครูสิริรัตนบัณฑิต ได้เสนอบทความวิชาการเรื่อง “พัชรีย์ บุญอินทร์, 
พระครูสิริรัตนบัณฑิต” ทำให้ทราบว่า การให้ผลของอโหสิกรรม ทำให้กรรมทั้งหลายที่กระทำไว้แล้ว
นั้น ทั้งกุศลกรรมและอกุศลกรรม ไม่มีวิบากกรรม ทำให้วงจร 3 ส่วนของหลักปฏิจจสมุปบาท ที่
หมุนเวียนสืบทอดต่อๆ กันไป หรือวงจรแห่งทุกข์สิ้นสุดลง เมื่อผู้นั้นบรรลุเป็นพระอรหันต์ แต่ตราบใด
ที่การเวียนว่ายตายเกิดยังดำเนินอยู่ กรรมใด ๆ ที่กระทำไว้ย่อมส่งผลกรรมต่อผู้นั้นอย่างแน่นอนไม่ช้า
ก็เร็ว 

พระครูสุภาจารโสภิต (บุญยืน สุภาจาโร), ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย เขียนบทความ
วิชาการเรื่อง “หลักการออมทรัพย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ได้ใช้หลักสันโดษ ตีความในแง่สังคม 
คือการส่งเสริมการอยู่ร่วมกันในสังคมบนฐานของการพ่ึงพาอาศัยกันด้วยปัจจัย 4 คือต้องการให้
คฤหัสถ์ หรือผู้ครองเรือน ยินดีพอใจเฉพาะปัจจัยตามที่ตนมีตามที่ตนได้ (อิตรีตรปัจจัย) ไม่ให้มีความ
ปรารถนาเกิน (อตฺริจฺโฉ) และไม่ให้โลภเกิน (อติโลโภ) กว่าขอบเขตปัจจัยของตนนั้นไป เพราะการ
ปรารถนาเกินหรือโลภเกิน ก็คือการปรารถนาล้ำเข้าไปในเขตแดนปัจจัยของคนอ่ืน ย่อมจะเป็นที่มา
ของปัญหาความขัดแย้งและการละเมิดสิทธิของกันและกัน นอกจากนั้น ยังจะเป็นที่มาของการ
เบียดเบียนและการสร้างภาระให้แก่ชุมชนฆราวาสมากยิ่งข้ึนด้วย 

พระครุสังฆรักษ์ธนวัฒน์ เตชธมฺโม (ขำเมือง) ได้เขียนบทความวิชาการเรื่อง “พุทธประวัติ: 
การเล่าเรื่องบุคคลสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า วิธีการเล่าเรื่องพุทธประวัติเป็นการผสม
กันระหว่างการเล่าเชิงเปรียบเทียบอ้างอิงเอาจากความเชื่อในสังคม และความเชื่อในเรื่องบุคคลสำคัญ
ที่ต้องมีอัตลักษณ์พิเศษ อีกทั้งวิธีการเล่าต้องโยงไปหาผู้ฟังที่ไม่เข้าใจหนังสือแต่เข้าใจรูปภาพและการ
ใช้วิธีการเล่านิทานอันเป็นการเล่านิทานพื้นบ้านเข้ากับพุทธประวัติที่มีความเกี่ยวข้องกัน 

พระปลัดสมพร กิตติโสภโณและคณะ ได้เสนอบทความวิชาการเรื่อง “พหุปัญญา: แนวทาง
พัฒนาการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม่” สรุปได้ว่า กลวิธีการสอนและการเรียนที่แตกต่างจากแบบดั้งเดิม 
สามารถรองรับนักเรียนในระดับความสามารถที่แตกต่างกัน ซึ่งรวมผู้เรียนที่ไม่สามารถเรียนด้วย
วิธีการตามปกติ การเพ่ิมขีดความสามารถแก่นักเรียนในการเรียนโดยผ่านรูปแบบของพหุปัญญาจะ
ส่งเสริมการทำงานร่วมกันในชั้นเรียนและนักเรียนแต่ละคนจะมีความรู้สึกแบบสบายๆ ในการร่วม
ทดลองกัน พ้ืนฐานหลักของการมีพหุปัญญา 



vii Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023) 

พระวรพนธ์ วรธมฺโมและคณะ เขียนบทความวิชาการเรื่อง “การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
โดยการใช้สัมมาสติ: พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ)” มองว่าการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
ของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้น เป็นการสอนกรรมฐานผ่านสัมมาสติที่เป็น
หลักการสำคัญ ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนในพระไตรปิฎก เป็นสัมมาสติที่เป็นองค์มรรค คือสติปัฏ
ฐานนั่นเอง เป็นหัวใจของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน มีการประยุกต์หลักการหายใจกับอิริยาบถ
ต่างๆ มาเป็นวิธีการปฏิบัติตามแนวสติป้ฏฐาน 4 ที่มีคำบริกรรมว่า หนอ ตามเสมอ 

 
 

พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ. ดร. 
บรรณาธิการ 



viii  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566) 

 

 

 

สารบัญ 
 
เร่ือง หน้า 
บทบรรณาธิการ Iii 

 
บทความวิจัย  
นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาช่วยสอนในวิชาภาษาไทยเรื่อง หลักการใช้
ภาษาไทย  สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีท่ี 6โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์
อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี    
Assisted Innovation and Educational Technology for Teaching in Thai 
Language on the Principle of Using Thai Language for Students, Grade 6 
Students, Wat Chaeng Lam Hin School (Poonrat Upatham), Lam Luk Ka 
District, Pathum Thani Province 

1-13 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์, ชัชวนันท์ จิรวดี, พรทิพย์ มนัสชนก,  พระครูปลัดบุญ
ช่วย โชติวํโส, สุนทร สายคำ 
Ntapat Worapongpat, Chatchawanan Jirawadee, Porntip  
Manatchanok, Phrakhru Palad Boonchuay Chotivungso, Sunthon 
Saikham 

 

การประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพื่อทำความเข้าใจแนวคิด
ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
An Application of John Locke’s Philosophy of Language to Understand 
Buddhadasa Bhikkhu’s the Concept of Everyday Language and Dhamma 
Language 

14-27 

พระมหาเมธาสิทธิ์ ฐิตคุโณ (ชาญกลิ่นน้อย), มานพ นักการเรียน 
Phramaha Methasit Thitagüno (Chanklinnoi), Manop Nakkanrian 

 

แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรในปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล 
มาร์กซ ์
A Concept of Distributive Equality in Social Philosophy of Karl Marx 

28-38 

Aliya Chanthavong, พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม  
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

 

การศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก 
An Analytical Study on the Accessibility of Ratana’s Values in Tipiṭaka 

39-52 

วรรณทิพา สังขสูตร, พระเทพวัชราจารย์, (เทียบ สิริญาโณ), พระมหาอดิเดช 
สติวโร และมนตรี สิระโรจนานันท์ 
Wanthipha Sangkasoot, Phra Debvajracarya (Thiab Siriñaño), 
Phramaha Adidej Sativaro and Montree Sirarojananan 

 



ix Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023) 

วิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร  
An Analysis on Reducing Defilements in Vatthupama Sutta 

53-67 

นวลนภา ยุคันตพรพงษ์, พระเทพวัชราจารย์ (เทียบ สิริญาโณ), พระมหาอดิเดช 
สติวโร 
Nualnapha Yukuntapornpong, Phra Debvajracarya (Thiab Siriñaño), 
Phramaha Adidej Sativaro 

 

แนวคิดเรื่องโยคะในภควัทคีตา:การศึกษาเชิงวิเคราะห์ 
A Concept of Yoga in Bhagavadgita: An Analytical Study 

68-83 
 

วณิชยา ปรือปรัก, มานพ นักการเรียน 
Wanichaya Prueprak, Manop Nakkanrian 

 

รูปแบบการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายของพระสงฆ์จากการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล 
A Pattern in Forming Ideology and Network of Buddhist Monks from the 
Cultural Tourism at Four Holy Places of Buddhism 

84-97 

พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ), พระธรรมวชิรมุนี (บุญชิต ญาณสํวโร), 
แสวง นิลนามะ, กฤต ศรียะอาจ, คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์, พระมหามงคลกานต์ 
ฐิตธมฺโม, พระวรพนธ์ วรธมฺโม (ตัณฑ์พูนเกียรติ), ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
Phramaha Khwanchai Kittimethi (Hemprapai), 
Phradhammavajiramuni (Boonchit Yanesangvaro), Sawaeng 
Nilnama, Krit Sriya-ad, khongsaris Pangthrap, Phramaha 
Mongkholkan Thitadhammo,  Phra Woraponte Varadhammo 
(Tanpoonkiat), Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

 

การวิเคราะห์อุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะในจัณฑาลสูตร 
A study of Upãsakahood Whose Foremost (Etadagga) was Endorsed in 
Caṇḍãla Sutta 

98-110 

พงษ์เดช ลิมบานเย็น, พระมหาอดิเดช สติวโร (สุขวัฒนวดี), สุเทพ พรมเลิศ 
Pongdeg Limbanyen, Phramaha Adidej Sativaro (Sukwattanawadee), 
Suthep Promlert 

 

การพัฒนาอัตลักษณ์และสร้างมูลค่าการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชนของกลุ่มชาติ
พันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี 
The Development of an Identity and Creation of Cultural Tourist Value of 
the Ethnic Groups Community in Suphan Buri Province 

111-121 

พระครูใบฎีกาศักดิ์ดนัย สนฺตจิตฺโต, พระสุพรรณวชิราภรณ์, เพ็ญพรรณ เฟ่ืองฟู
ลอย, ภัทรกุล ศิลปรัตน์, พระครูภาวนาวรานุรักษ์, ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
Phrakhubaidika Sakdanai Santacitto, Phrasuphanwachiraporn, 
Penphan Fuangfooloy, Phattharakul Silparat,  

 



x  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566) 

 

 

 

Phrakhru Bhavanavaranurak, Dhammaadhisthana Pornbandalchai 
วิพากษ์ข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตในฐานะคู่ ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภี ร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 
A critique of the Debate on Devadatta as the Buddha’s Rival in 
Theravada and Mahãyãna Scriptures 

122-136 

พระณัฐภัทร กิจฺจกาโร, พระมหาอดิเดช สติวโร, พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี , 
ประเวศ อินทองปาน 
Phra Natthapat Kiccākaro, Phramaha Adidej Sativaro, Phramaha 
Khwanchai Kittimethi, Prawet Intongpan 

 

การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท 
Creating Economic Status According to the Ways of the Millionaires in 
Theravada Buddhist Scriptures 

137-148 

ปิยะมาลี อาทะวงศ์, ชำนาญ เกิดช่อ, ฐิติพร สะสม, สว่างจิต ขันตี 
Piyamalee Arthavong, Chamnarn Kerdchor, Thitiporn Sasom, 
Sawangjit Khantee 

 

คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน: การ
ปริวรรต การแปล และการศึกษาวิเคราะห์ 
Phra Chao Liab Loke of Wat Kok in Tha Nao Sub-district, Phu Phiang 
District, Nan: Transliterations, Translation and Analytical Study 

149-161 

พระมหาจักรกฤษณ์ อินฺทสโร (อินต๊ะสอน), พระชยานันทมุนี, ชำนาญ เกิดช่อ, 
สว่างจิต ขันตี 
Pramaha Jakkrit Intasaro (Intasorn), Phrachayanantamunee, 
Chamnarn Kerdchor, Sawangjit Khantee 

 

กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการคลับฟรายเดย์ 
Language Strategies in Idea of Club Friday the Series 

162-174 
 

ธรรณปพร หงษ์ทอง, ปาณิสรา เบี้ยมุกดา, สุเมธ บุญมะยา,  
พระปลัดปรีชา นนฺทโก 
Thannapaporn Hongthong, Panisara Beamukda, Sumeth Boonmaya, 
Preecha Nandhago 

 

ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Executive Leadership That Affects the Effectiveness of Performance of 
Mahamakut Buddhist University’s Personnel 

175-187 

พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ์) 
Phramaha Kraiwan Jinadattiyo  (Punnakhan) 

 



xi Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023) 

บทความวิชาการ  
เภสัชชขันธกะ: องค์ความรู้ด้านยารักษาโรคตามหลักเภสัชชศาสตร์ในพระวินัยปิฎก 
Bhesajjakhandhaka: A Body of Knowledge in Medicine according to 
Pharmacy in Vinaya Piṭaka 

188-198 

พระณัฏฐ์ธนชัย กลฺยาณธมฺโม/จันดาผล, ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม 
Phra Nattanachai Kanyanadhammo/Chandaphol,  
Thanarat Sa-ard-iam 

 

อโหสิกรรมในกัมมกถา ขุททกนิกาย ปฎิสัมภิทามรรค 
Ahosikamma in Kammakathā Khuddakanikãya Paṭisambhidāmagga 

199-209 

พัชรีย์ บุญอินทร์, พระครูสิริรัตนบัณฑิต 
Patcharee Boonin, Phrakhrusirirattanabundit 

 

หลักการออมทรัพย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Money Savings Principles in Theravada Buddhism 

210-219 

พระครูสุภาจารโสภิต (บุญยืน สุภาจาโร), ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
Phrakhru Supajarasopit (Boonyuen Subhācāro), 
Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

 
 

พุทธประวัติ: การเล่าเรื่องบุคคลสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Biography of Buddha: A Narration of Prominent Person in Theravada 
Buddhism 

220-229 

พระครุสังฆรักษ์ธนวัฒน์ เตชธมฺโม (ขำเมือง) 
PhrakrusangkharakThanawat Techadhammo (Khummuang) 

 

พหุปัญญา: แนวทางพัฒนาการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม่ 
Multiple Intelligences: A Guideline for Developing the Learning of the 
New Generation 

230-238 

พระปลัดสมพร กิตติโสภโณ, เพ็ญพรรณ เฟ่ืองฟูลอย, พระครูภาวนาวรานุรักษ์ 
Phrapalad Somporn Kittisobhano, Penphan Fuangfooloy, Phrakhru 
havanavaranurak 

 

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติ: พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
ญาณสิทฺธิ) 
Insight Meditation Practice through the Utilization of the Right 
Mindfulness: Phra DhammadhirarājaMahāmuni (Chodok Yānasiddhi) 

239-250 

พระวรพนธ์ วรธมฺโม, พระเจริญ วฑฺฒโน, นฤมล จิวัฒนาสุข 
Phraworaponte varadhammo, Phra charoen Vaddhano, Narumon 
Jiwattanasuk 

 

  
 



1 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาช่วยสอนในวิชาภาษาไทย 
เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย  สำหรับนักเรียนช้ันประถมศึกษาปีที่ 6 

โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี    
Assisted Innovation and Educational Technology for Teaching in Thai 
Language on the Principle of Using Thai Language for Students, Grade 
6 Students, Wat Chaeng Lam Hin School (Poonrat Upatham), Lam Luk 

Ka District, Pathum Thani Province 
 

1ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์, 2ชัชวนันท์ จิรวดี, 3พรทิพย์ มนัสชนก  
4พระครูปลัดบุญช่วย โชติวํโส 5สุนทร สายคำ 

1Ntapat Worapongpat, 2Chatchawanan  Jirawadee, 3Porntip  Manatchanok  
4Phrakhru Palad Boonchuay Chotivungso, 5Sunthon Saikham 

12 3ศูนย์ถ่ายทอดองค์ความรู้เทคโนโลยีนวัตกรรมชุมชนผู้ประกอบการการท่องเที่ยวและการศึกษา, 
สถาบันเทคโนโลยภีาคตะวันออกแห่งสุวรรณภมูิ  

และสถาบันนวัตกรรมทางการศึกษา, สมาคมส่งเสริมการศึกษาทางเลือก 
123Center for Knowledge Transfer, Technology, Community Innovation, Entrepreneurship, Tourism 

and Education  Eastern Institute of Technology Suvarnabhumi (EITS) 
and Educational Innovation Institute Association for the Promotion of Alternative Education (EII)  

45สาขาวิชาพุทธบริหารการศึกษา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
45Buddhist Educational Administration Program, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Khon Kaen Campus 
1Corresponding Author, Email: dr.thiwat@gmail.com 

 
Received November 4, 2022; Revised November 1, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1. เพ่ือพัฒนาบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนวิชาภาษาไทย               
เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปี ที่ 6 โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์
อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี 2. เพ่ือเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนก่อนเรียนและ
หลังเรียนโดยใช้บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน วิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย กับเกณฑ์
เป้าหมายที่กำหนดไว้ร้อยละ 70 ของคะแนนเต็ม 3. เพ่ือศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการ
เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย เป็นการวิจัยเชิง
ปริมาณ มีเครื่องมือในการวิจัย ได้แก่ (1) บทเรียน (2) แบบทดสอบก่อนเรียนและ หลังเรียน (3) 
แบบสอบถาม โดยมีกลุ่มประชากรและกลุ่มตัวอย่างกลุ่มเดียวกัน คือ นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 



2  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
จำนวน 30 คน ที่มาจากการสุ่มแบบเจาะจง แล้วนำข้อมูลที่รวบรวมได้จากแบบสอบถามมาวิเคราะห์
โดยใช้สถิติเชิงพรรณนา ประกอบด้วย ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน และเปรียบเทียบ 

ผลการวิจัยพบว่า 1. บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้
ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 ที่ผู้วิจัยสร้างขึ้น โดยรวมมีประสิทธิภาพ E1/E2 = 
81.68/82.70 ซึ่งเป็นไปตามเกณฑ์ 80/80 เป็นไปตามสมมติฐาน ข้อที่1 2. ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน
ของนักเรียน ที่เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย 
สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 สูงกว่าเกณฑ์ท่ีกำหนดไว้อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 
3. นักเรียนมีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ในระดับดี โดย
นักเรียนมีความรู้สึกในด้านบทเรียนมีความน่าสนใจและมีความรู้สึกพึงพอใจในต่อบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ในระดับดีที่สุด รองลงมาคือ มีความรู้สึกว่า เนื้อหาชัดเจนเข้าใจง่ายและมี
ความสนุกสนาน เพลิดเพลินอยู่ในระดับดี 
คำสำคัญ: นวัตกรรม; เทคโนโลยีทางการศึกษา; หลักการใช้ภาษาไทย   
 
Abstract 

The objectives of this research were purposely made: 1) to develop 
computer-assisted teaching lessons for Thai language subject on principles of Thai 
language use for grade 6 students, Wat Chaeng Lam Hin School, (Poonrat Uppatham) 
Lam Luk Ka District, Pathum Thani province, 2) to compare academic achievement of 
the study  before and after using computer-assisted instruction lessons in Thai 
language subject on principles of Thai language use where the target criteria are set 
for 70 % of the full score, and 3. to study the satisfaction of students gained from 
learning through computer-assisted instruction lessons in Thai language subject on 
principles of Thai language use. This research employed quantitative research 
methodology done by research tools: (1) lessons, (2) pre-class and post-class tests (3) 
questionnaires, where the same population and sample group of grade 6 students 
and 30 people were drawn from purposive random sampling. The data collected 
from the questionnaire were then analyzed by using descriptive statistics consisting 
of percentage, mean, standard deviation and comparison respectively.  
  The results of the research found that: 1) computer-assisted instruction 
lessons in Thai language subject on principles of Thai language use for grade 6 
students showed that the overall efficiency is E1/E2 = 81.68/82.70, which meets the 
criterion of 80/80, according to hypothesis number 1. 2. In student academic 
achievement gained from learning through computer-assisted instruction lessons in 
Thai language subject on principles of Thai language use for grade 6 students, it was 
significantly higher than the specified criteria at the 0.05 level. 3. Students were 
satisfied with the learning management through computer-assisted instruction 



3 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
lessons which were at good level where students felt that the lessons were 
interesting and felt satisfied with the computer-assisted instruction lessons. This is at 
the best level followed by satisfaction that the content is full of clarity, funny and 
being easy to access; this is at the good level. 
Keywords: innovation; Educational technology; principles of Thai language usage 

 
บทนำ 

ภาษาเป็นเอกลักษณ์ประจำชาติเป็นมรดกทางวัฒนธรรมอันก่อให้เกิดความเป็นเอกภาพและ
เสริมสร้างบุคลิกภาพของคนในชาติให้มีความเป็นไทย เป็นเครื่องมือในการติดต่อสื่อสารเพ่ือสร้าง
ความเข้าใจและความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ทำให้สามารถประกอบธุรกิจการงานและดำรงชีวิตร่วมกันใน
สังคมประชาธิปไตยได้อย่างมีความสุข เป็นเครื่องมือในการแสวงหาความรู้และประสบการณ์จาก
แหล่งการเรียนรู้สารสนเทศต่าง ๆ เพ่ือพัฒนาความรู้ความคิด วิเคราะห์ วิจารณ์และสร้างสรรค์ให้ทัน
ต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี (ถนอมพร เลาหจรัส
แสง, 2541). ตลอดจนนำไปใช้ในการพัฒนาอาชีพ เป็นสื่อที่แสดงถึงภูมิปัญญาของบรรพบุรุษ ดังนั้น 
ภาษาไทยจึงเป็นสมบัติของชาติที่ควรค่าแก่การเรียนรู้เพ่ืออนุรักษ์สืบสานให้คงอยู่คู่ชาติไทยตลอดไป 
(กระทรวงศึกษาธิการ, 2545) 

หลักสูตรการศึกษาขั้นพ้ืนฐานพุทธศักราช 2551 กำหนดให้ภาษาไทยเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่ม
สาระการเรียนรู้ที่มีความสำคัญในฐานะที่เป็นภาษาประจำชาติ ผู้เรียนต้องเรียนรู้สาระที่เป็นองค์
ความรู้ ซึ่งเมื่อจบหลักสูตรการศึกษาขั้นพ้ืนฐานแล้ว ผู้เรียนต้องมีความรู้ความสามารถโดยสรุป คือ 
ต้องสามารถใช้ภาษาสื่อสารได้ เป็นอย่างดี  การอ่าน การเขียน การฟังและการพูดได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ สามารถนำทักษะทางภาษามาประยุกต์ใช้ในชีวิตจริงได้ถูกต้องตามกาลเทศะและบุคคล
ตลอดจนมีวิสัยทัศน์โลกทัศน์ที่กว้างไกลและลึกซึ้ง (ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์, 2566) 

พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พุทธศักราช 2542 และฉบับแก้ไขเพ่ิมเติม(ฉบับที่ 2) 
พุทธศักราช 2545 (หมวด 9) กล่าวถึง การนำเทคโนโลยีทางการศึกษาเข้ามาใช้ในการจัดการเรียน
การสอน (ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,อภิสิทธิ์ ทุริยานนท์ อรอนงค์ โพธิจักร,อพิเชษฐกิจเกษม เหมิและป
วีณา จันทร์ไทย, 2565) โดยรัฐต้องส่งเสริมและสนับสนุนให้มีการผลิต และพัฒนาแบบเรียน ตำรา 
หนังสือทางวิชาการ สื่อสิ่งพิมพ์ วัสดุอุปกรณ์ และเทคโนโลยีเพ่ือการศึกษาอีกทั้งให้มีการพัฒนา
บุคลากรทั้งด้านผู้ผลิต และผู้ใช้เทคโนโลยีเพื่อการศึกษาให้มีความรู้ความสามารถ และทักษะในการใช้
งานที่มีคุณภาพประสิทธิภาพ (ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์, 2565) เพ่ือยกระดับคุณภาพชีวิตของมนุษย์ 
การเรียนการสอนภาษาไทยจึงมีความสำคัญกับนักเรียนทุกคน  ครูและนักเรียนพึงตระหนักถึง
ความสำคัญของภาษา โดยครูต้องจัดกระบวนการเรียนการสอนอย่างมีประสิทธิภาพและมีประสิทธิผล 
โดยเฉพาะจากประสบการณ์ที่เป็นครูผู้สอน วิชาภาษาไทยมานาน (ณฐาพัชร์  วรพงศ์พัชร์,ชัชวนันท์  
จันทรขุน,จิรวดี เหลาอินทร์,พรทิพย์ คุณธรรม,มนัสชนก  ยุวดี, 2565) พบว่าผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน
ของนักเรียนใน เรื่อง การเขียนสะกดคำ คือ การเขียนคำไม่ถูกต้องต่ำกว่าเกณฑ์ที่ฝ่ายวิชาการตั้งไว้ 
ผู้วิจัยเห็นว่าการจัดการเรียนการสอนให้ผู้เรียนมีความรู้ความสามารถทางการใช้ภาษาไทย (ณฐาพัชร์ 
วรพงศ์พัชร์,ทรงชัย  ชิมชาติ,หยาดพิรุณ  แตงสี,อมรเทพ  สมคิด  ,ชาญวิทย์ อิสรลาม, 2565) ด้าน



4  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ทักษะการเขียนโดยเฉพาะการเขียนสะกดคำมีความสำคัญมากเพราะเป็นทักษะที่ใช้ในการสื่อสารเป็น
เครื่องมืออันสำคัญในการส่งเสริมสติปัญญา (ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์และพงษ์ศักดิ์ ผกามาศ, 2565) 
ความรู้ ความคิด ความรู้สึกของมนุษย์ เป็นเครื่องมือสำหรับบันทึกเรื่องราวขนบธรรมเนียมประเพณี 
วัฒนธรรม อีกทั้งเป็นวิชาพ้ืนฐานที่จะนำไปสู่การเรียนรู้ในสาขาวิชาต่างๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ และ
ทำให้ผู้เรียนสามารถเรียนรู้บรรลุตามจุดมุ่งหมายของหลักสูตร จึงกล่าวได้ว่าภาษาไทย  มีความสำคัญ
อย่างยิ่ง(ไชยยศ เรืองสุวรรณ, 2545). 

ด้านการเรียนการสอน (กรมวิชาการ, 2546) ได้กล่าวถึงความสำคัญเรื่องอักษรควบกล้ำไว้ว่า
อักษรควบเป็นลักษณะเฉพาะที่สำคัญ อย่างยิ่งของภาษาไทย ปัจจุบันคนส่วนใหญ่ไม่ค่อยให้
ความสำคัญ ต่อการออกเสียงคำที่ใช้อักษรควบให้ถูกต้องชัดเจน แม้แต่คนที่อยู่ในวงการศึกษาหรือ
บุคคลที่มีตำแหน่งหน้าที่สำคัญของประเทศก็จะพูดตามสบายขาดความระมัดระวังในเรื่องการออก
เสียงการไม่ระมัดระวังในการออกเสียงอ่านหรือพูดให้ชัดเจนนอกจากจะทำให้สื่อความหมายผิดพลาด
แล้วยังทำให้ผู้ฟังขาดความมั่นใจในการสนทนาสื่อสารอีก 

ด้วยปัญหาเหล่านี้สามารถแก้ไขได้โดยการฝึกและใช้ภาษาอย่างมีสติบ่อย ๆ และสามารถ
ปลูกฝังได้ตั้งแต่ยังเด็กหรือในวัยเรียน ให้มีความสามารถในการใช้ภาษาไทยในการสื่อสารทั้งการฟัง
การพูดการอ่าน และการเขียน อย่างมีคุณภาพ เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการศึกษาในด้านต่าง ๆ ผู้ที่มี
ความสามารถในการใช้ภาษาไทยได้อย่างมีประสิทธิภาพจะได้เปรียบและเป็นที่ยอมรับของบุคคลใน
สังคม เราจึงควรมีพ้ืนฐานในการใช้ภาษาที่ถูกต้องและชัดเจน ซึ่งมาจากการฝึกฝนเป็นประจำจนเกิด
ความชำนาญ มีความแม่นยำ มีประสิทธิภาพ ทั้งดานการอ่าน การพูด การเขียน เพ่ือนำไปใช้ใน
ชีวิตประจำวัน (เอกนรินทร์ คงชุม,ธนาดล สมบูรณ์,วีระ วงศ์สรรค์,ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์, 2565). 

ปัจจุบันสื่อเทคโนโลยีได้ก้าวเข้ามามีบทบาทเพ่ิมเป็นอย่างมากในวงการศึกษาคอมพิวเตอร์
สามารถสื่อสารเนื้อหาต่าง ๆ ในด้านการเรียนการสอนได้อย่างสมบูรณ์แบบ ไม่ว่า จะ เป็นข้อความ 
ภาพนิ่งกราฟิกแผนภูมิกราฟ    วีดีทัศน์ ภาพเคลื่อนไหวและเสียง ซึ่งสามารถถ่ายทอดเนื้อหาบทเรียน 
หรือองค์ความรู้ในลักษณะที่ใกล้เคียงกับการสอนจริงในห้องเรียนมากที่สุด  (ณฐาพัชร์ วรพงศ์
พัชร์,สุริยะ วชิรวงศ์ไพศาลและพงษ์ศักดิ์ ผกามาศ, 2564) สามารถดึงดูดความสนใจของผู้เรียน 
กระตุ้นให้เกิดความต้องการที่จะเรียนรู้สามารถตอบสนองความแตกต่างระหว่างผู้เรียนได้เป็นอย่างดี
นักเรียนสามารถเรียนได้ตามความสามารถของตนเองช่วยขยายขีดความสามารถในการดูแลผู้เรียนได้
อย่างสะดวกรวดเร็ว ประหยัดทรัพยากร รวมทั้งสามารถตรวจสอบและประเมินนักเรียนได้ตลอดเวลา
(ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,วีรเทพ  ชลทิชา ,วัชร์ธิดา  ศิริวัฒน์และปรีญา  ศรีจันทร์, 2565). 

จากปัญหาเกี่ยวกับการใช้ภาษาไทยดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะพัฒนาบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอน กลุ่มสาระการเรียนรู้ภาษาไทย เรื่องหลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปี ที่ 6 โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน(พูนราษฎร์อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี  
เพ่ือให้ผู้เรียนสามารถศึกษาได้ทุกที่ในเวลาที่ต้องการจะเรียนรู้ตามความสนใจสามารถทบทวนดูได้
ซ้ำๆ จนเกิดความเข้าใจไม่จำเป็นต้องเรียนเฉพาะในห้องเรียน ซึ่งมีเวลาจำกัดการเรียนผ่านบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอนช่วยให้ผู้เรียนเกิดความสนใจเนื่องจากมีภาพ เสียง เนื้อหา ที่เป็นทั้งภาพนิ่ง 
ภาพเคลื่อนไหว เป็นสื่อการเรียนการสอนที่มีลักษณะของสื่อประสม นักเรียนสามารถเรียนได้ด้วย
ตนเองตลอดเวลา 



5 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพ่ือพัฒนาบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนวิชาภาษาไทย เรื่อง  หลักการใช้ภาษาไทย 

สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปี ที่ 6 โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา 
จังหวัดปทุมธานี 

2. เพ่ือเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนก่อนเรียนและหลังเรียนโดยใช้บทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอน วิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย กับเกณฑ์เป้าหมายที่กำหนดไว้ร้อย
ละ 70 ของคะแนนเต็ม 

3. เพ่ือศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการเรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน
วิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย 

 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงปริมาณ พ้ืนที่วิจัย คือ โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน(พูนราษฎร์อุปถัมภ์) 
สำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษาปทุมธานี เขต 2 ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง คือ นักเรียน
ชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 จำนวน 30 คน เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 1) บทเรียนคอมพิวเตอร์ที่ช่วย
สอนวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่  6   เนื้อ
ประกอบด้วยบทเรียนที่ 1 การสร้างคำโดยใช้ คำมูล คำประสม คำซ้ำ คำซ้อน และคำพ้อง บทเรียนที่ 
2 วิเคราะห์ชนิดและหน้าที่ของคำในประโยคบทเรียนที่ 3 วิเคราะห์ความแตกต่างของภาษาพูดและ
ภาษาเขียน  บทเรียนที่ 4 การแต่งบทร้อยกรองประเภทกาพย์ยานี 11 2) แบบทดสอบก่อนเรียนและ
หลังเรียน ประจำบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย 
สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 แบบทดสอบก่อนเรียนจำนวน 20 ข้อ และ แบบทดสอบหลัง
เรียนจำนวน 20 ข้อ3) แบบสอบถามความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการจัดการเรียนรู้โดยใช้
บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน จำนวน 10 ข้อ 

การเก็บรวบรวมข้อมูลผลการพัฒนา 
1. บันทึกผลการทดลอง เก็บรวบรวมผลการทำแบบฝึกหัดระหว่างเรียนและแบบทดสอบหลัง

เรียน เพื่อนำผลมาหาค่าเฉลี่ยร้อยละ เทียบกับเกณฑ์ที่กำหนด 
          2. เก็บรวบรวมแบบสอบถามความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการจัดการเรียนรู้ ด้วยบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอน เพ่ือหาค่าเฉลี่ยจากการตอบแบบสอบถาม 

การวิเคราะห์ข้อมูล 
          การหาคุณภาพเครื่องมือประกอบด้วย 
          1. วิเคราะห์ค่าดัชนีความเที่ยงตรงเชิงเนื้อหาของผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 3 คน โดยหาค่าดัชนี
ความสอดคล้อง (IOC) 
          2. วิเคราะห์ค่าความยากง่าย (p) และค่าอำนาจจำแนก (r) ของแบบแบบทดสอบก่อนเรียน
และหลังเรียน ในแต่ละบทเรียน และแบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน เรื่อง หลักการใช้
ภาษาไทย 



6  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
          3. วิเคราะห์ค่าความเชื่อมั่นของแบบสอบถามความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อ บทเรียน 
คอมพิวเตอร์ช่วยสอน โดยใช้สูตรสัมประสิทธิ์แอลฟ่าของครอนบัช (-Coefficient) 

วิเคราะห์ข้อมูลเพื่อหาประสิทธิภาพ 
วิเคราะห์ข้อมูลเพ่ือหาประสิทธิภาพบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย  เรื่อง 

หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 โดยหาค่าคะแนนเฉลี่ยร้อยละจากการทำ
แบบทดสอบหลังเรียน ด้วยบทเรียน คอมพิวเตอร์ช่วยสอน ตามเกณฑ์ 80/80 โดยใช้สูตร E1/E2 

 

          วิเคราะห์ข้อมูลผลการใช้ 
1. เปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน กับเกณฑ์ที่ตั้งไว้ โดยใช้ One-Sample Test for 

the Mean 
  2. วิเคราะห์ความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อการจัดการเรียนรู้ด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วย
สอน โดยหาค่าเฉลี่ย (X) และหาค่าส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (S.D.) 

สถิติที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูล 
1 สถิติท่ีใช้หาคุณภาพเครื่องมือ 

การหาค่าความตรงเชิงเนื้อหาโดยใช้ค่าดัชนีความสอดคล้องระหว่างข้อสอบกับ
จุดประสงค์เชิงพฤติกรรม คำนวณจากสูตร  

IOC = ∑R 
          N 
เมื่อ  IOC แทน ดัชนีความสอดคล้องระหว่างข้อคำถามกับจุดประสงค์ 
  ∑R แทน ผลรวมของคะแนนการพิจารณาของผู้เชี่ยวชาญ 

 N แทน จำนวนผู้เชี่ยวชาญ 
 

2. การแปลผลการวิเคราะห์ข้อมูลจากแบบสอบถาม 
   การกำหนดเกณฑ์เพ่ือใช้ในการแปลความหมายของ แบบสอบถามที่เป็นมาตราส่วน
ประมาณค่า Rating Scale มีเกณฑ์การประเมินค่าระดับความพึงพอใจและเจตคติตามเกณฑ์จุด
กึ่งกลาง (Midpoint) 
 

ผลการวิจัย 
ผู้วิจัยได้เสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตอบจุดมุ่งหมายของการศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 
วัตถุประสงค์ข้อ 1 พบว่าผลการวิเคราะห์ข้อมูลเกี่ยวกับ การหาประสิทธิภาพของบทเรียน

คอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปี
ที่ 6 จากการทดลองครั้งที่ 3 (ดังตารางที่ 1) 
บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน N X A E1 N F B E2 

บทเรียนที่ 1 การสร้างคำโดยใช้ 
คำมูล คำประสม คำซ้ำ คำซ้อน 

30 246 10 82.0 30 251 10 83.66 



7 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
และคำพ้อง 

บทเรียนที่ 2 วิเคราะห์ชนิดและ
หน้าท่ีของคำในประโยค 

30 249 10 83.0 30 246 10 82.0 

บทเรียนที่ 3 วิเคราะห์ความ
แตกต่างของภาษาพูดและภาษา
เขียน 

30 244 10 81.33 30 256 10 85.33 

บทเรียนที่ 4 การแต่งบทร้อย
กรองประเภทกาพย์ยานี 11 

30 245 10 81.66 30 244 10 81.33 

บทเรียนที่ 5 คำภาษาถิ่น 30 244 10 80.45 30 246 10 81.20 

รวม 150 1228 50 408.44 150 1243 50 413.52 

เฉลี่ย  245.6  81.68  248.6  82.70 

ตารางท่ี  1 ประสิทธิภาพของกระบวนการและผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนหลังเรียนด้วยบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 ใน

การทดลองครั้งท่ี 3 

จากตารางที่ 1 แสดงว่าประสิทธิภาพของกระบวนการและผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนหลังเรียน
ด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 6 ในการ ทดลองครั้งที่ 3 โดยรวมมีประสิทธิภาพเท่ากับ 81.68/82.70 ซึ่งเป็นไป
ตามเกณฑ์ที่กำหนด 

วัตถุประสงค์ข้อ 2 พบว่า ผลการวิเคราะห์ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียน ที่เรียนด้วย
บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 6  กับเกณฑ์ที่กำหนดไว้ ร้อยละ 70 (ดังตางที่ 2) 
 

ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน N  df ค่า t  

จากตาราง 

ค่า t  

จากการคำนวณ 

เรื่อง หลักการใช้ภาษา 14   1.77  

** ค่า t จากตาราง df = 13 ที่ระดับนัยสำคัญ 0.05 คือ 1.77 (one – tailed test) 
ตารางท่ี 2 การเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียน ที่เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์
ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 กับ

เกณฑ์ที่กำหนดไว้ ร้อยละ 70 



8  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
จากตารางที่ 2 ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียน ที่เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วย

สอน วิชาภาษาไทย  เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 พบว่า 
ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนหลังเรียนสูงกว่าเกณฑ์ที่กำหนดไว้ร้อยละ 70 อย่างมี นัยสำคัญทางสถิติที่
ระดับ 0.05 โดยมีค่า t – test = 5.16 ซึ่งสูงกว่าค่า t ที่ได้จากการเปิดตาราง t (0.05,13) = 1.77
แสดงว่า หลังจากนักเรียนได้รับการเรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง 
หลักการใช้ภาษาไทย ทำให้ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนสูงกว่าเกณฑ์ท่ีกำหนดไว้ 

3. ผลการวิเคราะห์ความพึงพอใจของนักเรียน ที่มีต่อการจัดการเรียนรู้ด้วยบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอนวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 
6  (ดังตารางที่ 3) 

รายการ  S.D. ความหมาย ค่าเฉลีย่ 

เมื่อนักเรียน เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนแล้ว มีความรู้สึกว่า 

1. ตัวหนังสืออ่านง่าย 4.36 0.49 ดี 

2. เนื้อหาชัดเจนเข้าใจง่าย 4.43 0.51 ดี 

3. บทเรียนมีความน่าสนใจ 4.64 0.49 ดีที่สุด 

4. เสียงดนตรีประกอบเหมาะสม 4.29 0.46 ดี 

5. มีความสนุกสนาน เพลิดเพลิน 4.43 0.51 ดี 

6. ความยาวของเนื้อหาแต่ละเรื่องเหมาะสม 4.29 0.46 ดี 

7. ชอบคณิตศาสตร์และเห็นคุณค่ามากยิ่งข้ึน 4.36 0.49 ดี 

8. ปุ่มต่างๆ ใช้งานได้ง่าย วางไว้ในตำแหน่งที่เหมาะสม 4.21 0.42 ดี 

9. มีความรู้สึกพึงพอใจในต่อบทเรียนคอมพิวเตอร์ ช่วยสอน 4.71 0.46 ดีที่สุด 

10. ต้องการเรียนบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในเรื่อง อ่ืนๆ อีก 4.36 0.49 ดี 

รวมเฉลี่ย 4.41 0.47 ดี 

ตารางท่ี 3 ค่าเฉลี่ยและค่าความเบี่ยงเบนมาตรฐาน ด้านเจตคติของนักเรียนที่มีต่อการเรียน
ด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้น

ประถมศึกษาปีที่ 6 
 



9 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จากตารางที่ 3 แสดงว่า นักเรียนมีเจตคติที่ดีต่อบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน ในวิชา 

ภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย ชั้นประถมศึกษาปีที่6 ในภาพรวมอยู่ในระดับดี (  = 4.41) 
เมื่อพิจารณารายข้อพบว่า นักเรียนมีความรู้สึกว่าบทเรียนมีความน่าสนใจและมีความรู้สึกพึงพอใจใน 
ต่อบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ในระดับดีที่สุด  (  = 4.64, 4.71) ตามลำดับ รองลงมา มี
ความรู้สึกว่าเนื้อหาชัดเจนเข้าใจง่ายและมีความสนุกสนาน เพลิดเพลิน อยู่ในระดับดี (  = 4.43) 
 
อภิปรายผล 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนวิชาภาษาไทย เรื่อง 
หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปี ที่ 6 โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์
อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี โดยรวมมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอนที่พัฒนาขึ้น มีกระบวนการสร้างตามข้ันตอนอย่างมีระบบ ซึ่งสอดคล้องกับ ณฐา
พัชร์  วรพงศ์พัชร์ได้ศึกษาเรื่องนวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาบทเรียน M–Learning ร่วมกับ
รูปแบบการสร้างความรู้ด้วยตนเอง เรื่อง สถานที่สำคัญและแหล่งภูมิปัญญาท้องถิ่น จังหวัด
สมุทรสาครชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดบางปลา (ณฐาพัชร์  วรพงศ์พัชร์,แสงระวี  จรัสน้อยศิริ
,สุรพล  หิรัญพต,แก้วใจ  พิชชามณฑ์, 2565) 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียนสูงกว่าเกณฑ์ที่
กำหนดไว้ทั้งนี้อาจเป็นเพราะได้รับการตรวจสอบความถูกต้องของจุดประสงค์การเรียนรู้ เนื้อหา การ
ใช้ภาษา จากผู้เชี่ยวชาญ ทั้งได้นำข้อเสนอแนะมาปรับปรุงแก้ไขให้เหมาะสม ซึ่งสอดคล้องกับณฐา
พัชร์ วรพงศ์พัชร์ ได้ศึกษาเรื่อง นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษา การศึกษาผลสัมฤทธิ์ทางการ
เรียนและการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตนตาม
บรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว (ประชานุเคราะห์) 
(ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,จุฑารัตน์ นิรันดร ,ณัฐวุฒิ อัตตะสาระ ,ปิยพัทธ์ สุปุณณะ, จันทนา มุก
ดาศุภณัฏฐ์, 2565) 

.  ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า นักเรียนมีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ด้วย
บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ในระดับดีทั้งนี้อาจเป็นเพราะบทเรียนมีความน่าสนใจซึ่งสอดคล้อง
กับณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์ ได้ศึกษาเรื่อง การบริหารงานวิชาการบทเรียนสําเร็จรูปของชั้นประถมศึกษา
โรงเรียนบ้านหนองลุมพุก จังหวัดชัยภูมิ (ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,ชมภูนุช พัดตัน,กาญมณี  เพ็ชรมณี,ณ
ภาพัช ราโชกาญจน์,ศุภชัยรวมกลา  กอบการณ์อาจประจันทร์, 2565) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

จากการศึกษานวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาช่วยสอนในวิชาภาษาไทยเรื่อง 
หลักการใช้ภาษาไทย  สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6  โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์
อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี   พบองค์ความรู้ที่สามารถสรุป เป็นแผนภาพได้ดังนี้ 

 
 
 



10  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบที่ 1 แสดงนวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาช่วยสอนในวิชาภาษาไทยเรื่อง 
หลักการใช้ภาษาไทย  สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์

อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี 
 

การแต่งบทร้อยกรองประเภทกาพย์ยานี 11 + คำถิ่น 

 

 

 

 

 

 

 

 การสร้างคำโดยใช้ คำมูล  
คำประสม คำซ้ำ คำซ้อน  

และคำพ้อง 

วิเคราะห์ชนิดและหน้าท่ีของคำใน
ประโยค 

วิเคราะห์ความแตกต่างของภาษาพูด
และภาษาเขียน 

บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน 

เชิงบวก 

เชิงลบ 

 

 

 

 

 

 

 

 
บทเรียนมีความ

น่าสนใจ 

มีความรู้สึกพึงพอใจในต่อ
บทเรียนคอมพิวเตอร์ ช่วยสอน 

นักเรียน เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วย
สอนแล้ว มีความรู้สึกวา่ 

บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน 

 

 หลักการใชภ้าษาไทย  

โดยรวมมปีระสิทธิภาพ 

ความพึงพอใจต่อการ
จัดการเรียนรู้ 

ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน
ของนักเรียน 

 

 



11 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
บทสรุป 

1. บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชาภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับ
นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 ที่ผู้วิจัยสร้างขึ้น โดยรวมมีประสิทธิภาพ E1/E2 = 81.68/82.70 ซึ่ง
เป็นไปตามเกณฑ์ 80/80 เป็นไปตามสมมติฐาน ข้อที่ 1 

2. ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียน ที่เรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนในวิชา
ภาษาไทย เรื่อง หลักการใช้ภาษาไทย สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 สูงกว่าเกณฑ์ที่กำหนดไว้
อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 

3. นักเรียนมีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ใน
ระดับดี โดยนักเรียนมีความรู้สึกในด้านบทเรียนมีความน่าสนใจและมีความรู้สึกพึงพอใจในต่อ
บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน อยู่ในระดับดีที่สุด รองลงมาคือ มีความรู้สึกว่า เนื้อหาชัดเจนเข้าใจง่าย
และมีความสนุกสนาน เพลิดเพลิน อยู่ในระดับดี 
 
ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1.ข้อเสนอแนะด้านการจัดการเรียนการสอน 
1.1 ในการจัดการเรียนการสอนโดยใช้บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน ครูควรเน้นนักเรียนใน

เรื่องคุณธรรม จริยธรรม ความมีระเบียบและความซื่อสัตย์ในตนเองในการเรียน 
1.2 ครูควรที่จะพัฒนาบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนวิชาภาษาไทยในเนื้อหาที่ ยากขึ้นเพ่ือ

เป็นการช่วยเสริมผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนให้สูงขึ้น 
1.3. ครูควรนำบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนไปใช้ในการเรียนซ่อมเสริมสำหรับนักเรียนที่

เรียนอ่อนหรือเรียนช้า เพราะผลจากการวิจัยที่ผ่านมาพบว่า นักเรียนที่ผ่านการเรียนด้ วยบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอน มีผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนสูงขึ้น 

1.4 ครูควรปลูกฝังนักเรียนให้มีนิสัยรักการอ่าน เพราะการเรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์
ช่วยสอนนักเรียนเป็นผู้อ่านและศึกษาเองทั้งหมด ซึ่งจะส่งให้การเรียนประสบผลสำเร็จ 
 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 2.1 ครูควรเลือกเนื้อหาที่เป็นปัญหาในการเรียนรู้ในระดับชั้นต่างๆ มาพัฒนาบทเรียน
คอมพิวเตอร์ช่วยสอนที่มีประสิทธิภาพในสาระการเรียนรู้ภาษาไทย หรือสาระการเรียนรู้อ่ืนๆ เพ่ือให้
เกิดประโยชน์ต่อการเรียนรู้ของนักเรียนให้มากยิ่งขึ้น 
 2.2 ครูควรมีการวิจัยเปรียบเทียบการเรียนด้วยบทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอนกับกลุ่มตัวอย่าง
อ่ืนๆ 
 2.3 ครูควรมีการวิจัยเปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนการสอนแบบปกติกับการเรียนด้วย
บทเรียนคอมพิวเตอร์ช่วยสอน แบบร่วมมือกันเรียน 

 
เอกสารอ้างอิง  
กระทรวงศึกษาธิการ. (2552). หลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้น พ้ืนฐาน พุทธศักราช 2551.
กรุงเทพมหานคร. พัฒนาคุณภาพวิชาการ (พว) 



12  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
กรมวิชาการ. (2546). คู่มือหลักสูตรการสอน. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว.กิดานันท์ 
ไชยยศ เรืองสุวรรณ. (2545). การพัฒนาบทเรียนคอมพิวเตอร์. มหาสารคาม: ภาควิชาเทคโนโลยี 

และสื่อสารการศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
ถนอมพร เลาหจรัสแสง. (2541). คอมพิวเตอร์ช่วยสอน. กรุงเทพมหานคร: วงกมลโปรดักชั่นจำกัด.   
ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์. (2566). การพัฒนาแพลตฟอร์มการเรียนการสอนสื่อดิจิทัลด้วยการสอนบน  

Padlet วิชาภาษาไทยเพ่ือสะท้อนอัตลักษณ์ความเป็นไทย ชั้นประถมกษาปีที่ 4  โรงเรียนวัด 
บางบอน (พิมพ์ จันแต้อุปถัมภ์. วารสารสุโขทัยธรรมาธิราช, 35(2), 102-120.  

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,วีรเทพ  ชลทิชา ,วัชร์ธิดา  ศิริวัฒน์และปรีญา  ศรีจันทร์. (2565). นวัตกรรม
และเทคโนโลยีทางการศึกษาการพัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนวิชาชีววิทยาชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 
4เรื่องห่วงโซ่อาหาร (Food Chain) โดยใช้สื่อวิดีโอ(VDO) ผ่านแอปพลิเคชั่นสําหรับเรียนรู้ผ่าน
วีดีทัศน์แบบมีปฏิสัมพันธ์. วารสารวิจัยศิลปวิทยาการลุ่มน้ำโขง มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 30(2), 
25-38 

เอกนรินทร์ คงชุม ,ธนาดล สมบูรณ์ ,วีระ วงศ์สรรค์ ,ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์. (2565). การพัฒนา
ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน เรื่อง การแกะสลักผักและผลไม้ลายกุหลาบ โดยใช้สื่อวีดิทัศน์ สำหรับ
นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่  6 โรงเรียนอนุบาลมะนัง  สำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษา
ประถมศึกษาสตูล เขต 1. วารสารวิจยวิชาการ, 6(1), 79-90. 

ณฐาพัชร์  วรพงศ์พัชร์,ชัชวนันท์  จันทรขุน,จิรวดี เหลาอินทร์,พรทิพย์ คุณธรรม,มนัสชนก  ยุวดี. 
(2565). นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาช่วยสอนในวิชาภาษาไทยเรื่อง หลักการใช้
ภาษาไทยสำหรับนักเรียนนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6โรงเรียนวัดแจ้งลำหิน (พูนราษฎร์
อุปถัมภ์) อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี . วารสารบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏสวน
สุนันทา, 15(2), 49-63. 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,ทรงชัย  ชิมชาติ,หยาดพิรุณ  แตงสี,อมรเทพ  สมคิด  ,ชาญวิทย์ อิสรลาม. 
(2565). การพัฒนานวัตกรรมสื่อการเรียนรู้เรื่องโคกหนองนาโมเดล ตำบลจันดุม อำเภอ
พลับพลาชัย จังหวัดบุรีรัมย์ ในกลุ่มนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 โรงเรียนวัดสำโรง  โดยใช้
หนังสืออิเล็กทรอนิกส์. วารสารนวัตกรรมการศึกษาในอนาคต, 1(1), 47-58. 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์ ,จุฑารัตน์ นิรันดร ,ณัฐวุฒิ  อัตตะสาระ ,ปิยพัทธ์ สุปุณณะ, จันทนา มุก
ดาศุภณัฏฐ์. (2565). นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษา การศึกษาผลสัมฤทธิ์ทางการ
เรียนและการใช้สื่อเครือข่ายสังคมออนไลน์ "ตู้เทคโนโลยีดิจิทัลอัจฉริยะ" เรื่อง การปฏิบัติตน
ตามบรรทัดฐานและวัฒนธรรม ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดพระขาว 
(ประชานุเคราะห์).  วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์, 5(2), 22-32. 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,อภิสิทธิ์ ทุริยานนท์ อรอนงค์ โพธิจักร,อพิเชษฐกิจเกษม เหมิและปวีณา จันทร์
ไทย. (2565).นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาทักษะการอ่านภาษาอังกฤษโดยใช้
บทเรียนอิเล็กทรอนิกส์ (E -Learning) ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 โรงเรียนจิ่นเต๊อะ
แก่งคอย สำนักงานคณะกรรมการส่งเสริมการศึกษาเอกชน. วารสารมนุษยศาสตร์  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 14(2), 28-42. 



13 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ณฐาพัชร์  วรพงศ์พัชร์ ,แสงระวี  จรัสน้อยศิริ ,สุรพล  หิรัญพต,แก้วใจ  พิชชามณฑ์ . (2565). 

นวัตกรรมและเทคโนโลยีทางการศึกษาบทเรียน M–Learning ร่วมกับรูปแบบการสร้างความรู้
ด้วยตนเอง เรื่อง สถานที่ สำคัญและแหล่งภูมิปัญญาท้องถิ่น จังหวัดสมุทรสาครชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 โรงเรียนวัดบางปลา. วารสารชัยภูมิปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ , 5(3), 
28-40. 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,ชมภูนุช พัดตัน,กาญมณี  เพ็ชรมณี,ณภาพัช ราโชกาญจน์,ศุภชัยรวมกลา  กอบ
การณ์อาจประจันทร์. (2565). การบริหารงานวิชาการบทเรียนสําเร็จรูปของชั้นประถมศึกษา
โรงเรียนบ้านหนองลุมพุก จังหวัดชัยภูมิ. วารสารครุทรรศน์, 2(3), 41-52. 

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์และพงษ์ศักดิ์ ผกามาศ. (2565). การพัฒนาแพลตฟอร์มการจัดการเรียนรู้ โดย
ใช้แนวคิดคอนสตรัคติวิสต์หัวข้อทฤษฎีและนวัตกรรมการบริหารการศึกษาสำหรับนิสิตระดับ
บัณฑิตศึกษา. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี, 
14(2), 80-106.  

ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์,สุริยะ วชิรวงศ์ไพศาลและพงษ์ศักดิ์ ผกามาศ. (2564) . การพัฒนาแพลตฟอร์ม
ดิจิทัลรายวิชาเศรษฐศาสตร์ธุรกิจโดยใช้รูปแบบการจัดการเรียนรู้แบบใช้ปัญหาเป็นฐานสำหรับ
ผู้เรียนระดับปริญญาตรีคณะบริหารธุรกิจ. วารสารศิลปะศาสตร์และอุตสาหกรรมบริการ
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, 4(2), 427-442. 

 
 
 

 
 



14  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

การประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพื่อทำความเข้าใจ 
แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 

An Application of John Locke’s Philosophy of Language to Understand 
Buddhadasa Bhikkhu’s the Concept of Everyday Language and 

Dhamma Language 
 
 

1พระมหาเมธาสิทธิ์ ิตคุโณ (ชาญกลิ่นน้อย) 2มานพ นักการเรียน 
1Phramaha Methasit Thitagüno (Chanklinnoi) 2Manop Nakkanrian  

1บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย 
2Mahamakut Buddhist University Sirindhorn College 

1Corresponding Author, Email: stang.me915@gmail.com 
 

Received April 20, 2023; Revised November 2, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือศึกษาแนวคิด
ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ และเพ่ือประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค 
เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
 ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมเป็นแนวคิดการตีความภาษาศาสนาที่มีฐานคิด
สอดคล้องกับแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอหน์ ล็อค โดยที่ล็อคมีมุมมองว่าความหมายของภาษาคือมโน
ภาพภายในใจซึ่งมาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสหรือการสังเกตตัวเองของจิต อนึ่ง แนวคิดภาษา
คนมุ่งเน้นไปที่ตัววัตถุ ดังนั้นความหมายระดับภาษาคนจึงประกอบไปด้วยมโนภาพซับซ้อนของสิ่งต่างๆ ซึ่ง
ปรากฏอยู่จริงในประสบการณ์บ้าง หรือเชื่อว่ามีอยู่จริงแต่พ้นไปจากประสบการณ์ปัจจุบันและต้องรอคอย
การพิสูจน์ในอนาคตบ้าง อย่างไรก็ตามสิ่งที่ศาสนากล่าวถึงเหล่านี้ล้วนมีตัวตนอยู่จริงและสามารถพิสูจน์ได้
ด้วยประสาทสัมผัส ส่วนแนวคิดภาษาธรรมมุ่งเน้นไปที่ความรู้สึกหรือสภาวธรรมที่เกิดปรากฏกับจิต ดังนั้น
ความหมายระดับภาษาธรรมจึงละทิ้งมโนภาพซับซ้อนต่างๆ ในเชิงรูปธรรมออกไป แต่อาศัยลักษณะ
บางอย่างที่มีในภาษาคนนั้นมาเทียบเคียงเข้ากับลักษณะปรากฏของมโนภาพทางนามธรรม ข้อแตกต่างที่
สำคัญประการหนึ่งของความหมายทั้งสองระดับนี้คือการพิจารณามโนภาพตัวตนในแง่มุมที่แตกต่างกัน 
คำสำคัญ: พุทธทาสภิกข;ุ ภาษาศาสนา; ภาษาคน-ภาษาธรรม; มโนภาพ 
 
 



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Abstract 
 In this paper, the objectives were purposely made to study John Locke's 
philosophy of language and Buddhadãsa Bhikkhu’s concept of Everyday Language 
and Dhamma language and it, then, attempted to apply John Locke's Philosophy of 
language to understand Buddhadãsa Bhikkhu’s concept of Everyday language and 
Dhamma language. This research employed the documentary research methodology.  
 In the research results, it argued that the concept of Everyday language and 
Dhamma language are conceptual interpretations of religious language whereby its 
idea bases are somehow accorded with John Locke’s philosophy of language. In this, 
Locke is of the view that the meaning of language is the idea in the mind derived 
from sensation and reflection. On the one hand, the meaning of Everyday language is 
purposely assigned to embrace the object, therefore, its’ meaning consists of 
complex ideas of things appearing in the real experience, or they are believed to 
exist but beyond the present experience, and their existence is necessarily awaited 
to be proven in the future. However, things that were told by religions do really exist 
and could be proven by senses. On the other hand, the Dhamma language focuses 
on feelings or states of things that appear to the mind. Thus, the Dhamma 
language’s meaning discards various complex ideas in concrete terms and thereby 
hinges on certain features in the Everyday language to compare with the appearance 
of abstract ideas. One of the main differences between these two levels of meaning 
is the consideration of substance from different angles. 
Keywords: Buddhadãsa Bhikkhu; Religious Language; Everyday Language - Dhamma 
Language; Idea  
 
บทนำ 
 แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุพระภิกษุนักคิดร่วมสมัยคนสำคัญถือเป็น
แนวคิดที่สำคัญประการหนึ่งอันสะท้อนถึงปัญหาด้านการตีความภาษาศาสนาและช่วยเปิดมุมมองต่อ
การทำความเข้าใจศาสนาในรูปแบบใหม่ที่อาจซ่อนเร้นอยู่ภายใต้คำสอนชุดเดิมซ่ึงได้รับคำยกย่องและ
วิพากษ์วิจารณ์อย่างกว้างขวาง แนวคิดนี้ได้เสนอว่าความหมายของภาษาศาสนามี 2 ระดับ คือ 
ความหมายทั่วไปอันเป็นการนิยามความหมายของภาษาศาสนาในระดับที่บุคคลทั่วไปใช้ทำความ
เข้าใจศาสนาและผูกพันกับความหมายเช่นนั้นอยู่ในวิถีชีวิตเชิงประเพณี และความหมายที่ลึกซึ้งซึ่ง
เป็นตัวความหมายที่แท้จริง และบุคคลผู้รู้ธรรมะแล้วเท่านั้นจึงจะเข้าใจ (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 
 แนวคิดดังกล่าวเป็นที่สนใจอย่างมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดภาษาธรรมซึ่งเป็นการ
ตีความภาษาศาสนาที่บูรณาการค่านิยมสมัยใหม่หลายประการเข้าด้วยกัน ทั้งด้านการอธิบายคำสอน
ทางศาสนาที่เปิดโอกาสให้บรรพชิตและฆราวาสทั้งเพศชายและหญิงสามารถปฏิบัติตามหลักคำสอน
และเข้าถึงประโยชน์สุขอันเป็นอุดมคติในทางศาสนาได้อย่างเสมอเหมือนกัน (ปิเตอร์ เอ. แจ็กสัน , 



16  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
2557) และด้านการปรับเปลี่ยนฐานคติของศาสนาจากการยึดโยงกับเรื่องเล่าเชิงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ 
พลังเหนือธรรมชาติ หรือกฎสากลใดๆ ที่ปรากฏอยู่เฉพาะในคัมภีร์ศาสนาของตนว่าเป็นความจริง
สูงสุด ซึ่งมักวางอยู่บนความเชื่อมากกว่าการเปิดโอกาสให้พิสูจน์ มาเป็นฐานคติที่พยายามทำให้
สอดคล้องกับหลักเหตุผลและสามารถพิสูจน์ได้ในเชิงประจักษ์ เพ่ือทำให้ศาสนาสามารถรับรู้และ
นำไปใช้ได้จริง ทั้งนี้อาจกล่าวได้ว่าการแสวงหาวิธีการตีความภาษาศาสนาแบบใหม่นี้ถือเป็นความ
จำเป็นที่พึงกระทำเพ่ือความอยู่รอดของศาสนาท่ามกลางสภาวะที่ถูกท้าทายจากความรู้เชิงหลัก
เหตุผลและกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ซึ่งกำลังเจริญรุดหน้าและเป็นที่ยอมรับในวงกว้าง 
 ข้อเสนอการตีความภาษาศาสนาของท่านพุทธทาส เช่น คำว่า “สวรรค์” และ “นรก” ที่แต่
เดิมมีความหมายในทำนอง “สวรรค์อยู่บนฟ้า นรกอยู่ใต้ดิน” และจะพบเจอได้ก็ต่อเมื่อตายไปแล้ว 
เป็น “สวรรค์ในอก นรกในใจ” ซึ่งสามารถพิสูจน์ได้ทันทีเมื่อกลับมาพิจารณาอารมณ์ความรู้สึกภายใน
ใจของตน (พุทธทาสภิกขุ, 2548) นี้เป็นแนวทางการตีความภาษาศาสนาให้มีความหมายที่สามารถ
สัมผัส ตรวจสอบ และเป็นประโยชน์ในชีวิตประจำวันทั้งแก่พุทธศาสนิกชนและคนทั่วไปผู้สนใจศึกษา
ศาสนาโดยไม่จำเป็นต้องรอการพิสูจน์ในโลกหน้าแต่ประการใด 
 ทั้งนี้การตีความดังกล่าวโดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดภาษาธรรมกลับถูกวิพากษ์วิจารณ์อย่าง
หนักจากผู้เชี่ยวชาญด้านพุทธศาสนาสายจารีตนิยมที่เห็นว่าแนวคิดดังกล่าวเป็นการบิดเบือนคำสอน 
ขัดต่อพระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นรองอันเป็นข้อคำสอนของพระศาสดาและพระเถระผู้ทรงภูมิปัญญา
และความบริสุทธิ์ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะท่านเหล่านั้นเห็นว่าข้อเสนอดังกล่าวมุ่งเน้นให้เข้าใจศาสนาใน
ระดับภาษาธรรมมากกว่าระดับภาษาคนซึ่งถือเป็นการละเลยความหมายดั้งเดิมที่ใช้สืบกันมา และการ
ยืนยันว่าการตีความด้วยแนวคิดภาษาธรรมเท่านั้นถูกต้องเป็นเรื่องสุดโต่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ
ปฏิเสธเรื่องราวข้ามภพข้ามชาติ เพราะหากเป็นเช่นนั้นชาติภพก็จะเป็นเพียงความมีความเป็นใน
ขณะหนึ่งของตัวกู ทั้งๆ ที่เรื่องดังกล่าวมีปรากฏในพระไตรปิฎก (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2532) 
 อนึ่ง เนื่องจากท่านพุทธทาสมิได้วางหลักเกณฑ์และวิธีการตีความไว้อย่างชัดเจน เพียงแต่
แสดงแนวคิดและให้คำนิยามของคำทางศาสนาไว้เป็นพอตัวอย่างตามวาระต่างๆ เท่านั้น จึงเป็นที่
น่าสนใจว่าท่านอาศัยหลักการใดในการตีความภาษาศาสนาออกเป็น 2 ระดับ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ
ตีความในระดับภาษาธรรมที่จำเป็นต้องคงหลักทางพุทธศาสนาไว้ ทั้งยังต้องสามารถพิสูจน์ได้ในเชิง
ประจักษ์และเป็นประโยชน์ในชีวิตจริงจึงจะเป็นที่ยอมรับในหมู่ผู้ศึกษาพุทธศาสนาด้วยมุมมองแห่ง
โลกสมัยใหม่ เพ่ือจะทำความเข้าใจในประเด็นดังกล่าว ผู้วิจัยเห็นว่าจอห์น ล็อค นักปรัชญาลัทธิ
ประสบการณ์นิยมได้แสดงความสัมพันธ์ระหว่างภาษาและความหมายไว้ พร้อมทัง้อธิบายวิธีการนิยาม
ความหมายสำหรับใช้ภาษาในการสื่อสารของมนุษย์ว่ามีความเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ของมนุษย์ (ดู
รายละเอียดใน John Locke, 2008) แนวคิดทางปรัชญาภาษาของเขาจึงช่วยทำให้เรามองเห็นว่าการ
ตีความภาษาใดก็ตาม รวมถึงภาษาศาสนานั้นจำเป็นต้องมีความเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ของมนุษย์
อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ดังนั้นในบทความนี้ผู้วิจัยจะอาศัยแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อคมา
เป็นกรอบในการประยุกต์ใช้เพ่ือทำความเข้าใจการตีความภาษาศาสนาตามแนวคิดภาษาคน-ภาษา
ธรรมของท่านพุทธทาส การศึกษานี้อาจช่วยสร้างความเข้าใจให้ชัดเจนขึ้นว่าท่านพุทธทาสอาศัย
ประสบการณ์ 2 ประเภทมาช่วยในการตีความภาษาศาสนา และแนวคิดภาษาธรรมนั้นก็ยังคงไว้ซึ่ง
หลักการและมีบทบาทสำคัญต่อการปฏิบัติตามคำสอนทางพุทธศาสนาอีกด้วย 



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
3. เพ่ือประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิด

ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีข้ันตอนดำเนินการวิจัยดังนี้ 
 1. ศึกษา ค้นคว้า และรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยทั้งเอกสารปฐมภูมิและเอกสาร
ทุติยภูมิ ที่มีประเด็นเกี่ยวข้องกับแนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค และแนวคิดภาษาคน-
ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ  
 2. ทำการวิเคราะห์เนื้อหาและตรวจสอบเหตุผลในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย 
 3. เสนอวิธีประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความเข้าใจแนวคิด
ภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
 4. สรุปผลและนำเสนอการวิจัย 
 
ผลการการศึกษา 

วัตถุประสงค์ข้อ 1 แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค จอห์น ล็อคกล่าวว่ามนุษยชาติ
เกิดมาในโลกล้วนเป็นเสมือนกระดานเปล่า (tabula rasa) ปราศจากความรู้ใดๆ แต่ประสบการณ์ได้
ทำให้มโนภาพบางอย่างเกิดขึ้นภายในจิต และเมื่อมนุษย์บอกว่าเขารู้อะไร ความรู้นั้นก็หมายถึงการ
รับรู้ความสัมพันธ์ของมโนภาพต่างๆ ในใจนั้นว่าลงรอยกันหรือขัดแย้งกัน (Locke, 2008) แล้วสื่อ
ออกมาในรูปของข้อความ เช่น เรารู้ว่า “น้ำแข็งเย็น” ก็ต่อเมื่อเราเข้าใจว่ามโนภาพน้ำแข็งเข้ากันได้
กับมโนภาพเย็น อย่างไรก็ตามล็อคเห็นว่าเป็นไปได้ที่ผู้ ใช้ภาษาแม้จะคิดหรือพูดราวกะเข้าใจ
ความหมายของมันอย่างแจ่มแจ้ง แต่แท้ที่จริงแล้วเขากลับไม่เข้าใจมันอย่างสมบูรณ์ ดังนั้นการใช้คำที่
ยังมีความหมายยังคลุมเครือและไม่ชัดเจนเพียงพอจึงเป็นส่วนสำคัญของปัญหาและข้อโต้เถียงที่ชวน
ให้มนุษย์สับสนอย่างไม่รู้จบ (Locke, 2008) ดังนั้นล็อคจึงต้องการเสนอการใช้ภาษาที่มีประสิทธิภาพ
กล่าวคือสามารถใช้ภาษาได้อย่างที่เราจะแน่ใจในความหมายของคำโดยการหาที่มาและความหมาย
ของภาษาซึ่งเชื่อมโยงเข้ากับทฤษฎีมโนภาพเชิงประจักษ์นิยม (Patricia Sheridan, 2010) นั่นจึงเป็น
บ่อเกิดของแนวคิดทางปรัชญาภาษาของเขา 
 1.1 ภาษา ความหมาย และโลก ล็อคเสนอว่ามนุษย์มีประสบการณ์ได้สองทางคือทาง
ประสาทสัมผัสและทางจิต ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสเป็นช่องทางที่มนุษย์รับรู้โลกผ่านอวัยวะ
รับสัมผัส เช่น การที่ตาเห็นรูปแล้วได้รับข้อมูลบางอย่างเช่น สี เหลื อง สีแดง เป็นต้น ส่วน
ประสบการณ์ทางจิตคือการสังเกตการทำงานของจิตด้วยมันตัวเอง เช่น การคิดทบทวน การใคร่ครวญ 
การสงสัย เป็นต้น จากประสบการณ์ทั้งสองนี้มนุษย์จึงมีข้อมูลเกี่ยวกับมันในจิต (Patricia Sheridan, 
2010) เขาให้ชื่อข้อมูลเหล่านั้นว่า “มโนภาพ” (idea) มโนภาพนั้นมีลักษณะที่ ไม่ปรากฏตัว 
จำเป็นต้องอาศัยสิ่งอ่ืนเป็นเครื่องหมายแทนเพ่ือสื่อสารออกมาให้ผู้อ่ืนได้รับรู้ ดังนั้นมนุษย์จึงใช้เสียง



18  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
หรือคำพูดเพ่ือสื่อสารแทนมโนภาพ และเมื่อคำพูดเป็นเครื่องหมายที่รับรู้ได้ของมโนภาพ มโนภาพ
เหล่านั้นจึงกลายเป็นความหมายที่แท้จริงของคำพูดเหล่านั้น (Patricia Sheridan, 2010) โดยนัยนี้
ทฤษฎีความหมายของล็อคจึงเรียกกันว่า “ทฤษฎีภาพในใจ” กล่าวคือทฤษฎีที่ถือว่าความหมายของ
ภาษาท่ีแท้จริงคือมโนภาพทีป่รากฏในใจ 
 1.2 มโนภาพในฐานะเป็นความหมายของคำ ล็อคได้แยกแยะให้เห็นว่ามโนภาพนั้นสามารถ
แบ่งออกได้เป็น 2 ประเภท คือ 
 (1) มโนภาพเดี่ยว (Simple Idea) คือมโนภาพมูลฐานที่ไม่มีความซับซ้อนในตัวเอง ไม่มี
องค์ประกอบใดนอกจากภาพที่ปรากฏหรือความคิดที่เป็นหนึ่งเดียวกันตลอดในจิต  และไม่สามารถ
แยกเป็นมโนภาพต่างๆ กันได้ (Patricia Sheridan, 2010) จิตได้รับมโนภาพเดี่ยวนี้เข้ามาทางอวัยวะ
รับสัมผัสเสมือนเป็นตัวแทนของวัตถุ ตัวอย่างเช่น ในระหว่างที่เรามีประสบการณ์กับดอกมะลิ เราจะ
ได้รับมโนภาพเดี่ยวหลากหลายมโนภาพ อาทิ มโนภาพขาว มโนภาพความหอม มโนภาพการกินที่เข้า
มาภายในจิต อย่างไรก็ตามเขาพิจารณาเห็นว่ามโนภาพที่เราได้รับเหล่านี้ล้วนเป็นมโนภาพของ
คุณสมบัติบางอย่างที่มีอยู่ในตัววัตถุและเราสามารถรับรู้มันได้ ส่วนตัวตนจริงของวัตถุนั้นเราไม่
สามารถรับรู้ได้โดยตรง นอกจากนี้ยังมีมโนภาพที่เกิดจากการสังเกตตัวเองของจิต เช่น มโนภาพการ
รับรู้ และมโนภาพอ่ืนๆ ซึ่งอาจเกิดขึ้นพร้อมกันกับมโนภาพเหล่านั้น เช่น มโนภาพความสุข มโนภาพ
ความดีใจ เป็นต้น 
  (2) มโนภาพซับซ้อน (Complex Idea) คือมโนภาพที่รวบรวมเอามโนภาพเดี่ยวเข้าไว้
ด้วยกันผ่านการทำงานของจิตในลักษณะผสานเชื่อมโยง เปรียบเทียบหาความสัมพันธ์ หรือถอด
ลักษณะร่วมของมโนภาพต่างๆ ที่มีอยู่ แล้วสร้างมโนภาพอีกมโนภาพหนึ่งขึ้นมาเอง (Patricia 
Sheridan, 2010) ตัวอย่างเช่น มโนภาพกระดาษที่รวบรวมเอามโนภาพเดี่ยวต่างๆ อาท ิมโนภาพขาว 
มโนภาพบาง มโนภาพเรียบ มโนภาพการกินที่เข้าไว้ด้วยกัน ล็อคกล่าวว่ามโนภาพซับซ้อนนี้ยังแบ่ง
ออกได้อีกเป็น 3 ประเภท คือ มโนภาพรูปแบบ มโนภาพตัวตน และมโนภาพความสัมพันธ์ 
 (2.1) มโนภาพรูปแบบ (Modes) คือมโนภาพที่จิตนำเอามโนภาพเดี่ยวหลากหลายมโนภาพ
มารวมกันโดยไม่จำเป็นต้องคำนึงถึงต้นแบบว่ามีอยู่จริง (Patricia Sheridan, 2010) แบ่งออกได้อีก 2 
อย่างคือ  

1. มโนภาพรูปแบบเดี่ยว (Simple Modes) เป็นมโนภาพที่แปรผันหรือผสมผสาน
เอามโนภาพเดี่ยวอย่างเดียวกัน โดยไม่มีมโนภาพอ่ืนรวมอยู่ด้วย ดังนั้นมนุษย์จึงมีมโนภาพ
โหล (Patricia Sheridan, 2010) มโนภาพหนึ่งร้อย หรือมโนภาพหนึ่งล้าน ซึ่งค่อยๆ เพ่ิม
มโนภาพจำนวน 1 ทบขึ้นไปเรื่อยๆ จนไปถึงมโนภาพอนันต์ ด้วยวิธีดังกล่าวมนุษย์จึงมีมโน
ภาพกาลและมโนภาพอวกาศที่เป็นนิรันดร์และไม่มีที่สิ้นสุดได้ มโนภาพเหล่านี้แม้จะห่างไกล
จากประสบการณ์จริงแต่ก็อาศัยมโนภาพเดี่ยวภายในประสบการณ์นั้นเป็นพ้ืนฐานในการ
พัฒนาและสร้างสรรค์ 

2. มโนภาพรูปแบบผสม (Mixed Modes) เป็นมโนภาพที่จิตสร้างสรรค์ขึ้นมาด้วย
การนำเอามโนภาพเดี่ยวหลายๆ มโนภาพมารวมกัน เช่น มโนภาพความงามเป็นการรวมเอา
มโนภาพสี  มโนภาพรูปทรง รวมถึงมโนภาพการรับรู้และมโนภาพความสุขของผู้มี
ประสบการณ์ทางสุนทรียะนั้นประกอบเข้าไว้ด้วยกัน (Patricia Sheridan, 2010) โดยนัยนี้



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
มนุษย์จึงมีมโนภาพอ่ืน เช่น มโนภาพการฟันดาบ มโนภาพสิ่งประดิษฐ์ของผู้ประดิษฐ์คิดค้น 
หรือมโนภาพทางศีลธรรมเช่น มโนภาพความกตัญญู มโนภาพความกล้าหาญ ขึ้นได ้

 (2.2) มโนภาพตัวตน (Substances) เป็นมโนภาพหลักที่อยู่ระหว่างการผสมผสานมโนภาพ
เดี่ยวหลายๆ มโนภาพเข้าด้วยกันเพ่ือใช้เป็นตัวแทนของสิ่งเฉพาะที่ดำรงอยู่ได้ด้วยตัวมันเอง  ดังนั้น
หากนำมโนภาพตัวตนมารวมเข้ากับมโนภาพสีขาวหม่น มีน้ำหนัก ความแข็ง ความเหนียว และการ
หลอมละลาย เราก็จะได้มโนภาพตะกั่ว โดยนัยเดียวกันหากรวมมโนภาพรูปร่าง การเคลื่อนไหวได้ 
การมีความคิดและเหตุผลเข้ากับมโนภาพตัวตน เราก็จะได้มโนภาพมนุษย์ (Patricia Sheridan, 
2010) มโนภาพตัวตนนี้เราไม่อาจรับรู้มันได้โดยตรงทางประสาทสัมผัสเพราะมันเป็นตัวตนที่แท้จริง
ของวัตถุ แต่เกิดจากการที่จิตพิจารณาเห็นว่ามีมโนภาพของคุณสมบัติกลุ่มหนึ่งๆ ไปด้วยกันตลอดและ
มีชื่อหนึ่งๆ ที่ใช้เรียกพวกมันอยู่เสมอ ทั้งจิตเองก็ไม่สามารถจินตนาการได้ว่ามโนภาพเหล่านั้นจะ
สามารถดำรงอยู่ได้ด้วยตัวมันเอง อีกทั้งคุ้นชินกับการสมมติอะไรบางอย่างให้เป็นฐานรองรับมโนภาพ
เหล่านั้นซึ่งจะเป็นที่อาศัยและแสดงคุณลักษณะออกมา ด้วยเหตุนี้มนุษย์จึงสามารถสร้างมโนภาพ
ตัวตนขึ้นมา 
 (2.3) มโนภาพความสัมพันธ์ (Relations) เป็นมโนภาพที่เกิดจากการเปรียบเทียบมโนภาพ
หนึ่งกับอีกมโนภาพหนึ่งในแง่ของขอบเขต ระดับ เวลา สถานที่ หรือสภาวะอ่ืนๆ (Patricia Sheridan, 
2010) เขาอธิบายว่า ในการพิจารณาสิ่งใดๆ ความเข้าใจไม่ได้ถูกจำกัดเฉพาะแต่วัตถุนั้นเพียงอย่าง
เดียว: มันยังสามารถนำเอามโนภาพที่อยู่นอกเหนือตัวมันเองหรืออย่างน้อยก็มองออกไปจากตัวมัน
เพ่ือดูว่าเข้ากับมโนภาพอ่ืนอย่างไร (Patricia Sheridan, 2010) เช่นเมื่อเราพิจารณาชายคนหนึ่ง เรา
อาจมีมโนภาพคน เพศชาย มีผิวขาว ซึ่งเป็นมโนภาพผสมของลักษณะเฉพาะต่างๆ ของเขาที่ปรากฏ
โดยตรงต่อเรา นอกจากนั้นเรายังสามารถพิจารณาเชื่อมโยงไปหามโนภาพอ่ืนๆ เช่น มโนภาพเด็ก มโน
ภาพคนแก่ หรือมโนภาพหญิงสาวเพ่ือเชื่อมโยงเขาเข้ากับสิ่งอ่ืน นี้จึงเป็นสาเหตุทำให้เราบัญญัติชื่อ
เรียกความสัมพันธ์ของเขาไปต่างๆ กัน โดยนัยนี้เขาจึงสามารถมีชื่อเรียกความสัมพันธ์ได้มากเท่าที่จะ
มีโอกาสจับคูเ่ขาเชื่อมโยงเข้ากับสิ่งอ่ืน เช่น พ่อ, ลูกชาย, พ่อตา, ลูกเขย, เพ่ือน, ศัตรู, เจ้านาย, คนรับ
ใช้, เหนือกว่า, ด้อยกว่าเป็นต้น ดังนั้นมโนภาพความสัมพันธ์จึงไม่ใช่สถานะที่มีอยู่จริงภายในสิ่ง และ
มันไม่ได้มีอยู่อย่าง “มโนภาพตัวตน” แต่เป็นอะไรบางอย่างที่อยู่ข้างนอกสิ่งและถูกนำเข้ามาเชื่อมโยง
กันตามการทำงานของจิต 
 อนึ่ง ภายใต้มโนภาพความสัมพันธ์นี้ มันยังแสดงให้เห็นถึงความเป็นสาเหตุและผลของสิ่งหนึ่ง
ต่ออีกสิ่งหนึ่งด้วย เช่น มโนภาพความร้อนกับมโนภาพความเหลวของขี้ผึ้งเป็นต้น การที่ เรามี
ประสบการณ์กับขี้ผึ้งซ่ึงพอโดนความร้อนแล้วจะกลายเป็นของเหลว อันเป็นคุณสมบัติที่ไม่มีในตัวขี้ผึ้ง
มาก่อน แต่อาศัยความร้อนในระดับหนึ่งจึงเกิดปรากฏขึ้น เราเรียกมโนภาพเดี่ยวของความร้อนที่
สัมพันธ์กับความเหลวในขี้ผึ้ งว่า เป็นสาเหตุของมัน และเรียกความเหลวว่าเป็นผล (Patricia 
Sheridan, 2010) จากกระบวนการสังเกตดังกล่าวทำให้เราพิจารณาได้ถึงอำนาจหรือศักยภาพที่สิ่ง
หนึ่งมีและสามารถกระทำต่ออีกสิ่งหนึ่ง เพราะเห็นว่ามโนภาพเดี่ยวซึ่งแสดงคุณสมบัติของสิ่งหนึ่งๆ ทั้ง
ที่อยู่ในสถานะสาเหตุและผลมีความเปลี่ยนแปลงไป ดังนั้นจึงได้มาซึ่งมโนภาพพลัง ด้วยเหตุนี้เราจึง
กล่าวว่าพระอาทิตย์มีพลังที่จะละลายขี้ผึ้ง และขี้ผึ้งก็มีพลังที่จะถูกละลายด้วยพระอาทิตย์ (Patricia 
Sheridan, 2010) 



20  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 อย่างไรก็ตามจากการพิจารณาข้างต้นจะเห็นได้ว่าไม่ว่าจิตจะสร้างสรรค์มโนภาพให้มากมาย
จนดูเหมือนว่าจะเกินเลยไปจากประสบการณ์จริงเพียงใด แต่เมื่อวิเคราะห์ลงไปแล้วมโนภาพเหล่านั้น
ย่อมมีจุดตั้งต้นที่มโนภาพเดี่ยวซึ่งได้มาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสหรือทางจิตทั้งสิ้น 
 1.3 การเรียกชื่อและการนิยามความหมาย ในการใช้ภาษาสำหรับสื่อสารนั้น คำถือเป็นหน่วย
ย่อยที่เล็กท่ีสุดที่มีความหมาย และล็อคก็ถือว่าคำแต่ละคำล้วนเป็นเครื่องหมายแทนมโนภาพในใจของ
ผู้พูด แต่เมื่อพิจารณาจากประสบการณ์แล้วเขาตั้งข้อสังเกตว่า สิ่งทั้งปวงต่างดำรงอยู่เป็นสิ่งเฉพาะ 
(Patricia Sheridan, 2010) ดังนั้นประสบการณ์ของมนุษย์ที่มีต่อโลกจึงให้มโนภาพเฉพาะที่แตกต่าง
กันออกไป แต่เราไม่เรียกมโนภาพของสิ่งเฉพาะเหล่านั้นด้วยชื่อเฉพาะกันไปทั้งหมด กลับเรียกพวกมัน
ด้วยชื่อที่ใช้กันโดยทั่วไป เช่น คน สุนัข แม่น้ำเป็นต้น แล้วระบุถึงสิ่งเฉพาะที่กล่าวถึงบ่อยครั้งเท่านั้น
ด้วยชื่อเฉพาะ 
 สามัญนามหรือชื่อทั่วไป (general terms) นั้นเป็นเครื่องหมายที่มนุษย์บัญญัติขึ้นเพ่ือใช้แทน
มโนภาพสากล ล็อคได้อธิบายมโนภาพสากลออกเป็น 3 แนวทาง แต่แนวทางที่เขาเน้นมากที่สุดนั้นถือ
ว่ามโนภาพสากลเป็นความหมายที่จิตมนุษย์สร้างขึ้น โดยความหมายนั้นคือแก่นของประเภท กล่าวคือ
แม้ว่าสิ่งแต่ละสิ่งจะดำรงอยู่เป็นสิ่งเฉพาะ แต่จิตของมนุษย์มีความสามารถที่จะจัดหมวดหมู่สิ่งต่างๆ 
ออกเป็นประเภท โดยจิตทำหน้าที่ถอดเอามโนภาพของคุณสมบัติบางประการหรือว่าทั้งหมดที่ปรากฏ
ในสิ่งเฉพาะซึ่งเหมือนกันออกมาและจัดอยู่ในประเภทเดียวกัน การที่มโนภาพเหล่านั้นจัดอยู่ ใน
ประเภทเดียวกันได้ก็เป็นเพราะพวกมันมีแก่น (essence) ที่เหมือนกัน ล็อคเรียกมโนภาพสากลนี้ว่า 
“มโนภาพที่ถอดออกมา” (abstract idea) เมื่อเรามีประสบการณ์กับสิ่งต่างๆ แล้วพบว่ามันมีมโน
ภาพเหมือนกับมโนภาพที่ถอดออกมามโนภาพใดในจิต มันก็จะถูกจัดให้อยู่ในประเภทนั้น ภายใต้ชื่อ
นั้น แก่นของประเภทจึงไม่ใช่สิ่งอื่นใดนอกจากมโนภาพที่ถอดออกมาเหล่านี้เท่านั้น โดยนัยนี้เมื่อเราใช้
ชื่อทั่วไปในการสื่อสารเช่นคำว่า “คน” ก็แสดงให้เห็นถึงว่าการมี“คุณสมบัติ”เป็นคน จัดอยู่ใน
“ประเภท”คน เรียก“ชื่อ”ว่าคน และมี“แก่น”ของความเป็นคนนั้นถือเป็นสิ่งเดียวกันทั้งหมด (สมฤดี 
วิศทเวทย์, 2536 อ้างใน Locke, 2008) 
 โดยนัยดังกล่าวความหมายของชื่อทั่วไปที่ใช้เรียกมโนภาพเดี่ยวสำหรับคนคนหนึ่งนั้นจะมีได้ก็
ต่อเมื่อเขามีประสบการณ์โดยตรงกับพวกมันและจัดพวกมันให้อยู่ในประเภทเดียวกัน เพราะว่าเราไม่
อาจนิยามมโนภาพเดี่ยวนั้นด้วยคำอ่ืน (Locke, 2008)เช่นหากเขาต้องการจะรู้ความหมายของคำว่า 
“หวาน” เขาต้องมีประสบการณ์ชิมรสชาติของน้ำตาลหรือน้ำผึ้งเป็นต้น หรือหากเขาต้องการจะรู้
ความหมายของคำว่า “เหลือง” เขาก็จำเป็นต้องมีประสบการณ์เห็นสีของขมิ้นชันหรือดอกดาวเรือง 
เป็นต้นก่อน วิธีการนี้ต่างจากการนิยามความหมายของชื่อเรียกมโนภาพซับซ้อน เพราะจิตไม่ได้คิด
มโนภาพซับซ้อนนั้นขึ้นมาใหม่ด้วยตัวมันเองล้วนๆ แต่เป็นการนำเอามโนภาพที่มีอยู่ก่อนแล้วมา
รวมเข้าไว้ด้วยกัน โดยการเลือกมโนภาพจำนวนหนึ่งมาเชื่อมโยงพวกมันให้เป็นมโนภาพเดียวกันและ
ตั้งชื่อให้มันใหม่ (Ibid: 3.5.4) ดังนั้นการนิยามความหมายของมโนภาพซับซ้อนจึงสามารถทำได้โดย
การอธิบายผ่านการเรียบเรียงชื่อเรียกของมโนภาพเหล่านั้นต่อกันไปเรื่อยๆ เช่น คำว่า “กระจก” 
หมายถึงวัตถุที่ทำมาจากแก้ว สามารถหลอมเหลวและนำไปขึ้นเป็นรูปได้  เมื่อเย็นตัวลงแล้วจะมี
สถานะเป็นของแข็งที่มีลักษณะโปร่งใส ไม่ตกผลึก ดังนั้น ความหมายของคำจึงเป็นเรื่องของการนิยาม



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผ่านการแจกแจงและเรียบเรียงมโนภาพที่มีอยู่ไปเรื่อยๆ หากเราขาดมโนภาพหนึ่งๆ ที่คำนิยาม
กล่าวถึง เรากจ็ะไม่สามารถเข้าใจความหมายของคำนั้นได้อย่างสมบูรณ์ 

วัตถุประสงค์ข้อ 2 แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ ท่านพุทธทาสภิกขุได้
เริ่มต้นเสนอแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมผ่านการตั้งข้อสันนิษฐานถึงปัญหาการไม่เข้าใจศาสนาของ
คนในยุคปัจจุบันว่ามีสาเหตุมาจากการที่ทั้งพระภิกษุสงฆ์และฆราวาสไม่เข้าใจความหมายของภาษา
ศาสนานั้นได้อย่างถูกต้องลึกซึ้ง (พุทธทาสภิกขุ, 2548) แล้วยกพุทธดำรัสความว่า “ผู้ที่เป็นบัณฑิตไม่
ประมาทย่อมถือเอาอรรถ (ความหมาย) ทั้งสอง เป็นคนฉลาดรู้พร้อมซึ่งอรรถทั้งหลายแล้ว เขาจึง
เรียกว่าเป็นบัณฑิต” (พุทธทาสภิกขุ, 2548) ขึ้นมารับรองข้อเสนอของการตีความหมายทางศาสนา
ออกเป็น 2 ระดับกล่าวคือ ภาษาคน-ภาษาธรรม 
 2.1 ความหมายและลักษณะของภาษาคน ภาษาคนนั้นหมายถึงตัวความหมายของคำที่ใช้
กล่าวถึงวัตถุหรืออากัปกิริยาที่สามารถรับรู้ได้ด้วยประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 รวมถึงสิ่งอ่ืน
จากนั้นซึ่งเป็นความหมายของคำที่สมมติใช้กันจนเป็นที่ยอมรับอย่างความหมายที่ปรากฏใน
พจนานุกรม ความหมายดังกล่าวอาจเปลี่ยนแปลงไปตามความนิยมของผู้คนในแต่ละสมัย อย่างไรก็
ตามความหมายดังกล่าวยังคงเชื่อมโยงกับวัตถุหรือประสบการณ์ทางโลกเป็นหลัก หรือเกี่ยวข้องกับ
การดำเนินชีวิตทั่วไปของมนุษย์ในแง่ท่ีเป็นรูปธรรม ทั้งยังเป็นความหมายที่คนธรรมดาสามัญซึ่งยังไม่มี
ประสบการณ์ทางศาสนาหรือเข้าถึงความจริงแท้ของชีวิตในระดับจิตวิญญาณใช้สื่อสารกัน ในที่นี้ยัง
รวมถึงความหมายตามการตีความแบบจารีตนิยม ซึ่งอ้างอิงปรากฏการณ์ที่สามารถรับรู้หรือ
จินตนาการเป็นรูปธรรมได้ เช่นคำว่า “ชาติ” หรือ “ความเกิด” หมายถึงการเกิดจากท้องของแม่ 
ดังนั้นแต่ละคนจึงเกิดได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 
 อนึ่ง ลักษณะสำคัญของภาษาคนก็คือเป็นภาษาที่ใช้สื่อสารกันทั่วไปในชีวิตประจำวัน มี
ความหมายเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ภายนอกที่ เป็นรูปธรรมและมุ่งเน้นเพ่ือการดำรงชีวิต 
นอกจากนั้นยังใช้สำหรับสื่อสารกันระหว่างคนผู้ไม่รู้จักธรรมะ จึงมีลักษณะเป็นความหมายแบบผิวเผิน
ไม่จำเป็นต้องตีความ ด้วยเหตุที่ภาษาคนเชื่อมโยงกับประสบการณ์ภายนอกหรือประสบการณ์ที่
เกี่ยวเนื่องกับรูปธรรมนี้เอง ดังนั้นคนที่ไม่รู้จักอำนาจของภาษาก็อาจยึดติดในความหมายและเป็นเหตุ
เกิดอารมณค์วามรู้สึกแห่งความยึดมั่นถือมั่น ที่มีตัวตนหรือวัตถุเป็นศูนย์กลางของความหมายนั้น 
 2.2 ความหมายและลักษณะของภาษาธรรม ส่วนภาษาธรรมนั้นหมายถึงตัวความหมายที่เป็น
นัยแฝงเร้นของคำสามัญหรือคำทางศาสนาซึ่งมุ่งแสดงถึงสภาวธรรมหรือสัจธรรมของโลกและชีวิต 
เป็นภาษาที่ใช้สื่อสารในเรื่องความจริงแท้ของชีวิต มีความหมายเกี่ยวกับนามธรรมหรือประสบการณ์
ภายในที่ลึกซึ้ง มุ่งเน้นการเข้าถึงธรรมชาติของโลกและชีวิต เช่น คำว่า “ชาติ” หรือ “ความเกิด”
หมายถึงความเกิดขึ้นในขณะหนึ่งๆ แห่งความรู้สึกว่ามีตัวฉันหรือตัวกูภายในจิตใจ ความเกิดเช่นนี้คน
ธรรมดาสามารถเกิดได้หลายครั้งต่อวัน ส่วนพระอริยเจ้ามีน้อยครั้งจนกระทั่งไม่เกิดเลย (พุทธทาส
ภิกขุ, 2548) 
 อนึ่ง ภาษาธรรมมีลักษณะที่พอจะกำหนดได้คือ เป็นภาษาที่เนื่องด้วยจิตวิญญาณ ไม่อิงอยู่
กับตัวหนังสือหรือคัมภีร์ มีความหมายต่างจากภาษาสามัญที่ใช้สื่อสารกันทั่วไป เพราะแม้จะมี
รูปลักษณะของคำเหมือนกันแต่มีความหมายในระดับที่ลึกซึ้งซึ่งมุ่งถึงประสบการณ์ทางศาสนาใน



22  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ชีวิตประจำวัน ทั้งยังเป็นภาษาของคนที่เข้าถึงธรรมะใช้สื่อสาร ดังนั้นคนที่เข้าใจความหมายทั้งสอง
ระดับได้ดจีึงสามารถเลือกใช้คำและปรับแปลงการตีความเพ่ือสื่อสารให้เหมาะสมกับสถานการณ์ได ้
 2.3 ความสัมพันธ์ของภาษาคนและภาษาธรรม ท่านพุทธทาสมองว่าความหมายของภาษา
ศาสนามีทั้งความหมายที่ถูกรับรู้และใช้กันโดยทั่วไปกับความหมายที่ซ่อนอยู่ภายใต้บริบทการใช้ในเชิง
ศาสนาหรือเชิงนามธรรม ทั้งนี้ความหมายทั้งสองแทบจะตรงข้ามกันหรือตรงข้ามกันเลยก็มี (พุทธทาส
ภิกขุ, 2548) แต่รากฐานทางความหมายในระดับภาษาธรรมก็ไม่ได้ตัดขาดจากความหมายในระดับ
ภาษาคนโดยสิ้นเชิง กลับมีความสัมพันธ์ต่อกันอยู่บางประการ ซึ่งผู้มีประสบการณ์ทางศาสนาอาจ
ตีความแล้วรับรู้ถึงความหมายนั้นได้ 
 2.3.1 ความสัมพันธ์ต่อกันในเชิงหยิบยืมความหมาย การพัฒนาความหมายของภาษาศาสนา
ที่รับรู้กันโดยทั่วไปทั้งในทางการเผยแผ่ศาสนาและทางสังคมวัฒนธรรมไปสู่ความหมายอีกแบบหนึ่งซึ่ง
สะท้อนถึงประสบการณ์ภายในทางศาสนานับเป็นสิ่งที่ยากจะกระทำให้เกิดความเข้าใจได้โดยง่าย 
เพราะการพูดถึงเรื่องทางจิตวิญญาณเป็นเรื่องลึกซึ้งและไม่มีคำพูดที่ใช้กล่าวถึงมันโดยตรง (พุทธทาส
ภิกขุ, 2548) ดังนั้นภาษาศาสนาในทรรศนะของท่านพุทธทาสจึงเป็นภาษาที่นำเอาคำสามัญตามที่
ปรากฏใช้กันอยู่แล้วมาสื่อสาร โดยถอดเอาความหมายที่มีนัยทางรูปธรรมออกไปแล้วหยิบยกเอา
เฉพาะเค้าโครงความหมายมาผสานเข้ากับสภาพนามธรรมหรืออารมณ์ความรู้สึกเพ่ือสร้างความหมาย
ใหม่ในแง่ที่ผู้คนอาจคิดนึกหรือมีประสบการณ์ร่วมเข้าใจได้ 
 ความสัมพันธ์เชิงหยิบยืมความหมายนี้อาจพิจารณาได้จากคำว่า “พระพุทธเจ้า” ซึ่งหมายถึง
ร่างกายของพระองค์ที่เกิดในประเทศอินเดียเมื่อสองพันกว่าปี นิพพานแล้ว เผาไหม้ไปหมดแล้ว (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2548) แต่สำหรับท่านพุทธทาสแล้วความหมายเหล่านี้ยังไม่เพียงพอต่อการทำความเข้าใจ
ให้ถึงเนื้อแท้ของศาสนา แม้ว่าความหมายดังกล่าวจะชี้ไปที่ข้อเท็จจริงบางประการก็ตาม ท่านจึงเสนอ
ให้ถอดความเป็นรูปธรรมออกไปแล้วเสนอความหมายใหม่ในทางภาษาธรรมว่าหมายถึงตัวธรรมะแท้ๆ 
ที่ทำให้เป็นพระพุทธเจ้า (พุทธทาสภิกขุ, 2548) นอกจากนี้ท่านยังใช้วิธีการดังกล่าวตีความข้าม
ศาสนาเพราะท่านพิจารณาเห็นว่าทุกศาสนาล้วนต้องการให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุดและพยายามสอน
ในสิ่งเดียวกันก็คือความจริงของธรรมชาติ การตีความในระดับภาษาธรรมจึงจะสามารถทำให้ทุก
ศาสนาสามารถเข้าใจถูกต้องตรงกันได้และเป็นประโยชน์สูงสุดแก่ทุกคน (พุทธทาสภิกขุ, 2522) เช่น
คำว่า “พระเจ้า” ซึ่งมักหมายถึงผู้มีอำนาจในการสร้าง ดลบันดาลสิ่งต่างๆ มาตีความใหม่ในทางภาษา
ธรรมว่าหมายถึงตัว“ธรรมะ”ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติ เพราะเป็นสิ่งบันดาลให้เกิดสิ่งต่างๆ ขึ้นมา คอย
ควบคุม และมีอำนาจสิ่งทั้งหลายทั้งปวง (พุทธทาสภิกขุ, 2548) เหมือนอย่างที่พระเจ้าในภาษาคน
เป็น 
 นอกจากนี้ท่านยังอาศัยวิธีการตีความดังกล่าวไปตีความภาษาสามัญเพ่ือใช้คำเหล่านั้ นไป
บรรยายสภาวะหรือปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ในเชิงจิตวิญญาณที่ลึกซึ้ง เช่นคำว่า “กิน” อัน
หมายถึงอาการกลืนอาหารเข้าไปทางปาก ในทางภาษาธรรมหมายถึงการเสพอารมณ์ กล่าวคือการรับ
ข้อมูลทางผัสสะหรือทางจิตเช่นคำว่า “กินทางตา” หมายถึงอาการที่ตาเห็นรูปแล้วปรุงแต่งไปต่างๆ 
เป็นต้น แต่สำหรับพระพุทธเจ้าและพระอรหันต์ ท่านเป็น “นิพฺโภโค” ไม่ต้องกินอะไรอีกกล่าวคือไม่
ถูกปรุงแต่งด้วยรูปเป็นต้นนั้น เพราะอยู่เหนืออำนาจการปรุงแต่งของสิ่งเหล่านี้แล้ว (พุทธทาสภิกขุ, 
2548) 



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่ามนุษย์ล้วนรู้จักความหมายของคำโดยภาษาคนเป็นพ้ืนฐาน 
แต่ไม่รู้จักความหมายของภาษาธรรมหรือไม่คิดว่ามีความหมายที่มีนัยทางจิตวิญญาณหรือในระดับ
ลึกซึ้งซ่อนอยู่ ดังนั้นท่านพุทธทาสจึงเน้นย้ำให้เห็นว่าในการทำความเข้าใจภาษาศาสนานั้นจำเป็นต้อง
เข้าใจความหมายทั้ง 2 ระดับ อนึ่ง เพราะความหมายของภาษาธรรมนั้นสามารถรู้ได้ผ่านการหยิบยืม
เอารากฐานทางความหมายของภาษาคนมาปรับใช้เพ่ือกล่าวถึงสภาวะนามธรรม ความหมายดังกล่าว
จึงมีลักษณะสื่อถึงสภาพการณ์ที่ปรากฏในเชิงสัจธรรมที่มีอยู่จริงหรือในเชิงสภาวธรรมที่เกิดขึ้นกับจิต 
ความหมายดังกล่าวถือเป็นแก่นสารหลักของศาสนาที่มุ่งต้องการให้ศาสนิกเข้าถึงประสบการณ์ภายใน
และเข้าใจความจริงของโลกและชีวิต พร้อมทั้งมีวิถีปฏิบัติที่ถูกต้อง ทั้งนี้ภาษาคนและภาษาธรรมเป็น
สิ่งที่ต้องทำความเข้าใจร่วมกัน และภาษาคนก็มีส่วนช่วยให้เข้าใจภาษาธรรมได้อย่างชัดเจนยิ่งขึ้น 
 2.3.2 ความสัมพันธ์ระหว่างความหมายของภาษาศาสนากับประสบการณ์มนุษย์ ท่านพุทธ
ทาสกล่าวว่า ภาษาคนก็คือภาษาโลกๆ ภาษาของคนที่ไม่รู้ธรรมะพูดกัน ส่วนภาษาธรรมเป็นภาษาที่
คนผู้ได้เห็นธรรมะในส่วนลึกหรือเห็นธรรมะที่แท้จริงแล้วพูดไปด้วยความรู้สึกนั้น (อ้างแล้ว: 3) การ
ตีความตามแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านจึงแสดงถึงความสัมพันธ์โดยตรงต่อทรรศนะหรือ
ประสบการณ์ของผู้ตีความ กล่าวคือผู้บรรลุธรรมและผู้ที่ยังไม่บรรลุธรรมซ่ึงอาจเข้าใจความหมายของ
ภาษาศาสนาได้แตกต่างกันตามทิฐิหรือประสบการณ์ในทางศาสนา เพราะภาษาคนมุ่งเอาความหมาย
ทางวัตถุที่มองเห็นจับต้องได้หรือสามารถจินตนาการได้ว่ามีประสบการณ์ทางผัสสะกับสิ่งนั้นได้ แต่
ภาษาธรรมมุ่งเอาความหมายทางนามธรรมที่ไม่เห็นตัว แต่รู้สึกถึงได้เป็นหลัก ดังนั้นคนทั่วไปที่ไม่มี
ประสบการณ์ทางศาสนาหรือนับถือศาสนาในแง่วัฒนธรรมประเพณีเพียงอย่างเดียวจึงรู้เฉพาะภาษา
คนและอาจเข้าใจว่ามีแต่ความหมายแบบภาษาคนเท่านั้นที่ถูกต้อง ส่วนผู้รู้ธรรมะย่อมเข้าใจทั้งภาษา
คนและภาษาธรรมเนื่องจากตนมีประสบการณ์ทางศาสนาแล้ว 
 เมื่อพิจารณาความสัมพันธ์ดังกล่าวจะเห็นได้ว่าประสบการณ์ของผู้ตีความมีส่วนสำคัญต่อการ
เข้าใจความหมายทั้งในระดับภาษาคนและภาษาธรรม เพราะผู้รู้ธรรมย่อมเข้าใจความหมายของภาษา
ทั้งสองระดับ แต่สำหรับคนทั่วไปแล้วเขาย่อมเข้าใจความหมายเฉพาะในระดับภาษาคนเท่านั้น การ
สื่อสารระหว่างผู้รู้ธรรมที่ต้องการสื่อความหมายในระดับภาษาธรรมกับคนทั่วไปผู้ยึดมั่นในความหมาย
ระดับภาษาคนจึงอาจก่อให้เกิดความสับสนและเข้าใจผิดจนถึงขั้นสรุปได้ว่าผู้รู้ธรรมนั้นพูดนอกแนว
คัมภีร์ดั้งเดิมซึ่งพวกตนเข้าใจและยึดถือปฏิบัติมา ดังนั้นการปรับเปลี่ยนระดับภาษาคนสู่ภาษาธรรม
อาจมีความจำเป็นต้องปรับเปลี่ยนระบบการรับรู้เป็นพ้ืนฐานก่อนจึงจะเข้าใจภาษาธรรมนั้นได้ในที่สุด 
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2536) 
 อย่างไรก็ตามเมื่อมองย้อนกลับมาที่วิธีการนำเสนอแนวคิดการตีความภาษาศาสนาของท่าน
พุทธทาสก็พอประเมินได้ว่าเป็นแนวทางหนึ่งในการปรับเปลี่ยนกระบวนการการรับรู้และสร้าง
ความหมายใหม่ให้ผู้คนเข้าใจภาษาศาสนาในระดับที่ลึกซึ้งซึ่งอาจส่งผลต่อมโนทัศน์ในด้านศาสนากับ
การดำเนินชีวิต ดังนั้นเพ่ือพิจารณาการตีความภาษาศาสนาดังกล่าวให้ชัดเจน ผู้วิจัยจะอาศัยแนวคิด
ทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อคมาช่วยพิจารณาว่ามีกระบวนการอย่างไรในทางทฤษฎีความหมาย 

วัตถุประสงค์ข้อ 3 การประยุกต์ใช้แนวคิดทางปรัชญาภาษาของจอห์น ล็อค เพ่ือทำความ
เข้าใจแนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ 



24  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 3.1 ด้านปัญหาความไม่เข้าใจภาษาศาสนา ท่านพุทธทาสมองว่าพุทธศาสนิกชนโดยมากแม้
ศึกษาหลักธรรมมามากแต่ก็ไม่อาจเข้าใจคำสอนเหล่านั้นได้อย่างลึกซึ้ง ท่านอุปมาการใช้ภาษาของคน
เหล่านั้นว่าเปรียบเสมือนนกไม่เห็นฟ้า ปลาไม่เห็นน้ำ (พุทธทาสภิกขุ, 2548) เพราะถึงแม้จะรู้จักภาษา
และสามารถใช้ภาษาได้ แต่เมื่อจะใช้ภาษานั้นกล่าวถึงความหมายทางศาสนาซึ่งพูดเรื่องธรรมชาติ จิต
วิญญาณ และศีลธรรม กลับยึดติดกับภาษาในความหมายเดิมจนไม่อาจเข้าใจความหมายที่ลึกซึ้งกว่า
นั้น มุมมองดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงปัญหาการไม่เข้าใจการมีความหมายของภาษาอย่างถ่องแท้  
เหมือนอย่างที่ล็อคกล่าวว่า ผู้ใช้ภาษาแม้จะคิดหรือพูดราวกะเข้าใจความหมายของมันอย่างแจ่มแจ้ง 
แต่แท้ที่จริงแล้วเขากลับไม่เข้าใจมันอย่างสมบูรณ์ (Locke, 2008) ปัญหานี้บ่งบอกถึงความไม่เข้าใจ
ในเงื่อนไขของภาษาที่สามารถมีความหมายได้อย่างเป็นอิสระตามการนิยามหรือเรียบเรียงมโนภาพใน
ใจซึ่งมาจากประสบการณ์ที่ต่างกันของแต่ละคน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อสื่อสารกันในทางศาสนาซึ่ง
เป็นเรื่องนามธรรมภายในจิตใจหรือกล่าวถึงสภาวธรรมตามธรรมชาติ ซึ่งจำเป็นต้องตีความด้วยมโน
ภาพอีกรูปแบบหนึ่งเป็นพิเศษ 
 อย่างไรก็ตามจากแนวคิดของล็อค คำจะมีความหมายก็ต่อเมื่อมันเป็นเครื่องหมายแทนมโน
ภาพของผู้พูด กล่าวคือผู้พูดมีมโนภาพนั้นในใจก่อนแล้วจึงบัญญัติเรียกมันด้วยคำ ในทางกลับกันเมื่อผู้
พูดใช้คำนั้นในการสื่อสาร คำนั้นยังทำหน้าที่กระตุ้นให้ผู้ฟังเรียกหามโนภาพจากประสบการณ์ของตน
มารับรองคำนั้นเพ่ือสร้างความเข้าใจในความหมายที่ผู้พูดต้องการสื่อสารอีกด้วย ดังนั้นความพยายาม
ในการสร้างความเข้าใจตัวความหมายใหม่ของภาษาศาสนาดังที่ท่านพุทธทาสเสนอจึงเป็นการเข้าไป
ปรับเปลี่ยนและจัดเรียงมโนภาพทางความหมายของคำนั้นๆ ด้วยวิธีการรื้อความหมายเก่าออกแล้ว
สร้างความหมายใหม่ผ่านการเทียบเคียงและจำลองมโนภาพใหม่ภายใต้โครงสร้างความหมายเดิม 
 3.2 ด้านความหมาย 2 ระดับ อนึ่ง ในการตีความภาษาศาสนานี้ท่านพุทธทาสวางรากฐาน
ทางความหมายให้เกี่ยวข้องกับประสบการณ์ 2 ประเภทเช่นเดียวกันกับล็อค กล่าวคือภาษาคนมี
ลักษณะพ้ืนฐานที่มุ่งเน้นประสบการณ์ภายนอกหรือวัตถุ ความหมายของภาษาคนจึงมาจากมโนภาพ
การรับรู้ทางทางประสาทสัมผัสเป็นหลัก ดังนั้นหากมองในมุมมองของล็อค ความหมายของภาษาคน
จึงยึดโยงกับมโนภาพซับซ้อนต่างๆ ทั้งมโนภาพรูปแบบ มโนภาพตัวตนซึ่งสามารถรับรู้ได้ว่ามีอยู่จริง
ในทางผัสสะ เช่น พระพุทธเจ้าที่มีตัวตนอยู่ในทางประวัติศาสตร์ หรือพระพุทธรูปที่อยู่ในวัดเป็นต้น 
นอกจากนั้นยังเชื่อมโยงกับมโนภาพรูปแบบ มโนภาพตัวตนที่มีลักษณะดำรงอยู่อย่างถาวร และมโน
ภาพความสัมพันธ์ในเชิงจินตนาการว่ามีพลังอำนาจเป็นจำนวนมาก เช่น สวรรค์ -นรก ซึ่งหมายถึง
สถานที่แห่งหนึ่งๆ ซึ่งดำรงอยู่อย่างเป็นนิรันดร์ และมนุษย์จะมีประสบการณ์รับรู้มันได้หลังความตาย
หรือหลังบรรลุธรรมะขั้นสูงสุดตามหลักพุทธศาสนาแล้วตายลง คำเหล่านี้ในความหมายภาษาคนจึง
กล่าวถึงสถานที่ซึ่งดำรงอยู่จริงในเชิงกายภาพ เมื่อมนุษย์ตายไปแล้วก็สามารถไปถึงได้จริง และจะเป็น
เช่นนี้ไปเรื่อยๆ ตามความหมายของสังสารวัฏ เพราะอาศัยมโนภาพกาลและอวกาศซึ่งเป็นมโนภาพ
รูปแบบที่จิตจินตนาการถึงความมีอยู่ในปัจจุบันซ้อนทับกันเข้าไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
 ส่วนภาษาธรรมอาศัยนามธรรมเป็นพ้ืนฐาน มุ่งเน้นประสบการณ์ทางจิต ความหมายของ
ภาษาธรรมจึงมักจะพูดถึงสภาวะหรือหมายเอาการรับรู้มโนภาพในเชิงความรู้สึกเป็นหลัก ในแง่นี้
ความหมายของภาษาธรรมตามมุมมองของล็อคจึงมีรากฐานเกี่ยวเนื่องกับมโนภาพการรับรู้การทำงาน
ของจิตหรือความรู้สึกที่เป็นอยู่หรือกำลังเปลี่ยนแปลงไปในแต่ละขณะ โดยเป็นการละทิ้งมโนภาพ



25 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ซับซ้อนเชิงจินตนาการแต่มุ่งหมายให้เผชิญหน้ากับมโนภาพความรู้สึกที่สัมผัสได้โดยตรง เช่น สวรรค์-
นรก ที่หมายถึงสภาวะทางอารมณ์หนึ่งๆ ซึ่งสามารถมีประสบการณ์รับรู้มันได้จากการสังเกตจิต 
พระพุทธเจ้าอันหมายถึงสภาวะที่จิตรู้ตัว ตื่น และเบิกบาน คำเหล่านี้ในความหมายภาษาธรรมจึง
กล่าวถึงอารมณ์ความรู้สึกที่ดำรงอยู่ในขณะนั้นๆ ซึ่งปัจเจกสามารถสัมผัสได้จริง ในแง่นี้ความรู้สึกจึง
เป็นตัวตรวจสอบความหมายในระดับภาษาธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งความรู้สึกว่างจากการยึดถือมโน
ภาพตัวตน ของตน ซึ่งท่านพุทธทาสเน้นย้ำให้เข้าถึงแก่นของศาสนาในความหมายนี้  ซึ่งปัจเจกผู้รู้
ธรรมจึงจะสามารถรู้จักมโนภาพตัวตนในแง่ที่เกิดจากการประกอบสร้างทางความหมายหรือการ
บัญญัติเท่านั้น แต่ไม่เกิดความรู้สึกยึดม่ันในตัวตนนั้นว่าเป็นความจริงแท้ของตน 
 โดยนัยดังกล่าวประสบการณ์จึงถือเป็นเงื่อนไขในการสร้างความหมายของภาษา และความ
เข้าใจความหมายของภาษาก็มีส่วนช่วยชักนำให้มนุษย์มีประสบการณ์ได้ การอธิบายภาษาในระดับ
ภาษาธรรมจึงเป็นตัวจุดประกายให้บุคคลก้าวกระโดดจากข้อจำกัดทางวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในภาษา
คนขึ้นสู่สภาวธรรมอันเป็นนามธรรมสากล (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536) และมีลักษณะเป็นสันทิฏฐิ
โกกล่าวคือเห็นประจักษ์ได้จริงในประสบการณ์ อนึ่ง จุดประสงค์สำคัญของภาษาธรรมที่ท่านพุทธทาส
ได้เสนอไว้นั้นคือมนุษย์สามารถอาศัยความหมายเช่นนั้นไปใช้ประโยชน์ในการศึกษาปฏิบัติธรรมและ
อยู่ในอำนาจที่เราควบคุมเกี่ยวข้องได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2538) โดยที่การบรรลุเป้าหมายหรือได้รับ
ผลประโยชน์ในทางศาสนาจะไม่ถูกจำกัดเฉพาะใครคนใดคนหนึ่งหรือกลุ่มศาสนิกกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง แต่
เป็นไปเพ่ือสันติสุขของทั้งบุคคลและสังคมโดยรวม (พุทธทาสภิกขุ, 2511) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 ท่านพุทธทาสมองว่าภาษาศาสนามีมิติทางความหมาย 2 ระดับคือความหมายทั่วไปและ
ความหมายทางจิตวิญญาณซึ่งสัมพันธ์อยู่กับมุมมองจากประสบการณ์ที่ต่างกันของคน 2 จำพวก
กล่าวคือคนทั่วไปและผู้บรรลุธรรม จุดเน้นย้ำของท่านเกี่ยวกับความหมายของภาษาศาสนานั้นอยู่ที่
กระบวนการนิยามความหมายที่จะต้องช่วยสร้างความเข้าใจและนำไปสู่การมีประสบการณ์ทาง
ศาสนาแก่คนทั่วไปให้สอดคล้องกับเป้าหมายของศาสนาหรือที่ผู้บรรลุธรรมต้องการสื่อสาร ภายใต้การ
นิยามผ่านคำเรียกมโนภาพซึ่งมาจากประสบการณ์ของปัจเจกบุคคลนั้น ดังจะเห็นได้ว่าท่านเรียกร้อง
ให้เกิดความเข้าใจในมโนภาพตัวตนที่แตกต่างไปจากประสบการณ์ทั่วไป ที่มักใช้ความคิดตาม
ธรรมชาติของมนุษย์ซึ่ งมักเห็นว่าตัวตนของสิ่ งต่างๆ มีอยู่จริง ไม่ เปลี่ยนแปลง หากมีความ
เปลี่ยนแปลงนั่นก็เป็นเพียงมายา แต่ตัวตนจริงๆ ย่อมมีอยู่แน่นอน ในที่นี้ท่านพุทธทาสมิได้
อรรถาธิบายในประเด็นดังกล่าวว่าตัวตนจะมีอยู่จริงหรือไม่ อย่างไร แต่ย้ายประเด็นไปสู่กระบวนการ
รับรู้ของมนุษย์ในประสบการณ์ปัจจุบันว่ามนุษย์มีอารมณ์ความรู้สึกยึดถือในตัวตนนั้นในลักษณะที่เป็น
กระแส ภาษาธรรมจึงเป็นการตามดู รับรู้ และระบุชื่อเพ่ือเรียกถึงสภาวะทางอารมณ์ความรู้สึกที่
ผูกพันอยู่กับเหตุการณ์ปัจจุบันในแต่ละขณะอย่างที่มันเป็นโดยไม่ยึดถือมโนภาพตัวตนว่าเป็นตนหรือ
ของตนที่แท้จริง ซึ่งตรงกับหลักการสำคัญทางพุทธศาสนาว่า “ธรรมทั้งปวงอันใครๆ ไม่ควรยึดมั่นถือ
มั่น”  
 
 



26  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

บทสรุป 
 จากการศึกษาวิเคราะห์ข้างต้นจะเห็นได้ว่าในมุมมองทางปรัชญาภาษาของจอห์น  ล็อค 
แนวคิดภาษาคน-ภาษาธรรมถือเป็นแนวคิดการตีความภาษาศาสนาที่แสดงถึงการมีความหมายของ
ภาษาศาสนาผ่านการร้อยเรียงมโนภาพต่างๆ จากประสบการณ์เข้าไว้ด้วยกัน โดยแบ่งความหมาย
ออกเป็น  2 ระดับตามแหล่งที่มาขั้นต้นของมโนภาพกล่าวคือประสบการณ์ทางผัสสะหรือ
ประสบการณ์ทางจิต แนวคิดภาษาคนเกี่ยวข้องกับมโนภาพทางประสาทสัมผัสและมักเป็นมโนภาพ
ซับซ้อนทั้งที่ปรากฏจริงในโลกปรากฏการณ์หรือในเชิงจินตนาการที่เกิดจากการสร้างสรรค์ของจิต อีก
ทั้งมีนัยแฝงถึงมโนภาพตัวตนของสิ่งว่ามีอยู่จริงอย่างถาวร ส่วนแนวคิดภาษาธรรมเกี่ยวข้องกับมโน
ภาพการสังเกตตัวเองของจิต โดยที่สุดมีรากฐานเชื่อมโยงกับมโนภาพตัวตนที่ดำรงอยู่ในแต่ละขณะที่
จิตสังเกตตัวเองในฐานะผู้รู้แต่ไม่ได้ยึดถือความมีอยู่ของอารมณ์ความรู้สึกนึกคิดนั้นๆ ว่าเป็นตัวตนที่
แท้จริงถาวร 
 อนึ่ง แนวคิดภาษาคนถือเป็นการตีความภาษาศาสนาตามตัวอักษร มุ่งความเข้าใจในระดับผิว
เผินที่ผู้คนอาจรับรู้ ทำความเข้าใจ และสื่อสารกันได้ง่าย ส่วนแนวคิดภาษาธรรมเป็นการตีความภาษา
ศาสนาเชิงประยุกต์ ในแง่ที่ภาษาศาสนาจะมีความหมายและสามารถทำงานกับผู้คนโดยตรงผ่านการ
สังเกตกับประสบการณ์ในระดับจิตวิญญาณแล้วเทียบเคียงกับโครงสร้างทางความหมายบางอย่างของ
ภาษาคน อย่างไรก็ตามท่านพุทธทาสไม่ได้ปฏิเสธความหมายของภาษาคนไปเสียทั้งหมด เพียงแต่
ต้องการนำเสนอความหมายระดับภาษาธรรมเพ่ือใช้เป็นหลักในการทำความเข้าใจศาสนาให้ตรงกับ
เจตนารมณข์องศาสนาที่มุ่งสื่อสารในระดับศีลธรรมเพื่อความพ้นทุกข์และสันติสุขของบุคคลและสังคม 
 ทั้งนีอ้าจพิจารณาได้ว่าการทำความเข้าใจความหมายของภาษาศาสนาทั้งสองระดับนั้นไม่ได้มี
คุณค่าจบในตัวเอง แต่มีคุณค่าในแง่ที่เป็นเครื่องมือสร้างประสบการณ์ทางศาสนาที่มีคุณค่าในเชิง  
จริยะ ทั้งในแง่วัฒนธรรม จารีตประเพณี ซึ่งแอบแฝงอยู่ในวิถีชีวิตของชุมชนผู้นับถือศาสนา และในแง่
การได้รับประโยชน์สูงสุดจากการมีศาสนากล่าวคือการดับทุกข์ในชีวิตประจำวันโดยไม่แบ่งแยกเพศ
หรือชนชั้นวรรณะและไม่จำเป็นต้องรอพิสูจน์หรือได้รับผลในโลกหน้า แต่มุ่งเน้นมองเข้ามาภายในตน
และให้ความสำคัญกับจิตวิญญาณ พร้อมทั้งสมานประโยชน์ร่วมของทุกศาสนา ด้วยเหตุนี้ความหมาย
ของภาษาจึงสามารถกล่อมเกลาจิต ปรับเปลี่ยนฐานคิด และส่งผลต่อกระบวนการใช้ชีวิตได้ การ
ตีความภาษาศาสนาที่ดีจึงอาจมิใช่เพียงแค่การรักษาแนวทางตีความตามๆ กันมาเพียงอย่างเดียว แต่
ต้องย้อนกลับไปหาหลักการใช้ชีวิตที่ดีตามที่เจตนารมณ์ที่ศาสดาเสนอ การตีความนั้นจึงจะสามารถ
ตอบสนองต่อโจทย์หลักของทั้งศาสนาและผู้คนในสังคมนั่นคือการดับทุกข์ภายในได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ปิเตอร์ เอ. แจ็กสัน. (2557). พุทธทาสภิกขุ : พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และการปฏิรูปเชิงนวสมัย

นิยมในประเทศไทย. แปลโดย มงคล เดชนครินทร์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2511). อุปสรรคสำคัญที่มีอยู่ในคำพูด. กรุงเทพมหานคร: พุทธสมาคมแห่งประเทศ
ไทย ในพระบรมราชูปถัมภ์. 

พุทธทาสภิกขุ. (2538). ธรรมโฆษณ์: โอสาเรตัพพธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : ธรรมทานมูลนิธิ. 



27 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
พุทธทาสภิกขุ. (2548). ภาษาคน-ภาษาธรรม. หนังสือชุดมองด้านใน อนุสรณ์ 100 ปี พุทธทาส งาน

บันลือธรรม เล่มที่ 1. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 
สมฤดี วิศทเวทย์. (2536). ปรัชญาของจอห์น ล็อค. กรุงเทพฯ: ประกายพรึก. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2536) ปรัชญาพุทธทาสภิกขุกับมหายานธรรม . (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2532). จากเสฐียรพงษ์ วรรณปก ถึงพระเทพเวที และพุทธทาสภิกขุ. นนทบุรี: 

ช่อมะไฟ. 
John Locke. (2008). An Essay concerning Human Understanding. Oxford World's 

Classics. abridged with an Introduction and Notes by Pauline Phemister. 
New York: Oxford University Press. 

Patricia Sheridan. (2010). Locke: A Guide for the Perplexed. Continuum. 
 



28  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรในปรัชญาสังคมนิยม 
คาร์ล มาร์กซ ์

A Concept of Distributive Equality in Social Philosophy of Karl Marx 
 
 

1Aliya Chanthavong 2พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
2 Phramaha Maghavin Purisuttamo 

1บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

2ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา, สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
Research Center for Dhammasuksa, Phrapariyattidhamma of Watawutwikasitaram 

1Corresponding Author, Email: Aliyaliverpool@gmail.com 
 

Received April 20, 2023; Revised November 2, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ 
 บทความเรื่อง “แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล 
มาร์กซ์” มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์และตรวจสอบแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปัน
ทรัพยากรของปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ในการแบ่งปันทรัพยากร แนวคิดเสรีนิยมถือว่าการ
แบ่งปันทรัพยากรที่ดีและทำให้เกิดความเท่าเทียมกันต้องใช้เกณฑ์เรื่องสิทธิและความสามารถ 
มิฉะนั้นแล้วจะถือว่าเป็นการละเมิดผู้ที่มสีิทธิและความสามารถต่อทรัพยากรนั้น อย่างไรก็ตามแนวคิด
สังคมนิยมไม่เห็นด้วยกับแนวคิดเสรีนิยมในเกณฑ์การแบ่งปันทรัพยากรเช่นนั้น เพราะทำให้เกิดความ
เหลื่อมล้ำและความขัดแย้งทางสังคม เพ่ือแก้ไขปัญหาเรื่องนี้  แนวคิดสังคมนิยมเสนอให้แบ่งปัน
ทรัพยากรโดยพิจารณาจากความจำเป็นของผู้ ใช้ทรัพยากรนั้น การใช้เกณฑ์นี้นั้น เป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการพิจารณาเจตนารมณ์ของจักรวาล บทความนี้ ให้เหตุผลแย้งแนวคิดการแบ่งปัน
ทรัพยากรของสังคมนิยม ในเรื่องกระบวนการแบ่งปันทรัพยากร เพราะ (1) ไม่สามารถตอบโจทย์ตาม
เจตนารมณ์ของจักกรวาล  (2) ไม่สามารถทำให้ความต้องการของคนที่ไม่รู้จักพอสิ้นสุดลงได้ และ (3) 
ไม่สามารถนำไปปฏิบัติให้ประสบความสำเร็จได้ เพราะสังคมมีความรู้ไม่เพียงพอในกระบวนการ
แบ่งปันทรัพยากร อันเนื่องมาจากขาดการศึกษาที่ดี 
คำสำคัญ: ความเท่าเทียม; แบ่งปันทรัพยากร; สังคมนิยม; คาร์ล มาร์กซ์ 
 

Abstract 
In this paper entitled ‘A concept of distributive equality in social philosophy 

of Karl Marx’, an attempt was purposely made to critically analyze and examine the 
concept of distributive equality of Karl Marx’s philosophy. In distributing resources, 



29 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Liberalism firmly holds that the good distribution of resources where the equality is 
upheld is to utilize the criteria of rights and capacity, otherwise it would violate the 
one who has the right and capacity to those resources. However, Socialism strongly 
objects to the Liberalist concept of distribution as such because it somehow 
precipitates the social inequality and conflict. In order to solve these problems, it is 
proposed by Socialism that while distributing resources the necessity of those who 
are in need of resources should be taken into account. It is argued against Socialist 
distributive concept by this paper because: 1) it could not meet with the universal 
will, 2) it could not satisfy the unlimited desire of man in the proper manner, and 3) 
it could not be practically and successfully implemented because a society is bereft 
of sufficient knowledge on the processes of distribution of resources due to lacking 
educational relevance. 
Keywords: Equality; Distribution of resources; Socialism; Karl Marx 
 
บทนำ 

สังคมคืออะไร สังคมเกิดขึ้นได้อย่างไร สังคมที่ดีควรเป็นสังคมอย่างไร คำถามเหล่านี้ถือว่า
เป็นคำถามที่สำคัญยิ่ง เราจะเห็นได้ว่า สังคมได้กำเนิดขึ้นด้วยความจำเป็นเพราะว่ามนุษย์ต้องการ
อะไรบางอย่างจากกันและกัน มนุษย์จึ่งมารวมกันอยู่ เพ่ือช่วยกันในการทำให้เราได้ในสิ่งที่เราต้องการ 
จากการศึกษา มีข้อค้นพบว่าแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในปรัชญาสังคมเริ่มต้นมาจากการที่คนใน
สังคมต้องการประนีประนอมต่อกันและกัน  (สมภาร พรมทา, 2539) สังคมของมนุษย์ มีความ
จำเป็นต้องมีเพราะวิวัฒนาการมนุษย์ที่อยู่แยกเป็นกลุ่มเล็ก ๆ ในยุคเริ่มแรกชีวิตของมนุษย์นั้นเต็มไป
ด้วยความไม่ปลอดภัยของชีวิต ไม่มีหลักประกันความปลอดภัย มนุษย์ต้องต่อสู้กับภัยต่าง ๆ เช่น ภัย
ธรรมชาติ ภัยของสัตว์ป่า และอันตรายอ่ืน ๆ ที่มีในธรรมชาติ การจะทำให้ชีวิตมีความปลอดภัยจึงมี
ความจำเป็นทำให้มนุษย์ต้องมาอยู่รวมกัน เพ่ือช่วยกันรักษาชีวิตของกันและกัน นับตั้งแต่นั้นมาสังคม
มนุษยจ์งึได้ถือกำเนิดขึ้น 

ในยุคเริ่มแรกของสังคม มนุษย์เริ่มมีแนวคิดว่าเราจะจัดการสังคมให้ดีได้อย่างไร ด้วยเหตุนี้จึง
มีความจำเป็นต้องหาผู้นำของสังคม เพ่ือมอบหน้าที่ให้ใครบางคนที่เหมาะสมมาเป็นผู้ปกครอง ซึ่งใน
ยุคแรกเขาก็พิจารณาเอาคนที่มีกำลังแข็งแรงทางร่างกายเมื่อดูแล้ว คงจะสามารถที่จะปกป้องคนใน
สังคมได้ (Somparn Promta, 2020) แต่ปัญหาก็เริ่มมีมากขึ้น เราไม่สามารถมอบอำนาจให้คนที่
แข็งแรงด้านร่างกายอย่างเดียวไม่ได้ มนุษย์เริ่มเรียนรู้ว่าเราควรจะหาผู้นำใหม่ที่มีความเข้าใจ
ธรรมชาติมากกว่าความแข็งแรงอย่างเดิม เพราะมนุษย์มีการเรียนรู้ว่าความแข็งแรงทางกายและกำลัง
อย่างเดียวไม่สามารถนำพาสังคมได้ คำถามสำคัญทางปรัชญาสังคมคือ ใครสมควรจะมาเป็นผู้นำ
เพราะว่าเราทุกคนที่เกิดมามีความแตกต่างกัน บางคนมีกำลังมาก บางคนอ่อนแอทางกาย สติปัญญา
บางคนฉลาด บางคนโง่ สังคมจึงเห็นควรว่าคนจะมาเป็นผู้นำสังคมได้ ต้องเป็นคนมีร่างกายแข็งแรง
และมีสติปัญญา ฉะนั้นในยุคแรกของสังคมจึงมอบอำนาจให้คนประเภทนี้ หลังนจากมีคนดูแลสังคม 
สิ่งที่คนมาดูแลสังคมได้รับก็คืออำนาจ จึงทำให้เกิดการเมืองขึ้น แล้วพัฒนาการเป็นระบบการปกครอง 



30  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
กลายมาเป็นระบบกษัตริย์ ระบบพ่อปกครองลูก ระบบข้าทาส ระบบศักดินา ระบบทุนนิยม ระบบ
ประชาธิปไตย ระบบเสรีนิยม ระบบสังคมนิยม และตามหาอุดมคติอนาธิปไตย ค่อย ๆ วิวัฒนาการมา
เรื่อย ๆ จนถึงปัจจุบัน แนวคิดนี้แสดงให้เราเห็นว่า การวิวัฒนาการทางสังคมและการเมือง ที่เรา
พิจารณาในข้างบนนั้นเป็นรากฐานการกำเนิดก่อตัวของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ซึ่งเป็นเรื่องที่
ลึกลงไปถึงธรรมชาติของการเป็นมนุษย์ และมีผลเป็นอย่างมากต่อปรัชญาสังคมและการเมืองสังคม
นิยมคาร์ล มาร์กซ์ 

ในบทความนี้จะนำเสนอแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรในปรัชญาสังคม
นิยมคาร์ล มาร์กซ์ เมื่อสังคมได้เกิดขึ้นแล้ว เราจะมีหลักการอะไรในการบริหารจัดการสังคม ใน
บทความนี้เราจะศึกษา 2 แนวคิดที่สำคัญคือ (1) แนวคิดของเสรีนิยม (2) แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล 
มาร์กซ์ เราจะศึกษาการใช้เกณ์ของทั้งสองแนวคิด เพ่ือจะพิจารณาว่าแนวคิดทั้งสอง มีเกณ์อย่างไรใน
การแบ่งปันทรัพยากร เพ่ือให้สังคมที่นำใช้แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรใน
ปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ เกดิความเท่าเทียมกัน 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดสังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์ 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิดสังคม

นิยมคาร์ล มาร์กซ ์
3. เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิดสังคม

นิยมคาร์ล มาร์กซ์ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยเรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปัน

ทรัพยากรของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ผู้วิจัยได้กำหนดวิธีการดำเนินการวิจัยไว้ ดังนี้ 
1. ศึกษาประเด็นแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรในสังคมของ

แนวคิดสังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์ 
2. แยกแยะประเด็นเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรใน

สังคม ของแนวคิดสังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์ 
3. วิเคราะห์และประเมินเหตุผลแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากร

ของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ 
4. สร้างข้อสรุปแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิดสังคม

นิยมคาร์ล มาร์กซ์ 
5. เสนอเป็นงานวิจัยปรัชญาสังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์ 
 

ผลการวิจัย 
วัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่าแนวคิดสังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์ มีแนวคิดเพ่ือทำให้สังคมได้รับ

ความเท่าเทียม ซึ่งผู้วิจัยได้เปรียบเทียบระหว่าง 2 แนวคิดในการจัดการทรัพยากรให้เกิดความเท่า



31 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เทียม ระหว่างแนวคิดเสรีนิยมและสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ มีความแตกต่างกันมากในการจัดสัน
ทรัพยากร 

1. แนวคิดเสรีนิยม แนวคิดของเสรีนิยมคือแนวคิดรูปแบบหนึ่งที่ถูกใช้ในการจัดการ
ทรัพยากรของสังคม แนวคิดเสรีนิยมเชื่อว่ามนุษย์มีสิทธิและเสรีภาพเป็นของตนเอง ฉะนั้นแนวคิดเสรี
นิยมจึงอนุญาตให้มนุษย์สามารถทำมาหากิน สะสมหาทรัพยากรตามสิทธิความสามารถของตนเอง 
หมายความว่าทุกคนในสังคมมีความเท่าเทียมกันที่จะใช้ความสามารถของตนเองเพ่ือหากิน ใครมี
ความฉลาด มีความเก่งกล้า ถ้าเขาหาทรัพยากรได้มากกว่าคนอ่ืน เขาคนนั้นก็สมควรแล้วที่จะได้รับ
ผลผลิตเหล่านั้นเป็นของตนเอง นั้นเป็นหลักความเท่าเทียมของแนวคิดเสรีนยม 

การใช้แนวคิดแบบเสรีนิยมทำให้คนที่มีความสามารถสูงกว่าคนอ่ืนได้เปรียบในการทำมาหา
กิน ผลที่เกิดจากแนวคิดเสรีนยม คือการทำให้คนจำนวนมากในสังคมเกิดความลำบากในการใช้ชีวิต 
เพราะว่าคนที่ เก่งและฉลาด มี เพียงจำนาน 1 % ของสังคม แต่ อีก 99 % กลับเป็นคนที่มี  
ความสามารถระดับกลาง และ อาจจะเรียกว่าไม่มีความรู้เลย (สมภาร พรมทา, 2539) เพราะคนที่มี
ทรัพยากรมากได้ยึดอำนาจผูกขาดการค้าขายไว้หมดแล้ว คนจำนวนมากก็ต้องกายมาเป็นแรงงาน
รับจ้าง ในยุคต้นของอุตสาหกรรมนั้น ชาวกรรมชีพถูกนายทุนเอาเปรียบ โกงค่าแรงงาน ทำงานวันละ 
18 ชั่วโมงต่อวัน เพ่ือต้องแรกกับเงินอันน้อยนิด เขาเหล่านั้นไม่มีสิทธิเรียกร้องสิ่งใดได้ เพราะระบบ
นายทุนได้คอบงำสังคมไว้แล้ว ชาวกรรมชีพรู้เรื่องเหล่านี้ดี เพราะเป็นชตากรรมชีวิตของเขากำลังพบ
เจอ เพราะแนวคิดเสรีนิยมได้ทำให้คนที่ถือครองทรัพยากรจำนวน ¾ ของสังคม คนที่มีทุนมากเหล่านี้
ก็สามารถต่อรองเรื่องสำคัญในสังคมได้มากกว่าคนอ่ืนเช่น เรื่องการออกกฎหมาย นโยบายของรัฐ ทำ
ให้นักการนักการเมืองเป็นเครื่องมือของคนรวย ผลที่ตามมาของแนวคิดเสรีนิยมได้ทำให้เกิดปัญหา
เหล่านี้ นักปรัชญาอย่าง คาร์ล มาร์กซ์ จึงเสนอแนวคิดแบบสังคมนิยมเพ่ือแก้ไขความเหลื่อมล้ำของ
สังคมเสรีนิยม เพ่ือต่อสู้เรียกร้องหาความเสมอภาคหรือเท่าเทียมและยุติธรรม 

2. แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ เป็นแนวคิดทางปรัชญา
สังคมและการเมือง ที่พิจารณาจากเจตณารมณ์ของจักรวาล คาร์ล มาร์กซ์ ได้ศึกษาจักรวาลก่อนที่จะ
มาออกแบบสังคมโดยทั่วไปแล้วทฤษฎีการเมืองโบราณซึ่งมีพ้ืนฐานเกี่ยวกับศาสนาเทวนิยม แนวคิดนี้
เริ่มต้นด้วยคำกล่าวที่ว่ามนุษย์ไม่ได้สร้างจักรวาล แต่จักกรวาลเป็นตัวสร้างมนุษย์ขึ้น ในแนวคิดแบบ
เทวนิยม เชื่อว่าพระเจ้าเป็นผู้สร้างจักรวาลรวมทั้งมนุษย์ด้วย เพราะโลกนี้ถูกสร้างขึ้นมาจากฝีมือของ
พระเจ้า ไม่ใช่มนุษย์เป็นผู้สร้าง มนุษย์คือสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมา ฉนั้นสิทธิในการปกครองโลกไม่ได้เป็น
ของมนุษย์คนใด เพราะสิทธิเป็นของพระเจ้าที่จะปกครองโลก อาจเป็นสิ่งที่เราเข้าใจได้ ถ้าเราเชื่อว่า
พระเจ้าเป็นผู้สร้างโลก เพ่ือแก้ไขปัญหาหักล้างแนวคิดแบบเสรีนิยม คาร์ล มาร์กซ์ ได้ตรวจสอบดู
แนวคิดนี้จึงนำมาสู่การออกแบบสังคมให้เกิดความเท่าเทียม คาร์ล มาร์กซ์ ได้เห็นความอยุติธรรมของ
ระบบเสรีนิยมที่ให้คนเราแบ่งปันทรัพยากรตามสิทธิและความสามารถ การใช้เกณฑ์นี้ คาร์ล มาร์กซ์ 
มองว่าเป็นความไม่เท่าเทียมกันเลย ระหว่างบุคคลต่อบุคคลยกตัวอย่าง นาย ก และ นาย ข สองคนนี้
เปิดร้านขายอาหารเหมือนกัน เขาทั้งสองคนมีสิทธิที่จะแข่งขันกันขายอาหาร แต่ว่านาย ก ทำอาหาร
ไม่อร่อย สู้ นาย ข ไม่ได้ ผลที่ตามมาจากเรื่องนี้คือ นาย ก จะขายอาหารได้น้อย เพราะคนไปกินร้าน 
นาย ข หมด จากการที่นาย ก ขายอหารไม่ได้ นาย ก ก็จะมีเงินไม่มากพอเพ่ือจะส่งลูกตนเองไปเรียน 
ในเมื่อคนไปซื้อร้านนาย ข หมด นาย ก ก็ต้องปิดร้านไป หลังจากนั้น นาย ก ก็จะกลายเป็นคนจน ลูก 



32  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
นาย ก ก็จะไม่มีเงินเข้าโรงเรียนการศึกษาของเขาก็จะต่ำเพราะพ่อไม่มีเงินส่งลูกเรียนหนังสือ 
ครอบครัวนี้ก็จะกลายเป็นครอบครัวฐานะชนชั้นล่างของสังคม คำถามของคาร์ล มาร์กซ์ คือ เราจะทำ
อย่างไรให้สองคนนี้ เท่าเทียมกันในการมีทรัพยากร ถ้าเราแบ่งให้คนแข่งขันกันตามสิทธิและ
ความสามารถก็จะเกิดปัญหานี้ขึ้น 

ในงานเขียนของคาร์ล มาร์กซ์ เขาจึงวิพากษ์ วิจารณ์ ระบบเสรีนิยมเรื่องแนวคิดแบบทุนนิยม 
ในหนังสือ The Capital : a Critique of Political Economy (Karl Marx, 1887) คาร์ล มาร์กซ์ 
เชื่อว่า ที่สังคมเราไม่สามารถพัฒนาไปถึงสังคมที่สมบูรณ์ได้ เพราะว่าสังคมยังไม่เกิดความเท่าเทียมกัน
ในการเข้าถึงทรัพยากร คาร์ล มาร์กซ์ บอกว่าการจะพัฒนาทำให้สังคมเป็นสังคมที่สมบูรณ์ได้ ต้องทำ
ให้ทุกคนไม่อดยาก มีข้าวให้กินเวลาหิว ไม่มีคนใดต้องลำบากเพราะไม่มีข้าวกิน คนต้องเคารพกันและ
กัน มีศักดิ์ศรีในชีวิตของตนเองมากกว่าสิ่งใด เมื่อสมาชิกในสังคมไม่มีความเดือดร้อนที่ต้องแย่งชิง 
แสวงหาทรัพยากรตามแนวคิดของเสรีนิยมแล้ว เมื่อนั้นสังคมที่สมบูรณ์หรือสังคมคอมมิวนิสต์จะ
เกิดขึ้น เราจะทำอย่างไรเพ่ือจะแก้ไขปัญหานี้  คาร์ล มาร์กซ์ พยายามเสนอแนวคิดปฏิรูปสังคมใหม่ 
เราเรียกแนวคิดนี้ว่า “สังคมนิยม” แนวคิดสังคมและการเมืองนี้เกิดขึ้น เพ่ือแก้ปัญหาการต่อสู้และ
ความขดัแย่งทางชนชั้นที่เกิดจากการแข่งขันแย่งชิงทรัพยากรของมนุษย์ที่ไม่จบสิ้น 

สังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ มีอุดมคติคือ การวางจุดมุ่งหมายของสังคมอันได้แก่การทำให้คน
หลุดพ้นจากการเป็นทาสวัตถุซึ่งพันธนาการมนุษย์มาตั้งแต่โบราณ (Karl Marx, 1887)  สังคมนิยมไฝ่
ฝันถึงการที่ผลผลิตของสังคมเพ่ิมขึ้นจนเพียงพอสำหรับทุกคน การเปลี่ยนความประพฤติ ทัศนคติและ
ความเชื่อของมนุษย์จะทำให้เข้าถึงสภาวะดังกล่าวได้ ดังนั้นจุดมุ่งหมายของแนวคิดแบบสังคมนิยมคือ
ความเท่าเทียมกันทางเศรษฐกิจหรือเรียกได้ว่า การสร้างเศรษฐกิจแบบยั่งยืน คาร์ล มาร์กซ์ กล่าวว่ามี
แต่หนทางนี้เท่านั้นที่จะแกไ้ขปัญหาของสังคมให้เป็นสังคมที่สมบูรณ์ได้ 

วัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่าแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิด
สังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ มีวิธีการจัดการแบ่งปันทรัพยากรของสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ตามความ
จำเป็นต้องใช้ เพ่ือสร้างสังคมที่เท่าเทียมกัน การที่ไม่อนุญาตให้ทุกคนในสังคมสามารถถือครอง
ทรัพยากรเป็นของส่วนตัวได้ ถือว่าเป็นการทำให้คนในสังคมไม่มีสิทธิ์ถือครองอำนาจมากกว่าคนอ่ืน 
หมายความว่าสังคมนิยมจะไม่ไม่อนุญาติให้คนใดคนหนึ่งมีอำนาจในทรัพยากร สังคมนิยมเชื่อว่าเรา
ต่างไม่ได้เป็นผู้สร้างโลกนี้ เรามาที่โลกใบนี้เพ่ืออาศัย ทำชีวิตของตนเองให้สมบูรณ์ ดังนั้นการอยู่
รวมกันของมนุษย์ในสังคมจึงควรเป็นไปเพ่ือความสงบสุข และมีความเท่าเทียมกัน 

1. ความเท่าเทียมในแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ได้พูด
ถึงความเท่าเทียม 2 เรื่อง (1) ความเท่าเทียมทางสังคม (Social Equality) หมายถึง การออกแบบ
ระบบการบริหารรัฐให้สังคมเกิดความเท่าเทียมเช่น การได้รับการปฏิบัติจากรัฐด้วยความเท่าเทียมใน
ด้านกฎหมาย รัฐสวัสดิการ ฯลฯ (2) ความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากร (Distributive Justice) 
หมายถึง รูปแบบเศรษกิจ ที่จะบริหารแบ่งปันทรัพยากรให้แก่สมาชิกของสังคม เช่นเริ่มจาก
ปัจจัยพ้ืนฐาน 4 อย่างคือ 1. ที่อยู่อาศัย 2. อาหาร 3. ยารักษาโรค และ 4. เครื่องนุ่งห่ม รวมไปถึง
ทรัพยากรอ่ืนเช่น การกำหนดในการใช้ที่ดิน น้ำ ไฟฟ้า การศึกษา ระบบสาธารณสุข  ฯลฯ ให้ทั่วถึง
และเกิดความเท่าเทียมแก่สมาชิกของสังคม เพราะความเท่าเทียมสองอย่างนี้ เป็นสิ่งที่ชีวิตของคนใน
สังคมควรได้รับและไม่จำเป็นต้องกังวลเรื่องการต้องแข่งขันตามสิทธิและความสามารถ เพ่ือให้แนวคิด



33 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรของสังงคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์  เกิดขึ้นได้จริง สังคมจึงต้อง
อนุญาตให้มีคนกลางมาบริหารสังคม เราจะเรียกคนเหล่านี้ว่า “รัฐ” หมายความว่า รัฐจะมาเป็นคน
กลางในการดูแล รักษาและทำหน้าที่เป็นเพียงเจ้าหน้าที่ในการแบ่งปันทรัพยากร เพราะว่ารัฐจะต้อง
มารับใช้สังคม รัฐต้องทำให้สมาชิกของสังคมได้รับความเท่าเทียมในการถูกปฏิบัติในทางกฎหมาย การ
เข้าถึงบริการทุกอย่าง และความเท่าเทียมในการใช้ทรัพยากรด้วย  

แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ได้เริ่มจากการทำรูปแบบการปกครองหรือการบริหาร
ของรัฐด้วยการให้ยกเลิกกรรมสิทธิ์ทรัพย์สินทั้งหมด ให้นำทรัพยากรทั้งหมดมาเป็นเป็นของส่วนรวม 
ไม่ให้มีการรับมรดกจากพ่อและแม่สู่ญาติในสายเลือดตนเอง ทรัพยากรทุกอย่างเมื่อได้มาแล้วต้อง
นำมาเชื่อมเข้าสู่รัฐ (Karl Marx and Frederick Engels, 1847) สังคมนิยม จะไม่อนุญาตให้ใครถือ
ทรัพยากรเป็นของตนเอง ถ้าจำเป็นต้องใช้ก็มาเบิกเอาในส่วนกลาง ไม่ให้คนในสังคมต้องนำชีวิตมา
วุ่นวายในเรื่องนี้ เอาเวลาส่วนมากที่มีไปทำงานอย่างอ่ืน เพ่ือพัฒนาตนเองให้ดีขึ้น คาร์ล มาร์กซ์ มอง
สังคมในภาพรวมใหญ่ว่าสังคมที่ดีเราต้องให้ความสำคัญในหัวหน่วยสำคัญที่สุดคือสมาชิกทุกคนของ
สังคม หมายถึงเรื่องความเท่าเทียมระหว่างบุคคลต่อบุคคล ระหว่างสองคนนี้จะไม่มีใครถือครอง
ทรัพยากรมากกว่ากัน สองคนนี้ต้องมีเท่ากัน เท่าที่เขาจำเป็นต้องใช้ ซึ่งเราจะได้เห็นมาแล้วผ่านการ
ปฏิวัติสังคม การปฏิวัติชนชั้น  

2. ทรัพยากรในสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ทรัพยากรคืออะไร ในแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล 
มาร์กซ์ ได้พูดถึงแนวคิดว่าเราจะให้ทุกคนเป็นเพียงผู้มีส่วนร่วมกับการออกแรงงานเพ่ือสร้างทรัพยากร
เท่านั้น และมีรัฐเป็นคนกลางเป็นคนจัดสรรให้เราทุกคน ในแนวคิดแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ได้
แบ่งทรัพยากรออกเป็น 2 ประเภทคือ (1) ทรัพยากรที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติเช่น ดิน น้ำ ป่าไม้ แร่ธาตุ
ต่าง ๆ หรือพูดโดยรวมคือสิ่งที่เกิดขึ้นโดยที่มนุษย์ไม่ใช่ผู้สร้าง (2) ทรัพยากรที่เกิดจากแรงงานของ
สมาชิกสังคม หมายถึง สิ่งที่เราทุกคนมีส่วนในการผลิต เช่น พลังงาน ไฟฟ้า อาหาร ฯลฯ ทรัพยากร
สองอย่างนี้ ที่เราจะเอามาบริหารสังคม รัฐจะเป็นคนเก็บรักษาผลผลิตที่เราร่วมกันออกแรงงานไว้ให้ 
แล้วเราสามารถมาเบิกได้ ตามท่ีเราต้องการภายใต้เกณร์ของความจำเป็นต้องใช้ 

เพราะเหตุใดคาร์ล มาร์กซ์ จึงให้ความสำคัญมากกับแนวคิดวัตถุหรือการแบ่งปัน
ทรัพยากร เพราะว่าคาร์ล มาร์กซ์ ได้เห็นแย้งกับแนวคิดของอาจารย์ตนเองคือ วิลเฮ็ล์ม ฟรีดริช เฮ
เกิล นักปรัชญาคนสำคัญของเยอรมัน ซึ่งเป็นนักปรัชญาสายจิตนิยม ซึ่งเขาเป็นอาจารย์สอนปรัชญา
ของคาร์ล มาร์กซ์ เขาเสนอแนวคิดว่าสังคมที่ยังไม่สามารถพัฒนาให้เจริญได้ เพราะจิตใจของมนุษย์ยัง
ไม่สมบูรณ์ เขาได้ทำให้เห็นภาพวิวัฒนาการของสังคมไว้ 3 แบบคือ (1) บทเสนอ (Thesis) หมายถึง
การรวมหมู่ของสังคม (2) บทแย้ง (Antithesis) หมายถึงการที่ไม่เห็นด้วยกับแนวคิดเก่าของสังคม  
(3) บทสรุป (Synthesis) หมายถึง จิตสมบูรณ์อันแท้จริง คาร์ล มาร์กซ์ (พระรักเกียรติพงษ์ อินเปื่อย, 
2022) ได้พิจารณาแนวคิดของอาจารย์ตนเองแล้วไม่เห็นด้วย เพราะคาร์ล มาร์กซ์ มองว่าเราจะคนใน
สังคมสมบูรณ์ได้อย่างไร ในเมื่อชีวิตของคนจำเป็นต้องกิน ต้องมีวัตถุเลี้ยงกาย ฉะนั้นเราจะทำอย่างไร
ให้คนมีวัตถุเพียงพอ มีทรัพยากรให้เรานำใช้ สังคมนิยมเกิดขึ้นด้วยอุดมการณ์อันยิ่งใหญ่ เขาต้องการ
ทำลายกำแพงทางชนชั้น การต้องทนเห็นชาวกรรมาชีพผู้ออกแรงงานถูกกดขี่ขูดรีดเอารัดเอาเปรียบ 
โดนนายทุนหน้าเลือดที่บีบบังคับให้ต้องออกแรงงานอย่างหนักหน่วงแล้วได้ค่าตอบแทนน้อยนิด เป็น
ความเจ็บแสบในใจของคาร์ล มาร์กซ์ เขาไม่สามารถยอมรับที่จะให้สังคมมนุษย์เป็นอย่างนี้ต่อไป 



34  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
สังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ จึงลุกขึ้นมาต่อสู้ เป็นฝันร้ายที่คอยหลอกหลอนเหล่าทุนนิยม เพราะสังคม
นิยมจะสร้างสังคมแห่งความเท่าเทียมขึ้น เพ่ือนำคนในสังคมสู่ความเจริญอย่างแท้จริง 

3. เกณฑ์การแบ่งปันทรัพยากรของสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ เมื่อสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ 
เกิดขึ้นแล้ว เราจะมีเกณฑ์อย่างไรในการแบ่งปันทรัพยากรให้เกิดความเท่าเทียม  โดยใช้เกณฑ์ในการ
แบ่งปันคือ สังคมนิยมจะแบ่งตามเกณฑ์ความจำเป็น (C.P.Chandrasekhar, 2017) บนพ้ืนฐานการ
พิจารณาตามความต้องการใช้ ทำไมรัฐถึงต้องมีส่วนในการพิจารณาอย่างนั้น เพราะว่ารัฐพิจารณาแล้ว
ว่าคุณควรจะได้เท่าไหร่ตามที่คุณแจ้งจุดประสงค์ต้องการใช้ รัฐจะตัดสินว่าคุณมีความจำเป็นต้องใช้
เท่าไร จำเป็นต้องใช้หรือไม่ การใช้เกณฑ์การแบ่งปันทรัพยากรตามความจำเป็น ถือว่าเป็นการทำให้
เราทุกคนในสังคมไม่มีความกังวลว่าเราจะต้องแสวงหาทรัพยากรเพ่ือนำมาสะสม เพราะสังคมนิยมไม่
อนุญาตให้สมาชิกของสังคมมีสิทธิ์สะสม สมาชิกมีสิทธิ์รวมกันผลิตและใช้เท่าที่จำเป็น เพราะการ
สะสมจะนำมาซึ่งการถือครองทรัพยากรมากกว่าความจำเป็น สังคมก็จะกลับไปสู่รูปแบบสังคม
แบบเดิม คือคนที่มีทรัพยากรมากก็จะมีอำนาจควบคุมสังคมเหมือนเดิม 

แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ได้พิจารณาแล้วว่าการการจะสร้างสังคมแห่งความเท่า
เทียมได้ รัฐต้องเป็นเจ้าของการผลิตและเป็นคนกลางในการควบคุมทรัพยากรของสังคม แต่แนวคิด
การแบ่งปันทรัพยากรตามความจำเป็นก็ได้สร้างปัญหาขึ้นมาอีกแบบคือ คนที่มีความสามารถรู้สึกว่า
ตนเองถูกเอาเปรียบ หรือโดนละมิดสิทธิ์ การใช้แนวคิดของสังคมนิยมจึงยังไม่ตอบโจทย์กับคนทุกคน
ในสังคม เราจะทำอย่างไรให้เกิดความเป็นธรรมได้ เพ่ือให้เข้าใจเรื่องนี้มากขึ้นเราจะแยกคนเป็น 2 
ประเภทคือ (1) คนที่สามารถทำการผลิตได้มากและมีความสามารถสูงกว่าคนอ่ืน คนประเภทแรกนี้
กลับได้น้อยตามที่รัฐแบ่งให้ตามความจำเป็นต้องใช้ คนที่มีปัญหาคือคนประเภทแรก แล้วประเภทที่ 
(2) คนมีความสามารถไม่สูง ไม่สามารถผลิตได้มาก เราจะทำออย่างไรให้คนประเภทที่ 2 ซึ่งเป็นคน
ส่วนมากในสังคม มีแรงบันดาลใจมาออกแรงงาน เพราะเขาคิดว่าทำมากก็ได้เท่าเดิม ทำน้อยก็ได้เท่า
เดิม ทำได้น้อยกลับก็ได้รับการแบ่งปันเท่ากัน คำถามต่อแนวคิดนี้คือ เราจะจัดการกับความสามารถที่
ไม่เท่ากันของคนในสังคม  จากการพิจารณามาถึงตรงนี้เห็นว่าสังคมนิยมติดกับดักแนวคิดของตนเอง 
เพราะไม่สามารถทำให้เกิดความเท่าเทียมตามธรรมชาติของมนุษย์ได้ 

ดังนั้น เกณฑ์ในการใช้แบ่งปันทรัพยากรของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มากซ์ ไม่สามารถที่
จะทำให้เกิดความเท่าเทียมในสังคมได้ เพราะว่าแนวคิดดังกล่าวไม่สามารถแก้ไขความซับซ้อนของคน
ได้ ในทางพุทธศาสนามีคำสอนเรื่อง กิเลส มี 3 อย่าง โลภะ โทสะ โมหะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม
ที่ 12 หน้า 63 ข้อ 71 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หมายความว่ามนุษย์มีความต้องการตาม
กิเลสของตนเอง แนวคิดสังคมนิยมจึงทำให้คนที่มีความต้องการไม่รู้จักพอ เข้าถึงได้ แล้วเราจะแก้ไข
ปัญหาเรื่องนี้ได้อย่างไร ซึ่งจะพิจารณาในข้อต่อไป 

วัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่าแนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิด
สังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ มีความเป็นไปไม่ได้เพราะเหตุผลที่แนวคิดการแบ่งปันทรัพยากรของสังคม
นิยมคาร์ล มาร์กซ์ ได้ขัดกับหลักธรรมชาติของมนุษย์ที่มีความต้องการไม่สิ้นสุด และความต้องการของ
แต่ละคนไม่เท่ากัน แต่เราต้องเข้าใจว่าแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ เป็นแนวคิดเพ่ือสร้างสังคมให้
เกิดความเท่าเทียมและสามารถนำไปใช้เป็นเครื่องมือสำคัญในการทำลายกำแพงชนชั้น ทำให้สังคมที่
เราอยู่แล้วมีความยุติธรรม เราจะมาพิจารณาว่าเรื่องนี้อย่างระเอียด อะไรคือข้อโต้แย้งที่สำคัญต่อ



35 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
แนวคิดสังคมนิยม อะไรคือข้อแย้งในปัญหาแนวคิดสังคมนิยม และเพราะเหตุผลอะไรที่ทำให้แนวคิด
ของสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ไม่สามารถเป็นไปได้ในสังคม เราจะทำอย่างไรให้แนวคิดของสังคมนิยม
คาร์ล มาร์กซ์ ยังสามารถใช้งานต่อไปได้ในสังคมปัจจุบัน เพราะสังคมปัจจุบันมีความเชื่อว่าแนวคิด
ของคาร์ล มาร์กซ์ คือแนวคิดแบบเผด็จการ ซึ่งเมื่อเราตรวจสอบในเจตนาของคาร์ล มาร์กซ์ แล้ว
พบว่า ไม่ได้เป็นเช่นนั้น แนวคิดของคาร์ล มาร์กซ์ ไม่ได้มีความเป็นเผด็จการ แต่คนที่นำแนวคิดมาใช้
จริงผ่านการปฏิวัติสังคมกลับกลายเป็นเผด็จการ เพราะต้องการเปลี่ยนแปลงสังคมอย่างเร่งรีบ และให้
สำเร็จตามใจของตนเอง 

แนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ จากการศึกษาแล้วพบ 3 ปัญหาที่ทำให้แนวคิดสังคมนิยม
คาร์ล มาร์กซ์ ไม่สามารถเป็นไปได้ (1) เกณฑ์ใช้ในการแบ่งปันตามความจำเป็นของแนวคิดของสังคม
นิยมคาร์ล มาร์กซ์ ไม่สามารถทำให้เกิดความเท่าเทียมของสมาชิกในสังคมได้จริง เพราะว่าไม่สามารถ
ทำให้การแบ่งปันเกิดความเท่าเทียมได้ เพราะว่าสังคมมีความซับซ้อนทางแนวคิดและการปฏิบัติของ
สมาชิกในสังคม ปัญหาดังกล่าวยังนำไปสู่การจัดสรรทรัพยากรให้เกิดความไม่เป็นธรรม เพราะว่าคนที่
สมควรได้รับการแบ่งปันมากเกินความจำเป็น กลับเป็นคนใกล้ตัวของคนแบ่งปัน คนส่วนมากที่ควร
ได้รับ แต่ไม่ใช้คนใกล้ตัวก็ได้น้อยถึงจะมีความจำเป็นมากก็ตาม (2) ความต้องการของมนุษย์ไม่มีที่
สิ้นสุด เพราะในการแบ่งปันทรัพยากรของสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ได้กีดกั้นไม่ให้คนที่มีความสามารถ
พอใจได้ สมาชิกสังคมที่มีความสามารถสูง ทำงานที่สูงกว่าคนทั่วไป ก็จะตั้งคำถามว่า มีความยุติธรรม
หรือไม่ระหว่างอาจารย์สอนหนังสือกับคนกวาดถนน ที่ต้องได้รับการแบ่งปันเท่ากัน แน่นอนว่าการ
ทำงานสอนหนังสือต้องยากกว่าการกวดถนน เพราะต้องใช้ความสามารถมากกว่า จึงเป็ นเรื่องที่ไม่
สามารถตอบโจทย์คนเหล่านี้ได้ (3) เพ่ือหาทางแก้ไขปัญหาแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ให้ยัง
สามารถใช้งานต่อไปได้ เพราะสังคมนิยมต้องการทำให้คนในสังคมมีความเท่าเทียมหรือเสมอภาคกัน 
เราต้องแก้ไขตรงที่การเพิ่มการศึกษา เปิดให้คนมีสิทธิ์แข่งขันกันภายใต้กติกาที่รัฐกำหนดอย่างเคร่งขัด 
การทำให้คนในสังคมมีความเข้าใจต่อแนวคิด ประชาชนมีการศึกษา มนุษย์จะค่อย ๆ เรียนรู้ และ
ช่วยกันพัฒนาสังคมให้สมบูรณ์ต่อไป 

 
 

อภิปรายผลวิจัย 
จากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า แนวคิดสังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์ หมายถึง

หลักการทางสังคมและการเมือง ซึ่งเป็นแนวคิดท่ีเกิดขึ้นบนพื้นฐานความขัดแย้งของทางสังคมระหว่าง
ชนชั้นกรรมาชีพและระบบทุนนิยม ที่มีความอยุติธรรมแก่ชนชั้นล่าง แนวคิดสังคมนิยมของคาร์ล 
มาร์กซ์ มีอุดมคติคือการสร้างสังคมคอมมิวนิสต์ หมายความว่าสังคมนิยมได้สร้างหลักการทาง
การเมืองและสังคม เพ่ือเป็นเครื่องมือในการขับเคลื่อนสังคม พร้อมนำสังคมไปสู่อุดมการของสังคม
นิยมคือสังคมที่มีความยุติธรรม และเท่าเทียมหรือเสมอภาคกัน ผ่านระบบการคิดของคาร์ล มาร์กซ์ 
เขาวางกรอบแนวคิดให้รัฐเป็นเจ้าของการผลิตทุกอย่างที่เป็นผลผลิตผ่านการออกแรงงานของคนใน
สังคม ผู้วิจัยเห็นประเด็นเหล่านี้แล้วก็เห็นภาพของสังคมนิยมว่า ในระบบสังคมนิยมเขาจะเดินทางไปสู่
เป้าหมายข้างหน้าอย่างแน่วแน่ และมีเป้าหมายคือการสร้างสังคมที่ไม่มีชนชั้น เราจะสามารถเห็นได้
ในอุดมการณ์ของสังคมนิยมหลายประเทศในตอนนี้กำลังพยายามเดินไปในทิศทางเดียวกันคือสร้าง
สังคมคอมมิวนิสต์ให้ปรากฎเป็นจริง ในการศึกษาแนวคิดสังคมนิยมผู้วิจัยสามารถจะเห็นโครงสร้าง



36  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ของสังคมนิยมในภาพใหญ่ ซึ่งจะมีประโยชน์มากในการออกแบบสังคม และวางหลักการแนวคิดใน
รูปแบบใหม่เพ่ือปรับปรุงหลักการคิดของคาร์ล มาร์กซ์ ให้ดีขึ้น สอดคล้องกลับ คาร์ล มาร์กซ์ กล่าวว่า 
ได้เน้นลักษณะการปกครองหรือการบริหารของรัฐไว้ว่า ให้ยกเลิกกรรมสิทธิ์ทรัพย์สินทั้งหมดมาใช้ให้
เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม เก็บภาษีรายได้สูงเข้ารัฐ ยกเลิกการรับมรดก ยึดทรัพย์สินของกบฏ 
รวบรวมสินเชื่อให้อยู่ในอำนาจหน้าที่ของรัฐ เชื่อมทางคมนาคมและการขนส่งเข้าสู่รัฐ ขยายโรงงาน
และเครื่องมือเร่งฟ้ืนฟูที่ดินรกร้างว่างเปล่า ขยายหน้าที่ความรับผิดชอบไปสู่กรรมกรอย่างเท่าเทียมกัน
ทำการผสมผสานอุตสาหกรรมเข้ากับเกษตรกรรม ค่อย ๆ ทำลายภาวะความแตกแยกต่าง ๆ ระหว่าง
เมืองและชนบท จัดการศึกษาเสรีแก่เยาวชนโดยโรงเรียนของรัฐ ยกเลิกแรงงานเด็กในโรงเรียน ปรับ
การศึกษาให้สอดคล้องต่อการผลิตทางอุตสาหกรรม (Karl Marx and Frederick Engels, 1847) 

จากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วยการแบ่งปัน
ทรัพยากรของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ มีความสัมพันธ์กับเจตนารมณ์ของจักรวาล หมายความ
ว่าจักรวาลนี้ได้สร้างมนุษย์ขึ้นมาเพ่ือทำอะไรบางอย่างตามหน้าที่ของตนเอง มนุษย์ทุกคนไม่สามารถ
ทำทุกอย่างได้ทั้งหมด เราต้องช่วยกันทำคนละเรื่องแล้วรวมกันเพ่ือสังคม การเข้าใจเจตนารมณ์ของ
จักรวาลคือการเข้าใจภาพรวมของชีวิตว่าเราควรจะออกแบบสังคมให้เกิดความยุติธรรม สังคมที่มี
ความเท่าเทียมในทุกด้าน เพ่ือช่วยส่งเสริมพัฒนาคนในสังคมให้หลุดพ้นจากพันธนาการทางสังคมที่
เสื่อมทรามให้งดงามศิวิไลมากขึ้น สังคมต้องเป็นสังคมที่ดีและประเสริฐมากขึ้น ผ่านการแบ่งปันตาม
เจตนารมณ์ของจักรวาลว่าเราไม่ได้สร้างโลกใบนี้ แต่เรามีสิทธิ์ที่จะใช้มัน อย่างเท่าที่จำเป็นไม่ใช่การ
กอบโกยเอาทุกอย่างมาเป็นของตน เราจะเห็นได้ว่าสังคมนิยมไม่ได้ให้ความสำคัญในความเท่าเทียมใน
การแข่งขันในการค้าขาย สังคมนิยมจะไม่ยอมให้ใครมาทำงานอย่างเสรี เพ่ือแสวงหาความมั่งคั่งและ
สะสมเป็นของตนเอง การกระทำตามระบบทุนนิยม คือสิ่งที่สังคมนิยมเห็นตรงข้ามอย่างแข็งกร้าว 
สังคมนิยมหรือรัฐจะเป็นเจ้าของการผลิต รัฐจะมีหน้าที่โดยชอบธรรมในการต้องเป็นผู้เก็บรักษา
ทรัพยากรของส่วนกลางไว้ รัฐจะดูแลทุกคนอย่างเท่าเทียม ในเมื่อคุณมีส่วนร่วมในการออกแรงงาน 
ประกอบส่วนในการผลิต คุณก็มีความชอบธรรมในเรื่องการได้รับการเบิกจ่ายเท่าที่คุณต้องการ บน
พ้ืนฐานความจำเป็นต้องใช้ สอดคล้องกับ สมภาร พรมทา  กล่าวว่า ระบบการกระจายความเสมอ
ภาคที่ คาร์ล มาร์กซ์ เสนอขัดกับธรรมชาติของคนเราได้อภิปรายกันมาแล้วว่า ในการกระจายรายได้ 
คาร์ลมาร์กซ์ ใช้หลักว่า จากแต่ละคนตามความสามารถให้แบ่งให้แต่ละคนตามความจำเป็น หลักอันนี้
ชาวมากชิสต์ถือว่าเป็นหลักที่ยุติธรรมและเป็นหลักที่ให้ความเท่าเทียมแก่คนทุกคน ชาวเสรีนิยม
วิจารณ์ว่า หลักการที่ว่านี้หากพิจารณาให้ลึกซึ้งจะเห็นว่าเป็นหลักที่ขัดกับธรรมชาติของคน กล่าวคือ
คนเรานั้นเมื่อลงแรงทำอะไรลงไป เขาจะทำสุดกำลังความสามารถหากเขารู้ว่าสิ่งที่เขาทำทั้งหมดจะ
เป็นของเขาไม่มีตกหล่น ตรงกันข้าม คนเราจะไม่ทำอะไรอย่างทุ่มเท หากเขารู้ว่าผลแห่งแรงงานที่เขา
ลงไปนั้นไม่เป็นของเขาทั้งหมด ระบบการแบ่งปันผลประโยชน์ในสังคมคอมมิวนิสต์ไม่ได้พิจารณาจาก
แรงงาน หากพิจารณาจากความจำเป็นของแรงงาน นายดำกับนายแดงเป็นคนงาน ทำงานในตำแหน่ง
เดียวกันนายดำมีความสามารถมากกว่านายแดง สามารถทำงานได้มีคุณภาพกว่าถ้าสองคนนี้เป็น
คนงานในระบบเสรีนิยม แน่นอนนายดำย่อมต้องได้รับค่าตอบแทนแรงงานมากกว่านายแดง แต่ใน
สังคมคอมมิวนิสต์ ไม่แน่ว่านายดำจะได้รับผลตอบแทนมากกว่า เพราะผลตอบแทนไม่ได้พิจารณาจาก
ผลงาน (สมภาร พรมทา, 2539) 



37 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า การวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมว่าด้วย

การแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ผู้วิจัยได้ตรวจสอบแนวคิดของคาร์ลมาร์กซ์ 
มีข้อขัดแย้งที่ปรากฎชัดเจนที่ผู้วิจัยเห็นว่า แนวคิดของ คาร์ล มาร์กซ์ ไม่มีน้ำหนักมากพอที่จะเป็นไป
ได้ทางแนวคิด เพ่ือแก้ไขความไม่เท่าเทียมของสังคมได้ เพราะว่าคนในสังคมไม่ให้ความร่วมมือเพราะ
คนส่วนมากคิดว่าการทำเช่นนี้คือการละเมิดสิทธิ์ในการใช้ความสามารถส่วนบุคคลมากเกินจริงแต่ใน
ความเป็นจริงแล้วแนวคิดของสังคมนิยมได้ถูกใช้ในฐานะเป็นเครื่องมือทางเผด็จการเป็นส่วนมากจึงทำ
ให้เมื่อนำแนวคิดนี้ไปใช้จึงมีปัญหา เพราะรูปแบบที่ปฏิบัติกับรูปแบบทางแนวคิดไม่ตรงกัน จึงยืนยัน
ว่าความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรของแนวคิดสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ เป็นไปไม่ได้จริง แต่ว่า
หลักการของสังคมนิยมยังมีประโยชน์มากที่จะทำให้คนเข้าใจชีวิต และรู้จักพอ ไม่ควรที่จะยึดเอาโลก
นี้มาเป็นของตนซึงสอดคล้องกับ พุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า ทุกศาสนาในโลกนี้เป็นสังคมนิยม ไม่ใช่
ประชาธิปไตยอัตนิยม ทุกศาสนาพระศาสดาต้องการให้ยึดหลักสังคมนิยม เพ่ือเห็นแก่ประโยชน์ของ
คนส่วนใหญ่ โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธศาสนาแล้วจะยิ่งเป็นสังคมนิยม ไม่มีใครเอาส่วนเกิน เอาแต่เท่าท่ี
จำเป็นหรือพอดี เพ่ือว่าส่วนที่เหลือจากนั้นจะได้ตกไปเป็น ของสังคม พระมีผ้าไม่เกิน 3 ผืน บาตร 1 
ใบ กุฏิกว้างเพียง 7 ฟุต ยาว 12 ฟุต เน้นสันโดษ แสวงหาบริโภคเท่าที่จำเป็น เจตนาของ
พระพุทธศาสนาแล้วย่อมเป็นสังคมนิยม ตถาคตเกิดข้ึนมาในโลกนี้ เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่เทวดาและ
มนุษย์ ไม่ใช่เพ่ือใครคนใดคนหนึ่ง และไม่ใช่เพ่ือตัวท่านเอง พระพุทธเจ้ามีอุดมคติเป็นสังคมนิยม แต่
วิธีปฏิบัติเป็นเผด็จการกิจกรรมในคณะสงฆ์ก็เลยมีหลักการเป็นอย่างนั้นหมด แม้กระทั่งอุดมคติของ
พระโพธิสัตว์ก็ต้องช่วยเหลือผู้อ่ืน แม้ชีวิตก็สละได้เพราะเห็นแก่สังคม (พุทธทาสภิกขุ, 2557) และ
สอดคล้องกับพระมหาพุทธิวัฒน์ โชคจันทะสิทธิ์ และพระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐที่เสนอว่า สังคมมา
จากการหลักการของการจำกัดเสรีภาพของบุคคล หลักการของการแบ่งปัน หรือการจัดสรรอย่าง
ยุติธรรม ปัญหาของปรัชญาสังคมจึงต้องการค้นหาคำตอบว่าเมื่อใดที่เสรีภาพของบุคคลพึงถูกจำกัดลง
หรือความร่ำรวยควรถูกจัดสรรอย่างไรในสังคม จึงจะก่อให้เกิดความยุติธรรม (พระมหาพุทธิวัฒน์ โชค
จันทะสิทธิ์ และพระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ, 2565) 
 
บทสรุป 

แนวคิดเรื่องแบ่งปันทรัพยากรของปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ เป็นแนวคิดเพ่ือสร้าง
ความเสมอภาคหรือความเท่าเทียมทางสังคม ผ่านหลักการและวิธีการแบ่งปันทรัพยากรตามเกณฑ์
ความจำเป็นต้องใช้ ตรงกันข้ามกับแนวคิดเสรีนิยมที่แบ่งตามสิทธิและความสามารถ การสร้างสังคม
นิยมคาร์ล มาร์กซ์ จึงทำให้เกิดความสามัคคีของคนชนชั้นกรรมาชีพ และชนชั้นล่างของสังคม สร้าง
ความสำนึกในความเป็นคน สร้างแนวคิดเสมอภาคระหว่างบุคคลต่อบุคคล ทางด้านแนวคิดและการ
ปฏิบัติต่อสิทธิอย่างเสมอภาคกันทุกด้านตามเป็นจริง  
  แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมในการแบ่งปันทรัพยากรของปรัชญาสังคมนิยมคาร์ล มาร์กซ์ ใน
การแบ่งปันทรัพยากร เป็นแนวคิดเพ่ือแก้ไขปัญหาความเหลื่อมล้ำของสังคม เกณณ์ในการแบ่งปันใน
แนวคิดสังคมนิยมให้พิจารณาจากความจำเป็นของผู้ใช้ทรัพยากร การใช้เกณฑ์นี้นั้นเป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการพิจารณาเจตนารมณ์ของจักรวาล หมายถึงการแบ่งให้ทุกคนตามความจำเป็นต้องใช้ 
แต่ว่าแนวคิดนี้กลับยังไม่สามารถนำใช้ได้ เพราะว่า (1) มนุษย์ในสังคมส่วนมากยังไม่เข้าใจเจตนารมณ์



38  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ของจักกรวาล (2) มนุษย์ยังไม่สามารถทำให้ความต้องการของตนเองที่ไม่รู้จักพอสิ้นสุดลงได้ และ (3) 
ไม่สามารถนำไปปฏิบัติให้ประสบความสำเร็จได้ เพราะมนุษย์ในสังคมยังขาดความเข้าใจ ขาดความรู้
ในกระบวนการแบ่งปันในแนวคิดของคาร์ล มาร์กซ์ อันเนื่องมาจากขาดการศึกษาที่ดีพอ 
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ควรมีการศึกษารายระเอียดแนวคิดการแบ่งปันทรัพยากรในปรัชญาสังคมและการเมืองของ
คาร์ล มาร์กซ์ เพ่ือสร้างความเข้าใจ ในรูปแบบการสร้างสังคมนิยม ให้เกิดความเท่าเทียมใน
การถือครองทรัพยากรเท่าที่ทุกคนจำเป็นต้องใช้ในสังคม และ ความเท่าเทียมด้านสังคม
เพ่ิมข้ึน 

2. ควรมีการวิจัย และสร้างแบบเรียนรู้ปรัชญาสังคมและการเมือง เพ่ือประชาชนในสังคมจะได้
ศึกษาเรียนรู้  ให้ เกิดความเข้าใจต่อระบบการสังคมและการเมือง ในทุกระดับตั้ งแต่
ประถมศึกษา และ ระดับมัธยมศึกษา และอุดมศึกษา ส่งเสริมให้คนในสังคมเกิดการเรียนรู้ 
และเข้าใจมากขึ้น 

 
เอกสารอ้างอิง 
คาร์ล มาร์กซ์ และ เฟรเดอริค เองเกลส์. (2553). แถลงการณ์ พรรคคอมมิวนิสต์. กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์ไฟลามทุ่ง. 
พระมหาพุทธิวัฒน์ โชคจันทะสิทธิ์ และพระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ. (2565). ศึกษาวิเคราะห์ปรัชญา

ทางสังคมและการเมืองเชิงพุทธในสังคมไทย. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 
5(2) , หน้า 261-275.  

พระรักเกียรติพงษ์ อินเปื่อย. (2565). จิตสัมบูรณ์ตามทัศนะเฮเกล The Absolutemind in Hegel’s 
View. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

พุทธทาสภิกขุ. (2557). ธัมมิกสังคมนิยม. กรุงเทพมหานคร: กรีนปัญญา, สนพ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา.(2539). ปรัชญาสังคมและการเมือง. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
C.P.Chandrasekhar.(2017). Karl Marx Capital and the present. Published by Tulika 

Books. 
Karl Marx. (1887). Capital : a Critique of Political Economy. English edition first  

published. 
Karl Marx and Frederick Engels.(1847). Selected Works, Vol.1. 
Somparn Promta. (2020). Lectures in Social and Political Philosophy. Wisdom 

Magazine Publishing House Bangkok, Thailand.  
 



39 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก 

An Analytical Study on the Accessibility of Ratana’s Values in Tipiṭaka 
 
 

1วรรณทิพา สังขสูตร 2พระเทพวัชราจารย์, (เทียบ สริญิาโณ)  
3พระมหาอดิเดช สติวโร และ 4มนตรี สิระโรจนานันท์ 

1Wanthipha Sangkasoot 2Phra Debvajracarya (Thiab Siriñaño) 
3 Phramaha Adidej Sativaro and 4 Montree Sirarojananan 

123คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
123Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

4คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  
4Department of Philosophy, Faculty of Liberal Arts, Thammasart University  

1Corresponding Author, Email: pepsipar@hotmail.com 
 

Received October 8, 2023; Revised November 2, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก เพ่ือศึกษาการเข้าถึงคุณค่า
ของรัตนะในพระไตรปิฎก และเพ่ือศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก การวิจัยครั้ง
นี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยการวิจัยทางด้านเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า  1) คุณค่าของรัตนะที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎก พบว่ามีคุณค่าทั้งทางโลกและทางธรรม รัตนะทางโลกมีคุณค่าในฐานะเป็นปัจจัยในการ
สร้างคุณประโยชน์ให้แก่ตนเอง ครอบครัว และสังคม ส่วนรัตนะทางธรรม มีคุณค่าทางโลกิยะ สำหรับการ
ดำเนินชีวิตทางโลกอย่างมีคุณภาพ และมีคุณค่าทางโลกุตตระ สำหรับการดำเนินชีวิตเพ่ือการบรรลุธรรม
2) การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก อันได้แก่ (1) คุณค่าของรัตนะทางโลก เข้าถึงได้โดยการ
ประพฤติจักรวรรดิวัตรอันประเสริฐ บำเพ็ญทาน รักษาศีล บำเพ็ญภาวนา และสร้างฐานะทางเศรษฐกิจที่ดี
ขึ้นมาด้วยหลักธรรมในพระไตรปิฎก (2) คุณค่าของรัตนะทางธรรม เข้าถึงได้ด้วยปัญญาและด้วยวิธีการ
แบบโลกิยะกับแบบโลกุตตระ 3) การวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่ารัตนะในพระไตรปิฎก แบ่งเป็นการ
วิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทางโลก ทำให้เกิดผลคือได้รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางโลก 
และการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่ารัตนะทางธรรม ทำให้เกิดผลคือได้รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐ
ทางธรรม   
คำสำคัญ: คุณค่าของรัตนะ; การเข้าถงึคุณค่าของรัตนะ; พระไตรปิฎก 
 
Abstract  

This article was aimed at studying the values of Ratana in Tipiṭaka, the 
accessibility to the values of Ratana in Tipiṭaka, and analyzing the accessibility to the 



40  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

values of Ratana in Tipiṭaka. This study employed the qualitative research done by 
using the documentary research methodology. The results of the research suggest 
that: 1) the values of Ratana in the Tipiṭaka have both secular and spiritual values. 
Ratana for the house-holders is of excellent value benefiting oneself, family and 
society. Dharma Ratana is of good value for quality mundane living and the value for 
whom wishing a life of attainment is made, 2) the accessibility to the values of 
Ratana in the Tipiṭaka is of the followings: (1) the worldly value of the Ratana in the 
Tipiṭaka can be obtained by conducting the Noble Cakkavatti-vatta, almsgiving, 
observing the precepts, practicing meditation and building a better economic status 
according to Dhamma from the Tipiṭaka, (2) the value of Dhamma Ratana in  Tipiṭaka 
can be obtained by three kinds of wisdom and by the methodology of mundane and 
supramundane ways, and 3) in analyzing the accessibility to the values of Ratana in  
Tipiṭaka, it is divided by the obtaining of the values of worldly Ratana resulted from 
the research giving rise to the worldly noble lifestyle and the values of the Dhamma 
Ratana resulted from the research giving rise to the ideal life in Dhamma way. 
Keywords: The values of Ratana; Approaching the values of Ratana; Tipitaka  
 
บทนำ 

ในพระไตรปิฎก มีเนื้อหาที่เกี่ยวเนื่องกับรัตนะเป็นอันมากดังเช่น  จักกวัตติสูตร อันเป็น
พระสูตร ที่ตรัสเล่าว่า เมื่อกษัตริย์ทรงประพฤติจักรวรรดิวัตรโดยสมบูรณ์แล้วรัตนะ 7 ประการจะ
บังเกิดขึ ้น  ทำให้บ้านเมืองเจริญรุ ่งเรืองอุดมสมบูรณ์  ประชาชนอยู ่เย็นเป็นสุข  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 59-110 หน้า 59-82, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  2539) 
ปหาราทสูตรก็เป็นอีกพระสูตรหนึ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสสนทนากับจอมอสูร  ปหาราทะ เกี่ยวกับ
ความน่าอัศจรรย์ของมหาสมุทร 8 ประการอันเป็นที่น่ายินดี โดยพระพุทธองค์ได้ตรัสถึงความน่า
อัศจรรย์ของพระธรรมวินัยว่าก็มี 8 ประการเช่นกัน และทรงเปรียบเทียบกับความน่าอัศจรรย์ของ
มหาสมุทรในลักษณะคล้าย ๆ กันเป็นคู่ไป ซึ่งสำหรับความน่าอัศจรรย์ประการที่ 7 ของมหาสมุทร
นั้น จอมอสูรกราบทูลว่าในมหาสมุทรมีรัตนะมาก  คือ แก้วมุกดา แก้วมณี แก้วไพฑูรย์ สังข์ ศิลา 

แก้วประพาฬ เงิน ทอง ทับทิม แก้วตาแมว ซึ่งพระพุทธองค์ก็ได้ตรัสถึงความน่าอัศจรรย์ของธรรม
วิน ัยประการที ่ 7  เพื ่อเป็นการเปรียบเทียบว่า  ในธรรมวิน ัยก็ม ีร ัตนะมาก  คือ  สติป ัฏฐาน  4 

สัมมัปปธาน  4 อิทธิบาท  4 อินทรีย์ 5 พละ 5  โพชฌงค์ 7 อริยมรรคมีองค์ 8  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 23 ข้อ 19 หน้า 246-251, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  2539) 

เนื่องจากรัตนะหมายถึง แก้วที่ถือว่ามีค่ายิ่ง เป็นสิ่งที่นำมาซึ่งความยินดี เป็นสิ่งที่มนุษย์
ทั้งหลายพากันบูชาแสวงหาครอบครอง  มีค่ามาก ชั่งไม่ได้ พบเห็นได้ยาก ไม่ใช่เป็นสิ่งที่ผู้มีฐานะ
อันต่ำต้อยจะนำมาใช้สอยได้ จึงมีการเปรียบพระรัตนตรัยเป็นดุจแก้วอันประเสริฐ 3 ประการของ
พุทธศาสนิกชน ได้แก่พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ อันเป็นสิ่งที่มีคุณค่าสูงสุด  เป็นสิ่งที่นำมาซึ่ง



41 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ความยินดี เป็นสิ่งที่มนุษย์ทั้งหลายพากันบูชาแสวงหาครอบครอง  มีค่ามาก ชั่งไม่ได้ พบเห็นได้
ยาก และไม่ใช่เป็นสิ่งที่ผู้ไม่ศรัทธาในทางธรรมจะนำมาใช้ให้เป็นประโยชน์ได้ 

ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาได้อธิบายถึงความสำคัญและคุณค่าของพระรัตนตรัยไว้มาก 

ดังเช่น เหตุการณ์ที่ทรงแสดงปฐมเทศนา  คือ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ถือได้ว่าเป็นปฐมเทศนาอัน
ก่อให้เกิดธัมมรัตนะเม็ดแรกที่ประทานให้แก่พระปัญจวัคคีย์ ซึ่งเมื่อทรงปฐมเทศนา   จบลง พระ
โกณฑัญญะได้ดวงตาเห็นธรรม บรรลุธรรม แจ้งในธรรมปราศจากความลังเลสงสัยในคำสอนของ
พระพุทธเจ้า กราบทูลขอบวชเป็นพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา  ซึ ่งพระพุทธองค์ทรงบรรพชา
อุปสมบทให้เป็นองค์แรกด้วยวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทา นับเป็นพระสงฆ์องค์แรกในพระพุทธศาสนา 

พระสังฆรัตนะเม็ดแรกได้เกิดขึ้นแล้ว พระรัตนตรัยเกิดขึ้นครบถ้วนแล้ว  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

เล่ม 4 ข้อ 7-24 หน้า 11-31, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  2539) ซึ่งเมื่อพระพุทธ
องค์ทรงแสดงปฐมเทศนาแล้ว พระรัตนตรัยก็ได้ปรากฏต่อชาวโลกเป็น ครั้งแรก ธัมมจักกัปปวัต
ตนสูตรเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงเริ่มต้นหมุนวงล้อแห่งธรรมอันยอดเยี่ยม  ทรงเริ่มต้นการ
ประกาศและเผยแผ่พระพุทธศาสนา  และตั้งแต่นั ้นมาจักรรัตนะของพระธรรมจักรพรรดิราชก็
ดำเนินไปทั่วชมพูทวีปจนถึงปัจจุบัน  คุณค่าของรัตนะจากพระปฐมเทศนา ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร
นั้นเห็นได้อย่างชัดเจนว่า  เป็นจุดเริ ่มต้นในการประกาศและเผยแผ่พระพุทธศาสนา  นอกจาก
คุณค่าของพระรัตนตรัยที่ช่วยในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแล้ว  พระรัตนตรัยยังมีคุณค่าที่สมควร
แก่การเคารพนับถือ สมควรแก่การเข้าถึงและยึดเป็นสรณะ เป็นที่พึ่งที่ระลึกถึงในการดำเนินชีวิต
อีกหลายประการ นอกจากพระรัตนตรัยที่ควรเข้าถึงคุณค่าแล้ว  ยังมีคุณค่าของ “รัตนะ” ทั้งทาง
โลกและทางธรรมที่ปรากฎในพระไตรปิฎกอีกมากที่ควรแก่การค้นคว้าศึกษาและวิจัยเป็นอย่างยิ่ง 

ดังเช่น ปัญญารัตนะ, รัตนะ 5 ประการที่หาได้ยากในโลก, รัตนะ 7 ของพระเจ้าจักรพรรดิ, รัตนะ 

10 อัญมณีที่มีคุณค่า และรัตนะ 37 โพธิปักขิยธรรม ดังนั้นจึงเป็นเรื่องที่สมควรจะทำการศึกษา
วิจัยคุณค่าของ “รัตนะ”ที่ปรากฎในพระไตรปิฎกว่า  มีคุณค่าทางโลกและทางธรรมอย่างไร จะ
เข้าถึงได้อย่างไร จะดำเนินการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎกอย่างไร และ
ผลจากการวิเคราะห์จะมีประโยชน์อย่างไรบ้าง  

จากการศึกษางานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องพบว่า งานวิจัยส่วนใหญ่เป็นการวิจัยการเข้าถึง
พระรัตนตรัยพระสูตรเดียวบ้าง เป็นการวิเคราะห์เรื่องความเชื่อที่มีต่อคณะสงฆ์บ้าง  ส่วนใหญ่เป็น
การศึกษาเฉพาะกรณีเสียมากกว่า ยังไม่มีงานวิจัยเรื่องใดกล่าวถึงหรือเจาะลึกลงในการวิ เคราะห์
การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทั ้งทางโลกและทางธรรมในพระไตรปิฎก  ที ่เป็นภาพรวมโดยตรง 

อย่างไรก็ตาม  งานวิจัยชิ้นนี ้มีวัตถุประสงค์ที ่จะทำการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะใน
พระไตรปิฎก ซึ่งมีความแตกต่างจากงานวิจัยอื่น  ๆ ที่นำมาทบทวนโดยจะเน้นไปที่การวิเคราะห์
การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทั้งทางโลกและทางธรรมในพระไตรปิฎก เพื่อนำคุณค่าของรัตนะใน
พระไตรปิฎกไปใช้สร้างรูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐ 

บทความว ิจ ัยนี ้น ำเสนอข ้อม ูลและผลการว ิเคราะห ์เกี ่ยวก ับ ค ุณค ่าของร ัตนะใน
พระไตรปิฎก การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก และผลการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่า
ของรัตนะในพระไตรปิฎก การวิจัยครั้งนี ้จะเป็นประโยชน์ทางวิชาการในด้านทำให้ทราบข้อมูล



42  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก ได้ทราบถึงรูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐจากการ
เข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก 
2. เพ่ือศึกษาการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก   
3. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก   

 

วิธีดำเนินการวิจัย  
งาน วิ จั ย นี้ เป็ น งาน วิ จั ย เชิ งคุ ณ ภ าพ  (Qualitative Research) แบ บ วิ จั ย เอก ส าร 

(Documentary Research) ด้วยการเสนอแบบวิธีการศึกษาวิเคราะห์ (Analytical Method) และ
การศึกษาแบบวิพากษ์ (Critical Analysis) ซึ่งมีข้ันตอนดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากตำราภาษาไทย และภาษาอังกฤษเพ่ือศึกษาประเด็น
เกี่ยวกับเรื่องการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก และหนังสืออ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องการ
เข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก 

2. แยกแยะประเด็นเพื่อศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 
3. วิพากษ์เหตุผลนั้นและนำไปประเมินน้ำหนัก 
4. เขียนสรุปผลของการศึกษาด้วยวิธีเชิงพรรณนา  
 

ผลการศึกษา 
วัตถุประสงค์ข้อ 1 ในการศึกษาคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก ผลการวิจัยพบว่า รัตนะ 

หรือ รตนํ มีรูปวิเคราะห์ว่า สิ่งที่นำมาหรือพามาซึ่งความยินดี เป็นสิ่งที่ผู้คนทำการบูชาแสวงหา เป็น
สิ่งที่มีค่ามาก ชั่งไม่ได้ พบเห็นได้ยาก และไม่ ใช่สิ่งที่ผู้ต่ำต้อยจะนำไปใช้สอยได้ (อรรถกถา
พระไตรปิฎกภาษาไทย ขุททกนิกาย สุตตนิบาต เล่ม 2 ข้อ 226 หน้า 14-15, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) ประกอบไปด้วยรัตนะทางโลกและรัตนะทางธรรม  

1. รัตนะทางโลก ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกประกอบด้วยรัตนะ 7 อันเป็นรัตนะของพระเจ้า
จักรพรรดิ ได้แก่ จักรแก้ว ช้างแก้ว ม้าแก้ว มณีแก้ว นางแก้ว คหบดีแก้ว และปริณายกแก้ว 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 81-104 หน้า 60-75, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) และรัตนะ 10 อันได้แก่ แก้วมุกดา แก้วมณี ไพฑูรย์ สังข์ ศิลา ประพาฬ เงิน ทอง ทับทิม 
และแก้วตาแมว (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 2 ข้อ 506 หน้า 597, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) รัตนะทางโลกมีคุณค่าในฐานะที่เป็นปัจจัยในการสร้างคุณประโยชน์ให้แก่ตนเอง 
ครอบครัว และสังคม รัตนะทางโลกเป็นทรัพย์เครื่องปลื้มใจมีคุณค่าในหลายด้าน เช่น รัตนะในฐานะ
เป็นเครื่องประดับ ใช้เป็นเครื่องประดับกาย ใช้เป็นเครื่องประดับบารมี ใช้เป็นเครื่องประดับใจสำหรับ
เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต ใช้รัตนะให้เป็นประโยชน์ทางด้านความมั่นคงทางเศรษฐกิจและ
การเมอืง และใช้รัตนะให้เป็นประโยชน์ทางด้านสังคมและวัฒนธรรม  



43 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
2. รัตนะทางธรรม จัดได้เป็นรัตนะในฐานะที่เป็นปัญญา และรัตนะในฐานะของพระรัตนตรัย 

ซ่ึงคุณค่าของปัญญารัตนะ และคุณค่าของพระรัตนตรัย สรุปผลการวิจัยได้ดังนี ้
คุณค่าของปัญญารัตนะ ปัญญามีบ่อเกิด 3 ประการด้วยกันเรียกว่า ปัญญา 3 อันได้แก่ จิน

ตามยปัญญา ได้แก่ปัญญาที่เกิดจากการคิดพิจารณาด้วยตนเอง สุตมยปัญญา ได้แก่ปัญญาที่เกิดจาก
การสดับรับฟังหรือเล่าเรียนรับความรู้มาจากผู้อื่น และภาวนามยปัญญา ได้แก่ ปัญญาอันเกิดจากการ
ปฏิบัติหรือบำเพ็ญภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2558) ทั้งนี้คุณค่าของปัญญารัตนะ
ในพระไตรปิฎกนั้นแบ่งออกได้เป็น คุณค่าของปัญญารัตนะเพ่ือประโยชน์ทางโลกิยะและประโยชน์
ทางโลกุตตระ กล่าวคือ คุณค่าของปัญญารัตนะในพระไตรปิฎกเพ่ือประโยชน์ทางโลกิยะได้แก่ คุณค่า
ต่อการดำเนินชีวิตทางโลกเพ่ือการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณภาพ และคุณค่าสำหรับการควบคุมจิตให้
เข้มแข็งมีพลังในการดำเนินชีวิตทางโลก ส่วนคุณค่าของปัญญารัตนะเพ่ือประโยชน์ทางโลกุตตระได้แก่ 
คุณค่าเพ่ือการดำเนินชีวิตให้บรรลุทางธรรมอันหมายถึง มีปัญญารู้เท่าความจริงตามความเป็นจริง 
เมื่อนำปัญญามาใช้พิจารณาอริยสัจ 4 ส่งผลให้พ้นจากทุกข์ทั้งปวงได้ และเป็นปัจจัยสำคัญในการตัด
วงจรสังสารวัฏ วังวนแห่งการเวียนเกิดเวียนตาย ทำให้บรรลุพระนิพพานได้ คุณค่าของพระรัตนตรัย 
ได้แก่ คุณค่าของพุทธรัตนะ คุณค่าของธรรมรัตนะ คุณค่าของสังฆรัตนะ ในงานวิจัยนี้ได้เน้นคุณค่า
ของพระรัตนตรัยด้านเป็นที่พ่ึงช่วยดับทุกข์ คุณค่าของพระรัตนตรัยด้านการสร้างศรัทธา และคุณค่า
ของพระรัตนตรัยด้านการสร้างปัญญา 

วัตถุประสงค์ข้อ 2 การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก ผลการวิจัยพบว่า การเข้าถึง
คุณค่าของรัตนะทางโลกในพระไตรปิฎก หมายถึง ความเข้าใจอย่างซาบซึ้งในรัตนะ 7 อันได้แก่ รัตนะ
ของพระเจ้าจักรพรรดิ และรัตนะ 10 คือ อัญมณีที่มีค่า จนสามารถนำคุณค่าของรัตนะทางโลกไปใช้
ประโยชน์เพ่ือตนเองและเพ่ือผู้อ่ืนได้ การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทางธรรมในพระไตรปิฎก หมายถึง 
ความเข้าใจอย่างซาบซึ้งในรัตนะ 1 คือ ปัญญา และคุณค่าของรัตนะ 3 คือ พระรัตนตรัย จนสามารถ
นำคุณค่าของรัตนะทางธรรมไปใช้ประโยชน์เพื่อตนเองและเพ่ือผู้อ่ืนได้ 

 ในการศึกษาการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทางโลกในพระไตรปิฎก พบว่า การเข้าถึงคุณค่าของ
รัตนะ 7 คือ รัตนะของพระเจ้าจักรพรรดิ สามารถเข้าถึงได้โดยการประพฤติจักรวรรดิวัตรอันประเสริฐ 
รักษาอุโบสถศีล ในวันอุโบสถ 15 ค่ำ บำเพ็ญทาน ศีล และภาวนา ทั้งนี้จะมีเพียงพระเจ้าจักรพรรดิ
เท่านั้นที่จะเข้าถึงได้ คนทั่วไปยังไม่มีบารมีเพียงพอที่จะเข้าถึงคุณค่าของรัตนะ 7 ซึ่งเป็นรัตนะเฉพาะ
สำหรับพระเจ้าจักรพรรดิได้ อย่างไรก็ตาม หากผู้นำประเทศประพฤติจักรวรรดิวัตรอันประเสริฐนี้ได้ 
ผู้นำท่านนั้นก็จะได้รับการยกย่องสรรเสริญจากประชาชนว่า เป็นรัฐบุรุษ ส่วนการเข้าถึงคุณค่าของ
รัตนะ 10 คือ อัญมณีที่มีค่านั้น สามารถเข้าถึงได้ด้วยการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจที่ดีขึ้นมา โดยใช้
หลักธรรมทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ในปัจจุบันด้วยหลักธรรม 4 ประการเพ่ือประโยชน์ในภพนี้ 
หลักธรรมสัมปรายิกัตถะเพ่ือประโยชน์ในภพหน้าด้วยหลักธรรม 4 ประการ หลักธรรมสำหรับ
คุณสมบัติที่ดีของพ่อค้า หลักธรรมในการแบ่งโภคทรัพย์ที่หามาได้ออกเป็น 4 ส่วนแล้วใช้สอยตามเหตุ
อันสมควร หลักในการแบ่งทรัพย์ออกเป็น 4 ส่วนเพ่ือการสะสมทรัพย์ให้เพ่ิมพูนขึ้น หลักอิทธิบาท 4 
และกุลจิรัฏฐิติธรรมเพื่อความยั่งยืนของโภคทรัพย์ 

สำหรับการศึกษาการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทางธรรมในพระไตรปิฎก พบว่า การเข้าถึง
คุณค่าของรัตนะ 1 คือ ปัญญา หมายถึง การเข้าถึงคุณค่าของปัญญานั้น คือ การทำให้เกิดปัญญา ทำ



44  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ให้มีปัญญา ทำให้ปัญญาพัฒนาขึ้นในตนเอง การสร้างปัญญาให้เกิดขึ้นกับตนเองซึ่งมี 3 ทางด้วยกัน
ได้แก่ (1) สุตมยปัญญา เป็นปัญญาที่ได้จากการสดับรับฟังหรือเล่าเรียนรับความรู้มาจากผู้อ่ืน จากคน
ดี คนมีปัญญา คนมีคุณธรรม จากสัตบุรุษ เสียงจากผู้อ่ืนนี้ เรียกว่า ปรโตโฆสะ ซึ่งจะทำให้เกิดศรัทธา 
ทำให้เกิดปัญญา ทำให้เกิดสัมมาทิฏฐิขึ้นมาได้ (2) จินตามยปัญญา เป็นปัญญาที่ได้จากการคิด
พิจารณาด้วยตนเอง คิดอย่างถูกวิธี คิดหรือทำในใจโดยแยบคาย การรู้จักคิดพิจารณาด้วยตนเอง รู้จัก
คิดอย่างถูกวิธี คิดเป็น คิดอย่างแยบคายนี้เรียกว่า โยนิโสมนสิการ (3) ภาวนามยปัญญา เป็นปัญญาที่
ได้จากการปฏิบัติสมาธิบำเพ็ญภาวนา เป็นปัญญาที่เกิดจากการลงมือปฏิบัติ ลงมือทำด้วยตนเอง โดย
นำความรู้ความเข้าใจที่ได้จากสุตมยปัญญาและจินตามยปัญญาไปปฏิบัติจนได้ผลเห็นผลจากการ
ปฏิบัติ ทำให้เกิดปัญญาเห็นความจริงตามความเป็นจริง ส่วนการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะ 3 คือ พระ
รัตนตรัย การเข้าถึงคุณค่าของพระรัตนตรัย 2 วิธี คือ แบบโลกิยะและแบบโลกุตตระ โดยการเข้าถึง
คุณค่าของพระรัตนตรัยแบบโลกิยะ ประกอบด้วย (1) โดยการมอบกายถวายตนแด่พระรัตนตรัย (2) 
โดยการยอมรับนับถือพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึง (3) โดยการแสดงตนเป็นศิษย์ (4) โดยการกราบหรือ
ประนมมือแสดงความนอบน้อม (5) โดยการระลึกถึง (6) โดยบุคคลาธิษฐาน ยึดบุคคลเป็นที่ตั้ง (7) 
โดยธัมมาธิษฐาน ยึดหลักธรรมเป็นที่ตั้ง (8) โดยการเข้าถึงอานุภาพของพระรัตนตรัย ส่วนวิธีการ
เข้าถึงคุณค่าของพระรัตนตรัยทางโลกุตตระ ประกอบด้วย (1) โดยการเข้าถึงสภาวะแห่งพระรัตนตรัย 
(2) โดยการบรรลุธรรม 

วัตถุประสงค์ข้อ 3 ศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก  ผลการวิจัย
พบว่าการวิเคราะห์การเข้าถึงรัตนะทางโลกในพระไตรปิฎกในประเด็นการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะ 7 
คือ รัตนะของพระเจ้าจักรพรรดิ ซึ่งสามารถเข้าถึงได้โดยการประพฤติจักรวรรดิวัตรอันประเสริฐ 
รักษาอุโบสถศีล ในวันอุโบสถ 15 ค่ำ บำเพ็ญทาน ศีล และภาวนา ซึ่งจะมีเพียงพระเจ้าจักรพรรดิ
เท่านั้นที่จะเข้าถึงได้ คนทั่วไปยังไม่มีบารมีเพียงพอที่จะเข้าถึงคุณค่าของรัตนะ 7 ซึ่งเป็นรัตนะเฉพาะ
สำหรับพระเจ้าจักรพรรดิได้ อย่างไรก็ตาม ในวิเคราะห์การเข้าถึงรัตนะ 7 โดยวิธีการเข้าถึงรัตนะด้วย
การบำเพ็ญของพระเจ้าจักพรรดิดังที่กล่าวมาแล้วนั้น นั้นพบว่ามีความสำคัญทางด้านการพัฒนาชีวิต 
มีความสำคัญทางด้านการเมืองการปกครอง มีความสำคัญทางด้านเศรษฐกิจ มีความสำคัญทางด้าน
การศึกษา และมีความสำคัญทางด้านจริยธรรม หากผู้นำประเทศสามารถดำเนินการเพ่ือให้เข้าถึง
คุณค่าของรัตนะ 7 ด้วยวิธีการดังกล่าวข้างต้น ย่อมนำพาประเทศชาติให้เจริญรุ่งเรืองอย่างยิ่ง เป็นผล
ให้ประชาชนยกย่องสรรเสริญผู้นำผู้นั้นว่าเป็น รัฐบุรุษ ดังแสดงในภาพประกอบ 1 

 
 



45 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 

 
ภาพประกอบ 1 ผลการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่ารัตนะ 7 

 
ส่วนการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทางโลกที่เป็นรัตนะ 10 คือ อัญมณีที่มีค่านั้น สามารถเข้าถึง

ได้ด้วยการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจที่ดีขึ้นมา โดยใช้หลักธรรมทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ในปัจจุบัน
ด้วยหลักธรรม 4 ประการเพ่ือประโยชน์ในภพนี้ หลักธรรมสัมปรายิกัตถะเพ่ือประโยชน์ในภพหน้า
ด้วยหลักธรรม 4 ประการ หลักธรรมสำหรับคุณสมบัติที่ดีของพ่อค้า หลักธรรมในการแบ่งโภคทรัพย์ที่
หามาได้ออกเป็น 4 ส่วนแล้วใช้สอยตามเหตุอันสมควร หลักในการแบ่งทรัพย์ออกเป็น 4 ส่วนเพ่ือการ
สะสมทรัพย์ให้เพ่ิมพูนขึ้น หลักอิทธิบาท 4 และกุลจิรัฏฐิติธรรมเพ่ือความยั่งยืนของโภคทรัพย์ดังแสดง
ในภาพประกอบ 2 

 
ภาพประกอบ 2 รูปแบบการเข้าถึงคุณค่ารัตนะ 10 คืออัญมณีท่ีมีค่า 

การวิเคราะห์การเข้าถึงรัตนะทางธรรมในพระไตรปิฎกในประเด็นการเข้าถึงคุณค่าของ
ปัญญารัตนะนั้น พบว่า ผลวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่ารัตนะ 1 คือปัญญาด้วยสุตมยปัญญา สรุปได้ว่า



46  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
การสดับรับฟังหรือเล่าเรียนรับความรู้จากสัตบุรุษ จะก่อให้เกิดปัญญาหรือความรู้ได้ทั้งทางโลกและ
ทางธรรม ซึ่งเมื่อการรับฟังจากสัตบุรุษแล้วทำให้เกิดผล คือ ปัญญาความรู้ จะทำให้เกิดศรัทธาใน
สัตบุรุษผู้นั้นและความดีงามทั้งหลายเพิ่มข้ึน  

ปัญญาที่เกิดจากการรับฟังจากสัตบุรุษ ปรโตโฆสะ ที่ทำให้เกิดศรัทธานั้น เมื่อประกอบกับ
ปัญญาที่เกิดจากการโยนิโสมนสิการหรือที่ได้จากวิธีคิดเหล่านี้ จะนำไปสู่การปฏิบัติด้วยแนวคิดที่ได้คิด
และพิจารณากลั่นกรองมาเป็นอย่างดี ด้วยความคิดที่เฉียบคมมากขึ้น นำไปสู่ผลสำเร็จตามเป้าหมาย
อย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผลเป็นอย่างดี ยิ่งก่อให้เกิดความศรัทธาในสิ่งที่เรียนรู้มามากยิ่งขึ้น 
ทั้งนี้เมื่อได้รับฟังจากสัตบุรุษจนเกิดศรัทธา เกิดความเชื่อฟังในสัตบุรุษนั้นแล้ว ก็จะนำไปคิดพิจารณา
เพ่ิมเติมด้วยโยนิโสมนสิการ จนเริ่มเห็นจริงตามที่สัตบุรุษกล่าวก็ยิ่งเชื่อถือในสัตบุรุษนั้น ทำให้เกิด
ศรัทธาเพ่ิมขึ้น ก็จะรับฟังจากสัตบุรุษนั้นมากขึ้น ก็เพ่ิมศรัทธาให้มากขึ้นไปอีก แล้วก็โยนิโสมนสิการ
มากขึ้น ศรัทธาก็เพ่ิมข้ึนอีก จึงเป็นเหมือนวงจรป้อนกลับ 

ภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาอันเกิดจากการปฏิบัติจากความรู้ที่ได้มาจากสุตมยปัญญาและ
จินตามยปัญญา จนได้ผล เกิดความซาบซึ้งมั่นใจมากยิ่งขึ้น การสร้างปัญญาให้เกิดทั้ง 3 วิธีนั้น จะเป็น
สิ่งที่เป็นปัจจัยซึ่งกันและกันกล่าวคือ ปัญญาที่เกิดจากการรับฟังจากสัตบุรุษ ปรโตโฆสะ ทำให้เกิด
ศรัทธานั้น เมื่อได้รับฟังจากสัตบุรุษจนเกิดศรัทธา เกิดความเชื่อฟังในสัตบุรุษนั้นแล้ว ก็จะนำไปคิด
พิจารณาเพ่ิมเติมด้วยโยนิโสมนสิการ จนเริ่มเห็นจริงตามที่สัตบุรุษกล่าวก็ยิ่งเชื่อถือในสัตบุรุษนั้น ทำ
ให้เกิดศรัทธาเพ่ิมขึ้น ก็จะรับฟังจากสัตบุรุษนั้นมากขึ้น ก็เพ่ิมศรัทธาให้มากขึ้นไปอีก แล้วก็โยนิโส
มนสิการมากขึ้น ศรัทธาก็เพ่ิมขึ้นอีก ดังแสดงในภาพประกอบ3 ทั้งนี้ ศรัทธาและปัญญาเป็นปัจจัย 2 
ประการที่ทำให้เกิดสัมมาทิฏฐิ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

ภาพประกอบ 3 ความเป็นปัจจัยซ่ึงกันและกันในการสร้างปัญญา 3 วิธี 

การวิเคราะห์การเข้าถึงรัตนะทางธรรมในพระไตรปิฎกในประเด็นการเข้าถึงคุณค่าของพระ
รัตนตรัยนั้น ได้ทำการศึกษาวิเคราะห์ในประเด็น วิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าพระรัตนตรัยแบบโลกิยะ 



47 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
และวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าพระรัตนตรัยแบบโลกุตตระ ผลการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าพระ
รัตนตรัยแบบโลกิยะ พบว่า สิ่งที่สำคัญคือ การทำให้เกิดศรัทธาต่อพระรัตนตรัย ทำให้เกิดความเชื่อ
ฟังต่อสัตบุรุษ อันเป็นผลทำให้เกิดสุตมยปัญญา ซึ่งบุคคลผู้นั้นจะนำข่าวสารข้อมูลต่าง ๆ ที่ได้สดับรับ
ฟังจากสัตบุรุษ ไปพิจารณาไตร่ตรองด้วยการโยนิโสมนสิการ เมื่อพิจารณาไตร่ตรองแล้วก็เกิดความ
เชื่อถือ เพ่ิมความศรัทธามากขึ้น จึงรับนำไปปฏิบัติต่อ เมื่อนำไปปฏิบัติก็ย่อมเกิดภาวนามยปัญญา 
เกิดความเชื่อมั่น มีใจหนักแน่นมั่นคงไม่หวั่นไหว มีเป้าหมายสูงสุดในชีวิต คือพระนิพพาน ดังนั้นจะ
เกิดการเลื่อนฐานจิตของตนเองให้สูงขึ้น ด้วยการเข้าถึงคุณค่าพระรัตนะตรัยตรัยแบบโลกุตตระต่อไป 

ส่วนผลการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าพระรัตนตรัยแบบโลกุตตระ พบว่า ทั้งการเข้าถึงสภาวะ
แห่งพระรัตนตรัย และการเข้าถึงคุณค่าของพระรัตนตรัยด้วยการบรรลุธรรมนี้ ที่สำคัญคือ ความมี
ศรัทธาที่มั่นคงไม่หวั่นไหวในพระรัตนตรัย ซึ่งในที่สุดจะนำพาให้จิตหลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง ซึ่งเมื่อ
พิจารณาร่วมกับผลการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าพระรัตนตรัยแบบโลกิยะทั้งแปดประเภทแล้ว สิ่งที่
สำคัญเหมือนกัน คือ ศรัทธา ซึ่งทำให้เกิดความเชื่อฟังต่อสัตบุรุษ อันเป็นผลทำให้เกิดสุตมยปัญญา ซึ่ง
เป็นผลให้ผู้นั้นนำสิ่งต่าง ๆ ที่ได้สดับรับฟังจากสัตบุรุษ ไปพิจารณาไตร่ตรองด้วยการโยนิโสมนสิการ 
เมื่อพิจารณาไตร่ตรองแล้วก็เกิดความเชื่อถือ เพ่ิมความศรัทธามากข้ึน จึงรับนำไปปฏิบัติต่อ เมื่อนำไป
ปฏิบัติก็ย่อมเกิดภาวนามยปัญญา จนเกิดความเชื่อมั่น มีใจหนักแน่นมั่นคงไม่หวั่นไหว มีเป้าหมาย
สูงสุดในชีวิต คือพระนิพพาน แล้วปฏิบัติด้วยการเดินไปตามทางสายเอกทางเดียว คือ มรรคมีองค์ 8 
อย่างมั่นใจ เพ่ือเป้าหมายสูงสุดในชีวิต คือ พระนิพพาน และในที่สุดย่อมหลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง 
บรรลุพระนิพพานในที่สุด ดังแสดงในภาพประกอบ 4 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

ภาพประกอบ 4 ผลการวิเคราะห์การเข้าถึงคุณค่าพระรัตนตรัย  

 
 
 



48  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะในพระไตรปิฎก ผู้วิจัยได้รูปแบบการวิเคราะห์ดังนี้     
1.แนวคิดเรื่องพระรัตนตรัยแบบโลกิยะ เป็นการทำให้เกิดศรัทธาต่อพระรัตนตรัย ทำให้เกิด

ความเชื่อฟังต่อสัตบุรุษ อันเป็นผลทำให้เกิดสุตมยปัญญา ซึ่งบุคคลผู้นั้นจะนำข่าวสารข้อมูลต่าง ๆ ที่
ได้สดับรับฟังจากสัตบุรุษ ไปพิจารณาไตร่ตรองด้วยการโยนิโสมนสิการ เมื่อพิจารณาไตร่ตรองแล้วก็
เกิดความเชื่อถือ เพ่ิมความศรัทธามากขึ้น จึงรับนำไปปฏิบัติต่อ เมื่อนำไปปฏิบัติก็ย่อมเกิดภาวนามย
ปัญญา เกิดความเชื่อมั่น มีใจหนักแน่นมั่นคงไม่หวั่นไหว มีเป้าหมายสูงสุดในชีวิต คือพระนิพพาน 
ดังนั้นจะเกิดการเลื่อนฐานจิตของตนเองให้สูงขึ้น ด้วยการเข้าถึงคุณค่าพระรัตนตรัยแบบโลกุตตระ
ต่อไป ซึ่งสอดคล้องกับดุษฎีนิพนธ์ของธานี สุวรรณประทีปที่ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่องคัมภีร์สา
รัตถสมุจจยจตุภาณวารอรรถกถา: การแปลและการวิเคราะห์ ซึ่บรรยายถึงคำว่า สรณะ หมายถึง
กำจัด ทำลาย ดับภัย คือความกลัว ความหวาดสะดุ้ง ทุกข์ ทุคติ ความเศร้าหมองได้ ดังนั้นการเข้าถึง
พระรัตนตรัยจึงกำจัด ทำลาย ดับภัย คือความกลัว ความหวาดสะดุ้ง ทุกข์ ทุคติ  ความเศร้าหมองได้ 
ทำให้เกิดความเชื่อมั่น มีใจหนักแน่นมั่นคงไม่หวั่นไหว มีเป้าหมายสูงสุดในชีวิต คือพระนิพพาน (ธานี 
สุวรรณประทีป, 2536) 

2.การเข้าถึงพระรัตนตรัยด้วยความศรัทธามีผลทำให้ผู้เข้าถึงพ้นจากความทุกข์ได้ สอดคล้อง
กับวิทยานิพนธ์ของถิรพิทย์ สุริวงษ์ ที่ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่องการศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงไตรสรณ
คมน์ของชาวพุทธในสังคมไทย ซึ่งทำการวิจัยเกี่ยวกับการยึดที่พ่ึงแบบไตรสรณคมน์ของชาวพุทธใน
สังคมไทย ผลการวิจัยพบว่า ความศรัทธาในพระรัตนตรัยสามารถทำให้ผู้เข้าถึงพ้นจากความทุกข์ได้
เช่นกัน (ถิรพิทย์ สุริวงษ์, 2561) และสอดคล้องกับพระมหาชัยณรงค์ อภินนฺโท (อุดม), พระมหา
จีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณที่เสนอว่า ไตรสรณคมน์เป็นรูปแบบการบวชประเภทหนึ่ง  ปัจจุบันรูปแบบการ
บวชแบบนี้ใช้กับการบวชสามเณร เป็นสิ่งสำคัญสำหรับชาวพุทธเพราะสามารถปลดเปลื้องความทุกข์
โดยเฉพาะอย่างยิ่งคือความทุกข์ทางใจ ที่พ่ึงอ่ืนนอกเหนือจากพระรัตนตรัยแล้วอย่างมากก็ช่วยได้แค่
ลดความวิตกกังวลได้ชั่วคราวเท่านั้น (พระมหาชัยณรงค์ อภินนฺโท (อุดม), พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺ
โณ, 2565) 

3. การเข้าถึงคุณค่าของรัตนะทางโลกท่ีเป็นรัตนะ 10 คือ อัญมณีที่มีค่านั้น สามารถเข้าถึงได้
ด้วยการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจที่ดีขึ้นมา โดยใช้หลักธรรมทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ในปัจจุบันด้วย
หลักธรรม 4 ประการเพ่ือประโยชน์ในภพนี้ หลักธรรมสัมปรายิกัตถะเพ่ือประโยชน์ในภพหน้าด้วย
หลักธรรม 4 ประการ หลักธรรมสำหรับคุณสมบัติที่ดีของพ่อค้า หลักธรรมในการแบ่งโภคทรัพย์ที่หา
มาได้ออกเป็น 4 ส่วนแล้วใช้สอยตามเหตุอันสมควร หลักในการแบ่งทรัพย์ออกเป็น 4 ส่วนเพ่ือการ
สะสมทรัพย์ให้เพ่ิมพูนขึ้น หลักอิทธิบาท 4 และกุลจิรัฏฐิติธรรมเพ่ือความยั่งยืนของโภคทรัพย์ 
สอดคล้องกับดุษฎีนิพนธ์ของกาญจนา หาญศรีวรพงศ์ ที่ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่องการสร้างดุลยภาพ
ชีวิตตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ซึ่งผลการวิจัยพบว่า การสร้างดุลยภาพชีวิตทางด้านเศรษฐกิจ
ตามแนวทางหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา ทำได้โดยใช้หลักธรรมในพระพุทธศาสนามาประพฤติ
ปฏิบัติ โดยต้องประพฤติปฏิบัติรักษาศีล เจริญจิตตภาวนา เมื่อเกิดสัมมาทิฏฐิก็จะดำเนินชีวิตได้อย่าง
มีดุลยภาพ โดยหลักธรรมที่จะต้องนำประพฤติปฏิบัติควบคู่ไปกับศีล และมัชฌิมาปฏิปทา มีหลาย
ประการด้วยการ เช่น การสันโดษในปัจจัย 5 พิจารณาปัจจัย 4 อยู่เนือง ๆ ใช้จ่ายอย่างระมัดระวังไม่



49 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
บริโภคเกินความจำเป็นพ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์มากจนเกินไป ดำเนินชีวิตตามแนวทางหลักการ
เศรษฐกิจพอเพียงของในหลวงรัชกาลที่ 9 และใช้หลักทิฏฐธัมมิกัตถธรรม คือหลักธรรมที่เป็น
ประโยชน์ในปัจจุบัน หรือที่เรียกว่าคาถาหัวใจเศรษฐี (อุ อา กะ สะ) มาเป็นแนวทาง เพ่ือให้สามารถ
ดำเนินชีวิตได้อย่างผู้มีดุลยภาพทางด้านเศรษฐกิจที่ดี ไม่มีความเดือดร้อน ดำเนินชีวิตได้อย่างปกติสุข 
เมื่อบุคคลดำเนินชีวิตตามแนวทางหลักธรรมในพระพุทธศาสนาได้ถูกต้องก็จะเป็นผู้มีดุลยภาพชี วิต
ด้านเศรษฐกิจที่ดี มีความสุขเพราะมีชีวิตและดำเนินชีวิตอยู่อย่างพอเพียง (กาญจนา หาญศรีวรพงศ์, 
2561) 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
ผลจากการวิจัยได้องค์ความรู้สำหรับการดำเนินชีวิตทางโลก (โลกิยะ) และองค์ความรู้สำหรับ

การดำเนินชีวิตทางธรรม (โลกุตตระ) ดังนี้ 
1) องค์ความรู้สำหรับการดำเนินชีวิตประกอบด้วยรัตนะทางโลก (โลกิยะ) 
หากใช้หลักธรรมของพระพุทธเจ้าเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตแล้ว จะมีรูปแบบการดำเนิน

ชีวิตที่ประเสริฐ ดังภาพประกอบ 5 ดังนี้ 
 

 
ภาพประกอบ 5 รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางโลก (โลกียะ) 

ในการดำเนินชีวิตทางโลกนั้น เพ่ือให้มีชีวิตที่ประเสริฐนั้น ประการแรกชีวิตต้องมีปัจจัยอัน
ได้แก่ โภคทรัพย์สำหรับจับจ่ายใช้สอยในการดำเนินชีวิต ประการที่ 2 การดำเนินชีวิตต้องมีความ
มั่นใจและมีความมั่นคง ประการที่ 3 ชีวิตต้องประสบความสำเร็จ ด้วยการดำเนินชีวิตตามหลักธรรม
ในพระไตรปิฎก  

2) องค์ความรู้สำหรับการดำเนินชีวิตประกอบด้วยรัตนะทางธรรม (โลกุตตระ) 



50  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
อย่างไรก็ตามการดำเนินชีวิตทางโลกอย่างประเสริฐดังกล่าวข้างต้น สำหรับบางบุคคลนั้น แม้

จะทำให้ได้รับกามโภคีสุขทั้ง 4 ประการก็ตาม แต่ก็ยังเห็นว่า ชีวิตยังไม่มีความเป็นอิสระ ยังต้องแบก
ภาระต่าง ๆ อีกมากมาย ยังมีสุขอ่ืนที่ยิ่งกว่า หรือความไม่สุขไม่ทุกข์ นั่นคือ โลกุตตรสุข ด้วยการ
ดำเนินชีวิต ดังภาพประกอบ 6 รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางธรรม (โลกุตตระ)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

ภาพประกอบ 6 รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางธรรม (โลกุตตระ) 

ในภาพประกอบ 6 นั้น เริ่มด้วยความมีศรัทธาที่มั่นคงไม่หวั่นไหวในพระรัตนตรัย แล้วเกิด
ตระหนักว่า การอยู่ครองเรือนเป็นเรื่องอึดอัด ไม่เป็นอิสระ มีภาระมากมาย จึงละทิ้งโภคสมบัติ
ทั้งหลายออกบวช เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) และสาชีพ (มีแบบแผนแห่งความ
ประพฤติที่ดี ได้แก่ สิกขาบท) เป็นผู้สันโดษ สังวรอินทรีย์ มีศีล มีสติสัมปชัญญะ ปฏิบัติสมถะและ
วิปัสสนาจนบรรลุฌานทั้ง 4 ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ จุตูปปาตญาณ อาสวักขยญาณ ตามลำดับ รู้ชัด
ตามความเป็นจริงในอริยสัจ 4 จนในที่สุดจิตหลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง รูปแบบชีวิตที่ประเสริฐทาง
ธรรมนี้ เป็นชีวิตที่เรียบง่าย เป็นอิสระ ไม่มีภาระ  

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย คือ รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางโลก ดังภาพที่ 4 และ
รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางธรรมดังภาพที่ 5 สามารถนำไปใช้เป็นแนวทางในการดำเนิน
ชีวิตของแต่ละบุคคล ทั้งนี้มนุษย์ทุกคนมีสิทธิ์ที่จะเลือกทางเดินชีวิตของตนเองตามเป้าหมายในชีวิต
ของแต่ละบุคคล 

 
บทสรุป 

การศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงรัตนะในพระไตรปิฎกนั้น ทำให้รู้ความหมายอย่างซาบซึ้งของ
รัตนะ และได้ทราบถึงคุณค่าของรัตนะ ซึ่งประกอบไปด้วยรัตนะทางโลก อันได้แก่ รัตนะ 7 รัตนะ 10  
และรัตนะอันประเสริฐทางธรรม ที่สำคัญคือได้รู้วิธีการเข้าถึงคุณค่าของรัตนะนั้น ๆ และยังได้รูปแบบ



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง ที่ประเสริฐและก่อประโยชน์สูงสุดในชีวิต ให้เป็นผล รวมไปถึงการดำเนิน
ชีวิตที่ประเสริฐสุดในทางธรรมอันได้แก่ รัตนะ 1 คือปัญญา รัตนะ 3 คือพระรัตนตรัย 

 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
นำรูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางโลก (โลกิยะ) และรูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทาง
ธรรม (โลกุตตระ) ไปเผยแพร่ต่อสาธารณชน เพ่ือเปิดโอกาสให้แก่ผู้ที่ไม่มีโอกาสได้สัมผัสกับคั มภีร์
พระไตรปิฎกได้ จะทำให้สาธารณชนเกิดความสนใจในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่า มิใช่เพียงแต่เป็นตำรา
ทางธรรมะเท่านั้น แต่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตได้เป็นอย่างดี ทำให้ชีวิต
มีความสุขในทางโลก และพ้นทุกข์ในทางธรรม เป็นการเปิดขุมทรัพย์ในพระไตรปิฎกให้สาธารณชนได้
เห็นในอีกมุมมองหนึ่ง 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบที่สำคัญ คือ รูปแบบการดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางโลก รูปแบบการ

ดำเนินชีวิตที่ประเสริฐทางธรรม และองค์ความรู้ในพระไตรปิฎก สามารถนำไปประยุกต์ใช้กับการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาในปัจจุบัน อย่างไรก็ตาม ยังมีรายละเอียดที่สมควรค้นหาต่อยอดเพ่ิมเติม เพ่ือ
ประโยชน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ซ่ึงสำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็น
ดังนี้ 

1. ศึกษาบูรณาการศรัทธาของพระรัตนตรัยที่มีต่อการดำเนินชีวิตของสังคมไทย 
2. ศึกษาเปรียบเทียบพระรัตนตรัยในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับพระรัตนตรัยใน

พระพุทธศาสนามหายาน 
3. ศึกษาวิเคราะห์พระรัตนตรัยกับข้อปฏิบัติในการเข้าถึงภาวะความจริงสู งสุด คือพระ

นิพพาน 
 

เอกสารอ้างอิง 
กาญจนา หาญศรีวรพงศ์. (2561). “การสร้างดุลยภาพชีวิตตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา”. ดุษฎี

นิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ถิรพิทย์ สุริวงศ์ (2561). การศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงไตรสรณคมน์ของชาวพุทธในสังคมไทย.  
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ธานี สุวรรณประทีป (2536). คัมภีร์สารัตถสมุจจยจตุภาณวารอรรถกถา: การแปลและการวิเคราะห์. 
ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาชัยณรงค์ อภินนฺโท (อุดม), พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ. (2565). การศึกษาวิเคราะห์ไตร
สรณคมน์ในพระไตรปิฎก. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(3), หน้า 182-194. 



52  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 

23). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.     
 
 



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
วิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสตูร  

An Analysis on Reducing Defilements in Vatthupama Sutta 
 
 

1นวลนภา ยุคันตพรพงษ์ 2พระเทพวัชราจารย์, (เทียบ สิรญิาโณ) 3พระมหาอดิเดช สติวโร 
1 Nualnapha Yukuntapornpong 2Phra Debvajracarya (Thiab Siriñaño) 

3 Phramaha Adidej Sativaro 

123คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
123Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding Author, Email: Jewmcu@gmail.com 
 
Received September 15, 2023; Revised September 15, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาอุปกิเลสในพระสุตตันตปิฎกเพ่ือศึกษาอุปกิเลส
และการลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตรเพ่ือวิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร การวิจัยครั้งนี้เป็นการ
วิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยการวิจัยทางด้านเอกสาร ร่วมกับการสัมภาษณ์เชิงลึก และสังเกตแบบมีส่วนร่วม 
ผลการวิจัยพบว่า 1) อุปกิเลสในพระสุตตันตปิฎกมีมากกว่า 16 ในบางพระสูตรมีมากหรือน้อยกว่า 16
ประการ ล้วนแล้วแต่กล่าวถึงการลด ละ เลิกกิเลส ที่เป็นโทษภัยต่อตนและผู้อ่ืน 2) การลดละกิเลส
ตามหลักวัตถูปมสูตร กล่าวถึงการละกิเลสเหมือนกับช่างย้อมนำผ้าที่สกปรกเปรอะเปื้อนกับผ้าที่
สะอาดใส่ลงในน้ำย้อมจะเกิดผลที่ต่างกัน เปรียบเหมือนจิตที่ปราศจากกิเลสก็จะมีแต่ความสุขได้ พ้น
จากความทุกข์รู้ธรรมะที่เป็นเครื่องมือสละออกจากกิเลส 3) วิเคราะห์การลดกิเลสในวัตถูปมสูตรผ่าน
โครงการการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรมที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี ผู้ผ่านการอบรม
สามารถลด ละ เลิก ความโลภ โกรธ หลงแบ่งตามกลุ่มของอุปกิเลส 16 เมื่อนำไปปฏิบัติและ
ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย คือ 1. ได้ทราบการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตร 2.ได้ทราบผล
วิเคราะห์แนวทางการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตรในโครงการการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถี
ธรรม ที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี 3.จะได้นำไปใช้เป็นแนวทางการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตร
สำหรับพุทธศาสนิกชนเพื่อลด ละ เลิก ความโลภ ความโกรธ ความหลง แบ่งตามกลุ่มของอุปกิเลส 16 
ที่เป็นรากเหง้าของเหตุแห่งทุกข์โรคร้ายและเรื่องร้ายให้มีความผาสุกยั่งยืนยิ่งขึ้น 
คำสำคัญ: การลดอุปกิเลส; วัตถูปมสูตร; พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract  
 This article was purposely made to study upakilesa in Sutta Piṭaka, 
reduction of upakilesa in Vattupana Sutta and then analyzing its reduction in 
Vattupana Sutta. This research is qualitative research using document research 



54  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
together including in-depth interviews and participatory observation. The research 
results showed that: 1) there are more than 16 precepts of defilements in the Sutta 
Piṭaka. In some suttas, there are more or less than 16, all of which refer to reducing, 
relinquishing, and giving up defilements that are harmful to oneself and others, 2) 
the abandonment of desires is like a dyer putting dirty clothes and clean clothes into 
the dyeing water, there will be different results as if the mind being without 
defilements would have only happiness, and 3) in analyzing the reduction of 
defilements in Vattupana Sutta through a health camp project based on the 
principles of Dhamma medicine at Suonpanaboon, Pathum Thani province, it 
suggested that those who have been properly trained could reduce and relinquish 
greed, anger, and delusion among the 16 defilements even more. When put into 
practice and the benefits obtained from the research, they are of: 1) reduction of 
defilement could be made, 2) its results gained from the methods for reducing 
desires according to the materialistic principles in the health camp program according 
to the principles of Dharma Medicine, Suonpanaboon Pathum Thani Province could 
be pointed out, and 3) it could be served as a guideline to reduce defilements 
according to the materialistic principle for Buddhists to reduce, abandon, greed, 
anger, delusion, divided by groups of 16 defilements that are the root cause of 
suffering from diseases and bad things resulting in providing more sustainable 
happiness. 
Keywords: Reducing Defilements; Vatthupama Sutta; Theravada Buddhism 

บทนำ  
 วัตถูปมสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยการอุปมาอุปมัยที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงถึงความสำคัญ
ของจิตใจมนุษย์ดุจผ้าขาวเมื่อถูกสีย้อมคือ อุปกิเลส16(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 2559.) 
ครอบงำฉันนั้นจะถูกทุกข์ทับถม เป็นอีกทางเลือกหนึ่งให้เราได้ศึกษาเรียนรู้  เพ่ือให้คลายทุเลาความ
ทุกข์จากโรคร้าย, เรื่องร้ายต่อตนเองและบุคคลรอบข้างได้ วัตถูปมสูตรมีปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก 
เล่มที่ 12 (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 12 ข้อที่ 70 หน้าที่ 62, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรม ณ พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี 
ต่อภิกษุโดยทรงยกตัวอย่างช่างย้อม นำผ้าที่สกปรก เปรอะเปื้อน ใส่ลงในน้ำย้อมสี คือ สีเขียว สี
เหลือง สีแดง หรือสีชมพู ผ้าผืนนั้นจะพึงเป็นผ้าที่ย้อมได้ไม่ดี มีสีไม่สดใส เพราะผ้าผืนนั้นเป็นผ้าที่ไม่
สะอาด แม้ฉันใด เมื่อจิตเศร้าหมอง ทุคติ  ก็เป็นอันหวังได้ ช่างย้อมผ้า จะพึงนำผ้าที่สะอาดหมดจด 
ใส่ลงในน้ำย้อมสี คือ สีเขียว สีเหลือง สีแดง หรือสีชมพู ผ้าผืนนั้นจะพึงเป็นผ้าที่ย้อมได้ดี มีสีสดใส 
เพราะผ้าผืนนั้นเป็นผ้าที่สะอาด เมื่อจิตไม่เศร้าหมอง สุคติ  ก็เป็นอันหวังได้ ฉันนั้นเหมือนกัน เมื่อไม่
ประมาทมีความเพียร อุทิศกายและใจ รู้ชัดในอุปกิเลสทั้ง 16 (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 12 ข้อที่ 



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
70 หน้าที่ 62, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  เมื่อได้ศึกษาวัตถูปมสูตรแล้วยังมีหลักธรรมซึ่ง
เป็นองค์ธรรมให้เรานำไปปฏิบัติเพื่อกำจัดกิเลสที่เป็นต้นเหตุแห่งทุกข์ท้ังหมดทั้งมวล 
             ความต้องการปฏิบัติศีลละเอียดยิ่งขึ้นจากการลดละเลิกอบายมุขและศีล5เบื้องต้น ละจาก
การติดชั่วแล้ว แต่ยังคงมีความทุกข์ที่ยังคงติดยึดในความดีที่ไม่รู้ตัวมาก่อนจนได้ศึกษาใน วัตถูปมสูตร
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 12 ข้อที่ 70 หน้าที่ 62, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จึงได้รู้
ว่าที่จริงแล้วยังคงมีอุปกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในตนดังที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงการเปรียบเทียบว่าด้วยผ้า
ที่ช่างย้อมเมื่อจะนำผ้าไปย้อมเพ่ือต้องการให้เป็นสีเขียว ก็จะนำผ้าไปแช่ลงในน้ำย้อมสีเขียว มีสีดำ
สำริดและสีเขียวใบไม้ เมื่อจะนำผ้าไปย้อมเพ่ือต้องการให้เป็นสีเหลือง ก็จะนำผ้าไปแช่ในน้ำย้อมสี
เหลือง เมื่อจะน้ำผ้าไปย้อมเพ่ือต้องการให้เป็นสีแดง ก็จะนำผ้าไปแช่ในน้ำย้อมสีแดง น้ำย้อมที่ผ้านั้น
เป็นเช่นนี้ คือมีสีไม่สวยสดใส เพราะความที่ผ้าผืนนั้นไม่สะอาดเปรียบเหมือนผ้าที่เศร้าหมอง เพราะ
มลทินที่ปลิวมาเกาะ เมื่อซักอีกครั้งย่อมขาวสะอาด จึงเป็นแรงจูงใจให้ค้นหาวิธีการลดอุปกิเลส 16 ที่
เป็นไปได้ยากที่จะมองเห็นความติดยึดดุจผ้าขาวที่โดนน้ำย้อมเท่าใดแต่ถ้าเนื้อผ้าไม่สะอาดพอก็จะ
ไม่ได้สีที่สดใสเพียงพอเปรียบเหมือนจิตมนุษย์ที่ยากยิ่งจะลดละเลิกอุปกิเลสที่เกาะแน่นฝังอยู่ในจิตไม่
ควรกับการงาน   
 การเข้าฝึกอบรมที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี ที่เลือกสถานที่ตั้งแห่งนี้เนื่องจากมีการจัดค่าย
สุขภาพอย่างต่อเนื่องทุกเดือนทำให้รู้จักผู้เข้าอบรมและจิตอาสาที่มีการขัดเกลาลดกิเลสไปควบคู่กับ
การดูแลสุขภาพในทุกกิจกรรม สอดคล้องกับทฤษฎีการดูแลตนเอง (self-care theory) และ
ผลงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง มาเป็นแนวทางในการจัดทำโปรแกรมการส่งเสริมการมีส่วนร่วมของเครือข่าย 
ในการดูแลสุขภาพของผู้สูงอายุของนายแพทย์ธนา เอียการนา นายแพทย์สาธารณสุขจังหวัด
สมุทรสงคราม ผู้ซึ่งมีประสบการณ์ทางศัลยแพทย์เป็นเยี่ยม และผ่านการบริหารโรงพยาบาลจังหวัด
หลายแห่ง (นายแพทย์ธนา, 2566) และการรักษาสุขภาพนั้นเป็นความเชื่อว่าชีวิตมนุษย์ประกอบด้วย
สองส่วนคือร่างกายและจิตใจ เป็นของเนื่องถึงกัน การักษาแบบองค์รวมนี้ปรากฎอยู่พระไตรปิฎก
เชื่อมโยงจิตใจเข้ากับการรักษาโรคทางกายด้วย ดังปรากฎอยู่ในการสวดบทโพชฌงค์ (จันทรา บริกส์ 
และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, 2565) การรักษานี้จึงมาจากความเชื่อว่าปัญหาสุขภาพนั้นมาจาก
กิเลสตัณหาความอยาก โดยเฉพาะอุปกิเลสทั้ง 16 ที่ดูเหมือนไม่มีโทษภัยแต่เมื่อสะสมหมักหมมอยู่ใน
จิตก็ก่อตัวให้เป็นปัญหาสุขภาพที่เลวร้ายยกตัวอย่างเช่น มะเร็งที่เกิดจาดสาเหตุเล็กๆของถุงน้ำที่
เกิดขึ้นในร่างกายถ้าถูกละเลยไม่กำจัดปัญหาตั้งแต่แรกปล่อยให้ก้อนเนื้อสะสมโตไปเรื่อยๆจน เซล
มะเร็งกระจายไปทั่วร่างกายตัดหรือฉายแสงไม่ทัน แต่ในทางตรงกันข้างเพียงล้างล้างกิเลส หยาบ 
กลาง ละเอียดออกไปจากจิต ใจสบายคลายความโลภ ความโกรธ ความหลง สะอาดผุดผ่องจาก
อกุศลกรรมทั้งปวง ก็สามารถดับต้นเหตุของความทุกข์กายและใจได้อย่างยั่งยืน 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1. เพ่ือศึกษาอุปกิเลสในพระสุตตันตปิฎก  
 2. เพ่ือศึกษาอุปกิเลสและการลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร  
             3. เพ่ือวิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร 
 



56  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของดุษฎีนิพนธ์เรื่องแนวทางการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตรใน
โครงการการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม ที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี ใช้แนวคิด, หลักการ
และ วิธีการ ดังนี้    
 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาด้านเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิดทฤษฎี/กฎระเบียบ (Documentary 
Study)  ผู้วิจัยเก็บรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ส่วนข้อมูลเอกสารเกี่ยวกับศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม เป็นข้อมูลปฐมภูมิจากฝ่ายงานวิชาการของ
มูลนิธิแพทย์วิถีธรรมแห่งประเทศไทย ที่ได้เก็บรวบรวมคำบรรยายและผลงานทั้งหมดของ ดร.ใจเพชร 
กล้าจน ซึ่งเก็บรวบรวมไว้ในรูปแบบต่างๆ ได้แก่ หนังสือ เอกสาร วารสาร งานวิจัย บทความวิชาการ 
แผ่นพับ ป้ายนิทรรศการ รูปภาพ คลิปวีดีโอ เครื่องบันทึกเสียง และ สื่ออิเลคทรอนิกส์และข้อมูลทุติย
ภูม ิหนังสือ เอกสาร วารสาร งานวิจัย บทความวิชาการ และ สื่ออิเลคทรอนิกส์ 
 ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนาม/พ้ืนที่กรณีศึกษา (Field Study)ผู้วิจัยได้กำหนดพ้ืนที่
ในงานวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ ศูนย์เรียนรู้สุขภาพพ่ึงตนตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง สวนป่านาบุญ 3 ตั้งอยู่ที่ 
อ.คลองหลวง จ.ปทุมธานีในสังกัดมูลนิธิแพทย์วิถีธรรมแห่งประเทศ  
 ขั้นตอนที่ 3 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ/กลุ่มประเภทประชากร  (Key Informant)โดยกำหนดผู้ให้
ข้อมูลหลักในการสัมภาษณ์ 1) ผู้ทรงคุณวุฒิ 4 รูป/คน และ ผู้ที่เข้าร่วมอบรมค่ายสุขภาพแพทย์วิถี
ธรรม จากสวนป่านาบุญ จำนวน 10 คน รวมจำนวนผู้ให้ข้อมูลหลักทั้งหมด 14 รูป/ คน วิธีการเลือก
ตัวอย่างแบบเจาะจง 
 ขั้นตอนที่ 4 เครื่องมือและวิธีการที่ใช้ในการวิจัยการสัมภาษณ์/แบบสอบถาม/สำรวจ/
สังเกตุ (In–depth Interviews)ผู้วิจัยได้สร้างแบบสัมภาษณ์  โดยกำหนดคำถามที่จะใช้ในการ
สัมภาษณ์ให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์การวิจัย แล้วนําเสนอต่อผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 3 ท่าน เพ่ือ
ตรวจสอบความเที่ยงตรงเชิงเนื้อหา และทำการแก้ไขตามคำแนะนำของผู้ทรงคุณวุฒิ  จนเป็นที่
เรียบร้อย ก่อนที่จะนำไปสัมภาษณ์ผู้วิจัยทำการเก็บข้อมูลภาคสนามโดยการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม
และการสัมภาษณ์เชิงลึก  
 ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมข้อมูล/การตรวจสอบข้อมูล/บันทึก/ถอดเทป/ภาพ/วิดิโอการวิจัย
ครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งเก็บข้อมูลทั้งภาคเอกสาร และภาคสนาม  
 ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะห์ข้อมูล/จัดกลุ่ม/หมวดหมู่/เปรียบเทียบ/จัดระบบ/เรียงลำดับ
ชื่อมโยงข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการรวบรวมในภาคเอกสารและภาคสนาม นำมาวิเคราะห์โดยใช้วิธีการ
วิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) และเขียนรายงานในรูปแบบของการพรรณนาเชิงวิเคราะห์  
(Analytical Description) ประกอบกับทัศนะ แนวคิด และความคิดเห็นของผู้วิจัย 
 ขั้นตอนที่ 7 สรุปผลการศึกษาวิจัยแบบไหน และ รูปแบบการนำเสนอผลการศึกษาวิจัย
การวิจัยครั้งนี้ เน้นข้อมูลเชิงเอกสารเป็นหลัก ส่วนข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกจะนำมาใช้เพ่ือ
ประกอบกับข้อมูลเชิงเอกสาร ซึ่งวัตถุประสงค์ในการสัมภาษณ์ คือ เพ่ือเป็นการเติมเต็มข้อมูลที่ยังไม่มี
ในภาคเอกสารให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น และเพ่ือเป็นการยืนยันข้อมูลที่มีอยู่แล้วในภาคเอกสารให้หนักแน่น
มากขึ้น หรือหากมีข้อมูลบางอย่างที่แตกต่างกัน ผู้วิจัยจะได้มีข้อมูลที่ครบถ้วนรอบด้าน เพ่ือเป็น
ประโยชน์ในการนำมาวิเคราะห์ให้เกิดความถกูต้องชัดเจน และตรงตามวัตถุประสงค์  



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผลการวิจัย  
 วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่าอุปกิเลสในพระสุตตันตปิฎก อุปกิเลสนี้มีปรากฎในวัตถู
ปมสูตร ผู้วิจัยได้แนวทางการจำแนกอุปกิเลส 16 ที่ความสัมพันธ์เป็นกลุ่มๆทำให้เห็นลำดับการล้าง
กิเลสชัดเจนไม่ปะปนสับสนแม้ดูเหมือนมีมากถึง 16 ตัว แต่ในชีวิตจริงมีมากจนโดนกิเลสสิงร่างไม่รู้ตัว 
จึงมีความเข้าใจลึกซึ้งว่าไม่ยากไม่ลำบากถ้าแยกเป็นส่วนตามลำดับง่ายไปหายากจากการละมีอยู่  2 
อย่าง คือ การละตามลำดับกิเลส และการละตามลำดับมรรค ให้เข้าใจขั้นตอนดามแผนภูมิตาราง
ต่อไปนี้ : 

การละตามกลุ่มกิเลส การละตามกลุ่มมรรค อุปกิเลส 16 

1. หลงละด้วยวิชชา
(พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 

โสดาปัตติมรรค มักขะ (ลบหลู่คุณท่าน) ปลาสะ (ตี
เสมอ) อิสสา (ความริษยา) มัจฉริยะ 
(ตระหนี่ ) มายา (มารยา , เจ้าเล่ห์ ) 
สาเถยยะ (โอ้อวด)  

2. โกรธละด้วยข่มใจ
(พระไตรปิฎกภาษาไทย
, เ ล่ ม ที่ 3  ข้ อ ที่ 6 4 
หน้าที่  197, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) 

อนาคามีมรรค พยาปาทะ (ความพยาบาท) โกธะ 
(ความโกรธ) อุปนาหะ (ความผูกโกรธ
ไว้) ปมาทะ (เลินเล่อ)  

3 . โล ภ ล ะด้ ว ย ท าน
(ศ าส ต ราจ ารย์  ด ร .
อภิชัย พันธเสน,2565) 

อรหัตตมรรค อภิชฌาวิสมโลภะ (ความโลภโดยไม่
ชอบธรรมคือความเพ่งเล็ง) ถัมภะ (หัว
ดื้อ) สารัมภะ (แข่งดี) มานะ (ถือตัว) 
อติมานะ (ดูหมิ่นท่าน) มทะ (มัวเมา)  

   เมื่อละอายและเกรงกลัวต่อวิบากกรมจะมองเห็นโทษภัยละเอียด จึงถอยไม่ได้ มีสภาวะจริง
รองรับไม่ว่าจะไม่กินอาหารรสจัด และเนื้อสัตว์ เมื่อแตะก็ไม่สบายจะกลับไปไม่ได้ ระบบประสาทฟ้ืนรู้
ว่าสัมผัสอะไรเป็นโทษ เป็นประโยชน์ตั้งแต่หยาบ กลาง ละเอียดนอกจากทุกข์ทางกายใจเหตุการณ์ 
ญาณปัญญาชัดไม่ได้ทำร้ายกาย วาจา ใจ มีผลกระทบ แม้แค่ความคิดมีพลังพิเศษเพราะเมื่อสำนึกแล้ว
หายทุกข์กายทุกข์ใจ  สำนึกผิด ยอมรับผิด ตั้งจิตทำความดีให้มากๆ ไม่โทษใครให้ใครเดือดร้อนเพราะ
เราทุกข์กายใจเบาบางจางคลายไม่กลัวกังวลหวั่นไหว ยอมรับสิ่งเลวร้ายทั้งหมดไม่ทำให้ใครเดือดร้อน 
ชั่วไม่ทำ ทำแต่สิ่งดีเท่าที่ทำได้  ไม่กล้ารับสิ่งเลวร้ายที่มาชีวิต ไม่กล้ารับกลัวสิ่งเลวร้าย ไม่กล้า
รับผิดชอบในสิ่งที่ตัวเองทำมา ยอมรับโทษ ผู้เดียว เห็นประโยชน์ของพุทธะ คิดถูก ต้องไม่อยากได้ดัง
ใจหมาย กล้าอย่างถูกทางชีวิตพ้นทุกข์มีญาณปัญญาแม้แต่คิดอยู่ในใจ จะมีสิ่งร้ายมาเตือน ละอาย
และเกรงกลัวต่อบาปจนเห็นโทษภัยชัดขึ้นจนเป็นพหุสัจจะฟังมากรู้มากไม่ถอย อยากเสพทีไรร้ายมา
ทุกที แม้อยู่คนเดียวก็ปฏิบัติจนรู้มากได้สภาวะมากจะไม่ถอยเร่งรบเดินหน้าต่อสู้กิเลส จะเห็นความ
ต่างไม่ถอยหลังที่จะกลับไปเสพกิเลสอีกต่อไป มีปัญญาชัดขึ้น จนพ้นทุกข์ผาสุกผ่องใสไปเรื่อย ๆ 
เดินหน้าไม่ถอยหลัง 



58  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 วัตถุประสงค์ที่ 2  ผลการวิจัยพบว่า อุปกิเลสและการลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร แนว
ทางการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตรในโครงการการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม ที่สวนป่า
นาบุญ จ.ปทุมธานี  นำมาเป็นข้อมูลประกอบ ในการศึกษาวิเคราะห์แนวทางการลดกิเลสตามหลักวัต
ถูปมสูตร จากคัมภีร์พระไตรปิฎก คัมภีร์และเอกสารที่เกี่ยวข้อง โดยทำการศึกษาโครงการการเข้าค่าย
สุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม  จากการเก็บข้อมูลด้วยวิธีสังเกตแบบมีส่วนร่วม ผู้วิจัยพบว่า กิจวัตร
ประจำวันของการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม ที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี แบ่งออกได้
เป็น 2 ส่วนหลัก คือ 1) กิจกรรมทั่วไป  2) กิจกรรมเฉพาะในฝ่ายงาน โดยมีขั้นตอนการปฏิบัติเพ่ือลด
ความโลภ โกรธ หลง ตามแนวทางลดกิเลสในวัตถูปมสูตร มีดังนี ้ 
 1) ตรวจสอบตนเองเพ่ือลดกิเลสในความหลงข้อใด หรือมีความคิด คำพูด การกระทำใดที่
ยังก่อให้เกิดโทษอยู่ ยังเป็นการเบียดเบียนตนเองหรือเบียดเบียนผู้อ่ืน หรือยังมีความโลภ อยู่ในเรื่อง
ใด โดย กลุ่มที่ 1 การละด้วยโสดาปัตติมรรค ต่อกิเลส 6 เหล่านี้ คือ 1.ลบหลู่คุณท่าน 2.ตีเสมอ 3.
ความริษยา 4.ตระหนี่ 5.มารยา, เจ้าเล่ห์ 6.โอ้อวด 
 2) ตรวจสอบตนเองเพ่ือลดกิเลสความโกรธ หรือมีความคิด คำพูด การกระทำใดที่ยัง
ก่อให้เกิดโทษอยู่ ยังเป็นการเบียดเบียนตนเองหรือเบียดเบียนผู้อ่ืน หรือยังมีความโลภ อยู่ในเรื่องใด 
โดย กลุ่มที่ 2 การละด้วยอนาคามีมรรค ต่อกิเลส 4 เหล่านี้ คือ 1.ความพยาบาท 2.ความโกรธ 3.
ความผูกโกรธไว้ 4.เลินเล่อประมาท 
 3) ตรวจสอบตนเองเพ่ือลดกิเลสความโลภ หรือมีความคิด คำพูด การกระทำใดที่ยัง
ก่อให้เกิดโทษอยู่ ยังเป็นการเบียดเบียนตนเองหรือเบียดเบียนผู้อ่ืน หรือยังมีความโลภ อยู่ในเรื่องใด 
โดย กลุ่มที่ 3 การละด้วยอรหัตตมรรค ต่อกิเลส 6 เหล่านี้คือ 1.ความโลภโดยไม่ชอบธรรม 2.หัวดื้อ) 
3.แข่งด ี4.ถือตัว 5.ดูหมิ่นท่าน 6.มัวเมา 
 4) ปฏิบัติอริยสัจ 4 เมื่อจับอาการทุกข์ภายในจิตได้ ก็ทำการดับทุกข์นั้นด้วยการปฏิบัติ
อริยสัจ 4 ได้แก่ 
 (4.1) กำหนดรู้อาการทุกข์ภายในใจ (ทุกขอริยสัจ)  
 (4.2) พิจารณาสาเหตุของทุกข์นั้น (สมุทัยอริยสัจ) ซึ่งก็คือกิเลส ตัณหา (ความอยาก)  
อุปาทาน (ความยึดมั่นถือมั่น) วิเคราะห์วิจัยให้ชัดลงไปว่า ตนยึดมั่นถือมั่นในเรื่องใด หรือมีความอยาก
ในเรื่องใด จึงทำให้ใจเป็นทุกข์  
 (4.3) กำหนดหมายสภาพที่กิเลสดับ (นิโรธอริยสัจ) คือ สภาพที่หมดความยึดมั่นถือมั่น ไม่
มีเงื่อนไขใดๆ ที่จะทำให้ใจเกิดทุกข์ได้อีก หมดความอยากในเรื่องนั้นๆ อย่างสิ้นเชิง เกิดสภาพใจไร้
ทุกข ์อ่ิมเอิบ เบิกบาน แจ่มใส ที่ไม่ต้องไปติดหรือไปหาสิ่งนั้นๆ มาเสพอีก  ไม่เหลือความอาลัยอาวรณ์
ในสิ่งนั้นอีกเลย เป็นความอิสระทางจิตวิญญาณอย่างแท้จริง  
 (4.4) ปฏิบัติอริยมรรคมีองค์ 8   เพ่ือเดินทางไปสู่ความดับกิเลส โดยใช้ปัญญาพิจารณา 
(อธิปัญญา) ได้แก่การพิจารณาโทษของกิเลส โทษจากการมีกิเลสคือความทุกข์ใจ ทุกข์กาย และวิบาก
ร้ายทั้งมวลที่จะเข้ามาในชีวิต การพิจารณาประโยชน์ของการที่ล้างกิเลสได้ เกิดประโยชน์คือ ใจไร้
ทุกข ์ไร้ความกลัว ไร้ความกังวล ไร้ความระแวง ไร้ความหวั่นไหว ไปตามลำดับ  
 วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า การวิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร จาก
การศึกษารูปแบบการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตรในโครงการการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถี



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ธรรม ที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี ได้ผลดังนี้คือโรคในทางพระพุทธศาสนากับโรคท่ีเกิดขึ้นในปัจจุบัน
ที่ต่างกันเป็นโรคทางกายตามสิ่งแวดล้อมและองค์ประกอบเหตุปัจจัยณ .เวลานั้นๆ แต่โรคทางใจ
เหมือนกันทุกยุคสมัยล้วนมาจากต้นเหตุกิเลสที่ครอบงำจิตใจจนทุกข์ทั้งกายและใจ การดับทุกข์จาก
โรคภัยไข้เจ็บความเจ็บป่วยด้วยการตั้งศีลลดกิเลสตามลำดับจากง่ายไปหายากตามการจัดกลุ่ม
อุปกิเลสทั้ง 16 แบ่งตามกลุ่มความโลภ ความโกรธ ความหลง โดยใช้การพิจารณาทบทวนซ้ำๆจาก
การร่วมกิจกรรมการเข้าค่ายสุขภาพที่เชื่อมร้อยกันไปกับหลักธรรมคำสอนที่ปรากฎในวัตถูปมสูตรที่
โยงกับการใช้ชีวิตประจำวันที่ผู้รักษาสุขภาพกายและใจกับการดูแลรักษาสุขภาพตามหลักแพทย์วิถี
ธรรมที่เน้นการอ่านใจที่มีฤทธิ์ 70-เกิน100%จึงจะทำให้วิธีดูแลสุขภาพไม่ว่าจะเป็นการรับประทาน
อาหาร การออกกำลังกาย หรือการระบายพิษร้อนต่างๆ 5วิธีให้มีประสิทธิภาพได้ผลอย่างยั่งยืน 

ลำดับ ข้อธรรม หลักธรรมที่เป็นแนวทางการลด
กิเลสตามหลักวัตถูปมสูตร 

แนวทางการลดกิเลสตามหลักวัตถู
ปมสูตรในโครงการการเข้าค่าย
สุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม ที่
สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี 

1 สังวรศีล 1)สีลสัมปทาได้แก่การสำรวมใน
ปาฏิโมกข์ ประกอบด้วยอาจาระ
และโคจร เห็นภัยในความผิดแม้
น้ อ ย  ส ม าท าน ศึ ก ษ าอ ยู่ ใน
สิกขาบททั้งหลาย  

 เคารพและเชื่อฟังคำสอนของผู้นำ
ที่มีศีล(อ.หมอเขียว จิตอาสาและ
ผู้เข้าร่วมอบรม) 

โดยท่านได้นำพาฝึกฝนให้ใช้สิ่งที่
ประหยัด เรียบง่าย ทำเอาเองได้ ใน
การแก้ไขหรือลดปัญหาสุขภาพกาย
และใจ  ไป พ ร้ อม ๆ  กั บ ก ารฝึ ก 
‘ปฏิบัติศีลด้วยปัญญาอย่างตั้งมั่น’ 
คือ การตั้งข้อปฏิบัติที่เป็นสิ่งดีงาม
ขึ้นมาเพ่ือลด ละ เลิกความหลงติด
ยึด ในสิ่ งที่ เป็ น โทษหรือ ฟุ้ งเฟ้ อ
ฟุ่มเฟือยทั้งหลายในตนไปเป็นลำดับ 
อีกทั้ งยังเป็นผู้หลอมรวมผู้ที่ มี ใจ
เสียสละในแต่ละสาขาอาชีพให้มา
สานพลังกันเพ่ือช่วยเหลือเกื้อกูล
ผู้คนที่เดือดร้อนในสังคมโลก ด้วย
การจัดอบรมค่ายสุขภาพพ่ึงตนและ
พระไตรปิฎกโดยไม่คิดค่าใช้จ่ายใดๆ 
การทำกสิกรรมไร้สารพิษ การทำ
ตลาดวิถีธรรมเพ่ือจำหน่ายของดี 
ราคาถูก ซื่อสัตย์ มีน้ำใจ เป็นต้น 

2 อปัณณกปฏิปทา 2. 1 อินทริยสั งวร ได้แก่การ  มีหมู่มิตรดีท่ีพากันขัดเกลากิเลส 



60  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

3 สำรวมอินทรีย์ 6 คือ ตา, ห,ูจมูก, 
ลิ้น, กาย, ใจ ไม่ให้ความยินดียิน
ร้ายครอบงำ ในเมื่อตาเห็นรูป  

2.2 โภชเนมัตตัญญุตาได้แก่ความ
เป็นผู้ รู้จักประมาณในการกิน
อาหารแต่พอสมควร ไม่มากไม่
น้อย พิจารณาแล้วจึงกินอาหาร
และเพ่งประโยชน์อันจักเกิดแต่
อาหารนั้น ไม่บริโภคโดยสะเพร่า
และโดยอำนาจความมักกินตั้งศีล
ปฏิบัติด้วยอาหารมื้อเดียว  

2.3  ชาคริย านุ โยคได้ แก่การ
ประกอบความเพียร ไม่เห็นแก่ 
หลับนอนเกินไป หรือไม่ยอมให้
ความง่วงเหงาซบเซาเข้าครอบงำ  

จิตอาสาแพทย์วิถีธรรมและผู้ เข้า
อบรมนั้นมีการอยู่ร่วมกันแบบ ‘สา
ธารณโภคี’ คือ จิตอาสาแพทย์วิถี
ธรรมที่มาจากต่างที่ต่างถิ่น ต่างพ่อ
ต่างแม่ แต่กลับมาอยู่ร่วมกันเป็น
ครอบครัวใหญ่ที่มีความเป็นญาติยิ่ง
กว่าพ่ีน้องทางสายเลือดเดียวกัน 
โดยพากันลด ละ เลิก ความหลง
เสพในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ที่
เป็นพิษโทษภัย การเอาแต่ใจตนเอง 
การถือตัวถือตน และความเห็นแก่
ตัว ไปเป็นลำดับ 

3 อริยสัจ 4 1 . ทุ กขอริยสั จ  (รู้ แ จ้ งทุ กข์ )
อุปาทานขันธ์ 5 ล้วนเป็นทุกข์ 

2. ทุกขสมุทัยอริยสัจ (รู้แจ้งเหตุ
ให้เกดิทุกข์)ตัณหา 3 เป็นเหตุ 

3. ทุกขนิโรธอริยสัจ (รู้แจ้งความ
ดับทุกข์)วิราคะดับตัณหาสิ้นโดย
ไม่เหลือ 

4 . ทุ ก ขนิ โร ธค ามิ นี ป ฏิ ป ท า
อริยสัจ (รู้ แจ้ งข้อปฏิบั ติ ให้ ถึ ง
ความดับทุกข์) 

ต้นเหตุแห่งทุกข์ 

จิตอาสาแพทยืวิถีธรรมและผู้ เข้า
อบรมตรวจใจตน เองในการอยู่
ร่วมกันอ่านใจขณะปัจจุบันหาต้นตอ
ของความอยากชอบชังตรวจพบ
ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ สภาพของความ
ดับทุกข์จนค้นพบหนทางดับทุกข์ใน
การใช้ชีวิตประจำวันที่มาอยู่ร่วมกัน
ด้ วยการพู ดคุ ย เสวนาธรรมกัน
ในช่วงเข้ากลุ่มทำกิจกรรมร่วมกัน
ตลอดสามวัน 

4 อาริยมรรคมีองค์ 
8 

1. สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นที่ถูกตรง
ในอาริยสัจ  4 คือ ทุ กข์  ทุ กข
สมุทัย ทุกขนิโรธ ทุกขนิโรธคามินี
ป ฏิ ป ท า )2 . สั ม ม าสั งกั ป ป ะ 
(ความดำริที่ถูกตรงในการออก
จากกาม ในการไม่พยาบาทใน
การไม่เบียดเบียน) 

3. สัมมาวาจา (การเจรจาที่ถูก

จิตอาสาแพทย์วิถีธรรมและผู้เข้ารับ
การอบรมมีความเห็นที่ถูกตรงของ
อริยสัจสี่จนมีความคิดที่ถุกตรงลด
ความโลภ ความโกรธ ความหลง 
ตั้ งแต่กามหยาบ กลาง ละเอียด 
(กามภพ รูปภพ อรูปภพ )สำรวม
ระวังวาจาให้ถูกศีลลดละเลิกการมี
หอกปากต่อกัน มีการทำงานที่ถูก



61 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ตรงในศีลข้อ 4 คือ เจตนางดเว้น
จากการพูดเท็จ พูดส่อเสียดพูด
คำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ) 

4. สัมมากัมมันตะ (ทำการงานที่
ถูกตรงในศีล 3 ข้อ คือ เจตนางด
เว้นจากการฆ่า การลักขโมย การ
ประพฤติผิดในกาม) 

5. สัมมาอาชีวะ (การเลี้ยงชีพที่
ถูกตรง คือละการเลี้ยงชีพในทาง
ผิดอันเป็นมิจฉาอาชีวะ 5 มา
เลี้ยงชีพในทางถูก) 

6. สัมมาวายามะ (ความเพียรที่
ถูกตรง คือไม่ให้อกุศลธรรมที่ยัง
ไม่เกิด บังเกิดขึ้นละอกุศลธรรมที่
เกิดขึ้นแล้ว ให้หมดไปทำให้กุศล
ธรรมที่ยังไม่เกิด บังเกิดขึ้นเจริญ
กุศลธรรมที่เกิดแล้วให้บริบูรณ์) 

7. สัมมาสติ (การระลึกที่ถูกตรง
ย่อมพิจารณาเห็นกายในกาย 
เวทนาในเวทนาจิตในจิต ธรรมใน
ธรรม) 

8. สัมมาสมาธิ (การมีจิตตั้งมั่นที่
ถูกตรง คือบรรลุฌานทั้ ง 4 มี
อุเบกขาเป็นเหตุให้สติบริสุทธิ์อยู่) 

ตรงด้วยศีล 3 ข้อคือเว้นจากการฆ่า 
ลักขโมย และประพฤติผิดในกาม
และการเลี้ยงชีพที่ไม่เป็นมิจฉาด้วย
ความขยันหมั่นเพียร พิจารณามีสติ
ระลึกรู้ตัวทั่วพร้อมเกิดสมาธิจิตตั้ง
มั่นวงใจเป็นกลางหลุดพ้นจากความ
โลภ  ความ โกรธ  ความห ลงไป
ตามลำดับ 

ตาราง 1 ตารางเปรียบเทียบหลักธรรมกับแนวทางการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตรในโครงการการ
เข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม ที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

ผลจากการวิจัยจากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่าการศึกษาอุปกิเลสในพระสุตตันตปิฎก ตามที่
ปรากฎในวัตถูปมสูตร เปรียบเหมือนบุคคลเมื่อมีความเศร้าหมองพยายามหาสิ่งกระตุ้นเพื่อสุขชั่วคราว
ที่ไม่มีอยู่จริงมาตอบสนองกิเลสแม้เพียง 16 ลีลา ทั้งนี้อาจเป็นเพราะรากเหง้ามาจากตัณหาความ
อยากมาตอบสนองผัสสะ อารมณ์ความรู้สึกที่สุขสมใจอยาก จึงแก้ปัญหาด้วยการเพ่ิมความอยากที่จะ
มีแต่เพ่ิมปัญหาไปเรื่อย ๆเป็นความหลงวิปลาสสี่ หลงว่าน่าได้ น่ามี น่าเป็น มีทางหลุดถ้าได้พบหมู่
มิตรดี ได้พบและเข้าหาสัตตบุรุษ ได้สังวรศีล ได้สำรวมอินทรีย์ มีโภชเนมัตตัญญุตา ได้ตื่นรู้ เป็น



62  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พหูสูตรทำให้มาก  มีญาณปัญญาของเก่าทำให้มากทีกำลังเพ่ิมขึ้นจนมีไฟฌานเพ่งเผากิเลสลดความ
โลภ ความโกรธ ความหลงของอุปกิเลสชั้นสูงทั้ง 16 สอดคล้องกับ จิตศริณย์พร ปัญจวัฒน ได้
ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์กระบวนการขัดเกลากิเลสที่ปรากฏในสัลเลขสูตร” สรุปใจความได้ว่า 
ศึกษากระบวนการขัดเกลากิเลสที่ปรากฏในสัลเลขสูตรและวิเคราะห์คุณค่าประโยชน์ของผลการวิจัย
ปรากฏว่า กิเลสในสัลเลขสูตร เป็นธรรมชาติที่ส่งผลให้เกิดการเร่าร้อน เศร้าหมองเป็นทุกข์ได้หมักดอง
อยู่ในสันดานมนุษย์จะฟุ้งขึ้นมาเมื่อเกิดการกระทบกันของอายตนะภายในและภายนอกที่เป็นอกุศล
ธรรม ในที่นี้มีกิเลส 44 ชนิด หลักธรรมขัดเกลา คือ การไม่เบียดเบียน ทั้งกาย วาจา ใจเพ่ือกำจัด
กิเลส 3 ระดับ ด้วยหลักไตรสิกขา คืออธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา มาอบรม ปฏิบัติ
ในการขัดเกลากิเลสทั้ง 4 ระดับคุณค่าและประโยชน์ต่อการบรรลุธรรมทําให้เป็นพระอริยบุคคลระดับ
ต่าง ๆ  ทําให้กาย วาจาและใจสุจริต อ่อนโยน เมตตา กรุณา และมีสติ ปัญญาแก้ปัญหาได้อย่าง
ถูกต้องและมีคุณค่าต่อสังคมทําให้เศรษฐกิจ การเมือง และสังคมสงบสุขพระธรรมโอสถ (จิตศริณย์พร, 
2559) นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับศาสตราจารย์ ดร.อภิชัย พันธเสน สรุปใจความได้ว่า ปัญหาทุกชนิด
ที่เก่ียวกับมนุษย์ไม่สามารถจะแก้ไขได้ด้วยนวัตกรรมเทคโนโลยี ที่มนุษย์สร้างขึ้นทำหน้าที่ได้เป็นเพียง
เครื่องมือช่วยแก้ปัญหาที่ออกแบบไว้เชิงเทคนิคแต่ถ้ามนุษย์ไม่รู้จักควบคุมกิเลสของตัวเองอันประกอบ
ไปด้วยกิเลสใหญ่ 3 ประการคือโลภ โกรธ หลง การใช้นวัตกรรมเทคโนโลยีภายใต้จิตที่ถูกครอบงำด้วย
กิเลสดังกล่าวอาจทำให้มนุษย์ที่เป็นผู้สร้างและเป็นผู้ใช้เทคโนโลยีดังกล่าว อาจตกเป็นทาสของ
เทคโนโลยีนั่นเอง ดังนั้นพ้ืนฐานของนวัตกรรมสังคมที่ดีผู้ที่สร้างนวัตกรรมจะต้องเป็นผู้มีจิตใจดีมี
คุณธรรมและมีความพร้อมที่จะให้ในสภาพที่ตนเองมีความพร้อมพอสมควรและการให้ที่ประเสริฐที่สุด
ไม่ต้องอาศัยวัตถุได้อย่างใดคือการให้น้ำใจและสติปัญญาซึ่งพัฒนาจิตอย่างต่อเนื่องย่อมสามารถเป็น
ผู้ให้ได้ถ้ามีความเข้มแข็งทางจิตวิญญาณก็สามารถแก้ปัญหาและมีทางออกให้กับสังคม จะต้องมีจิตใจ
ดี ที่ปราศจากการครอบงำของกิเลส เพ่ือแก้ปัญหาต่างๆที่เป็นรากฐานจากพฤติกรรมของมนุษย์ ที่
ล้วนมาจากกิเลสนั่นเอง (อภิชัย, 2565) และสอดคล้องกับพระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ) สรุป
ใจความได้ว่า “อุปกิเลส” หรือธรรมชาติฝ่ายร้าย 16 ชนิด ที่ทำให้ชีวิตเศร้าหมอง และอาจส่งผลเสีย
ในระยะยาวต่อการบรรลุนิพพาน ความเข้าใจต่อกิเลสย่อมมีส่วนสนับสนุนต่อการเอาชนะความทุกข์  
ให้มนุษย์สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างถูกทางและไม่เสียหลัก จนสามารถบรรลุนิพพานได้ในท้ายที่สุด 
เพราะ ความทุกข์ที่มนุษย์กำลังต่อสู้หาทางเอาชนะอยู่นั้นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้น ดำรงอยู่ และดับสลายไป
ตามเงื่อนไข การเอาชนะทุกข์จึงไม่ใช่การเอาชนะที่ตัวความทุกข์โดยตรง แต่ต้องเอาชนะท่ีเงื่อนไขของ
ความทุกข์อันได้แก ่“กิเลส” ที่อยู่ในใจของมนุษย์ (ธรรมวิสุทธิกวี, 2562) 

ผลจากการวิจัยจากวัตถุประสงค์ข้อที ่2 อุปกิเลสและการลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร เป็นเรื่อง
ของการดูแลสุขภาพที่ฝึกให้พึ่งตนใช้ของใกล้ตัวประหยัดเรียบง่ายไม่เก็บค่าใช้จ่ายใดๆทั้งสิ้น ทั้งนี้อาจ
เป็นเพราะการเข้ารับการอบรมให้ผ่านการร่วมกิจกรรมที่ไม่อำนวยความสะดวกในทุกๆด้านไม่ว่าจะ
เป็นอาหารการกิน การออกกำลังกาย ระบายพิษ หรือทีพักอาศัยที่แนะแนวทางให้ไม่ตามใจความ
อยากในพฤติกรรมเดิมๆ ที่ทำให้เจ็บป่วย สอดคล้องกับอรณต วัฒนะ ศึกษาวิจัยเรื่อง “บุคคลต้นแบบ
แพทย์วิถีธรรม” การใช้หลักการแพทย์วิถีธรรมนำสู่สุขภาพดีอย่างยั่งยืน เป็นการส่งเสริมให้ประชาชน
พ่ึงตนเอง เข้าถึงข้อมูลด้านสุขภาพ สถานการณ์ของโรค มีการวิเคราะห์จนเข้าใจอย่างถูกต้องในการ
จัดการด้านสุขภาพด้วยตนเอง เกิดการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ สอบถามกับนักวิชาการเครือข่ายสุขภาพ 



63 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
และผู้ที่มีประสบการณ์ตรง นำไปสู่การตัดสินใจที่จะปรับเปลี่ยนพฤติกรรมที่ดี (อรณต, 2561) 
นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับกองพัน จิตแสง ศึกษาวิจัยเรื่อง “ผลการปฏิบัติงานของจิตอาสาแพทย์วิถี
ธรรม จังหวัดขอนแก่น” ผลการวิจัยพบว่าจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมเป็นบุคคลที่ได้เรียนรู้การแพทย์วิถี
ธรรม ซึ่งเป็นการแพทย์ที่บูรณาการองค์ความรู้  โดยเอาจุดดีของวิทยาศาสตร์สุขภาพ แพทย์แผน
ปัจจุบัน แพทย์แผนไทย และแพทย์พ้ืนบ้าน เป็นการปรับใช้แบบบูรณาการด้วยพุทธธรรมอย่าง
เหมาะสม โดยมีการปฏิบัติงานด้วยการเกื้อกูลต่อมนุษยชาติ การสานพลังกับคนดี พ่ึงตนในการสร้าง
สุขภาวะและสามารถถ่ายทอดองค์ความรู้ให้ผู้อ่ืนโดยไม่รับค่าตอบแทนใดๆ มีการปลูกฝังให้ตระหนัก
ถึงความสำคัญในการเตรียมความพร้อมด้านร่างกาย จิตใจ ความรู้ การติดต่อสื่อสาร การสร้างความ
เชื่อมั่นในตนเอง มุ่งประโยชน์ต่อส่วนรวม และการเข้าร่วมกิจกรรมกับหมู่กลุ่มอย่างต่อเนื่อง ผลการ
ปฏิบัติงานของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมมี 4 ประการ ได้แก่ 1) สุขภาวะทางกายคือ มีตาที่สดใส มี
ผิวหนังราบเรียบ ฟันแข็งแรง 2) สุขภาวะทางจิตใจคือรู้สึกมีพลัง สดชื่น เบิกบานใจ มีจิตใจมั่นคง
แข็งแรง เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง และมีความพร้อมที่จะดูแลตนเอง 3) สุขภาวะทางสังคมคือมี
ความสัมพันธ์ที่ดีกับครอบครัว มีโอกาสช่วยเหลือผู้อ่ืน เกิดปณิธานว่าจะเป็นคนดีของสังคม และ 4) 
สุขภาวะทางปัญญาคือคํานึงถึงประโยชน์และคุณค่าของอาหาร กินอาหารเป็นยา(กองพัน, 2561) 
และนิตยาภรณ์ สุระสาย ศึกษาวิจัยเรื่อง  “ผลของโปรแกรมสร้างเสริมสุขภาพด้วยการแพทย์
ทางเลือกวิถีธรรม เพ่ือการพ่ึงตนตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง ต่อพฤติกรรมสร้างเสริมสุขภาพและสุข
ภาวะของผู้ต้องขังหญิง เรือนจำกลางนครพนม อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม” ผลการวิจัยพบว่า หลัง
การทดลอง กลุ่มทดลองมีคะแนนเฉลี่ยความรู้เรื่องการสร้างเสริมสุขภาพด้วยการแพทย์ทางเลือกวิถี
ธรรม การรับรู้ความสามารถตนเองต่อการสร้างเสริมสุขภาพด้วยการแพทย์ทางเลือกวิถีธรรม 
พฤติกรรมสร้างเสริมสุขภาพด้วยการแพทย์ทางเลือกวิถีธรรม  สูงกว่าก่อนการทดลองอย่างมีนัยสำคัญ
ทางสถิติที่ระดับ .05 (p-value <.001)  และหลังการทดลอง กลุ่มทดลองมีค่าเฉลี่ยดัชนีมวลกาย 
ความดันโลหิตตัวบน ความดันโลหิตตัวล่าง ระดับน้ำตาลในเลือด ไขมันโคเลสเตอรอล และไขมันไตร
กลีเซอไรด์ ดีกว่าก่อนการทดลอง อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 (p-value <.05) โดยสรุป 
โปรแกรมสร้างเสริมสุขภาพด้วยการแพทย์ทางเลือกวิถีธรรม เพ่ือการพ่ึงตนตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง  
มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสร้างเสริมสุขภาพและสุขภาวะ สามารถนำไปประยุกต์ใช้ใน
ประชาชนกลุ่มอ่ืนๆ ได ้(นิตยาภรณ์, 2559) 

ผลจากการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 การวิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร เป็น
การศึกษาจากโครงการการเข้าค่ายสุขภาพตามหลักแพทย์วิถีธรรม ที่สวนป่านาบุญ จ.ปทุมธานี  กับ
แนวทางการลดกิเลสตามหลักวัตถูปมสูตรที่มาจากจิตเป็นประธานถ้าไม่มีต้นทุนคุณความดีจึงจะเข้า
มาร่วมอบรมค่ายสุขภาพได้ร่วมกับการขัดเกลากิเลสทั้ง16 ทั้งนี้อาจเป็นเพราะการอยู่ร่วมกับหมู่กลุ่ม
มิตรดีสหายดีสังคมสิ่งแวดล้อมดีเป็นทั้งหมดทั้งสิ้นสู่ความพ้นทุกข์ขจัดความโลภโกรธหลงที่เป็น
รากเหง้าของความทุกข์ทั้งหมดทั้งมวลสอดคล้องกับ ดร.ใจเพชร กล้าจน, ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “จิตอาสา
แพทย์วิถีพุทธเพ่ือมวลมนุษยชาติ” สรุปใจความได้ว่าจากการศึกษา ผู้วิจัยพบว่าผู้ที่ติดกิเลสชนิดใด
น้อยพิจารณาโทษของกิเลสเพียงไม่ก่ีข้อไม่กี่ครั้งก็สามารถทำลายกิเลสชนิดนั้นได้แต่ผู้ใดติดกิเลสชนิด
ใดมากการพิจารณาโทษของกิเลสเพียงไม่กี่ข้อไม่กี่ครั้งก็จะไม่สามารถทำลายกิเลสได้แต่เมื่อพิจารณา
โทษของกิเลสดังนั้นเมื่อไม่ได้เสพสุขลวงจากกิเลสกามและตัณหากิเลสจะดูดพลังผู้นั้นไปสร้าง



64  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ความรู้สึกเศร้าโศกคร่ำครวญห่วงหาอะไรอาวรณ์ในสุขลวงนั้นกดดันให้ผู้นั้นทำตามสิ่งที่กิเลสตามและ
อัตราต้องการเศษ จึงเป็นสาเหตุหลักในการที่จะนำโรคร้ายและเหตุการณ์ร้ายมาให้ ไม่รู้หลักแล้วจึงมา
ปฏิบัติที่ใจให้กิเลสจนถึงระดับที่ไม่มี เพราะกิเลสแม้น้อยทุกข์น้อยไม่มี ตรงกันข้าม การใช้พลังงานใน
การทำกุศลอย่างรูปภาพรู้เพียงปราศจากกิเลสทำให้จิตสุขภาพดีเกิดประโยชน์สุขในชีวิตสัมพันธ์กับ
งานวิจัยที่ยืนยันว่าความเชื่อและปฏิบัติตามคุณธรรมในศาสนาส่งผลดีต่อพฤติกรรมสุขภาพและสร้าง
สุขภาวะที่ดี (ใจเพชร, 2558) นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับกับธนัทพร อุทัยสุทธิจิตร ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง 
“การศึกษาวิเคราะห์การขัดเกลากิเลสตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท” กล่าวถึงกิเลสจำแนกเป็น 3 
ประเภทได้แก่ โลภะ คือกิเลสที่ก่อให้จิตเกิดอาการอยากได้โทสะ คือ กิเลสที่ก่อให้จิตเกิดอาการขัด
เคือง และโมหะ คือกิเลสที่ก่อให้จิตเกิดอาการลหลงมัวเมา รวมเรียกว่าอกุศลมูลแบ่งเป็น 3 ลักษณะ 
ได้แก่ กิเลสอย่างหยาบ กิเลสอย่างกลาง กิเลสอย่างละเอียด กระบวนการเกิด ของกิเลส คือกระบวน
ธรรมที่เป็นไปอย่างต่อเนื่องสัมพันธ์กันในรูปกระแสแห่งความเป็นเหตุปัจจัยอิงอาศัย  กันและกัน มี
ลักษณะสัมพันธ์กับอารมณ์หรือสิ่งเร้าแบบเป็นระบบวงจรโดยไม่มีจุดเริ่มต้นและจุดจบ โทษ ของกิเลส 
ได้แก่ ราคะมีโทษน้อยแต่คลายช้า โทสะมีโทษมากแต่คลายเร็ว และ โมหะมีโทษมากเบาบางจางคลาย
ไปตามลำดับที่บรรลุธรรมได้เช่นกันจากการขัดเกลาอุปกิเลสทั้ง16 ที่แบ่งความหยาบ กลาง ละเอียด 
ที่สอดคล้องกันกันการพัฒนามนุษย์จากการฝึกอบรมผ่านค่ายสุขภาพสร้างคนดีสู่สังคม เมื่อขัดเกลา
กิเลสทั้ง 16 (ธนัทพร, 2561) และสอดคล้องกับทิวเมฆ นาวาบุญนิยม, พระศรีวินยาภรณ์, พระสุทธิ
สารเมธี, ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การพัฒนาคุณภาพมนุษย์ด้วยระบบบุญนิยมของชุมชนชาวอโศกเชิงพุทธ
บูรณาการ” สรุปใจความได้ว่าจากการศึกษาพบว่า 1) การพัฒนาคุณภาพมนุษย์ด้วยระบบบุญนิยม
ของชุมชนชาวอโศก นำไปสู่การพัฒนา 4 ด้าน คือ ด้านการพัฒนาตนเอง ด้านการพัฒนาชุมชน ด้าน
วัฒนธรรม และด้าน เศรษฐกิจ 2) หลักพุทธธรรมที่ใช้ในงานวิจัย คือ หลักไตรสิกขา (ศีล สมาธิ 
ปัญญา) บุญกิริยาวัตถุ 10 สาราณิยธรรม 6 และอปริหานิยธรรม7 3) การบูรณาการหลักพุทธธรรม
กับระบบบุญนิยมของชุมชน ชาวอโศก เกิดผลดี 4 ด้าน คือ ด้านการพัฒนาตนเอง เกิดความมี
อิสรภาพ ด้านการพัฒนาชุมชน เกิด ความมีบูรณภาพ ด้านวัฒนธรรม เกิดความมีสันติภาพ ด้าน
เศรษฐกิจ เกิดความมีภราดรภาพ และ 4) องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการการนำคุณธรรมบุญนิยมไปใช้
ในด้านการพัฒนาตนเอง ย่อมทำให้แต่ละคนที่ได้รับการพัฒนาเพ่ือหลุดพ้นจากอำนาจของกิเลสและ
เกิดอิสรภาพขึ้นที่จิตในจิตได้ด้วยสาราณิยธรรม6 คือ ระลึกถึงกัน รักกัน เคารพกัน ไม่วิวาทกัน 
สามัคคีกัน และมีความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันได้อย่างแท้จริง (ทิวเมฆ,พระศรีวินยาภรณ์, พระสุทธิสาร
เมธี, 2563) 

 
องค์ความรู้ใหม่  
 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากงานวิจัยคือวิธีการล้างกิเลสตัวละเอียดที่จับต้องยากมองไม่เห็นโทษ
จนสามารถกลับมามองที่ตัวเอง เริ่มเข้าใจรู้ความจริงตามความเป็นจริงที่จะกลับมาชักฟอกจิตตนเอง
ให้ขาวรอบให้เหมาะควรแก่การงานโดยไม่เพ่ิมกรรมใหม่ระวังกรรมสามให้เป็นสุจริตเป็นพุทธะไม่
เป็นไปในอำนาจความของกิเลสทั้ง16ทีถ้าไม่ได้อยู่ท่ามกลางหมู่มิตรดีสหายดีก็ไม่ผัสสะมากระทบแทน
ทีจะไม่ชอบใจตรงกันข้ามกับแต่ก่อนที่จะชิงชังรังเกียจแต่ต้องตอบแทนคุณที่ช่วยทำให้ได้เห็นกิเลส
และช่วยขัดเกลากิเลสให้ไม่ติดตัวข้ามภพข้ามชาติตามกาละให้ได้ผ่านบททดสอบจนกว่าจะจบสอบ



65 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผ่านจึงจะเลื่อนขั้นมีผู้เสียสละมาเรื่อย ๆ เปรียบเหมือนแสงอรุณ7 ที่มีดวงอาทิตย์คือ (มรรคองค์ 8) 
จะขึ้นสิ่งที่ขึ้นก่อน เป็นนิมิต (เครื่องหมาย) มาก่อนคือ แสงอรุณ (แสงเงินแสงทอง) เริ่มจาก 1. ความ
เป็นผู้มีมิตรดี (กัลยาณมิตตตา) 2. ความถึงพร้อมด้วยศีล (สีลสัมปทา) 3. ความถึงพร้อมด้วยความ
ยินดี (ฉันทสัมปทา) 4. ความถึงพร้อมด้วยอัตตา (อัตตสัมปทา) 5. ความถึงพร้อมด้วยความเห็น (ทิฏฐิ
สัมปทา) 6. ความถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท (อัปปมาทสัมปทา) 7. ความถึงพร้อมด้วยการทำในใจ
โดยแยบคายพิจารณาลงไปถึงที่เกิด (โยนิโสมนสิการสัมปทา) เป็นเครื่องมือขัดเกลากิเลสได้อย่างไม่
ยากไม่ลำบากด้วยโมเดลดังนี้: F หมายถึง (Friend)/ D หมายถึง (Defilement)/ E หมายถึง 
(Enlightenment)หลักของ FDE คือเพ่ือนหมู่มิตรดีที่ขัดเกลากิเลสให้บรรลุธรรม 
 

 
F (Friend)/ D (Defilement)/ E (Enlightenment) 

หลักของ FDE คือเพ่ือนหมู่มิตรดีที่ขัดเกลากิเลสให้บรรลุธรรม 
 
บทสรปุ 
 ทั้ง16ที่ยังฝังติดแน่นอยู่ในจิตใจที่ก่อจากความโลภตัณหาความอยากยึดดีที่ไม่มีความเข้าใจ
เรื่องผ้าทีไม่สะอาดพอก็จะย้อมสีต่างไม่ได้สดไสดุจเดียวกับจิตมนุษย์ที่เกรอะกรังไปด้วยความติดยึด
ของกิเลสทั้ง 16ไม่ว่าจากกลุ่มของความโลภ ความโกรธ ความหลง ที่ล้วนแล้วแต่จะทำให้จิตขาวรอบ
สะอาดสดใสล้างความติดยึดไปทีละตัวจากหยาบ กลาง และละเอียดที่จะไม่ทำให้ยากลำบากเกินโดยมี
การระลึกถึงพระพุทธ พระธรรมพระสงฆ์ อ่านทุกข์อริยสัจเดินมรรคมีองค์แปดในชีวิตประจำวันสังวร
ศีลสำรวมอินทรีย์ระวังกรรมสามเกิดเป็นกุศลกรรมบท10ที่พร้อมตั้งรับวิบากร้ายที่เตยหลาดทำมาแต่
ไม่ทำอกุศลกรรมเพ่ิมอีกต่อไปจะคอยชักฟอกจิตตนเองให้ขาวรอบสู่ความเป็นอริยบุคคคลทั้ง8ไปทีละ
เรื่องอย่างต่อเนื่องด้วยอิทธิบาทเต็มเหมือนดัง สุนทริกภารทวาชพราหมณ์ที่อาบน้ำด้วยศีลและบรรลุ
ธรรมเป็นอรหันต์ในที่สุด เป็นประโนชน์อย่างมากที่จะนำมาเพ่ิมศีลขจัดอุปกิเลสทั้ ง16ที่มักเกิดขึ้น
อย่างต่อเนื่องในทุกขณะปัจจุบันเมื่อได้ลด ละเลิก กิเลสทีละตัวไปตามลำดับจากง่ายไปหายากลาดลุ่ม
เหมือนเดินลงทะเลไม่โกรกชันเหมือนเหวลึกได้ไม่ยากไม่ลำบากดุจเดียวกับการเพียรชักล้างผ้าขาวให้



66  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พร้อมดูดชับสีต่างๆที่ปราศจากสิ่งสกปรกย่อมได้ผ้าที่สีสดใสไม่หมองดังจิตที่ผ่องใสขาวรอบที่พร้อม
วางความเป็นอุเบกขาเปน็พรหม4หน้าอย่างแท้จริงเกิดสภาพผาสุกผ่องใสสุขสบายใจไร้กังวล  
 
 
ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัยเพื่อนำไปใช้ 
 1.1 เสนอเป็นธรรมนูญสุขภาพสำหรับประชาชนในแต่ละตำบล 
 1.2 มีการจัดค่ายสุขภาพ ผู้เข้าร่วมการอบรม กับมลูนิธิแพทย์วิถีธรรมด้วยการเพ่ิมการการ
ตั้งศีลปฏิบัติให้เกิดพลังอธิศีล อธิจิต อธิปัญญา 
  
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป   
 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวข้อเกี่ยวกับ 
 2.1 ศึกษาเปรียบเทียบอุปกิเลส 16 ที่ปรากฏในวัตถูปมสูตรและธัมมทายาทสูตร  
 2.2 ศึกษากระบวนการพัฒนาปัญญาของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมและผู้เข้าค่ายตามหลัก
ของการอุปกิเลส16ในวัตถูปมสูตร 
 
เอกสารอ้างอิง 
กองพัน จิตแสง. (2561). ผลการปฏิบัติงานของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรม จังหวัดขอนแก่น. วิทยานิพนธ์

พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
จันทรา บริกส์ และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ. (2565). การวิเคราะห์แนวคิดเรื่องแพทย์ศาสตร์ใน

พระไตรปิฎก. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(3), หน้า 206-220. 
จิตศริณย์พร ปัญจวัฒน. (2557). ศึกษาวิเคราะห์กระบวนการขัดเกลากิเลสที่ปรากฏในสัลเลขสูตร. 

วารสารบัณฑิตศาสน์, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 14(1), 7-9.  
ใจเพชร กล้าจน. (2558). จิตอาสาแพทย์วิถีพุทธเพ่ือมวลมนุษยชาติ . ดุษฎีนิพนธ์ สาขาวิชา

ยุทธศาสตร์การพัฒนาภูมิภาค. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์.  
ใจเพชร กล้าจน ดร., (2564). บททบทวนธรรม. กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์ดี จำกัด.  
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ), (2565). ชำระใจให้ไร้ทุกข์. กรุงเทพมหานคร: ซีเอ็ดยูเคชั่น 

จำกัดมหาชน.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2557).  อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



67 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ทิวเมฆ นาวาบุญนิยม, พระศรีวินยาภรณ์, พระสุทธิสารเมธี. (2563). การพัฒนาคุณภาพมนุษย์  ด้วย

ระบบบุญนิยมของชุมชนชาวอโศกเชิงพุทธบูรณาการ. วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร, 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 11(2), 5-6. 

ธนา เอียการนา. (2566). ประสิทธิผลของโปรแกรมการส่งเสริมการมีส่วนร่วมของเครือข่ายใน 

การดูแลสุขภาพของผู้สูงอายุ และการรับรู้ความสามารถในการปรับเปลี่ยน                        

พฤติกรรม 3อ 2ส ของผู้สูงอายุ จังหวัดนครปฐม.วารสารแพทย์เขต 7,กลุ่มงานการ
พยาบาล   โรงพยาบาลนครปฐม, 43(2), 1-14. 

ธนัทพร อุทัยสุทธิจิตร, (2561). การศึกษาวิเคราะห์การขัดเกลากิเลสตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท. 
วารสารปัญญา, มหาวิทายาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 25(1), 3. 

นิตยาภรณ์ สุระสาย. (2559). ผลของโปรแกรมสร้างเสริมสุขภาพด้วยการแพทย์ทางเลือกวิถีธรรม 
เพ่ือการพึ่งตนตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง ต่อพฤติกรรมสร้างเสริมสุขภาพและสุขภาวะของ
ผู้ต้องขังหญิง เรือนจำกลางนครพนม อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม.  วิทยานิพนธ์
สาธารณสุขศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี.  

ศาสตราจารย์ ดร.อภิชัย พันธเสน, (2565). ภาวะผู้นำใต้บริบท. นนทบุรี: เอส.เอส.พริ้นติ้ง แอนด์
ดีไซน์จำกัด.  

อรณต วัฒนะ. (2561). บุคคลต้นแบบแพทย์วิถีธรรม. รายงานวิจัย. กระทรวงสาธารณสุข. 
 



68  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

แนวคิดเรื่องโยคะในภควัทคีตา:การศึกษาเชิงวิเคราะห์ 
A Concept of Yoga in Bhagavadgita: An Analytical Study 

 
 

1วณิชยา ปรือปรัก 2มานพ นักการเรียน 
1Wanichaya Prueprak 2Manop Nakkanrian 

1บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย 
2Mahamakut Buddhist University, Sirindhorn College 

1Corresponding Author, Email: wanichayapr@gmail.com 
 

Received October 25, 2023; Revised October 27, 2023; Accepted: November 7, 2023 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ได้แก่ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องโยคะในปรัชญาอินเดีย 2) เพ่ือ
ศึกษาแนวคิดเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา 3) เพ่ือวิเคราะห์ข้อโต้แย้งแนวคิดเรื่องโยคะในคัมภีร์
ภควัทคีตา การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า 1) แนวคิดเรื่องโยคะในปรัชญาอินเดีย 
แนวคิดลัทธิโยคะมุ่งเน้นภาดปฏิบัติตามแนวทางแห่งภักดีโยคะ กรรมโยคะ  และ ชญาณโยคะ ให้
ความหมาย มุ่งเน้น วิธีการฝึกจิตให้บริสุทธิ์ นำไปสู่วิเวกญาณเท่านั้น จึงจะบรรลุโมกษะได้  2) เรื่อง
โยคะ ในคัมภีร์ภควัทคีตา มุ่งสอนให้มนุษย์ อยู่ร่วมกันอย่างสันติ แสวงหาการหลุดพ้น ในท่ามกลาง
ความวุ่นวายในสังคม สนับสนุนการทำหน้าที่  เพ่ือให้โลกดำรงอยู่ได้ เน้นเรื่องกรรมมุ่งไปที่พระเจ้า 
เป็นการอ้างถึงสิ่งสมบูรณ์ มากกว่าจะพิจารณาไปที่การกระทำ ดุจน้ำบนใบบัวที่บาปนั้นไม่อาจแทรก
ซึมในชีวาตมันได้ เพราะมนุษย์ได้ถูกกำหนดให้ทำกรรม ตามหน้าที่  อันเป็นประโยชน์ต่อมนุษยชาติ 
ตามแนวทางปฏิบัติหลัก กรรมโยคะ และชญาณโยคะที่เชื่อมโยงระหว่างมนุษย์กับพระเจ้า เพ่ือนำ
ชีวาตมันเป็นส่วนหนึ่งของพรหมัน 3. ข้อโต้แย้งเรื่องกรรมโยคะและชญาณโยคะ ศังกราจารย์มุ่งเน้นช
ญาณโยคะอย่างเดียว ขณะที่รามานุชะรวมเอาทั้งชญาณโยคะ กรรมโยคะและภักติโยคะไว้ในด้วยกัน 
โยคะในคัมภีร์ภควัทคีตาตรงกับวิธีการอธิบายโยคะของรามานุชะมากกว่าจะเป็นไปในแบบของศังกรา
จารย์ เพราะชญาณโยคะเป็นสิ่งที่ปุถุชนเข้าใจได้ยาก นอกจากนักบวชเท่านั้นที่เข้าใจได้ การใช้กรรม
โยคะและภักติโยคะเพ่ือเข้าถึงชญาณโยคะผ่านการทำหน้าที่เป็นการอธิบายที่เข้าใจได้ง่ายกว่า 
คำสำคัญ:  โยคะ; ภควัทคีตา; การวิเคราะห ์
 
Abstract 

In this research, the objectives were critically analyzed the debates on the 
concept of Yoga in Bhagavad-Gita. This research employed the documentary research 



69 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
methodology. It was found that: 1) the concept of Yoga in Indian philosophy 
basically refers to two schools of Yoga: the school of Yoga that lays great emphasis 
on the practice of Yoga following the path of Bhakti-Yoga, Karma-Yoga and Jñãṇa-
Yoga whereby purification of one’s mind is prioritized leading to Vivekañãṇa in order 
to attain Moksha, 2) it is strongly believed that the concept of Yoga in Bhagavad-Gita 
emphasizes on the peaceful existence of human beings where seeking for salvation 
amongst chaotic society could be made; it supports performance of duty in order to 
sustain the world through Karma aiming at the God which could be regarded as the 
one that depends itself on perfection more than the consideration of action as if the 
drop of water on the lotus’s leaf is without the penetration of sin into Jĩvatman 
because man is predetermined to do certain act according to the given duty that 
would yield the benefit to human beings in accordance with the principle of Karma-
Yoga and Jñãṇa-Yoga which connects the relationship between man and God where 
Jĩvatman could be brought to be a part of Brahman. In the debate over the concept 
of Karma-Yoga and Jñãṇa-Yoga; on the one hand, Shankaracharya emphasized on 
Jñãṇa-Yoga only, on the other hand, Rãmãnuja included Bhakti-Yoga, Karma-Yoga 
and Jñãṇa-Yoga together. Therefore, it is argued that the concept of Yoga in 
Bhagavad-Gita accords with the explanation on Yoga of Rãmãnuja more than 
Shankaracharya’s one because Jñãṇa-Yoga poses the difficulty for worldly people to 
access; only ascetics could access it, so, the utilization of Karma-Yoga and Bhakti-
Yoga together could lead to Jñãṇa-Yoga through performance of the worldly duty 
and such an explanation yield more benefit to their followers than the previous one. 
Keywords: Yoga; Bhagavadgita; An Analytical Study 
 
บทนำ 

การอธิบายหลักความจริงในเรื่องอาตมัน พรหมันและโมกษะตามที่ปรากฎในคัมภีร์ภควัทคี
ตานั้นได้อธิบายหลักการการทำหน้าที่อันเป็นเครื่องมือในการยกระดับอาตมันของบุคคลให้อยู่
เหนือกว่าอารมณ์อีกทั้งยังเป็นการแสดงให้เห็นวิธีการบำเพ็ญตนของเหล่าฆราวาสที่จะเข้าถึงพรหมัน
อันเป็นการทำลายอวิทยาให้หมดไป โดยยึดหลักคุณธรรมคือยึดประโยชน์ส่วนรวม จึงสามารถ
เชื่อมโยงหรือสื่อสารต่อพระเจ้าได้ วิธีการอธิบายนี้ถูกเรียกว่า “โยคะ”  ในคัมภีร์ภควัทคีตาได้กล่าวถึง
โยคะในสถานะของกรรมและการทำหน้าที่  กล่าวคือ “ผู้ใดกระทำกรรมด้วยความรู้สึกเป็นอิสระจาก
การยึดมั่นถือมั่น ผู้นั่น สามารถเผากรรมของตนให้มอดไหม้ด้วยไฟ คือปัญญา  ปราชญ์ผู้นั้นชื่อว่า
บัณฑิต” (กฤษณไทวปายนวยาส, 2561) และอีกข้อความว่า “ผู้ปรารถนาจะบรรลุโยคะพึงยึดเอา
กรรมเป็นวิถีทางเถิด เมื่ออาศัยกรรมเป็นทางจนลุถึงโยคะแล้ว ผู้นั้นย่อมได้ชื่อว่าก้าวเข้าสู่ดินแดนแห่ง



70  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ศานติตราบนิรันดร์แล้ว การจะบรรลุโยคะได้นั้นบุคคลต้องไม่ติดข้องอยู่ในกรรม และสามารถสลัด
ความรู้สึกอยากได้ตนได้รับผลของกรรมทิ้งได้” (กฤษณไทวปายนวยาส, 2561)  

ข้อความนี้เป็นการกล่าวถึงหลักปฏิบัติเกี่ยวกับความรับผิดชอบต่อการปฏิบัติหน้าที่อันเป็น
การทำจิตให้บริสุทธิ์คือการรวบรวมความคิด จิตอันให้แน่วแน่อยู่ในอารมณ์อันเดียว เมื่อใดที่ความคิด
ของเราซัดซ่ายเมื่อนั้นจิตย่อมไร้สมาธิ (กฤษณไทวปายนวยาส, 2561) และหลักการดังกล่าวนั้นเมื่อทำ
ให้บริบูรณ์แล้วจะทำให้อาตมันบริสุทธิ์ เอาชนะตนเองได้ และสามารถควบคุมประสาทมิให้แปรปรวน
เมื่อมีอารมณ์กระทบ อาตมันของคนผู้นั้นย่อมเข้ารวมเป้นหนึ่งเดียวกับปรมาตมัน อันเป็นที่รวมแห่ง
อาตมันทั้งปวงในสากลจักรวาล เมื่อบุคคลมีอาตมันแนบสนิทเป็นหนึ่งเดียวกับปรมาตมันเช่นนั้น
กระทำกรรมใดลงไปก็จะไม่แปดเปื้อนเพราะกรรมนั้น (กฤษณไทวปายนวยาส, 2561) การกล่าวถึง
โยคะในที่นี้ได้นำไปสู่การโยงหาลักษณะการอธิบายโยคะในฐานะที่เป็นเครื่องทำให้มนุษย์หลุดพ้น
นำไปสู่จุดสิ้นสุดที่สมบูรณ์พร้อม การหลุดพ้นนี้ยังทำให้มนุษย์นั้นถูกแยกออกจากสังสารวัฎ จะพบว่า
การปฏิบัติโยคะนั้นจะสร้างการหยุดยั้งหน้าที่ของสัมผัสต่างๆ ภายนอกแล้วทำให้เกิดการมุ่งไปที่การ
กำหนดร่างกายด้วยท่าทางต่างๆ  พร้อมทั้งคำนวณลมหายใจผ่านรูจมูก ซึ่งนั่นทำให้คนได้ใคร่ครวญถึง
อาตมันรวมถึงสัมผัส ใจ และพุทธิปัญญา โดยจะไม่ปล่อยให้สิ่งต่างๆ ทั้งความต้องการ ความกลัว 
ความโกรธสามารถเข้ามายุ่งเกี่ยวกับอาตมันได้ (J.A.B.Van Buitenen, 1968) ซึ่งนำไปสู่การพิจารณา
ถึงอาตมันที่จะไม่ยึดมั่นหรือทำตัวเองให้โดดเด่นและโดดเดี่ยว เป็นการทำให้เกิดภาพเชิงประจักษ์ผ่าน
การทำหน้าที่เพ่ือชุมชนหรือการทำเพ่ือประโยชน์แก่คนอ่ืนอันเป็นการสร้างความเท่าเทียมกันระหว่าง
อาตมันกับสิ่งอ่ืนทุกอย่างที่ตั้งต้นระหว่างการที่บุคคลหนึ่งไม่ได้มุ่งหมายแค่เพียงผลจากการกระทำของ
ตนเพียงอย่างเดียว แต่ยังนึกถึงการกระทำนั้นในฐานะเป็นจุดมุ่งหมายด้วย  

การตีความนี้เป็นการเข้าใจบริบทที่ว่า อาตมันและพรหมันนั้นไม่ได้เกี่ยวข้องกันในแง่ของการ
กระทำ แต่เกี่ยวข้องกับความรู้ที่ เป็นแรงพลักดันก่อให้เกิดการกระทำกรรมนั้น  จึงทำให้ เกิด
ข้อพิจารณาที่ศังกราจารย์อธิบายถึงชญาณโยคะอันมุ่งไปที่แนวทางปฏิบัติโยคะนั้น  ต้องอาศัยความรู้
เป็นสำคัญคือวิธีสู่แนวทางปฏิบัติบำเพ็ญโยคะโดยอาศัยหลักการทางศาสนาคือการค้นตัวตน เพ่ือหลีก
พ้นจากสังคมที่เติมไปด้วยความวุ่นวาย จึงสามารถจะขจัดอำนาจกรรมให้หมดไปคือการสิ้นสุดจากสัง
สารวัฎอย่างสิ้นเชิง  ส่วนหลักธรรมของรามานุช เน้นความภักดี อันก่อเกิด กรรมโยคะนั้นมุ่งถึงพระ
เจ้าผู้สูงสุดผ่านพิธีกรรมทางศาสนาอันหมายถึงการบรรลุถึงความเจริญทางโลกแห่งวัตถุท่ามกลาง
ความวุ่นวาย คือ การทำอย่างไร จะรู้แจ้งในโลกนี้และโลกหน้า มีความสุขกับวรรณะและพิธีกรรมทาง
ศาสนาที่ทำให้ผู้ศรัทธาต่อศาสนาบูชาพระเจ้าผ่านการฝึกปฏิบัติจิตตนเองด้วยการน้อมจิต ถึงพระองค์
อันทำให้เกิดผลตามมาซึ่งวิธีดังนี้เป็นวิธีอ้อม แต่การสร้างความบริสุทธิ์ให้จิตใจ เชื่อมโยง ต่อพระเจ้า 
วิธีนี้เป็นส่วนหนึ่งของความรู้ที่มาจากพระองค์โดยตรง (Sri Sankaracharya, 1901) การอธิบายถึงช
ญาณโยคะผ่านความรู้ถึงอาตมันอันเป็นอมตะคือวิญญาญบริสุทธิ์ นั้นไม่เกี่ยวข้องกับความทุกข์และ
ความเจ็บปวด ฉะนั้นตราบใดที่ยังไม่มีปัญญาที่เหนือกว่าจิตใจอันเป็นทางโลกนั้นมาจากกรรมโยคะที่
ทำให้เกิดลักษณะของกลุ่มนักบวชที่เชื่อว่า 1) มีความพึงพอใจในอาตมัน 2) มีความสงบไม่ใยดีใน
ความสุขและทุกข์ 3) การไม่มีทั้งความรักและเกลียดชัง 4) การไม่ยึดติดต่อสิ่งภายนอก ไม่มีสิ่งใดทำให้
หวั่นไหวได้ 5) มีความซื่อสัตย์ต่อพระเจ้า โดยถือว่าความคิดนั้นเป็นบ่อเกิด ของความสุขและความ
ทุกข์  และการควบคุมประสาทสัมผัสนำไปสู่ความสงบและความสุข การควบคุมสัมผัสจะช่วยทำให้



71 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ความรู้มั่นคง 6) การทำงานทุกอย่างด้วยการยึดหลักสากล นั้นไม่ได้มุ่งไปที่การเป็นนักบวชเท่านั้น   7) 
การกำจัดความอยากและความเป็นตัวตน โดยความรู้เท่านั้นจะนำไปสู่ความสุขอย่างเทพเจ้า  (Sri 
Sankaracharya, 1901) การเข้าใจว่าอาตมันเป็นเรื่องตัวตนที่ถูกมองผ่านพิธีกรรมทางศาสนาจึงเป็น
วิธีการเข้าใจแบบดั้งเดิม แต่การอธิบายโยคะผ่านคัมภีร์ภควัทคีตาเป็นการพิจารณาการปฏิบัติหน้าที่
อ่ืนๆ ที่มีคุณค่าที่เป็นสากลยิ่งขึ้น อาศัยแรงพลักดันด้วยปัญญาของพระเจ้าแบบชญาณโยคะ แต่ใน
รายละเอียดดูเหมือนว่าชญาณโยคะนั้นจะหมายไปที่การรวมกันของอาตมันและไม่แบ่งแยกว่าเป็นใคร 
การกล่าวแนวคิดรามานุช ถึงการทำหน้าที่นั้นเป็นงดเว้นความรู้อันเป็นเรื่องส่วนตัวแต่มุ่งไปที่ความรู้ที่
เป็นประโยชน์แก่โลกมากกว่าว่า “เราคือทุกคน และทุกคนคือเรา” เพ่ือไม่ให้เกิดการเลือกปฏิบัติอัน
มาจากอิทธิพลความทุกข์และมายาที่ทำให้อรชุนท้อแท้ในการรบ แต่ในสนามรบนั้นอรชุนจำเป็นต้อง
ทำหน้าที่ของวรรณะกษัตริย์ที่จะสมบูรณ์ได้ด้วยการรบและนำชีวิตของผู้อ่ืนซึ่งมีหน้าที่ ต่างกันไปสู่
เป้าหมายตามแต่หน้าที่ๆ มี ไม่อย่างนั้นก็จะถูกความทุกข์และมายานำตนเองไปสู่การเวียนว่ายในสัง
สารวัฎ (Sri Sankaracharya, 1901) การเข้าใจบริบทการปฏิบัติตามหลักคำสอนทางศาสนาที่รามานุ
ชะนำเสนอถึงการแสดงออกภักติโยคะที่มีต่อพระผู้เป็นเจ้าว่า “การแสดงออกถึงพิธีกรรมอันบริสุทธิ์
คือการอุทิศตตนเองตามคำสอนในแบบภักติโยคะ พระองค์จะนำเจ้าออกจากบาปทั้งปวงด้วยการที่
ท่านแสดงออกถึงความภักดี ไม่ต้องกังวล” (Sri Sankaracharya, 1901) ขณะที่การปฏิบัติตามหลัก
ของศังกราจารย์เป็นการทำหน้าที่อันหลากหลายอาศัยชญาณโยคะในการทำหน้าที่นั้น ไม่ใช่ด้วยภักติ
โยคะหรือกรรมโยคะที่มุ่งหมายในแง่ของคำสอนทางศาสนาเท่านั้น ซึ่งทำให้การพิจารณาการทำ
สงครามหรือการทำหน้าของนักรบด้วยการทุ่มเทเหมือนกัน ขณะที่การทุ่มเทตามพิธีกรรมทางศาสนา
ที่มุ่งเน้นไปที่การอุทิศตนเองเพ่ือพระเจ้าแบบนักบวชของศังกราจารย์กับการนำพระเจ้ามาเป็นแรงพ
ลักในการทำทุกอย่างแบบการทำหน้าที่นักรบของรามานุชะจึงเป็นการเข้าใจโยคะที่ถูกนำเสนอใน
ภควัทคีตานี้อย่างชัดเจน  

ผู้วิจัยมองเห็นความสำคัญความหมายเชิงคุณค่าและประโยชน์ทางจริศาสตร์ในคัมภีร์ภควัทคี
ตาอันเป็นคำภีร์สำคัญของศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู เป็นส่วนหนึ่งของมหากาพย์มหาภารตะ เพ่ือตอบ
ปัญหาแนวทางปฏิบัติโยคะในคัมภีร์ภัทวัทคีตาเกี่ยวข้องจริยศาตร์ว่าสิ่งใดควรนำไปสู่แนวทางปฏิบัติ
เพ่ือหน้าที่อันถูกต้องตามหลักโยคะ ดังที่รามานุชะเสนอวิธีการปฏิบัติในฐานะเป็นเครืองมือที่ประยุกต์
เอาหลักการปฏิบัติตนเพ่ือเข้าถึงพระเจ้า และเครื่องมือนั้นมีความสำคัญมากกว่าจะเน้นที่เป้าหมาย
แบบที่ศังกราจารย์ อีกทั้งข้อปฏิบัติทางศาสนาที่ถูกกล่าวไว้ผ่านหน้าที่ทางสังคมทำให้ศาสนาเป็น
ระบบศีลธรรมที่มีการถกเถียงกันได้ แต่ข้อถกเถียงนั้นต้องมีเป้าหมายที่ไม่ใช่บุคคลเป็นผู้ตัดสิน ต้อง
อาศัยเกณฑ์ท่ีตรวจสอบผ่านอุดมคติที่โยคะจะนำสุ่การหลุดพ้นจากอคติมายาของมนุษย์  จากข้อเสนอ
นี้ ผู้วิจัยจึงต้องการชี้ให้เห็นแนวคิดเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตาผ่านการตีความและวิเคราะห์
โครงสร้างของปรัชญาอินเดียตามแนวคิดของนักปรัชญาฮินดูคือศังกราจารยแ์ละรามานุชะต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องโยคะในปรัชญาอินเดีย 
2. เพ่ือศึกษาเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา 
3. เพ่ือวิเคราะห์ข้อโต้แย้งเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา 



72  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมีระเบียบวิจัย

ดังต่อไปนี้ 
1. ศึกษาค้นคว้าคำสอนเรื่องโยคะ ในคัมภีร์ภควัทคีตา และพิจารณาประเด็นเกี่ยวข้องกับ

เรื่องโยคะและข้อโต้แย้งในประเด็นดังกล่าวนั้นในคัมภีร์ชั้นทุติยภูมิ เอกสาร และหนังสือที่เก่ียวข้อง 
2. แยกแยะประเด็นเพื่อศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 
3. วิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลเพ่ือสร้างข้อสรุป ถัดจากนั้นนำไปเขียนเป็นงานวิจัยพร้อม

เสนอแนวคิดของผู้วิจัยให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์และตอบปัญหาที่ต้องการทราบ 
 

ผลการวิจัย 
วัตถุประสงค์ที่ 1 แนวคิดเรื่องโยคะในปรัชญาอินเดีย โยคะในปรัชญาอินเดียนั้นได้ถูกเสนอ

ตามแนวคิดแบบสางขยะได้อธิบายว่าเป็นหลักการหรือทฤษฎีที่นำไปสู่การเข้าถึงพรหมัน และปรัชญา
สำนักโยคะอธิบายว่าเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของปัจเจกผ่านการปฏิบัติทางกายและจิตให้เข้าถึง
พรหมันเช่นกัน ดังนี้ 

1.1 ภักติโยคะ การปฏิบัติภักดีโยคะ (กติโยคะ) เป็นการปฏิบัติที่ประกอบด้วยความศรัทธา 
ความเชื่อมั่นในความศักดิ์สิทธิ์ ในพิธีกรรมต่างๆ  เช่น ขับร้อง กล่าวคำ สรรเสริญพระนามเรียกว่า คี
ตา หมายถึงบทเพลงแห่งพระเจ้า สวดมหามนต์ น้อมถวายเครื่องสการะบูชาเพ่ือเป็น การแสดงออก
ถึงความภักดี ในรูปแบบต่างๆ เป็นต้น ในโศลกท่ี 34 ที่กล่าวว่า “จงรักภักดีแด่พระเจ้า ขอน้อมสการะ 
พระมหากรุณา ถวายงาน มอบชีวิตต่อพระองค์ทุกภพชาติ  สนับสนุนศาสนาให้ถาวร สืบไป ถึงแม้ว่า 
เราพบเจดปัญหาใดๆ มาทดสอบใจ จงเชื่อศรัทธา พระองค์ไม่เปลี่ยนแปลง จิตมุ่งมั่น ไม่หวั่นไหว 
ท้อแท้ ต่อความยากลำบาก ด้วยการมอบใจให้พระเจ้า” และโศลก ที่ 28 ว่า “จงปลดปล่อยเรา จาก
ห้วงแห่งทุกข์ ขอพระองค์จงเมตตา กรุณา นำพาเราทั้งหลายได้ข้ามพ้นสังสารวัฎ เพ่ือบรรลุโมกษะ
หรือความหลุดพ้น เพ่ือนำชีวาตมัน ให้รู้แจ้งด้วยปัญญาความรู้  เป็ญส่วนหนึ่งแห่งพรหมัน" (ฟ้ืน 
ดอกบัว, 2545) โดยอาศัยแนวทางปฏิบัติจิตอันภักดี ช่วยผสานกรรม ความภักดีและความรู้ เข้า
ด้วยกัน เห็นได้ว่า มนุษย์  มีภาวะที่แตกต่าง บางคนบรรลุความภักดี บางคนบรรลุการกระทำ และ
บางคนบรรลุความรู้ ทั้งสามแนวทางย่อมต้องอิงอาศัยกันมิได้ขัดแย้ง คือแนวทางแห่งโยคี 

1.2 กรรมโยคะ เป็นมรรควิธีอันก่อให้การกระทำ อย่างถูกต้อง นั่นต้องอาศัยความรู้  ว่าด้วย 
เจตจำนงค์ ที่แสดงออกถึงการกระทำ ตามหน้าที่  การกระทำ (กรรม) ของเหล่าโยคีว่าไม่ใช่ทั้งสิ่งที่ดี
หรือชั่ว แต่ทุกการกระทำนั้นมีทั้งดีและชั่วผสมกัน ตามความหมายนี้หมายถึงว่า การกระทำที่ดีและไม่
ดีนั้นมีอยู่ในแง่ของการทำกรรมตลอดเวลา โดยทุกการกระทำนั้นถูกอ้างถึงความรู้สึกสงบใจที่จะไม่ยึด
มั่นถือมั่นในสิ่งเหล่านั้น หรือกล่าวได้ว่าเป็นผู้อยู่เหนือสิ่งที่ทำนั้นทั้งดีและชั่ว ซึ่งทำให้ทุกการกระทำ
นั้นล้วนนำไปสู่ปีติตลอดเวลา เหมือนในกรณีที่เราพูดถึงเครื่องมือต่างๆ เช่นมีด มีดนั้นมีสำหรับตัด ถ้า
มีดนั้นใช้หั่นหรือตัดผลไม้ก็จะถือว่าเป็นมีดที่ดี และถ้าไปใช้ตัดคอก็จะกลายเป็นมีชั่ว แต่สำหรับมีดก็ยัง
ตัดได้เหมือนเดิม จึงไม่สำคัญว่าจะตัดที่ไหน และตัดอะไร แต่เมื่อใครให้ค่ากับมีดจากการกระทำนั้นว่า
ดีหรือชั่ว ก็ไม่ต่างจากโยคีที่ไม่ได้เป็นตัวแทนสำหรับการกระทำที่ดีหรือชั่ว แต่โยคีคือผู้ที่อยู่เหนือทั้ง 2 
อย่างนั้น และสำหรับคนทั่วไป การกระทำทั้งดีหรือชั่ว หรือท้ังดีและชั่วผสมกัน เช่นเดียวกับกรณีที่เรา



73 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ทำบางอย่างที่ดี แต่บางอย่างอาจทำให้เกิดความเห็นแก่ตัวบ้าง การกระทำนั้นก็อาจดีแต่การมีความ
ต้องการก็อาจจะชั่วได้ หรืออาจดีสำหรับคนอ่ืนแต่ไม่ดีสำหรับตัวเราเอง ดังนั้นทั้งหมดเราอาจมองให้
เห็นได้ถึงความแตกต่างด้านกรรมโยคะระหว่างตนเองและผู้อ่ืน ฉะนั้น การกรรมโยคะแล้ว หรือนั่นไม่
ดี หรือนี่ก็อย่างนั้นๆ แต่สำหรับผู้ปฏิบัติตามกรรมโยคะจะถือว่าไม่มีผลอะไรทั้งนั้น (Sri Swami 
Sachidananda, 2019) เพราะให้โลกดำรงอยู่ สังคมเคลื่อนไปข้างหน้า ถ้าสังคมเป็นปกติสุข คนใน
สังคมย่อมเป็นสุขเช่นเดียวกัน 

1.3 ชญาณโยคะ ว่าด้วยสติปัญญา อันเป็นบ่อเกิดของความรู้ โดยให้ความสำคัญกับความรู้ 
เป็นหนทางทางปฏิบัติเพราะความรู้สามารถทำลายอวิทยาให้หมดไปแต่ต้องเป็นความรู้ที่ถูกต้อง 
นอกจากนั้นยังต้องชนะประสาทสัมผัสทั้งปวง ด้วยความอดทน ให้อยู่เหนือตัณหา หากบุคคลใด ละ
เว้นไม่ได้ ย่อมไม่ใช่แนวทางของโยคี อย่างแท้จริง เพราะความรู้จึงสามารถทำให้อาตมันเป็นเอกภาพ
กับพรหมัน (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545) การกล่าวถึงชญาณโยคะเป็นแนวคิดว่าด้วยความรู้ คือการตระหนักรู้
สิ่งใดสิ่งหนึ่ง เป็นที่มาของแนวการปฏิบัติโยคะที่ทำให้อรชุนตัดสินใจ ใช้ต่อสู้กับความรู้สึกภายใน 
เพราะความรู้เป็นบ่อเกิดของจริงแท้ ซึ่งผู้ที่บำเพ็ญตนเป็นโยคี ต้องพากเพียร แสวงหาความจริงของ
ชีวิต การรู้เห็นจริง ย่อมเกิดไม่ได้ หากโยคีปราศจากความรู้ เพราะความรู้ จะนำไปสู่อันติมะสัจจะคือ
เอาชนะ ประสาทสัมผัส ให้อยู่ เหนือ อารมณ์ ความเจ็บปวด ความหนาว ความร้อน ความหิว ความ
วิตกกังวล ความวุ่นวาย ความอดทนอดกลั้น ในสังคมท่ีเติมไปด้วย อวิทยาคือความไม่รู้ในเหตุที่เป็นไป 

วัตถุประสงค์ท่ี 2 โยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา ถูกกล่าวถึงผ่านลักษณะการปฏิบัติตนที่ถูกตีความ
โดยกลุ่มนักปรัชญาอินเดียเสียใหม่ ให้เห็นวิธีการปฏิบัติตนที่ชัดเจนขึ้น ดังนี้ 

2.1 ภักติโยคะ เป็นการแสดงออกถึงความภักดีด้วยเจตจำนง คือ อารมณ์ ที่มุ่งมั่นตั้งใจต่อ
พระผู้เป็นเจ้า  คำสนทนานี้ปรากฎในลักษณะที่แสดงให้เห็นถึงการยอมรับถึงพระผู้เป็นเจ้าก่อนที่จะ
ทำกรรมใดก็ตาม การอธิบายถึงการกระทำที่ผูกโยงเข้าหาสิ่งสูงสุดนั้นจึงเป็นข้อกำหนดว่าทุกการ
กระทำนั้นไม่ได้ถูกพิจารณาจากตนเองเท่านั้น โดยปรากฏในคัมภีร์ภควัทคีตาว่า 

“คนบางคนมีความศรัทธาในโยคกรรม แต่มิอาจปฏิบัติให้ถึงที่สุดได้ คนเช่นนั้นเมื่อสิ้นชีวิตไป
แล้ว คติภพของเขาจะเป็นเช่นใด คนผู้นั้นจะต้องเวียนว่ายไปในห้วงสังสารวัฎอย่างไร้
จุดหมาย เหมือนหมู่เมฆที่แตกกระจายไร้ทิศทางเพราะแรงลมหรือไม่ เขาคนนั้นจะมีโอกาส
ได้เข้าสู่แดน แห่งพรหมันบ้างไหม...กฤษณะตอบว่า อรชุน คนผู้นั้นไม่ว่าจะสิ้นชีพไปสู่ปรภพ
หรือยังมีชีวิตอยู่ในโลกนี้ คุณความดีที่เขาสร้างสมไว้ย่อมไม่มีวันพินาศเสื่อมสลายไปจากเขา 
คนทำกรรมดีย่อมไปสู่ภพที่ดีเสมอ ผู้ใดปฏิบัติโยคะด้วยความศรัทธา แต่ไม่ได้บรรลุถึงท่ีสุด
เพราะสิ้นชีวิตก่อน ผู้นั้นเมื่อละโลกไปสู่ปรโลก เขาจะได้เสวยสุข ณดินแดนแห่งเทวาโลก อัน
เป็นแดนสวรรค์เป็นเวลาหลายชั่วกัลป์ จากนั้นจึงจะจุติลงมาเกิดยังโลกมนุษย์ในตระกูลที่
สูงส่งด้วยชาติกำเนิดและคุณธรรม หากไม่เกิดในตระกูลอันมั่นคั่ง ดังกล่าวมา เขาย่อมไปเกิด
ในตระกูลแห่งโยคีผู้มีปัญญา การกำเนิดในตระกูลโยคีเช่นนั้นนับเป็นลาภชีวิตอันหาได้ยากยิ่ง
ในโลกมนุษย์ เพราะเหตุที่คุ้นเคยกับการปฎิบัติโยคะมาแล้วในชาติก่อน เมื่อชาตินี้ได้มา
เติบโตท่ามกลางบุคคลผู้ปฎิบัติโยคธรรมอีกครั้ง ความทรงจำเก่าๆ ที่ติดตัวมา จักช่วยให้เขา
เข้าใจแนวทางการปฎิบัติได้รวดเร็ว อดีตสัญญาจักช่วยให้เขาปฎิบัติโยคะได้ก้าวหน้าจนบรรลุ



74  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ถึงท่ีสุด เมื่อบรรลุโยคะแล้ว ภารกิจของชีวิตทั้งปวงย่อมถือเป็นอันจบสิ้น” (กฤษณไทว
ปายนวยาส, 2561)  

 ภักติโยคะจึงเป็นการแสดงออกถึงความนอบน้อม ในกรณีของอรชุนที่มีต่อพระกฤษณะนั้น
เป็นการเชื่อต่อพระเป็นเจ้า โดยมีการกล่าวถึงพระเป็นเจ้าในแง่ของการยอมรับผลกรรมและการเชื่อ
ว่าการปฏิบัตินี้จะนำไปสู่ผลที่ดีสำหรับผู้ปฏิบัติตามที่ต้องรับผิดชอบนั้น 
 2.2 กรรมโยคะ เป็นการอ้างถึงถึงความเชื่อว่าตนเองเป็นแค่ตัวแทน ทำให้เห็นว่า เป็นผู้ใด
รู้จักแจ้ง ต่ออาตมันจึงเป็นไปไม่ได้ ในคัมภีร์ภคัทคีตา กล่าวว่า การบรรลุการกระทำเพ่ือประโยชน์ต่อ
มวลมนุษยชาติ เรียกว่า สังเคราะห์โลก คือทำหน้าที่ มอบใจให้พระเจ้า อนึ่ง การปฏิบัติหน้าที่ ทำ
ประโยชน์ ในนามพระเจ้า โดยบาปนั้น มิอาจซึมซาบในบุคคลนั้น ดุจน้ำไม่ซึมซาบในใบบัว ด้วยเหตุนี้ 
การทำสงคราม กับเหล่าญาติมิตร เพ่ือปกป้องคุณธรรมจึงไม่บาปแต่ประการใด ดังข้อความที่ว่า  

“การกระทำกรรมด้วยความไม่ยึดมั่นถือมั่นย่อมดีกว่าไม่ยอมกระทำกรรมอันใดเลย...กรรมทั้ง
ปวงมนุษย์ไม่ใช่ผู้กระทำ กรรมทั้งหลายเหล่านั้นถูกขับเคลื่อนด้วยพลังแห่งธรรมชาติ คนโง่
เขลาไม่เข้าใจความเป็นจริงอันนี้ย่อมหลงผิดว่าตนคือผู้กระทำกรรม...ผู้ใดกระทำกรรมโดยไม่
หวังผลของกรรมนั้น หากแต่มุ่งอุทิศการกระทำความดี ด้วยความบริสุทธิ์ใจ ข้ามพ้น
พันธนาการของญาติมิตร ผู้นั้นย่อมไม่แปดเปื้อนบาป ประหนึ่งดุจใบบัวไม่แปดเปื้อนหยดน้ำ
ฉะนั้น” (กฤษณไทวปายนวยาส, 2561)  

 การยอมรับว่าการทำกรรมนั้นเป็นการทำตามหน้าที่ โดยไม่หวังผล ซึ่งงานดังกล่าวนั้น มิได้
เพ่ือให้ตนเองบริสุทธิ์ แต่เกิดขึ้นโดยการกระทำ ที่ไม่เห็นแก่ตัว นัยหนึ่งคือการกระทำดั่งกล่าว สมารถ
ทำให้ตนเอง พ้นจากอหังการ ยึดมั่น ในตนเอง ฉะนั้น การกระทำที่กำหนดรูปแบบของผลนั้นจึงเป็น
การเข้าใจในลักษณะของกรรมโยคะ แต่หากพิจารณาถึงการกระทำที่ไม่มีผลก็เกิดขึ้นจากการใช้วิธีการ
แบบของโยคีผู้ไม่พิจารณาในแง่ของกรรมนั้นเป็นเรื่องของผล แต่ทำตามหน้าที่ที่ถูก พิจารณาบน
พ้ืนฐานของสิ่งที่อยู่เหนือกว่าตนเองเป็นผู้กำหนดแต่อย่างใด เป็นเรื่องผู้พระเป็นเจ้าหรืออำนาจสูงสุด
เป็นผู้กำหนดหน้าที่และผลที่จะเกิดขึ้น 

2.3 ลักษณะชญาณโยคะ การกระทำบนฐานของความรู้ โดยความรู้นั้นอ้างถึงการรับรู้ที่
เกี่ยวข้องกับภักติโยคะและกรรมโยคะ จึงจะตรวจสอบได้ว่าความรู้นั้นถูกต้องและเป็นจริงตามนั้น 
กล่าวคือ เป็นการพัฒนาจิตใจให้อยู่เหนือกว่าการรับรู้ทั่วไปเป็นการสร้างความบริสุทธิ์ให้เกิดขึ้นและ
เปิดจิตใจไปสู่ความจริง ดังข้อความในคัมภีร์ภควัทคีตาว่า 

 “ความรู้สึก, จิตใจ, และความรู้ ท่านกล่าวว่าเป็นทางเล็ดลอดเข้ามาของกิเลส หากว่าเรา
ไม่รู้เท่าทันมัน เมื่อกิเลสอันได้แก่ความทะยานอยากอันไม่รู้จักจบสิ้นเข้าครอบงำการรู้แจ้ง 
คนเราย่อมจะหลงทางไม่อาจเข้าถึงอาตมันได้เป็นของธรรมดา เพราะเหตุนี้แลอรชุน จง
ควบคุมความรู้สึกเอาไว้ให้มั่น เมื่อมีอารมณ์ภายนอกมากระทบ จากนั้นจึงพยายามขจัดบาป
อันเป็นสิ่งปิดกั้นการรู้แจ้งออกไปจากจิตใจ จิตใจที่ว่ามีพลังก็ยังพ่ายแพ้อำนาจแห่งปัญญา 
กระนั้นก็ดี ปัญญาก็ยังด้อยอำนาจกว่าอาตมัน อรชุน เมื่อประจักษ์ชัดว่าความทะยานอยาก
เป็นศัตรูของการเข้าหาความดี ทำไมท่านจึงไม่รีบขจัดมันเสียด้วยปัญญาเล่า” (กฤษณไทว
ปายนวยาส, 2561)  



75 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 การนำเอาปัญญาที่อยู่เหนือกว่าตนเองมาเป็นเครื่องประคองจิตใจให้อาตมันมีกำลังในการ
ก้าวพ้นจากความยึดติดกับตนเองเป็นแนวทางหนึ่งตามแบบชญาณโยคะที่ถูกอธิบายบนฐานของการ
ปฏิบัติตามหน้าที่ ขณะเดียวกันการปฏิบัตินั้นอาจโยงให้เห็นถึงรูปแบบของนักบวชที่เป็นวรรณะที่ถูก
มองว่าเป็นผู้สั่งสมปัญญา และเป็นผู้ขัดเกลาปัญญาเหล่านั้นให้สามารถหลุดพ้นจากมายาในโลกได้มา
เป็นแนวทางในการปฏิบัติตนของเหล่าฆราวาสที่จำเป็นต้องทำหน้าที่ควรจะตรวจสอบตัวเองอย่างไร
จึงจะทำได้อย่างผู้มีปัญญา ดังข้อความที่ปรากฎว่า 

“โยคะคือการกระทำจิตให้บริสุทธิ์นี้ก็คือการรวบรวมความคิดนึกให้แน่วแน่อยู่ในอารมณ์อัน
เดียว เมื่อใดที่ความคิดของเราซัดส่ายเมื่อนั้นจิตย่อมไร้สมาธิ การบรรลุถึงสัจจะที่ถูกต้องจะมี
ได้ก็ด้วยการปฏิบัติตามหลักคำสอนเท่านั้น ...แท้ที่จริงนั้นโยคะนี้ก็คือการทำใจให้สม่ำเสมอ 
ไม่เอนเอียงในทุกสภาวธรรม ไม่ว่าสภาวธรรมนั้นจะดีหรือเลวก็ตาม บุคคลผู้ประกอบด้วย
ปัญญาย่อมมองเห็นว่าทั้งความดีและเลวล้วนแต่เป็นสิ่งที่พึงสละทิ้งทั้งสิ้น” (กฤษณไทว
ปายนวยาส, 2561)  

 การพิจารณาชญาณโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตาจึงเป็นการเข้าใจวิธีการสร้างปัญญาและการ
ตรวจสอบถึงวิธีการทำหน้าที่นั้นจะมุ่งไปที่ประโยชน์สูงสุดตามหลักมีความดีและความบริสุทธิ์ตาม
หลักธรรมอันเป็นการอ้างถึงความสมบูรณ์มากกว่าจะพิจารณาไปที่การกระทำเท่านั้น แต่เป็นการ
กระทำบนฐานของการรู้ว่าสิ่งที่ทำนั้นเป็นการมุ่งหมายเอาความจริงสูงสุด ไม่ใช่ตนเองเป็นผู้กำหนด
ความรู้นั้น แต่เป็นความรู้นั้นเป็นผู้กำหนดตัวเรา 

วัตถุประสงค์ที่ 3 วิเคราะห์ข้อโต้แย้งเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา มาจากข้อถกเถียงเรื่อง
ภักดีโยคะ กรรมโยคะและชญาณโยคะ ในประเด็น ดังต่อไปนี้  

3.1 ภักติโยคะกับการรวมกันระหว่างกายกับจิตหรือไม ่ในภควัทคีตามีการกล่าวถึงภักติโยคะ
ว่า “ผู้ใดปฏิบัติโยคะด้วยความศรัทธา แต่ไม่ได้บรรลุถึงที่สุดเพราะสิ้นชีวิตก่อน ผู้นั้นเมื่อละโลกไปสู่
ปรโลก เขาจะได้เสวยสุข ณ ดินแดนแห่งเทวาโลก อันเป็นแดนสวรรค์เป็นเวลาหลายชั่วกัลป์ จากนั้น
จึงจะจุติลงมาเกิดยังโลกมนุษย์ในตระกูลที่สูงส่งด้วยชาติกำเนิดและคุณธรรม หากไม่เกิดในตระกูลอัน
มั่นคั่ง ดังกล่าวมา เขาย่อมไปเกิดในตระกูลแห่งโยคีผู้มีปัญญา การกำเนิดในตระกูลโยคีเช่นนั้นนับเป็น
ลาภชีวิตอันหาได้ยากยิ่งในโลกมนุษย์ เพราะเหตุที่คุ้นเคยกับการปฎิบัติโยคะมาแล้วในชาติก่อน” 
(กฤษณไทวปายนวยาส, 2561) ภักติโยคะจึงเป็นการอ้างถึงการแสดงออกถึงความภักดีอันเป็นการใช้
ศรัทธาในการนำไปสู่การหลุดพ้น ศังกราจารย์มองว่าภักติโยคะเป็นการอ้างถึงการบูชาพระผู้สร้าง 
เพ่ือให้พระเจ้านำไปสู่การหลุดพ้นจากการบูชานั้นของตนเอง อันเป็นการมอบชีวิตให้กับพระเป็นเจ้า 
(Sri Sankaracharya, 1901)  

การอธิบายของศังกราจารย์เป็นการมุ่งเน้นไปท่ีการใช้จิตสื่อตรงกับพระเป็นเจ้า ขณะที่รามานุ
ชะพิจารณาภักติโยคะในแง่ของปัญหาที่ไม่อาจจะแก้ไขได้อันเป็นส่วนสำคัญท่ีมาจากมายาที่เกิดขึ้น ซึ่ง
พระกฤษณะได้อธิบายให้เห็นถึงความแตกต่างระหว่างร่างกายและอาตมันกล่าวคืออะไรคือร่างกายอัน
เป็นพื้นฐานที่ภักติโยคะจะสามารถแสดงให้เห็นได้ว่ามีความนอบน้อมศรัทธาซึ่งตรงนี้ไม่ใช่จิตวิญญาณ
หรือจิตสำนึก ที่จะแสดงให้เห็นถึงภักติโยคะได้ เพราะหากกล่าวว่าการแสดงออกทางกายที่ตายได้เป็น
ความเข้าใจผิด เพราะร่างกายเป็นบ่อเกิดของความชั่วทั้งปวง ลักษณะของร่างกายจึงไม่ใช่อาตมัน แต่
การอ้างถึงว่าร่างกายจะเกี่ยวข้องกับความรู้สึกพ้ืนฐานที่ร่างกายรับรู้ได้เช่นความสุข แต่ขณะสิ่งที่อยู่



76  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ภายในตัวเรานั้นเป็นผู้สั่งการให้เราทำและกลายเป็นพฤติกรรมที่นำมาสู่ตัวตนในตัวเราต่อไปที่จะ
กำหนดถึงอนาคต แต่ภักติโยคะนั้นไม่ใช่การนอบน้อมหรือแสดงออกทางกายแต่เป็นการอ้างอ้างถึง
ปัญญาที่บริสุทธิ์ที่มาจากอาตมันภายในที่จะหยุดตัวตนที่เป็นร่างกาย ปัญญาอันนี้ใช้ประกอบในทุกๆ 
การกระทำและความคิดของมนุษย์สังสารวัฎ อันเป็นที่มาของการกำหนดการปฏิบัติตนให้ปัญญา
เกิดขึ้นในชีวิตประจำวัน ด้วยการแสดงออกนี้จึงเป็นวิธีการรักษาอาตมันไว้ในขอบเขตของภักติโยคะ
อันเป็นจุดเริ่มแรกในการเข้าถึงอาตมันที่จะนำไปสู่การกระทำ และการกระทำทุกอย่างจะได้รับผลคือ
การความสุขในสวรรค์ ภายหลังจากจากโรคนี้ไปแล้ว (J.A.B.Van Buitenen, 1968)  

การอธิบายของรามานุชะจึงเป็นการเชื่อมโยงระหว่างจิตใจกับร่างกายไปพร้อมกัน ซึ่งวิธีการ
อธิบายของรามานุชะเป็นกระบวนการอธิบายผ่านข้อเท็จจริงที่เชื่อมโยงกันระหว่างโลกกับวิญญาณว่า
ล้วนขึ้นอยู่กับพระเจ้าในฐานะเป็นสิ่งนิรันดร์ หรืออาจกล่าวได้ว่าพรหมันไม่อาจมีอยู่ได้โดยปราศจาก
อาตมันและโลกวัตถุ โดยไม่อาจกล่าวได้ว่าร่างกายบริสุทธิ์ผ่านภักติโยคะ แต่เป็นการทำให้สิ่งที่บริสุทธิ์
อยู่แล้วกลับมาบริสุทธิ์เหมือนเดิม รามานุชะมองถึงการบูชาและการกระทำนั้นเป็นการมุ่งไปที่จิตผ่าน
วิธีการที่เรียกว่าภักติโยคะ ภักติจึงเป็นการทำให้อาตมันกลายเป็นส่วนหนึ่งของพระเป็นเจ้าผ่านปัญญา
และการบูชายัญ พระเป็นเจ้าไม่ได้ต้องการอะไรจากวิญญาณ เพียงแต่ต้องการให้ละถอนอัตตาออกไป 
จึงทำให้พระเป็นเจ้านั้นใกล้ชิดอาตมันมากขึ้นผ่านการบูชา รามานุชะมองว่าภักติโยคะนั้นเป็นเงื่อนไข
ของความรู้ กล่าวคือ ถ้าคนหนึ่งบูชาตนเองจนถึงชญาณโยคะ ความมีอยู่ทางกายภาพไม่อาจมีอยู่ได้ก็
จริง แต่อย่าลืมว่าชญาณโยคะนั้นจำเป็นต้องอาศัยการมีอยู่ทางกายภาพจึงจะเป็นไปได้ เพราะเป็น
ความจำเป็นที่จะต้องมีร่างกายในการรับรู้นั้น ดังข้อความว่า “จากแนวคิดที่ว่า โลกจะเปลี่ยนแปลง
เป็นสิ่งใดก็ตามขึ้นอยู่กับการบูชา มนุษย์เกิดจากการอาหาร อาหารเกิดจากฝน ฝนเกิดจากการบูชา
ยัญ การบูชายัญมาจากการกระทำของบุคคล การกระทำของบุคคลมาจากร่างกาย ร่างกายขึ้นอยู่กับ
อาตมัน ฉะนั้น ร่างกายและอาตมันจึงเกิดข้ึนจากอาหาร” (J.A.B.Van Buitenen, 1968)  

การรวมกันของความหมายที่ว่าร่างกายและอาตมันหรือจิตเป็นอันเดียวกันจึงเป็นวิธีการ
อธิบายที่ปรากฎในตอนที่อรชุนได้รับความรู้จากพระกฤษณะในแง่ท่ีจะให้ปฏิบัติหน้าที่ และการปฏิบัติ
หน้าที่นั้นก็มาจากคำสอนในกรรมโยคะ จึงเป็นการอธิบายให้เห็นว่ากายกับจิตนั้นเป็นอันเดียวกัน 
ไม่ได้แยกกันอย่างที่ศังกราจารย์อธิบาย  

3.2  การวิเคราะห์ข้อโต้แย้งเรื่องกรรมโยคะกับชญาณโยคะเกี่ยวข้องหรือไม่เกี่ยวข้องกัน ศังก
ราจารย์มองว่ากรรมโยคะนั้นคือ  

ก. กรรมโยคะ ไม่ใช่การรวมกันระหว่างความรู้และการกระทำ การหลุดพ้นไม่ใช่ผลที่เกิดจาก
การกระทำ ซึ่งทำให้เห็นว่าอะไรดีกว่ากันระหว่างปัญญาและการกระทำ ตามคำอธิบายของศังกรา
จารย์มองว่า กรรมโยคะเป็นวิธีนำไปสู่ความเป็นอิสระจากการกระทำที่ถูกครอบงำด้วยมายาทาง
ธรรมชาติ กล่าวคือ ผู้ที่ยังไม่หลุดพ้นจะไม่สามารถปฏิบัติกรรมโยคะได้ เนื่องจากเขายังคงเป็นไปตาม
เงือ่นไขของสังสารวัฎ นั่นทำให้กรรมโยคะไม่ใช่การรู้จักตัวเองอย่างที่อรชุนเข้าใจเท่านั้น แต่ผู้มีปัญญา
ที่ยกมาเป็นตัวอย่างของเรื่องนี้ เพราะการกระทำของผู้มีปัญญาจะชัดเจนปราศจากมายา การกระทำ
นั้นได้รับผลจากโมกษะให้ทำตามนั้น เมื่อบุคคลอยู่ภายใต้อำนาจของตนเองก็จะแสดงบางอย่างที่เป็น
ตัวเอง ทำตามความอยากของตัวเอง ซึ่งความอยากเป็นศัตรูกับอาตมัน ความอยากปกปิดปัญญา การ
เข้าใจตนเองจึงเป็นการอยู่เหนือตนเองด้วยการนำปัญญาจากกรรมโยคะอันเป็นแรงพลักดันของ



77 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
โมกษะมาทำลายความอยากนั้นจึงเป็นการทำลายการทำอะไรด้วยตนเองเป็นผู้กำหนด   (Sri 
Sankaracharya, 1901)  

ข. กรรมโยคะ เป็นการบูชาพระผู้เป็นเจ้า ผ่านหลักการทางศาสนาว่าด้วยการทำหน้าที่อัน
เป็นจุดมุ่งหมายของความเจริญทางโลกอันปรากฎในลักษณะวรรณะและหน้าที่ทางศาสนาที่
หลากหลายอันเป็นการบูชาต่อศาสนาของพระผู้เป็นเจ้า ตราบที่ยังคงปฏิบัติด้วยความทุ่มเททั้งจิต
วิญญาณต่อพระผู้เป็นเจ้าโดยปราศจากความต้องการต่อผลโดยตรง เพ่ือทำให้เกิดความบริสุทธิ์ทาง
จิตใจ เมื่อบุคคลมีจิตใจที่บริสุทธิ์จึงจะสามารถสร้างปัญญาขึ้นได้ ขณะเดียวกันปัญญาก็จะมาแก่ผู้นั้น   
(Sri Sankaracharya, 1901)  

อีกท้ังยังพิจารณาชญาณโยคะว่าคือ  
ก. ชญาณโยคะ เป็นการแสดงให้เห็นถึงการอวตารของเทพเจ้า เป็นความหมายทั้งหมดของ

โมกษะที่อ้างถึงการที่เทพเจ้าจะนำเอาซึ่งประโยชน์และความหลุดพ้นจากโลก ดังจะเห็นได้จากระบบ
วรรณะ อันเป็นการกระทำที่ปราศจากความมุ่งหวัง แต่เป็นธรรมจริงๆ ของการะทำหน้าที่และไม่ใช่
การกระทำหน้าที่ ดังวรรณะพราหมณ์ที่แสดงออกผ่านพิธีบูชายัญนั้นไม่ใช่เป็นการกระทำที่ไร้จุดหมาย 
แต่เป็นการยัญทางปัญญาที่เกิดจากการกระทำ จึงทำให้การบูชาปัญญาอยู่เหนือการบูชาอ่ืนๆ ซึ่งเป็น
การมุ่งหมายถึงปัญญาท่ีจะช่วยจำกัดความสงสัยเสียได้  (Sri Sankaracharya, 1901)  

ข. ชญาณโยคะ เป็นการบูชาพระผู้เป็นเจ้า เป็นเงื่อนไขสมบูรณ์ของสังสารวัฎหรือชีวิตที่
หมุนเวียนนี้ทั้งหมด ตามคำสอนทางศาสนาหรือหลักธรรมนั้นจะประกอบไปด้วยการแสดงให้เห็นถึง
ปัญญาของอาตมันที่แสดงออกผ่านการงานทั้งปวง เป็นการอ้างถึงคำสอนทางศาสนาเรื่องจิต ดังคำว่า
ที่ว่า “จริงๆ แล้วศาสนาเป็นเงื่อนไขสำหรับการเข้าถึงความจริงอันเป็นสถานที่ของพรหมันคือความ
จริงสูงสุด” ในลักษณะนี้จึงกล่าวได้ว่า “บุคคลจะต้องปราศจากบุญและบาป ความสุขและทุกข์ เป็นผู้
นั่งอยู่ลำพังสงบเงียบแต่ผู้เดียวและไม่คิดอะไรทั้งสิ้น สิ่งที่เขากล่าวถึงก็คือ ความรู้ที่สร้างขึ้นจากการ
บูชาแบบนี้ อันเป็นวิธีการที่อรชุนกล่าวว่า “อาศัยหลักธรรมทุกอย่างที่มาสู่ตัวฉันลำพังคนเดียวเพ่ือ
เป็นเกาะป้องกันภัย” (Sri Sankaracharya, 1901) คำอธิบายนี้ของศังกราจารย์เป็นการมองไปที่การ
ใช้ปัญญาอยู่เหนืออัตตาและมุ่งเน้นไปที่ชญาณโยคะมากกว่าจะพิจารณาไปที่กรรมโยคะ  

ขณะที่รามานุชะมองว่า ทุกการกระทำจะนำไปสู่ผลสุดท้ายหนึ่งเดียวคือจุดสูงสุดของมนุษย์ 
ซึ่งทั้งหมดนั้นมาจากกรรมโยคะที่เป็นการปฏิบัติที่เกี่ยวข้องกับปัญญาของอาตมันที่เกี่ยวข้องกัน 
กล่าวคือ บุคคลที่จะบรรลุถึงสถานะที่สูงขึ้นเป็นการอ้างถึงอาตมันเป็นผู้รับรู้ ซึ่งสำหรับกรรมโยคะเป็น
สิ่งที่อยู่เหนืประสาทสัมผัสที่จะช่วยทำให้อาตมันได้รับประสบการณ์ดังกล่าวนั้น รามานุชะมองว่า
กรรมโยคะนำไปสู่ชญาณโยคะ เพราะชญาโยคะเป็นการระบุถึงการรับรู้ปัญญาของอาตมันซึ่งปรากฎ
ภายในจิตใจที่ได้รับแรงบันดาลใจและทำให้เกิดปัญญาในทุกๆ การกระทำ ชญาณโยคะจึงเป็นคำสอน
ที่มุ่งถึงจิตใจที่อยู่บนพ้ืนฐานอาตมันและสัมผัสที่เกี่ยวข้องกับวัตถุภายนอก ซึ่งพบว่าการกระทำนั้นจะ
มุ่งถึงชญาณโยคะ คืออาจกล่าวได้ว่าชญาณโยคะเป็นต้นเหตุของกรรมโยคะ จึงอาจกล่าวได้ว่ากรรม
โยคะหลากหลายที่ปฏิบัติกันนั้นสามารถอ้างไปได้ถึงกรรมโยคะ กล่าวคือความรู้เป็นสิ่งสำคัญของ
กรรมโยคะ ซึ่งอาจเข้าใจได้ว่าทั้งกรรมโยคะและชญาณโยคะมีความหมายเท่ากันในแง่ของสุคติที่มี
อาตมันเป็นผู้ได้รับสิ่งนี้ คือสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นมาจากชญาณโยคะที่จะมีอยู่ไม่ได้หากไม่มีกรรมโยคะ 



78  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ที่สุดแล้ว ขั้นตอนสุดท้ายที่อาตมันจะเข้าถึงความจริงได้จำเป็นที่จะต้องอาศัยกรรมโยคะเป็นแรงพลัก
ดัน  (Sri Sankaracharya, 1901)  

จากการพิจารณาดังกล่าวนี้ ผู้วิจัยพบว่าศังกราจารย์มองเรื่องหน้าที่ตามลักษณะของกรรม
โยคะนั้นแตกต่างออกไปกล่าวคือ ปัญญาและการกระทำไม่ได้เกี่ยวข้องกัน และการรวมกรรมโยคะ
และชญาณโยคะเข้าด้วยกันจึงไม่ได้นำไปสู่การบรรลุโมกษะอย่างที่เข้าใจ เนื่องจากการกระทำนั้นโดย
หลักปฏิบัติแล้วปรากฏในเรื่องบูชายัญตามที่ปรากฎในคัมภีร์พระเวท ซึ่งถูกออกแบบมาให้ใช้กับมายา
และสิ่งที่มนุษย์จะต้องพบเจอในโลก การเปลี่ยนแปลงโลกผ่านชญาณโยคะจึงได้ถูกนำเสนอและเป็น
ทางเดียวในการบรรลุโมกษะได้ โดยผู้ที่จะเข้าใจได้ต้องไม่เกี่ยวข้องกับทุกการกระทำที่ปรากฏในสัง
สารวัฎนี้ แต่เป็นการออกไปจากโลกแห่งปรากฏการณ์นี้ก่อน  

การหลีกเลี่ยงทุกกการกระทำในโลกเท่านั้นจึงจะถือว่าเป็นการหลุดพ้นจากโลกได้ ชญาณ
โยคะเท่านั้นที่จะสามารถนำออกจากสังสารวัฎนี้ได้ ส่วนกรรมโยคะนั้นเกี่ยวข้องกับการะทำยังคงเป็น
เรื่องของผู้ที่ยังติดในมายา และทำให้ไม่สามารถเข้าถึงชญาณโยคะได้  (Eleni Boliaki, 2012) จาก
ข้อสังเกตดังกล่าวเป็นการเข้าใจสภาวะที่โยคะทั้ง 2 นั้นตามที่ศังกราจารย์มองเน้นและให้ความสำคัญ
กับชญาณโยคะอย่างมาก คำอธิบายทุกอย่างมุ่งเน้นไปที่การพิจารณาถึงจิตในฐานะที่เป็นหลักสำคัญ
ในการอธิบายคำสอนในศาสนาซึ่งจิตดังกล่าวนั้นสะท้อนให้เห็นถึงความสูงส่งของพรหมันในฐานะที่
เป็นความจริงสูงสุดโดยไม่จำเป็นต้องกล่าวถึงสิ่งอ่ืนนอกจากนี้ แต่ขณะเดียวกันก็มีผู้ตั้งข้อสังเกตว่า 
วิธีการอธิบายของศังกราจารย์ทำให้เกิดความขัดแย้งกันในข้อความ ดังที่ศังกราจารย์กล่าวถึงการ
หลีกเลี่ยงการกระทำอันเป็นไปตามแบบกรรมโยคะผ่านคำสอนเรื่องจิตวิญญาณที่บริสุทธิ์และ
หลีกเลี่ยงที่จะต้องรับผลกรรมตามวิธีปฏิบัติตามกรรมโยคะ โดยมีแต่กายเท่านั้นที่จำเป็นต้องรับผล
ของการกระทำ แต่ก็มีข้อความบางส่วนที่ศังกราจารย์กล่าวว่า “ความสมบูรณ์ของกรรมโยคะเป็น
ขั้นตอนสำคัญในการบรรลุถึงความสมบูรณ์ทางจิตวิญญาณได้” (SHARMA ARVIND, 1986) แต่อย่างไรก็
ตามศังกราจารย์กล่าวถึงการไม่เกี่ยวข้องกันของกรรมโยคะและชญาณโยคะนั้นเป็นการอ้างถึงลักษณะ
การที่อาตมันจะรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมันอ้างถึงความเป็นอิสระจากครอบครัว วรรณะ การกระทำ 
พิธีกรรมต่างๆ อันเป็นสถานะที่ถูกมองว่านำไปสู่การเปลี่ยนแปลงของอาตมันนั้น แต่การที่อาตมันจะ
เป็นอิสระได้ต้องหลีกเลี่ยงเงื่อนไขที่จะทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงจึงจำเป็นจะต้องหลีกเลี่ยงทุกอย่าง
รวมถึงการกระทำ ศังกราจารย์จึงแยกแยกจิตออกมาเป็นผู้สังเกตการณ์หน้าที่และวรรณะต่างๆ ใน
สังคม ซึ่งตรงนี้จะพบว่า จิตนั้นได้ถูกกำหนดด้วยศาสนาว่าเป็นการเชื่อมโยงถึงพระเป็นเจ้าผ่านกรรม
โยคะและภักติโยคะ  

เมื่อวิเคราะห์จากหลักการดังกล่าวนี้ ผู้วิจัยพิจารณาถึงความเป็นไปได้ของการให้เหตุผลของ
รามานุชะจะเข้าใจได้ชัดกว่าศังกราจารย์ที่อาจพ่ึงพิงกับหลักการอธิบายพรหมันในความหมายหนึ่ง
เดียวที่ โยงกับจิตแล้วปฏิเสธวัตถุหรือโลกแห่งประสบการณ์ ทั้งที่ความเป็นไปได้ของวัตถุหรือ
ประสบการณ์นั้นเป็นส่วนสำคัญในการเข้าถึงความเป็นจริง ไม่ว่าจะพิจารณาในด้านใดก็ตาม แต่การ
จะหาหลักเกณฑ์ในการตัดสินว่าโยคะในภควัทคีตานั้นมุ่งเน้นไปที่โยคะไหนมากกว่ากัน ก็พบตาม
คำอธิบายของรามานุชะที่พิจารณาบนฐานของการทำหน้าที่รบของอรชุนที่ไม่ได้พิจารณาแยกออกจาก
ข้อเท็จจริง หรือว่าตามจริงแล้วหากพิจารณาแยกส่วนเป็นจิตและเป็นกาย คือกายทำหน้าที่รบนั้น
ไม่ได้สัมพันธ์กับจิตที่เป็นการบูชาพระเจ้า ก็เท่ากับไม่สนใจผลของการรบหรือไม่ได้รบเพ่ือมุ่งหมายชัย



79 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ชนะ หากเป็นอย่างนั้นก็เท่ากับว่า การรบของอรชุนเป็นการแค่สักแต่ทำหน้าที่เท่านั้น ไม่ได้หวังผลที่
จะชนะในการรบแต่อย่างใด เท่ากับเป็นการเปิดพ้ืนที่ให้อธรรมมีชัยเหนือธรรมะ ซึ่งก็ขัดกับหลักการ
ในการทำหน้าที่ เพราะว่าตามจริงการปฏิบัติตามกรรมโยคะก็มุ่งหวังผลของการปฏิบัตินั้นด้วย 
เพียงแต่เป็นความบริสุทธิ์ต่อผลที่ได้มานั้นตามแบบของชญาณโยคะ ในแง่นี้จึงควรพิจารณาการรบใน
แบบที่จะต้องชนะ เพราะเท่ากับเป็นการยอมรับให้ธรรมะอยู่เหนืออธรรมจึงจะเป็นการปฏิบัติที่
ถูกต้อง มากกว่าจะคิดถึงแต่ว่ากายแพ้แต่ใจชนะ เท่ากับเป็นการยอมรับการบรรลุโมกษะแต่เพียงหนึ่ง
เดียว แต่ขาดการรวมเป็นหนึ่งเดียวกันของโมกษะของผู้ที่ร่วมรบนั้นทั้งหมดที่ถือว่า เป็นการประกาศ
ธรรมะในการทำหน้าที่และการรักษาผลของความดีที่จะเกิดขึ้นต่อไป  
 
อภิปรายผล 

จากการศึกษาเรื่องแนวคิดเรื่องโยคะในภควัทคีตา:การศึกษาเชิงวิเคราะห์ ได้พบว่า 
วัตถุประสงค์ท่ี 1 แนวคิดเรื่องโยคะในปรัชญาอินเดีย มีการอธิบายโยคะเป็นเครื่องมือในการ

พัฒนาจิตใจให้เข้าถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับพระหมัน และการไม่ตัดสินตัวเองจากกรรมที่เราทำ
ตามความต้องการ รวมถึงการทำให้ตนเองเข้าถึงความรู้แจ้งด้วยการพัฒนาความรู้ที่อยู่เหนือประสาท
สัมผัสและอารมณ์ สอดคล้องกับงานของแม่ชีจำเนียร แสงสินโยคะ ทีพ่บว่า สมาธิในโยคสูตรกับคัมภีร์
พระสูตรตปิฏก เป็นหนทาง นำมาซึ่งความสุขทั้งร่างกายและจิตใจ ช่วยให้จิตสงบดับความทุกข์ต่างๆ 
และนำมาใช้ในชีวิตประจำวันได้ สมาธิในคัมภีร์ทั้งสองมีขั้นตอนการปฏิบัติแตกต่างกัน แต่ละผลการ
คล้ายคลึง สมาธิในโยคะสูตรช่วยควบคุมความเปลี่ยนแปลง หรือความฟุ่งซ่านของจิต ทำให้จิตสงบ 
ช่วยลดอกุศลจิตที่เป็นสาเหตุของความทุกข์ ส่วนสมาธิในสุตตตันปิกฏ ช่วยทำให้จิตใจสะอาดหมดจด
และมีปิติปราโมทย์ ถ้าผู้ปฏิบัติหมั่นฝึกฝนอบรม ภาวนาปฏิบัติมากชึ้น นำไปสู่ความ เยือกเย็น และ
บรรลุพระนิพพานในที่สุด สมาธิในสองคัมภีร์เป็นพ้ืนฐาน ที่จะนำไปสู่การรู้แจ้ง คือ พระนิพพาน หรือ 
สมปรัชญาตสมาธิ ดังนั้น การปฏิบัติสมาธิ ต้องปฏิบัติตามข้ันตอน และการปฏิบัติให้บรรลุผลที่แท้จริง 
(แม่ชีจำเนียร แสงสิน, 2547) 

วัตถุประสงค์ท่ี 2 โยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา เป็นการกล่าวถงึภักติโยคะจึงเป็นการแสดงออกถึง
ความนอบน้อม ในกรณีของอรชุนที่มีต่อพระกฤษณะนั้นเป็นการเชื่อต่อพระเป็นเจ้า กรรมโยคะอัน
เป็นการกระทำที่ไม่มีผลก็เกิดขึ้นจากการใช้วิธีการแบบของโยคีผู้ไม่พิจารณาในแง่ของกรรมนั้นเป็น
เรื่องของผล แต่ทำตามหน้าที่ที่ถูกพิจารณาบนพ้ืนฐานของสิ่งที่อยู่เหนือกว่าตนเองเป็นผู้กำหนดแต่
อย่างใด เป็นเรื่องผู้พระเป็นเจ้าหรืออำนาจสูงสุดเป็นผู้กำหนดหน้าที่และผลที่จะเกิดขึ้น และชญาณ
โยคะที่มุ่งไปที่สร้างปัญญาและการตรวจสอบถึงวิธีการทำหน้าที่นั้นจะมุ่งไปที่ประโยชน์สูงสุดตามหลัก
มีความดีและความบริสุทธิ์ตามหลักธรรมอันเป็นการอ้างถึงความสมบูรณ์มากกว่าจะพิจารณาไปที่การ
กระทำเท่านั้น สอดคล้องกับงานของพระมหาวันดี กนฺตวีโร (ปะวะเส) ที่กล่าวว่ากล่าวถึงคัมภีร์
ภควัทคีตา เป็นส่วนหนึ่งในบทที่ 6 ของมหากาพย์ เป็นการรบระหว่างฝ่ายปาฑพกับฝ่ายเการพ ที่เป็น
พ่ีน้องร่วมสายเลือดเดียวกัน ประสงค์ต้องแย่งชิงความเป็นใหญ่ เป็นการสนทนา ระหว่างพระกฤษณะ 
กับอรชุน โดยที่อรชุนเป็นผู้ถาม ส่วนพระกฤษณะเป็นผู้ตอบ ในการบที่ทุ่งกรุเกษตร การรบดำเนินไป
อย่างดุเดือน ติดต่อกัน เป็นเวลา 18 วัน ปรากฏว่ามีนักรบล้มตายไปเป็นจำนวนมาก ในที่สุดฝ่าย
ตระกลูปาณฑพเป็นฝ่ายรบชนะเการพในที่สุด ส่วนอภิปรัชญาในคัมภีร์ภควัทคีตาประกอบด้วยความ



80  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
จริงเกี่ยวกับ พรหมัน กรรม สังสารวัฏ การเกิดใหม่ และการบรรลุ โมกษะ ในความจริง ทั้งหมด นั้น
สามารถ เข้าถึงได้ ด้วยวิธี ทาง 3 อย่าง ประกอบ ด้วย 1) วิถีทางแห่งปัญญา (ชญานมารค) 2) วิถีทาง
แห่งการกระทำ (กรรมมารค ) และ 3) วิถีทางแห่งความภักดี เชื่อมั่น (ภักติมารค) ในวีถีทั้ง 3 มีการ
เน้นหนักไปที่วิถีทางความภักดีเชื่อมั่น (ภักติมารค) มากกว่าวิถีอ่ืน ๆ  กล่าวถึง ความจริงแท้ พระเจ้า 
พรหมัน การเกิดใหม่ การเวียนว่าย ในสังสารวัฎ และความหลุดพ้น ในการบรรลุโมกษะต้องอาศัย 
หลักการทั้งสามประการคือ กรรมโยคะภักดีโยคะและชญาณโยคะเพื่อบรรลุความจริงแท้ (พระมหาวัน
ดี กนฺตวีโร (ปะวะเส), 2563) และสอดคล้องกับไวภพ กฤษณสุวรรณ, พระศรีรัตโนบล และคงสฤษฎ์ 
แพงทรัพย์ที่พบว่า ในอุปนิษัทสอนเรื่องกฎแห่งกรรมว่า กรรมเป็นเครื่องผูกพันให้มนุษย์เวียนว่ายตาย
เกิด การประกอบพิธีบูชายัญจึงเป็นความดี นอกจากนี้การบริจาคทาน ช่วยเหลือผุ้อ่ืน การบำเพ็ญต
ปะหรือบำเพ็ญเพียรแบบนักบวชก็เพ่ือบรรลุโมกษะ (ไวภพ กฤษณสุวรรณ , พระศรีรัตโนบล และ
คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์, 2564) 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ข้อโต้แย้งเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตา ปรากฎถึงการให้เหตุผลที่โยงกัน
ระหว่างการปฏิบัติตนที่เหมาะสม ด้วยข้อเสนอในการพยายามสนใจที่กายกับจิตในแง่ของการทำเพ่ือ
ประโยชน์ผู้อ่ืน และถือว่าการกระทำนั้นเป็นไปตามหน้าที่ที่ถูกกำหนดด้วยพรหมัน สอดคล้องกับ
Ellen Jane Briggs ที่อธิบายถึงความหลุดพ้นและความต้องการในคัมภีร์ภควัทคีตาว่า การเข้าใจเรื่อง
การหลุดพ้นกับมายาได้ถูกนำเสนอผ่านแนวคิดของกลุ่มนักปรัชญาอินเดียที่พยายามเสนอวิถีชีวิตแบบ
พิเศษ (extraordinary) ซึ่งอยู่เหนือวิถีชีวิตปกติ แต่การจะเข้าใจถึงการมีอยู่นี้ได้ถูกนำเสนอผ่าน
แนวคิดแบบข้อเสนอเรื่องจิตกับกาย ซึ่งการที่ใครจะทำกรรมอะไรก็ตามจะต้องอ้างถึงการกระทำที่
ตนเองมีเสรีภาพในการกระทำนั้น กล่าวคือ เสรีภาพหรือเจตจำนงเสรี (free will) เป็นสิ่งที่จำเป็นใน
การตัดสินใจทำบางสิ่ง กล่าวคือการมีอยู่ของจิตกับกายมาจากการที่ตนเองไม่ได้เป็นผู้กำหนดการ
กระทำนั้น เช่นเดียวกับในภควัทคีตาที่อ้างถึงความกังวลของอรชุนควรจะเข้าสู่สนามรบกับเหล่าพระ
ญาติหรือไม่ ซึ่งเป็นการแสดงถึงการตัดสินใจ ข้อนี้กฤษณะเสนอความเป็นจริงว่า ทุกคนจำเป็นต้อง
ตาย แต่จะดีกว่าถ้าอรชุนจะกลายเป็นเครื่องมือของพระเจ้านำความตายไปสู่เขาเหล่านั้น แต่ข้อเสนอ
นี้จะไม่มีความหมายเลยถ้าอรชุนไม่เลือกหรือปฏิเสธ ทั้งหมดมาจากการอ้างถึงแนวคิดแบบโยคะที่
กล่าวถึงความกล้าหาญ ซึ่งการจะทำอย่างนั้นได้ต้องหยุดความมีเสรีภาพของมนุษย์เสียก่อน และสร้าง
วิธีการอ่านแบบผู้สมัครใจ (voluntarist reading) โดยสร้างกระบวนการที่ทำให้จิตนั้นถูกควบคุมด้วย
สิ่งพิเศษหรือพระเจ้า อันเป็นการสร้างความสามารถที่จะให้จิตหลุดออกจากความต้องการของใจ
ตนเอง เช่นเดียวกับการอ้างถึงการปฏิบัติเพ่ือบูชาพระเจ้า หรือข้อเสนอทางการปฏิบัติอ่ืนๆ เช่นเดิน
เข้าไปในไฟ การหยุดลมหายใจเพ่ือบูชาพระเจ้า วิธีการนี้คนที่มีกิเลสหรือมีมายาอยู่จะไม่อาจทำได้  
(Ellen Jane Briggs, 2008) 
  
 
 
 
 



81 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
องค์ความรู้ใหม่ของการวิจัย 

 
 จากภาพ อธิบายถึงต้นไม้แห่งคัมภีร์ภควัทคีตาประกอบยอดไม้อันเป็นจุดหมายสูงสุดคือ

พรหมัน และมีกิ่งแตกแขนงออกไป 2 ฝั่ง คือ 
 1. โยคะ อยู่ทางขวามือของพรหมัน เป็นขั้นตอนการปฏิบัติตนเพ่ือเข้าถึงพรหมัน อันมีช

ญาณโยคะเป็นวิธีปฏิบัติสุงสุด ศังกราราจารย์มองว่า ชญาณโยคะเท่านั้นที่จำเป็น ขณะที่รามานุชนะ
มองว่ากรรมโยคะและภักติโยคะต่างเป็นหลักปฏิบัติเพ่ือนำไปสู่ชญาณโยคะ ซึ่งตรงกับเนื้อหาใน
ภควัทคีตาท่ีเน้นการปฏิบัติตามหลักโยคะทั้ง 3  

 2. อาตมัน อยู่ทางซ้ายมือของพรหมัน อาตมันเป็นผลที่เกิดจากการปฏิบัติตามโยคะทั้ง 3 

อาตมันในภควัทคีตาเป็นการเชื่อมโยงกันระหว่างตัวตนกับพรหมัน หากไม่มีสังสารวัฎและกรรมหรือ
หน้าที่ก็ไม่มีอะไรเชื่อมโยงให้ตัวตนกับพรหมันเข้าถึงกันได้ กรรมและหน้าที่จึงเป็นการทำตามพรหมัน 
แล้วทุกการกระทำจะไม่มีผลตามมา 

 
บทสรุป 

หลักโยคะในภควัทคีตากล่าวถึงภักติโยคะ-กรรมโยคะ-ชญาณโยคะ เป็นหลักการปฏิบัติเพ่ือ
เข้าถึงพรหมัน ศังกราจารย์เสนอให้ใช้ชญาณโยคะในการเข้าถึงพรหมันและไม่จำเป็นต้องยุ่งเกี่ยวกับ
ภักติโยคะและกรรมะโยคะนั้นก็เป็นการมุ่งเน้นไปที่การนำอาตมันเข้าไปสู่จุดหมายปลายทางส่วนตัว 
แต่หากอธิบายในแนวทางของรามานุชะก็รวมกันทั้ง 3 ล้วนต้องอาศัยกัน ไม่แยกกัน ดังที่ปรากฎใน
คัมภีร์ภควัทคีตาที่กล่าวถึงทุกการกระทำของมนุษย์ สามารถบำเพ็ญปฏิบัติจิตไปพร้อมกับการทำ
หน้าที่ เน้นการบรรลุหน้าที่ด้วยความจงรักภักดี ต้องอาศัยปัญญาความรู้แจ้ง ในการเชื่อมโยงกับพระผู้
เป็นเจ้าเพราะโลกเป็นสถานที่ปฏิบัติหน้าที่ให้บรรลุจุดหมายปลายทางของชีวิต ดังนั้น โยคะจึงสัมพันธ์
กับหน้าที่ตามพระเป็นเจ้า ไม่ใช่แค่การรับรู้ถึงพระองค์เท่านั้น อีกทั้งการปฏิบัตินั้นยังโยงไปถึงการไม่



82  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ต้องรับกรรมที่ทำนั้นด้วย การปฏิบัติโยคะจึงเป็นหน้าที่ของทุกคนที่จะต้องทำและปฏิบัติตามอย่าง
เคร่งครัด ไม่ใช่เรื่องท่ีควรหลีกเลี่ยงและถือเอาตนเองเป็นหลัก 

 

ข้อเสนอแนะ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ 
1.1 กระทรวงวัฒนธรรมควรจัดทำหลักสูตรการฝึกโยคะตามคัมภีร์ภควัทคีตา  
1.2 กรมการศาสนา ควรจัดเวทีสานเสวนา เรื่องการฝึกโยคะและสมาธิในชีวิตประจำวันได้

จริง  
2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
2.1 การประยุกต์หลักคำสอนเรื่องโยคะในคัมภีร์ภควัทคีตาเพ่ือแก้ไขการอยู่ร่วมกันในสังคม

พหุวัฒนธรรม 
2.2 เสรีภาพในคัมภีร์ภควัทคีตา: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ 

 
เอกสารอ้างอิง 
กฤษณไทวปายนวยาส. (2561). ภควัทคีตา. แปลโดย สมภาร พรมทา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

วารสารปัญญา. 
ฟ้ืน ดอกบัว.(2545). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพ: ศยาม. 
ทองหล่อ วงษ์ธรรมมา. (2549). ปรัชญาทัว่ไป. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเอส พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
พระมหาวันดี กนฺตวีโร (ปะวะเส). (2563). “การวิเคราะห์อภิปรัชญาในคัมภีร์ภควัทคีตา”.  พุทธ 

ศาสตรดุษฏีบัณฑิต สาขาปรัชญา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
ขอนแก่น. 

แม่ชีจำเนียร แสงสิน. (2547). “การศึกษาเปรียบเทียบสมาธิในคัมภีร์โยคะสูตรกับคัมภีร์พระ 
สูตรตปิฏก”. ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปกร. 

ไวภพ กฤษณสุวรรณ, พระศรีรัตโนบล และคงสฤษฎ์ แพงทรัพย์. (2564). ศึกษาเปรียบเทียบความ 
เชื่อเรื่องการเกิดในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูกับพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารวิชาการสถาบัน 
พัฒนาพระวิทยากร, 4(1), หน้า 20-34.     

J.A.B.Van Buitenen. (1968). Ramanuja on the Bhagavadgita: A condensed rendering  
of his Gitabhasya with copious Notes and an Introduction. Delhi: Motilal  
Banarsidass. 

Sri Sankaracharya. (1901). The Bhagavadgita. trans. by A. Mahadeva Sastri. 2nd  
edition. Mysore: The G.T.A. Printing Works. 

Sri Swami Sachidananda. (2019). The Yoga Sutras of Patanjali. 8th Printing.  
Buckingham: Integral Yoga Publications. 

Eleni Boliaki. (2012). Jnana, Bhakti, and Karma Yoga: Sankara and Ramanuja on the  
Bhagavad-Gita. theology, 1, p.326. 
 



83 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
SHARMA ARVIND. (1986). The Hindu Gita: Ancient and classical interpretations of the  

Bhagavadgita. Illinois: Open Court. 
Ellen Jane Briggs. (2008). Freedom and Desire in the Bhagavad Gita. Dissertation  

presented to Faculty of the Graduate School. The University of Texas at  
Austin. 

 



84  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

รูปแบบการสร้างอุดมการณแ์ละเครอืข่ายของพระสงฆ์จากการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรม ณ สังเวชนยีสถาน 4 ตำบล 

A Pattern in Forming Ideology and Network of Buddhist Monks from 
the Cultural Tourism at Four Holy Places of Buddhism 

 
 

1พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ) 2พระธรรมวชิรมุนี (บุญชิต ญาณสํวโร)  
3แสวง นิลนามะ 4กฤต ศรียะอาจ 

5คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ 6พระมหามงคลกานต์ ฐิตธมฺโม 
7พระวรพนธ์ วรธมฺโม (ตัณฑ์พูนเกียรติ) 

8ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
1Phramaha Khwanchai Kittimethi (Hemprapai),  

2Phradhammavajiramuni (Boonchit Yanesangvaro) 
3Sawaeng Nilnama 4Krit Sriya-ad 5khongsaris Pangthrap  

6Phramaha Mongkholkan Thitadhammo  
7Phra Woraponte Varadhammo (Tanpoonkiat) 

8Dhammaadhisthana Pornbandalchai 
123456คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

123456Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
78นักวิชาการอิสระ 78Independent Scholar 

1Corresponding Author, Email: Khwanchai.hem@mcu.ac.th 
 

Received October 29, 2023; Revised November 1, 2023; Accepted: November 7, 2023 
 
บทคัดย่อ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1. เพ่ือศึกษากระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่าย 2. 
เพ่ือศึกษาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล และ 3. เพ่ือเสนอรูปแบบการสร้าง
อุดมการณ์และเครือข่ายจากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล การวิจัยนี้เป็น
การวิจัยเชิงคุณภาพโดยศึกษาจากเอกสาร และการสัมภาษณ์เชิงลึกพระวิทยากร พระธรรมทูต ผู้
จาริกแสวงบุญ จำนวน 40 รูป/คน ผลการวิจัย พบว่า กระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่าย
ประกอบไปด้วยการใช้กระบวนการสร้างความสัมพันธ์ในแง่ของการสร้างความดีต่อกัน และการใช้
เครื่องหมายทางศาสนาในการรักษาอุดมการณ์ เช่นการสร้างเจดีย์และวิหาร เพ่ือให้คนได้ระลึกถึง
ความสำคัญของอุดมการณ์และการสนับสนุนให้เกิดเครือข่ายไปพร้อมกัน ส่วนการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล มีลักษณะของการเที่ยวไป 2 แบบคือ การเที่ยวไปแบบจาริก
เพ่ือประโยชน์ผู้อ่ืน การเที่ยวไปแบบธุดงค์คือฝึกหัดขัดเกลากิเลส ส่วนการท่องเที่ยวสังเวชนียสถาน 4 



85 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ตำบลอันประกอบด้วยที่ประสูติ ตรัสรู้ แสดงพระธรรมเทศนา และปรินิพพานเป็นเครื่องมือที่เชื่อมโยง
ให้เห็นการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายผ่านลักษณะ 4 ด้าน คือด้านความอารมณ์คือสร้างความ
ศรัทธา เกิดแรงบันดาลใจ ด้านการคิดเชิงเหตุผลคือการเข้าใจสัจธรรมอันมั่นคง การแลกเปลี่ยน
ประสบการณ์  ด้านคุณธรรมคือการสร้างประโยชน์เพ่ือผู้อื่น สร้างความเสียสละ มีความเป็นอยู่ทีเ่รียบ
ง่าย ด้านกายภาพ คือการปกป้องพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกัน 
คำสำคัญ: อุดมการณ์; เครือข่าย; การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม; สังเวชนียสถาน 4 ตำบล 
 
Abstract 

This research article aims: 1) to study the process in forming the ideology and 
network, 2) to study cultural tourism at four holy places of Buddhism, and 3) to 
propose a model in forming the ideology and network from four holy places of 
Buddhism. This is qualitative research done by studying documentaries and in-depth 
interview of 40 people comprising of Buddhist scholars, Buddhist missionaries, and 
Buddhist pilgrims. In the research, it was found that the process in forming the 
ideology and network consists of the procession of building relationship through the 
creation of mutual goodness to each other and the utilization of religious symbols in 
preserving the ideology, building certain pagoda and dwelling-place, for instance, in 
order to remind people of the significance of such ideology whereby the support of 
network would be sustained. As regards the cultural tourism at four holy places of 
Buddhism, two types of travel were considerably found:  the first is pilgrimage for the 
benefit of others, the second for the gradual putting an end to defilement. As far as 
the pilgrimage to four holy places of Buddhism is concerned, it includes the 
following places, birth, enlightenment, sermon, and passing away. Of these places, 
they are interconnected reflecting on four kinds of formation on ideology and 
network: the inspiration on emotion or faith, critical thinking leading to the ultimate 
reality, exchanging experiencing, providing benefit for others, sacrificing and living 
simple life, and physical aspect bringing about the protection of Buddhism and 
culture in living together correspondingly. 
Keywords:  Ideology; Network; the Cultural Tourism; the Four Main Buddhist 
Pilgrimage Places 
 
บทนำ 

การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ถือว่าเป็นปัจจัยสำคัญของการพัฒนาประเทศ ตามแผนพัฒนา
เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 13 ที่พิจารณาถึงการพัฒนามนุษย์ตามของโครงการพัฒนาแห่ง
สหประชาชาติสะท้อนว่าคนไทยทุกช่วงวัยมีความรู้ความสามารถโดยรวมเพ่ิมขึ้น แต่กลับพบว่ามี
ทักษะด้านการอ่านหรือการศึกษาหาความรู้ลดลง และมีจำนวนเยาวชนที่ไม่ได้เรียนและไม่ได้ทำงาน



86  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ใดๆ เพิ่มสูงขึ้น ทำให้ศักยภาพของเยาวชนกลุ่มนี้ไม่ได้ถูกนำมาใช้ประโยชน์และไม่ได้รับการพัฒนา ซึ่ง
ประเด็นด้านการพัฒนาทุนทรัพยากรมนุษย์เชิงคุณภาพเป็นความท้าทายที่สำคัญของไทยมาโดยตลอด 
จากระบบและคุณภาพการศึกษาที่มีผลสัมฤทธิ์ทางการศึกษาอยู่ในเกณฑ์ต่ำ (แผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 13. (พ.ศ. 2566-2570, 2565) และการพัฒนาคณะสงฆ์นั้นก็ได้ดำเนินตาม
แผนพัฒนาดังกล่าวในหลากหลายมิติ โดยเฉพาะการกำหนดเป้าหมายอันเป็นอุดมการณ์ (end) ใน
การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ซึ่งในแง่นี้อุดมการณ์เป็นเรื่องของความเชื่อที่มีส่วนสร้างการยอมรับ
ร่วมกันในกลุ่ม หลักการสำคัญต่อการอยู่ร่วมกันและการสร้างหลักปฏิบัติตนและดำเนินชีวิตในมิติ
สังคมเดียวกัน (อยุทธ์ เพชรอินทร, 2537) 

อุดมการณ์ในแง่ของความอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขในสังคมจึงเป็นวิธีการสร้างอุดมคติทาง
ความคิดในการจะร่วมกันในการหาความรู้สึกอันเป็นผลรวมทางด้านจิตใจเพ่ือเป็นพื้นฐานที่จะกำหนด
พฤติกรรมการแสดงออกของสังคมหรือชุมชน ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าได้ทรงรวบรวมวิธีการ
ดังกล่าวไว้ด้วยการสร้างสังคมสงฆ์อันประกอบด้วยภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ด้วยอุดมการณ์ที่ว่า 
“เราจะยังไม่ปรินิพพานตราบเท่าที่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกาของเรายังไม่เฉียบแหลม ไม่ได้รับ
การแนะนำไม่แกล้วกล้า ไม่เป็นพหูสูต ไม่ทรงธรรม ไม่ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ไม่ปฏิบัติชอบ ไม่
ปฏิบัติตามธรรม เรียนกับอาจารย์ของตน แต่ยังบอก แสดง บัญญัติกำหนด เปิดเผย จำแนก ทำให้ง่าย
ไม่ได้ ยังแสดงธรรมมีปาฏิหาริย์ปราบปรัปวาทที่เกิดขึ้นให้เรียบร้อยโดยชอบธรรมไม่ได้ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 168 หน้า 114-116, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การ
เข้าใจว่าอุดมการณ์คือการอยู่ร่วมกันจึงเป็นแนวทางในการสร้างรูปแบบของเครือข่าย  (Network) ที่
มีความเชื่อไปในทิศทางเดียวกัน  

ในรูปแบบของการสร้างเครือข่ายนี้จึงได้ถูกนำเสนอในแง่ของการจัดระบบให้สมาชิก
สามารถดำเนินกิจกรรมร่วมกัน เพ่ือบรรลุจุดหมายที่สมาชิกเห็นพ้องต้องกัน สิ่งที่เชื่อมโยงสมาชิกเข้า
ด้วยกันคือ วัตถุประสงค์หรือผลประโยชน์ที่ต้องการบรรลุผลร่วมกัน เป็นการสนับสนุนช่วยเหลือซึ่งกัน
และกัน ซึ่ง เครือข่ายคือการร่วมมือระหว่างบุคคล กลุ่มและองค์การที่มีกิจกรรมคล้ายคลึงกัน และ
เชื่อมโยงขยายผลการทำงานหรือแนวคิดไปสู่กลุ่มหรือองค์การอ่ืนๆ  เพ่ือเสริมสร้างพลังในการ
แก้ปัญหาและเปลี่ยนแปลงสิ่งต่างๆ โดยผ่านกระบวนการแลกเปลี่ยนการเรียนรู้ระหว่างกัน การมีส่วน
ร่วม การทำกิจกรรมร่วมกัน ช่วยเหลือกัน ผ่านการดำเนินงานที่มีเป้าหมายเดียวกัน วิธีการทำงาน
ร่วมกัน มีโครงสร้างสัมพันธ์กัน อาจมีรูปแบบการรวมตัวแบบหลวมๆ เฉพาะกิจ ตามความจำเป็น 
(Javier Trevino, 2006) และจากรูปแบบดังกล่าวนี้จึงนำไปสู่การสร้างรูปแบบการสร้างอุดมการณ์
ในทางพระพุทธศาสนา ดังที่ปรากฏในคำของพระพุทธองค์ที่ว่า “สังเวชนียสถาน 4 แห่ง คือ สถานที่
ประสูติ ตรัสรูป แสดงธรรมจักร และดับขันธปรินิพพาน เป็นสถานที่กุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 21 ข้อ 118 หน้า 180, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ถือเป็นวิธีหนึ่งในการแสดงออกถึงการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายผ่านการบูชาตามที่กล่าวไว้
อีกตอนในมหาปรินิพพานสูตรว่า “พวกเจ้าวัชชี สักการะ เคารพนับถือ บูชาเจดีย์ในแคว้นวัชชีของ
ชาววัชชีทั้งในเมืองและนอกเมือง และไม่ละเลยการบูชาอันชอบธรรมที่เคยให้เคยกระทำต่อเจดีย์
เหล่านั้นให้เสื่อมสูญไป  พวกเจ้าวัชชีพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มีความเสื่อมเลย” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 134 หน้า 78, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 



87 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
2539) เพราะเจดีย์เหล่านั้นถือว่าเป็นที่สืบทอดสิ่งสำคัญและเป็นการแสดงให้เห็นถึงความเจริญรุ่งเรือง
ทางพระพุทธศาสนาและผูกโยงกับคติที่เกี่ยวข้องกับการปกครองทั้งทางบ้านเมืองและทางศาสนาที่
ต้องการอาศัยการแสดงออกถึงความเจริญขึ้นของเจดีย์และการบูชานี้เป็นเครื่องปลูกไว้ซึ่งอุดมการณ์
และเครือข่ายผ่านกระบวนการพัฒนาปัญญาที่เริ่มจากการฟังธรรมจากกัลยาณมิตร จากนั้นจึงพัฒนา
ด้านภายในด้วยการคิดวิเคราะห์และตรวจสอบด้วยตนเองอย่างเป็นกระบวนการเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติ
ที่เป็นสัมมาทิฏฐิต่อไปได้ (จันทรัตน์ มั่นวิเชียร, 2560) 

เนื่องจากสังเวชนียสถานนั้นได้ถูกนำเสนอในฐานะการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม (Cultural 
Tourism) ที่นอกจากจะศึกษาแค่เพียงกราบไหว้เจดีย์แล้วยังมีการศึกษาถึงชีวิตของมนุษย์ในสังคม 
เป็นสายใยที่ยึดเหนี่ยวกันไว้ทางความสัมพันธ์ขั้นพ้ืนฐานคือครอบครัว มิตรสหาย วัฒนธรรมจึงเป็น
สายใยที่ทำให้เกิดความสมานฉันท์ เป็นระบบความคิดและการมองชีวิต ศึกษาการพัฒนาที่ตั้งอยู่บน
ฐานของท้องถิ่นเหล่านี้ด้วย (สายัณต์ ไพรชาญจิตร์, 2555) การกราบสังเวชนียสถานนี้จึงเป็นการเข้า
ไปศึกษาความเป็นอยู่และเข้าใจวิถีชีวิตในแง่ของการความเชื่อ ศิลปะ ขนบธรรมเนียมประเพณี 
พิธีกรรม วิทยาการต่างๆอันเกิดจากภูมิปัญญาที่ถูกถ่ายทอดสืบกันมาทางสังคม รวมถึงคุณค่าต่างๆ 
ทางด้านจิตใจอันส่งต่อกันมา 

บทความวิจัยนี้จึงผสมผสานเป็นต้นแบบของการศึกษากระบวนการสร้างอุดมการณ์และ
เครือข่ายของบุคคลและพระสงฆ์ที่อยู่ในพ้ืนที่สังเวชนียสถาน และถอดบทเรียนการศึกษาจากเหล่า
พระสงฆ์ที่ร่วมเดินทางในการไปร่วมในโครงการพระวิทยากรกระบวนธรรม ปฏิบัติธรรม ณ ประเทศ
อินเดีย เนปาล เพ่ือนำเสนอให้เห็นถึงผลของกระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายผ่านการ
ท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมครั้งนี้ต่อไป 
 
วัตถุประสงค ์ 
 1. เพ่ือศึกษากระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่าย 
 2. เพ่ือศึกษาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล 
 3. เพ่ือเสนอรูปแบบการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายจากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ 
สังเวชนียสถาน 4 ตำบล 

 
วิธีดำเนินการวิจัย  
 การศึกษาวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการค้นคว้าข้อมูลทาง
เอกสาร (Documentary Research) และการวิจั ยภ าคสนาม  (Field Research) โดยผู้ วิ จั ย
ดำเนินการตามลำดับขั้นตอนดังต่อไปนี้ 
 ขั้นตอนที่ 1 การวิจัยเอกสาร ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าเอกสารขั้นปฐมภูมิ (Primary Source) 
คือ พระไตรปิฎก (ฉบับภาษาไทย) ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และเอกสารชั้น
ทุติยภูมิ (Secondary Source)  ได้แก่อรรถกถา ฎีกา หนังสือ ตำรา วิทยานิพนธ์ วารสาร บทความ 
คอลัมน์หนังสือพิมพ์ บันทึกประสบการณ์การเดินทาง สื่ออิเล็กทรอนิกส์ ทั้งภาษาไทยและ
ภาษาอังกฤษ วัตถุประสงค์ของการศึกษาข้อมูลทางเอกสารเพ่ือทราบความหมาย ลักษณะ
กระบวนการพัฒนาอุดมการณ์และเครือข่ายในพระพุทธศาสนา วัตถุประสงค์อีกประการหนึ่งเพ่ือ



88  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ศึกษาประวัติความเป็นมา ความหมาย สาเหตุ รูปแบบการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 
4 ตำบลประกอบด้วยพุทธคยา (สถานที่ตรัสรู้) ราชคฤห์ เวฬุวัน นาลันทา กุสินารา  (สถานที่
ปรินิพพาน) ลุมพินี (สถานที่ประสูติ) สาวัตถี เชตวัน พาราณสี สารนาท อิสิปตนมฤคทายวัน (สถานที่
แสงพระธรรมเทศนา) โดยจัดข้อมูลเป็นหมวดหมู่ตามวัตถุประสงค์ที่วางไว้ 
 ขั้นตอนที่ 2 การวิจัยภาคสนาม ขั้นตอนนี้ แบ่งเป็น 2 วิธีคือ 1. การสัมภาษณ์ (Interview) 
2. การสังเกต (Observation) 1. การสัมภาษณ์ กลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) ได้แก่ พระ
วิทยากร พระธรรมทูต ผู้จาริกแสวงบุญ จำนวน 40 รูป/คน 2. การสังเกต โดยการสังเกตลักษณะ 
พฤติกรรมและกิจกรรมของพระวิทยากร พระธรรมทูต ผู้แสวงบุญ ณ สังเวชนียสถานเพ่ือให้ทราบ
ปรากฏการณ์ต่างๆ ในระหว่างการเดินทางจาริกแสวงบุญ 
 ขั้นตอนที่ 3 การสังเคราะห์กระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายจากการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล ขั้นตอนนี้ ผู้วิจัยได้นำผลการศึกษาเอกสารขั้นปฐมภูมิและทุติย
ภูมิจากขั้นตอนที่  1 มาวิเคราะห์และกำหนดไว้เป็นบทตั้ง แล้วจึงนำผลการสัมภาษณ์และการ
สังเกตการณ์ภาคสนามจากขั้นตอนที่ 2 มาบูรณาการ เพ่ือสังเคราะห์กระบวนการสร้างอุดมการณ์และ
เครือข่ายจากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบลว่ามีปัจจัยนำเข้า กระบวนการ
และผลลัพธ์ประการใดตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย การสรุปผลการวิจัยใช้รูปแบบการพรรณนา 
(Description) ซึ่งผลการวิจัยประกอบด้วยปัจจัยนำเข้า (Input) กระบวนการสร้างอุดมการณ์และ
เครื อข่ าย  (Ideology and Network Development Process) ผลสั มฤทธิ์  (Results) พ ร้ อม
ข้อเสนอแนะสำหรับผู้จาริกแสวงบุญ 

 
ผลการวิจัย  

1. วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า กระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่าย เป็นการสร้าง
ความเข้าใจต่อกระบวนการสร้างอุดมการณ์ (Ideology) ถือเป็นทัศนคติที่อยู่เบื้องหลัง ตามกรอบ
การศึกษาคือกรอบวิธีคิดที่ กำหนดความเข้าใจของคนในสังคม   มีรูปแบบของการผลิตซ้ำ 
(Reproduction) กล่าวคือ เป็นวิธีคิดอย่างต่อเนื่อง หรือที่เรียกว่า การผลิตซ้ำเพ่ือสืบทอดอุดมการณ์ 
(Reproduction of ideology) เพ่ือไม่ให้วิธีคิดนั้นสูญสลายไปจากสังคม แต่เนื่องจากอุดมการณ์นั้น
เป็นนามธรรม จะมองเห็นได้ก็ต่อเมื่อแสดงตัวออกมาในรูปธรรม เช่นในการปฏิบัติตน ในหนังสือ การ
พูด เป็นต้น  ลักษณะของอุดมการณ์จะถ่ายทอดผ่านภาษาที่สะท้อนชุดความคิดของคนในสังคมใด
สังคมหนึ่งที่ยึดถือปฏิบัติและเป็นสิ่งที่สามารถเอ้ือประโยชน์ต่อคนบางกลุ่ม อุดมการณ์จึงเป็นกรอบ
ความคิดที่สมาชิกในกลุ่มนำไปตีความร่วมกัน และประกอบสร้างความเข้าใจและการรับรู้ของสมาชิก
ในกลุ่ม ซึ่งเป็นตัวกำหนดวิถีปฏิบัติในชีวิตประจำวันและปฏิสัมพันธ์กับสมาชิกในกลุ่มอ่ืน (สุนทรี โชติ
ดิลก, 2555) อย่างไรก็ตาม อุดมการณ์นั้นต้องเป็นแนวคิดที่มีความคงเส้นคงวาซึ่งเกี่ยวกับวิธีการ
ในทางปฏิบัติว่า ทำอย่างไรจึงจะเปลี่ยนแปลงและปฏิรูปสังคมขึ้นใหม่โดยมีการวิจารณ์สังคมที่กำลัง
เป็นอยู่ หรือที่เป็นมาแล้วในอดีตว่ามีความผิดพลาดไม่ได้อย่างไรโดยละเอียด คุณสมบัติหรือแก่นแท้
ของอุดมการณ์  คื อการที่ อุดมการณ์ มี ลั กษณ ะในทางปฏิ บั ติ ได้ จริ ง  (Carl J. Friedrich & 
Z.K.brzezinski, 1956) ในการสร้างอุดมการณ์นี้จึงมาจากความเลื่อมใสศรัทธาผ่าน 2 อย่างคือ 1. 
การสร้างชุดโครงสร้างความสัมพันธ์ (Structuralist set of relations)  เป็นการใช้กระบวนการสร้าง



89 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ความสัมพันธ์ระหว่างกัน อย่างที่ปรากฏในเรื่องทิศ 6 ที่สอนให้ปฏิบัติต่อกันคือ มารดาปฏิบัติต่อลูก 
ลูกก็ปฏิบัติต่อมารดาบิดา อาจารย์ปฏิบัติต่อลูกศิษย์  ลูกศิษย์ก็ปฏิบัติต่ออาจารย์  เป็นต้น 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 243-244 หน้า 199-200, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เป็นวิธีการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างกันในแง่ของความดี (กุศล) เพ่ือยืนยันถึงผลที่
ตามมากล่าวคือ หากคนที่ทำดีต่อผู้อ่ืน ผู้อ่ืนก็ทำดีเป็นการตอบแทน อันเป็นหลักกตัญญูกตเวที คือรู้
คุณท่านแล้วกระทำตอบแทน ซึ่งมีค่ามากกว่าทำตามคำสอนท่านโดยไม่มีอุดมการณ์บางอย่างเป็นข้อ
ยืนยันข้อปฏิบัตินั้นได้ 2. การใช้สัญญะเพ่ือสร้างความหมายในระดับอุดมการณ์ เป็นการความหมาย
เชิงบวกในอุดมการณ์ของตน (ธิดารัตน์ มูลลา, สมสุข หินวิมาน, 2556) ในพระพุทธศาสนาได้มีสัญญะ
ในแง่ของการยกย่องบางสิ่งบางอย่าง การบูชาเจเดีย์และวิหาร เพราะเจดีย์นั้นเป็นสิ่งที่สืบทอด
ความสำคัญสำหรับเป็นเครื่องระลึกถึง และต่อมาพระเจ้าอโศกมหาราชเมื่อเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา
จึงได้สร้างวัด เรียกว่า วิหาร 84,000 วัดและจารึกหลักธรรมไว้ ทั่วมหาอาณาจักรของพระองค์ ซึ่งว่า
กันตามจริงแล้ววัดเหล่านั้นที่จริงอาจกล่าวได้ว่าเป็นการบูรณวัดเก่าและสร้างขึ้นใหม่ตามสถานที่
สำคัญ และมีปรากฏจารึกไว้ จนวัดเหล่านี้ได้เป็นศูนย์กลางทางการศึกษา บางแห่งได้เจริญเติบโตเป็น
มหาวิทยาลัย เช่น นาลันทา เป็นต้น โดยหลักธรรมที่ถูกจารึกไว้ในที่สำคัญหรือวัดเหล่านี้ก็ถือว่า ธรรม
โองการ ทั้งหมด 28 ฉบับ ซึ่งเกี่ยวข้องกับการปกครอง การปฏิบัติธรรมทั้งสิ้น (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) วิหารหรือวัดจึงประกอบไปด้วยหลักที่จะผูกโยงอุดมการณ์ทางพระพุทธศาสนา
กับสังคมการปกครองให้เกิดความสุขสงบร่วมกัน ฉะนั้น ทั้งเจดีย์และวิหารจึงเป็นวัตถุบูชาที่สะท้อนให้
เห็นสัญญะทางพระพุทธศาสนาที่ส่งต่อกันระหว่างยุคสมัย 

การสร้างเครือข่ายถูกพิจารณาในแง่ของการสร้างคุณค่าแห่งความเท่าเทียมที่ปฏิบัติได้จริง 
ไม่ใช่เรื่องของการควบคุมดูแล หรือให้ความสำคัญต่อฉันทามติมากกว่าการคิดคำนึงถึงความเท่าเทียม
ของส่วนต่างๆ ซึ่งสังคมการเมืองแบบนี้เป็นรูปแบบที่สร้างมาตรฐานของการแบ่งแยกการรับรู้เพ่ือ
ตรวจตรา อันนำไปสู่วิกฤตเชิงคุณค่าของประชาธิปไตยไทยผ่านการเก็บกดปิดกั้นส่วนอ่ืนๆ ที่สังคมให้
เกิดการ “ไม่นับรวม” เพียงเท่านั้น  (พิสิษฐิกุล แก้วงาม, 2559) โดยมีวิธีการอยู่ 4 อย่างคือ 1. 
สถานการณ์ปัญหาและสภาพแวดล้อม คือ สถานการณ์ปัญหาที่ซ้ำซ้อน หลากหลายและขยายตัว จึงมี
การรวมกลุ่มและเครือข่าย เพ่ือเชื่อมโยงคน ความรู้และประสบการณ์ให้เป็นขบวนการทางสังคม เพ่ือ
หาทางจัดการแก้ไขปัญหาร่วมกัน กล่าวคือ เป็นการเสริมสร้างเครือข่ายเพ่ือให้เกิดพลังในการจัดการ
แก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น 2. สร้างพ้ืนที่ทางสังคม เป็นการสร้างเครื่องมือและยุทธศาสตร์ที่สำคัญต่อการ
ระดมทรัพยากรและความคิดเห็นจากฝ่ายต่างๆ เพ่ือนำไปสู่การแก้ไขปัญหาและการเปลี่ยนแปลงในสิ่ง
ที่ต้องการ 3. ประสานผลประโยชน์ เพ่ือสร้างความเท่าเทียม เพราะทุกกลุ่ม องค์กรหรือเครือข่ายต่าง
มีผลประโยชน์ต่อกันในลักษณะของการพ่ึงพาอาศัยกัน 4. สิทธิและอำนาจของประชาชน โดยส่วน
หนึ่งในองค์กรและเครือข่ายก็คือการใช้สิทธิและอำนาจของประชาชนในพ้ืนที่ต่างๆ เพ่ือพิทักษ์
ผลประโยชน์ของตนเอง จึงจำเป็นต้องสร้างอำนาจในการต่อรองและใช้สิทธิเพ่ือประโยชน์ของการ
ทำงานชุมชน (พระมหาสุทิตย์ อาภากโร, 2548) 

2. วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล มา
จากการสังเวชนียสถานนั้นเป็นสถานที่สำคัญสำคัญปรากฏในพระไตรปิฎก ประกอบด้วยสถานที่
ประสูติ ตรัสรู้ แสดงธรรมจักร และดับขันธปรินิพพาน เป็นสถานที่กุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู 



90  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 21 ข้อ 118 หน้า 180, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) และเป็นสถานที่อันเป็นเครื่องเตือนใจชาวพุทธว่าท่ามกลางคติธรรมดาแห่งชีวิตที่เราเกิดมา
จนกระทั่งตายไป เราควรจะได้ทำกิจอย่างนี้ให้สำเร็จ กล่าวคือ สำหรับชีวิตของตัวเอง เราก็ควรจะ
เข้าถึงสิ่งที่ดีงามประเสริฐ พัฒนาตัวเราให้สมบูรณ์ท่ีสุด พร้อมกันนั้น เราก็ควรจะมีอะไรให้แก่โลกด้วย 
ด้วยการบำเพ็ญประโยชน์แก่ผู้อ่ืนคือแก่สังคมด้วย นี่เป็นคติธรรมที่ควรจะได้จากสังเวชนียสถาน 4 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) อีกทั้งยังเป็นการเข้าใจบริบทต่างๆ ที่มาของคำสอนพระ
อรหันต์ ทั้งหญิงและชาย อริยสาวิกา อริยสาวก อริยอุบาสก อริยอุบาสิกา และผู้บรรลุธรรมทั้งหมด
เกิดจากผลอะไร พระพุทธเจ้าทรงทำอย่างไรสอนคนให้บรรลุธรรมได้ ก่อนจะเข้าถึงธรรมเช่นนี้ล้วนมี
เบื้องหน้าเบื้องหลังแตกต่างกันไป แสดงว่าสงฆ์เป็นกลุ่มที่มาจากหลากหลายถิ่น แต่เมื่อมารวมกันก็
เสมอภาคกัน บรรลุธรรมได้ทุกคน ฉะนั้น การเกิดของพระพุทธเจ้าจึงโยงกับการเกิดของพระธรรม 
พระสงฆ์ และผู้บรรลุธรรม ตรัสรู้ต้องมีความรู้ การศึกษาค้นคว้าจากสิ่งที่อยากรู้ พิสูจน์ให้คนอ่ืนเห็น
ว่าตนเองก็รู้ได้ (สถาบันโพธิคยาวิชชาลัย 980, 2554) นำไปสู่รูปแบบการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม 
(Cultural Tourism) ที่เน้นบริบทวิถีชีวิตความเป็นวัฒนธรรมท้องถิ่น (local tradition) การใช้ชีวิต
หรือวิถีปฏิบัติ ค่า นิยม ธรรมเนียม อีกทั้งสถานที่ยังคงมีอัตลักษณ์ในแง่ของความเฉพาะพ้ืนถิ่นนั้นๆ 
ให้ศึกษาเรียนรู้  (Andrew Church, 2004) อันเป็นแนวคิดที่ เหมาะสมกับการท่องเที่ยวในทาง
พระพุทธศาสนาที่เน้น 2 แบบคือ 1. จาริก เป็นรูปแบบการเดินทางไปเพ่ือประกาศพระศาสนา โดย
ปรากฎในการส่งสาวกไปประกาสศาสนาว่า “ภิกษุทั้งหลาย  พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่
ชนจำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก  เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่า
ไปโดยทางเดียวกันสองรูป  จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความ
งามในที่สุด  จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์
ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อย มีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่ม 4 ข้อ 32 หน้า 40, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 2. ธุดงค์ เป็นรูปแบบของ
การกำจัดกิเลส โดยอธิบายถึงลักษณะของการเที่ยวไป 2 แบบคือ 1. การเที่ยวไปเพ่ือบิณฑบาตเป็น
ธรรมเนียมของภิกษุ เรียกว่า ปิณฑปาตี แปลว่า ผู้มีอันเที่ยวไปเพ่ือบิณฑบาตเป็นธรรมเนียม 2. การ
เที่ยวไปบิณฑบาตอย่างไม่ขาดตอน คือไปตามลำดับเรือน เป็นปกติของภิกษุนี้ ชื่อว่า สปทานจารี 
แปลว่า ผู้มีอันเที่ยวไปอย่างไม่ขาดตอนเป็นปกติ (พระพุทธโฆสเถระ, 2560) การท่องเที่ยวใน
พระพุทธศาสนาจึงมุ่งถึงบุคคลในทางพระพุทธศาสนาว่าการเที่ยวนั้นเป็นแบบที่ 1 คือเป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์ผู้อ่ืน และเป็นแบบแบบที่ 2 นั้นมุ่งหมายประโยชน์ตัวเอง คือฝึกตนเองด้วยการขัดเกลากิเลส 
สร้างความเป็นอยู่ที่เรียบง่ายและไม่สร้างความลำบากให้กับสังคม ฉะนั้น การท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม
คือการท่องเที่ยวแบบท้องถิ่นเพ่ือเรียนรู้ชุมชน ความเป็นอยู่ วัฒนธรรม ประเพณี  

3. วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า รูปแบบการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายจากการท่องเที่ยว
เชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล ประกอบไปดว้ย 

3.1 การสร้างอุดมการณ์จากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล เป็น
การนำเสนอการเดินทางนี้จะได้ผลต่อการสร้างอุดมการณ์ในแง ่ดังต่อไปนี้ 

ก. สร้างการคิดเพ่ือผู้อ่ืน การเดินทางทำให้พบปัญหา เป็นธรรมดาของการเดินทางที่จะพบ
กับความยากลำบาก แต่เมื่อเจอปัญหาก็จะก่อเกิดปัญญาที่จะมาแก้ไข และหากปัญหาไหนทำให้เรา



91 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เสียการทำงานก็ไม่ควรเก็บมาคิด การคิดเพ่ือคนอ่ืนเป็นการสร้างอุดมการณ์และการอยู่ร่วมกันที่ดี 
ไม่ใช่คิดแต่เรื่องตัวเองเท่านั้น เป็นการสร้างจิตวิญญาณให้ขาวสะอาด เป็นเหมือนกับเราไม่เห็นแก่ลาภ
มากเกินไป เหมือนการเดินทางในอินเดียสมัยนี้แม้จะดีขึ้นกว่าแต่ก่อน รวมถึงสภาพที่พักและอาหารก็
สะดวกสบาย แต่ลองคิดถึงสมัยพุทธกาลที่พระพุทธองค์และเหล่าสาวกต้องเดินทางกันเป็นระยะเวลา
ที่เราใช้เวลาเดินทางทั้งวัน และต้องผ่านป่าเขา เพ่ือแสดงธรรม เพ่ือประโยชน์สุขแก่มหาชนจึงไม่ใช่
เรื่องง่ายเลย และลำบากอย่างมาก แต่พอคิดเพ่ือประโยชน์สุขของผู้ อ่ืนก็ดูจะทำได้อย่างที่สมัย
พุทธกาลท่านทำให้ดูเป็นแบบอย่าง 
 ข. สร้างความศรัทธา เป็นศรัทธาที่มาจากอุดมการณ์ที่ปรากฏในพระคัมภีร์ที่เราเชื่อมั่น และ
การเดินทางมาสถานที่เหล่านี้ทำให้เห็นว่า สถานที่นี้เป็นที่ให้กำเนิดเรา ทำให้เรามีตัวตน และยิ่งได้
ทำงานเผยแผ่ก็จะยิ่งทำให้ศรัทธาตั้งมั่นยิ่งขึ้น เหมือนชาวฮินดูเขาม่ันคงต่อความเชื่อมาก เขาจะปฏิบัติ
ตามศาสนาเขาตลอดเวลา การที่เรามาที่นี้เหมือนได้ปฏิบัติต่อกันด้วยความศรัทธาเช่นเดียวกับเขา
เช่นกัน 
 ค. ปกป้องสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา การมาศึกษาครั้งนี้ ได้ เห็นว่าอินเดียเคยมี
พระพุทธศาสนารุ่งเรือง แต่ปัจจุบันนี้จะเห็นว่าเหลือเพียงซากปรักหักพัง แต่สิ่งที่ยังเหลืออยู่คือ
สัญลักษณ์ที่สื่อทางพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นเจดีย์ วัดรวมถึงวิถีชีวิต ยิ่งเห็นว่าการดูแลรักษา
พระพุทธศาสนาของคนอินเดีย ยิ่งเห็นว่าศาสนามีความสำคัญต่อชีวิตอย่างมาก 
 ง. สัจธรรมอันมั่นคง เป็นวิธีการทิ้งไว้ซึ่งสัจธรรมข้อหนึ่งที่ว่าความดี กิตติคุณต่างๆ จะคงให้
คนรุ่นหลังได้ศึกษาเรียนรู้ พระพุทธองค์ทรงดำเนินเป็นต้นแบบไว้ และทำให้สัจธรรมข้อนี้ยังคงอยู่และ
เป็นต้นแบบผ่านการได้เห็นแต่ละสถานที่ที่พระพุทธองค์ทรงดำเนินไปอย่างยากลำบาก แต่ได้ทิ้ง
ความหมายแห่งการเสียสละไว้ทุกๆ สถานที่ อีกทั้งยังเป็นการสอนให้เห็นความเป็นจริงของสรรพสิ่งที่
เกิดข้ึน ตั้งอยู่และดับสูญไปในที่สุด 

3.2 การสร้างเครือข่ายจากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล เป็นการ
เรียนรู้ร่วมกันระหว่างการทำงานเชิงเครือข่ายจะเกิดขึ้นได้ จากการเดินทางท่องเที่ยวในแง่ดังต่อไปนี้ 

ก. สร้างความพอใจในความเชื่อ เป็นการหลอมรวมให้ทุกความเชื่อเป็นอันเดียวกัน เพ่ือจะได้
เป็นครอบครัวเดียวกัน ไม่ใช่เกิดจากการศึกษาจากตำราหรือเรื่องเล่าจากครูอาจารย์เท่านั้น แต่การ
เดินทางนี้ทำให้เห็นความเชื่อและความเป็นอันเดียวกันในการที่ได้เห็นว่าชีวิตของพระพุทธองค์ลำบาก
อย่างไร เราก็ได้รับรู้ได้ แม้จะไม่มากแต่ก็ชัดเจนขึ้นเมื่อได้เดินทางในครั้งนี้  

ข. สร้างความสามัคคีระหว่างกัน กล่าวคือวัดไทยกับคนอินเดียนี้ก็เกิดเครือข่ายขึ้นเนื่องจาก
เรามาเพ่ือสร้างความสามัคคี ไม่ได้มาเพ่ือจะกอบโกย ผู้เดินทางจึงต้องจิตอธิษฐานไม่โกรธ ไม่เคือง ให้
อภัยกัน ถ้ามีโอกาสมาอยู่ร่วมกันก็ควรศึกษากันและกัน ให้เกิดความรักสามัคคีกัน ได้ช่วยเหลือกัน 
เพราะไม่ว่าสถานที่ใดที่เหล่าพุทธศาสนิกชนไปก็ไม่ต่างจากการเดินทางของพระธรรมทูตที่ต้องสร้าง
ความสามัคคีมากกว่าอาฆาตก่อเวรต่อกัน 

ค. สร้างความเสียสละ ในการเดินทางอย่างยาวนานในประเทศอินเดียนี้ได้นำไปสู่การสอนให้
เห็นความเสียสละของพระพุทธเจ้าที่ทรงทำงานเผยแผ่อย่างยาวนาน ยิ่งได้เห็นว่าแต่ละสถานที่อยู่
ห่างไกลกันยิ่งต้องเสียสละมากตามไปด้วย ยิ่งได้เห็นพระที่ทำงานเผยแผ่ในประเทศอินเดีย ยิ่งเห็นถึง



92  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ความมุ่งมั่นตั้งใจที่ทิ้งความสุขของตนเองในประเทศไทย ทิ้งญาติพ่ีน้องมาเพ่ือเผยแผ่ ยิ่งทำให้เห็น
ความเป็นหนึ่งเดียวกันของชาวพุทธที่เสียสละเพ่ือพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น 

ง. แลกเปลี่ยนประสบการณ์ระหว่างกัน การเดินทางนั้นทำให้ได้ประสบปัญหา และปัญหานั้น
ทำให้เราได้แลกเปลี่ยนกับคนอ่ืน แต่หากเราไม่ได้พบร่วมกันหรือไม่ได้มาอยู่ร่วมกันก็ไม่มีทางที่เราจะ
ได้ร่วมแชร์ ร่วมแลกเปลี่ยนประสบการณ์กันได้ 

จ. วัฒนธรรมของการอยู่ร่วม จากการที่ได้ไปเห็นวัฒนธรรมการอาบน้ำ แม้จะมีการแบ่งชน
ชั้นอย่างจัดเจน แต่อย่างไรก็ตามก็ดูเหมือนว่าทุกคนจะยอมรับถึงความแตกต่างกันนั้นผ่านหลักความ
เชื่อในศาสนาฮินดู  ไม่มีใครปฏิเสธว่าตนเองอยู่ต่ำกว่า การที่ เราเห็นเขาอยู่และยอมรับได้ เป็นความ
ลึกซึ้งทางด้านจิตใจที่เขามองว่าศาสนาทำให้เกิดความรู้สึกอ่อนน้อมถ่อมตนยอมรับในหน้าที่ของแต่ละ
คนและพร้อมจะอยู่ร่วมกันด้วยความดีที่ได้รับจากศาสนาแทน  

3.3 การสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายจากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมสังเวชนียสถาน 4 
ตำบลอย่างยั่งยืน ปรากฏมีการอธิบาย ดังนี้ 
 ก. การถ่ายทอดความรู้สึก ชาวพุทธที่ เขาไม่ เคยมาที่สังเวชนียสถาน แม้จะศรัทธา
พระพุทธศาสนามากเพียงใดก็ทำได้แค่เดินไปที่วัดและทำบุญเท่านั้น แต่เขาไม่มีทางได้รับรู้ความรู้สึก
จากสถานที่จริงได้ และการมาในครั้งนี้เราก็ไม่ได้มาทำบุญ แต่เป็นการมาเรียนรู้และเข้าใจถึงพลัง
ศรัทธาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมและกลายเป็นสังเวชนียสถานขึ้นมา จึงเป็นหน้าที่ของผู้ที่มาจะ
ได้เผยแผ่ศรัทธานี้ไปยังผู้ที่ไม่มา เพราะอย่างน้อยเราก็เป็นคนหนึ่งที่มารับรู้ แล้วบอกเล่าแก่คน
เหล่านั้นก็เป็นวิธีการให้คนในศรัทธาในพระพุทธศาสนาได้จากสิ่งที่เรานี้  

ข. นำไปปฏิบัติจริง นักเผยแผ่ส่วนใหญ่ได้แค่พูด แต่ไม่ได้ทำจริงจึงเป็นแค่ผู้รู้ดี รู้ชั่ว แต่การที่
เราเดินทางในครั้งนี้จะสร้างความยั่งยืนได้ก็ต้องทำจริง ไม่ใช่แค่พูด และถ้าพูดก็ต้องทำให้ได้ตามนั้นได้ 
ต้องสนับสนุนให้เกิดการช่วยเหลือกันอย่างจริงจัง คิดถึงผู้ อ่ืน และช่วยกันเผยแผ่ความจริงนี้ให้
กว้างไกลยิ่งขึ้น 
 ค. การฝึกฝนให้เกิดความเป็นอยู่ที่เรียบง่าย จากที่ เราเคยได้ยินถึงความพอเพียง พอดี แต่
วันนี้ได้เห็นวิถีชีวิตของคนอินเดียที่เรายังมองว่าเขาไม่ได้พัฒนา แต่การมีชีวิตเรียบง่าย ถือว่าจิตใจเขา
พัฒนาแล้ว เขาจึงยอมรับและเข้าใจวิถีชีวิตที่มีพอดี และเคารพต่อธรรมชาติ รวมถึงสัตว์ที่ช่วยให้เขามี
ชีวิตอยู่ได้ 
  ง. เกิดแรงบันดาลใจ เนื่องจากพระสงฆ์แบบเรานั้นล้วนแต่เป็นสมมติสงฆ์ยังไม่ใช่อริยสงฆจ์ึงมี
บ้างที่เราจะเบื่อหน่ายท้อแท้ในพระธรรม แต่พอได้เห็นพระสงฆ์ที่ทำงานอย่างเสียสละในพ้ืนที่สังเวช
นียสถาน 4 แห่งนี้จึงรู้สึกว่ามีกำลังใจอีกครั้ง ท่านแต่ละรูปบรรยายและสอนไม่รู้จักเหน็ดเหนื่อย 
บรรยายได้ทั้ งวัน  เพ่ือให้ เกิดความรู้  ซ้ ำแล้ วซ้ ำอีกทุกวันจนเกิดศรัทธาและอยากทำงาน
พระพุทธศาสนา 
 จ. รัฐบาลสนับสนุนให้คนพัฒนาตนให้เป็นคนดี ด้วยการสนับสนุนให้คนได้เห็น ได้อยู่ในที่ๆ ดี 
จะพบว่าประเทศอินเดียจะมีการสร้างและสนับสนุนให้อนุรักษ์วัดและเจดีย์ของคนดีๆ ที่สร้างคุณงาม
ความดีไว้ในอดีต จนกลายเป็นที่มาของการเดินทางมาดูของเหล่านักแสวงบุญจากพ้ืนที่อ่ืน ล้วนเป็น
เพราะคนดีเหล่านี้นั่นเองที่สนับสนุนให้ประเทศอินเดียเจริญก้าวหน้าและมีเศรษฐกิจที่เจริญรุ่งเรือง
ตามมา 



93 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

1. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า กระบวนการสร้างอุดมการณ์และเครือข่าย
ประกอบไปด้วยการใช้กระบวนการสร้างความสัมพันธ์ ในแง่ของการสร้างความดีต่อกันและการใช้
เครื่องหมายทางศาสนาในการรักษาอุดมการณ์ เช่นการสร้างเจดีย์และวหาร เพ่ือให้คนได้ระลึกถึง
ความสำคัญของอุดมการณ์และการสนับสนุนให้เกิดเครือข่ายไปพร้อมกัน สอดคล้องกับจันทรัตน์ มั่น
วิเชียร พบว่ากระบวนการพัฒนาปัญญาจากการจาริกแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 4 คือ 1. 
กระบวนการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเริ่มจากการคบหากัลยาณมิตร การฟังธรรมจาก
กัลยาณมิตร จากนั้นจึงพัฒนาด้านภายในด้วยการคิดวิเคราะห์และตรวจสอบด้วยตนเองอย่างเป็น
กระบวนการเพ่ือนำไปสู่การปฏิบัติที่ เป็นสัมมาทิฏฐิ  2. การจาริกแสวงบุญยังสังเวชนียสถานมี
ความสำคัญเนื่องจากเป็นสถานที่ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสกับพระอานนท์ว่า สังเวชนียสถานทั้ง 4 ตำบล
นี้เป็นสถานที่ที่กุลบุตรผู้มีศรัทธาควรไปดู เมื่อตายไปจะเกิดในสุคติโลกสวรรค์ ด้วยเหตุนี้ การจาริก
แสวงบุญยังสังเวชนียสถานจึงกลายเป็นประเพณีที่พุทธศาสนิกชนผู้มีศรัทธาได้ สืบทอดมาและเป็นกิจ
ที่พึงปฏิบัติเมื่อมีโอกาส 3. กระบวนการพัฒนาปัญญาจากการจาริกแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 4 
เริ่มจากการมีกัลยาณมิตรในระหว่างการจาริกแสวงบุญ ตามด้วยการฟังธรรมบรรยายจากกัลยาณมิตร 
ณ สถานที่จริงในพุทธประวัติ จากนั้นผู้จาริกแสวงบุญพึงคิดพิจารณาถึงสัจธรรมที่ได้จากสังเวชนีย
สถานเพื่อน้อมนำไปสู่สัมมาปฏิบัติ (จันทรัตน์ มั่นวิเชียร, 2560) 

2. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 
ตำบล พบว่า ลักษณะของการเที่ยวไป 2 แบบคือ 1. การเที่ยวไปเพ่ือบิณฑบาตเป็นธรรมเนียมของ
ภิกษุ เรียกว่า ปิณฑปาตี แปลว่า ผู้มีอันเที่ยวไปเพ่ือบิณฑบาตเป็นธรรมเนียม 2. การเที่ยวไป
บิณฑบาตอย่างไม่ขาดตอน คือไปตามลำดับเรือน เป็นปกติของภิกษุนี้ ชื่อว่า สปทานจารี แปลว่า ผู้มี
อันเที่ยวไปอย่างไม่ขาดตอนเป็นปกติ (พระพุทธโฆสเถระ, 2560) การท่องเที่ยวไปในพระพุทธศาสนา
จึงมุ่งถึงบุคคลในทางพระพุทธศาสนาว่าการเที่ยวไปแบบที่ 1 นั้นเป็นไปเพ่ือประโยชน์ผู้อ่ืน ขณะที่
แบบที่ 2 นั้นมุ่งหมายประโยชน์ตัวเอง คือฝึกตนเองด้วยการขัดเกลากิเลส สร้างความเป็นอยู่ที่เรียบ
ง่ายและไม่สร้างความลำบากให้กับสังคม ฉะนั้น การท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมคือการท่องเที่ยวแบบ
ท้องถิ่นเพ่ือเรียนรู้ชุมชน ความเป็นอยู่ วัฒนธรรม ประเพณี สอดคล้องกับพระมหาพรชัย สิริวโรและ
คณะ กล่าวถึงการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมเริ่มขึ้นจากความต้องการของนักท่องเที่ยวที่ได้เดินทางเที่ยว
ท่องยังท้องถิ่นที่มีความเก่าแก่  เพ่ือศึกษารูปแบบชีวิตเหล่านี้ทำให้หวนนึกถึงธรรมเนียมปฏิบัติของ
กลุ่มเผยแผ่ศาสนา และอารยธรรมที่มีมาแต่เดิม ยิ่งในสมัยปัจจุบัน การเติบโตของการท่องเที่ยวผ่าน
ช่องทางเครือข่ายสื่อสารมากมายทำให้เห็นแนวคิดบางอย่างของนักท่องเที่ยวว่าเป็นการสร้างเสรีภาพ
ที่ช่วยปลดปล่อยนักท่องเที่ยวจากการผูกมัดทางโครงสร้างสังคม  ทำให้นักท่องเที่ยวห่างจากอำนาการ
กดขี่และทำให้เป็นอิสระจากการเดินทาง ขณะที่แนวคิดอีกด้านที่ชี้ให้เห็นว่า การท่องเที่ยวบนโลกนี้
ทำให้เห็นถึงความไม่เท่าเทียมกันในสังคม อำนาจ และการเอารัดเอาเปรียบ  เพราะคนที่หาเช้ากินค่ำ
ส่วนใหญ่ไม่มีวันได้ท่องเที่ยวอย่างคนร่ำรวยซึ่งมีอยู่ในจำนวนน้อยที่ได้ไป (พระมหาพรชัย สิริวโร และ
คณะ, 2563) 



94  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
3. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 รูปแบบการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายจากการ

ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล พบว่า มีรูปแบบที่แสดงให้เห็นลักษณะ 4 ด้านคือ 
ด้านความอารมณ์หรือจิตคือความศรัทธา ความเชื่อ ด้านการคิดเชิงเหตุผลหรือปัญญาคือการ
แลกเปลี่ยนประสบการณ์  ด้านคุณธรรมทางสังคมคือความเสียสละ การคิดเพ่ือผู้อ่ืน ด้านกายภาพ 
คือการปกป้องพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกัน สอดคล้องกับ พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺ
โต) อธิบายว่า กายภาวนาและศีลภาวนาเป็นวิธีการเรียนรู้ด้วยการปฏิบัติต่อวัตถุ ต่อทรัพย์สมบัติที่
สะสมครอบครอง ด้วยการรู้จักให้ปันกันที่เรียกว่าทาน  แล้วก็ให้เป็นอยู่และทำมาหากินโดยไม่ข่มเหง
รังแกข่มเหงเบียดเบียนกัน  ด้วยการรักษาหลักความประพฤติพ้ืนฐานในขั้นศีล 5 พร้อมทั้งมีการ
พัฒนาจิต พัฒนาปัญญา รวมเรียกว่า ภาวนา โดยเน้นที่การเจริญหรือไมตรี คือจากการให้ปันวัตถุ ก็
ขยายออกไปถึงการให้คำแนะนำสั่งสอนวิชาความรู้  และให้โอกาสให้ความมีส่วนร่วมในการทำสิ่งที่ดี
งาม  จากการไม่ละเมิดเบียดเบียนกัน รักษาระเบียบวินัย  ก็พัฒนาต่อไปสู่การมีความสัมพันธ์ที่ดี  การ
ปฏิบัติต่อกันโดยเอ้ือเฟ้ือ  ความมีกิริยามารยาท  การรู้จักเคารพนับถือกัน  การยกย่องให้เกียรติแก่ผู้
ทรงคุณ  การช่วยเหลือกัน  การบำเพ็ญสาธารณประโยชน์  จากการเจริญเมตตา  ทำจิตใจให้เยือก
เย็นลง  รู้จักคิดคำนึงถึงผู้อื่น  เห็นอกเห็นใจและใส่ใจในสุขทุกข์ของเพ่ือนมนุษย์  มีความปรารถนาดีมี
น้ำใจแผ่ขยายความสุข  และมีศรัทธาในสิ่งที่ดีงามมีเหตุผล  ก็ก้าวต่อไปในการพัฒนาทั้งจิตใจและ
ปัญญา  ให้มีคุณธรรมเพ่ิมมากข้ึน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

 
จากภาพองค์ความรู้ประกอบด้วย 
1. เครื่องมือ (means) สำหรับการสร้างอุดมการณ์และเครือข่าย ประกอบด้วย 1.1 การ

ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ผ่านลักษณะการจาริกคือการเที่ยวไปเพ่ือประโยชน์และความสุขแก่มหาชน 



95 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
และธุดงค์คือการท่องเที่ยวไปนั้นต้องเป็นไปเพ่ือการกำจัดกิเลส ไม่ใช่เพ่ือความสนุกสนาน 1.2 สังเวช
นียสถาน ผ่านลักษณะการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างคนที่ไปด้วยกันได้ส่งเสริมสนับสนุนมุมมองต่อ
การเดินทาง และการสร้างความหมายเชิงอุดมการณ์ในแง่ของการศึกษาเรียนรู้ประวัติศาสตร์และ
อุดมการณ์ของสถานที่เหล่านั้น 

2. เป้าหมาย (end) เป็นผลที่เกิดจากท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล 
ประกอบด้วย 2.1 อุดมการณ์ ผ่านรูปแบบทางอารมณ์ คือการปลูกฝังในแง่ของศรัทธา เกิดแรง
บันดาลใจ และเหตุผลในการเข้าใจสัจธรรมอันมั่นคง การแลกเปลี่ยนประสบการณ์ระหว่างกัน 2.2 
เครือข่าย ผ่านรูปแบบทาง กายภาพเป็นการสร้างการปกป้องพระพุทธศาสนา และวัฒนธรรมในการ
อยู่ร่วมกัน และคุณธรรม คือการสร้างความคิดเพ่ือผู้อื่น สร้างความเสียสละ มีความเป็นอยู่ทีเ่รียบง่าย 
บทสรุป  

จากการศึกษาการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายด้วยการใช้การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ณ 
สังเวชนียสถาน 4 ตำบล ได้ค้นพบเครื่องมือสำคัญในการสร้างอุดมการณแ์ละเครือข่ายของพระสงฆ์ซ่ึง
ประกอบไปด้วยภิกษุ อุบาสกและอุบาสิกาที่มาร่วมเดินทางในครั้งนี้ ผ่านกระบวนการวิเคราะห์จึง
พบว่ามีการใช้กระบวนการสร้างความสัมพันธ์ในแง่ของการสร้างความดีต่อกันและการใช้เครื่องหมาย
ทางศาสนาในการรักษาอุดมการณ์ เช่นการสร้างเจดีย์และวหาร เพ่ือให้คนได้ระลึกถึงความสำคัญของ
อุดมการณ์และการสนับสนุนให้เกิดเครือข่ายไปพร้อมกัน เมื่อพิจารณาการสร้างนี้ผ่านการท่องเที่ยว
เชิงวัฒนธรรม ณ สังเวชนียสถาน 4 ตำบล จึงพบว่า ลักษณะของการเที่ยวไป 2 แบบคือ การเที่ยวไป
แบบจาริกเพ่ือประโยชน์ผู้อ่ืน การเที่ยวไปแบบธุดงค์มุ่งหมายประโยชน์ตัวเอง คือฝึกตนเองด้วยการ
ขัดเกลากิเลส สร้างความเป็นอยู่ที่เรียบง่ายและไม่สร้างความลำบากให้กับสังคม แต่สิ่งสำคัญที่ทำให้
การท่องเที่ยวสังเวชนียสถาน 4 ตำบลอันประกอบด้วยที่ประสูติ ตรัสรู้ แสดงพระธรรมเทศนา และ
ปรินิพพานเป็นเครื่องมือที่เชื่อมโยงให้เห็นการสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายผ่านลักษณะที่ค้นพบ 4 
ด้าน คือด้านความอารมณ์หรือจิตคือความศรัทธา ด้านการคิดเชิงเหตุผลหรือปัญญาคือการ
แลกเปลี่ยนประสบการณ์  ด้านคุณธรรมทางสังคมคือความเสียสละ การคิดเพ่ือผู้อ่ืน ด้านกายภาพ 
คือการปกป้องพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกัน 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  

1. สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ควรวางรูปแบบการส่งเสริมวัฒนธรรมการ
ท่องเที่ยวสังเวชนียสถานแก่เหล่าพุทธศาสนิกชน อีกทั้งต้องประชาสัมพันธ์ให้สังคมรับรู้ถึงความ
ชัดเจนของการสนับสนุนให้เกิดความร่วมมือกันระหว่างไทยและอินเดีย 

2. คณะสงฆ ์ควรจัดกิจกรรมแนะนำและให้แนวคิดเรื่องความสำคัญของการเดินทาง
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในสังเวชนียสถาน 4 แห่งในฐานะเป็นเครื่องสร้างอุดมการณ์และเครือข่ายทาง
ศาสนา มีองค์ความรู้ในแง่ของหลักธรรมและสร้างความเข้าใจในการอยู่ร่วมกันในทางศาสนา 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  



96  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
1. การพัฒนาตัวชี้วัดการสร้างเครือข่ายของพระสงฆ์จากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม

ในพ้ืนที่พุทธสถานในประเทศอินเดียและเนปาล 
2. การพัฒนาตัวชี้วัดการสร้างอุดมการณ์ของพระสงฆ์จากการท่องเที่ยวเชิง

วัฒนธรรมในพ้ืนที่พุทธสถานในประเทศอินเดียและเนปาล 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยจิตวิทยาแบบยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร:  

สหธรรมิก. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2552). จารึกอโศก (ธรรมจักรบนเศียรสี่สิงห์). กรุงเทพมหานคร:  

สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). จาริกบุญ จารึกธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพมหานคร :  

พิมพ์สวย. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2560). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. พิมพ์ครั้งที่ 12.กรุงเทพมหานคร : ธนาเพรส. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร. (2548). เครือข่าย : ธรรมชาติ ความรู้ และการจัดการ. พิมพ์ครั้งที่ 2.  

กรุงเทพมหานคร : โครงการเสริมสร้างการเรียนรู้เพื่อชุมชนเป็นสุข. 
พระมหาพรชัย สิริวโร, พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา และเพ็ญพรรณ เฟ่ืองฟูลอย.  

(2563). อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมในการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน จังหวัดแม่ฮ่องสอน. วารสาร 
พุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, 5(1), หน้า 1-14.  

พิสิษฐิกุล แก้วงาม. (2559). “วิกฤตเชิงคุณค่าของประชาธิปไตยไทย : ประชาธิปไตยแบบชนชั้นนำ  
กับความเท่าเทียม (เทียม) ในพ้ืนฐานตรรกะว่าด้วยการทำประชามติเรื่องความปรองดอง 
ในทางการเมือง”. ใน ความหวังกับจินตนาการทางมนุษยศาสตร์. บรรณาธิการโดย คงกฤช  
ไตรยวงค์, ธนภาษ เดชพาวุฒิกุล. กรุงเทพมหานคร : สยามปริทัศน์. 

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 13. (พ.ศ. 2566-2570). 2565,01 พฤศจิกายน).  
ราชกิจจานุเษกษา. เล่ม 139 ตอนพิเศษ 258 ง, หน้า 1-11. 

ธิดารัตน์ มูลลา, สมสุข หินวิมาน. (2556). “การสื่อสารกับการผลิตซ้ำเพื่อสืบทอดอุดมการณ์ผ่าน 
หนังสือฮาวทู”. วารสารบรรณศาสตร์ มศว, 6(2), หน้า 97-98. 

สายันต์ ไพรชาญจิตร์. (2555). เอกสารประกอบการสอนโครงการเสริมสร้างกระบวนการเรียนรู้ใน 
งานพัฒนาชุมชน. ภาควิชาการพัฒนาชุมชน คณะสังคมสงเคราะห์ศาสตร์  
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

อยุทธ์ เพชรอินทร. (2537). อุดมการณ์ทางการเมืองของพรรคประชาธิปัตย์.วิทยานิพนธ์รัฐศาสตร 
มหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

จันทรัตน์ มัน่วิเชียร. กระบวนการพัฒนาปัญญาจากการจาริกแสวงบุญ ณ สังเวชนียสถาน 4. วารสาร 
สันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 5(2), หน้า 286-298. 

สถาบันโพธิคยาวิชชาลัย 980. (2554). ธรรมวิชัยจากแดนพุทธภูมิ. กรงเทพมหานคร : พิมพ์ด.ี  
สุนทรี โชติดิลก. (2555). “ความสัมพันธ์ระหว่างภาษากับอุดมการณ์ในวารสาร “อยู่ในบุญ” สุขที่พึง 

ประสงค ์สุขได้ด้วยบุญ”, วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยราชภัฏสุ 



97 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ราษฎร์ธานี, 4(2), หน้า 168. 

Andrew Church. (2004). “Local and Regional Tourism Policy and Power”. in A  
Companion to Tourism. Edited by Alan A. Lew, C. Michael Hall, Allan M.  
Williams. Oxford: Blackwell Publishing Ltd. 

Carl J. Friedrich & Z.K.brzezinski.(1956). Totalitarianism Dictatorship and Autocracy.  
New York: Harvard University. 

Javier Trevino, George C, Homans. (2006). History, Theory and Method. Oxford:  
Charles Tilly, Boulder, Paradism Publishers. 

 



98  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

การวิเคราะห์อุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะในจัณฑาลสูตร 
A study of Upãsakahood Whose Foremost (Etadagga) was Endorsed in 

Caṇḍãla Sutta 
 
 

1พงษ์เดช ลิมบานเย็น 2พระมหาอดิเดช สติวโร (สุขวัฒนวดี) 3สุเทพ พรมเลิศ 
1Pongdeg Limbanyen 2Phramaha Adidej Sativaro (Sukwattanawadee) 3Suthep Promlert  

123คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
123Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding Author, Email: Freetimelek@gmail.com 
 

Received October 9, 2023; Revised November 9, 2023; Accepted: November 9, 2023 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัย มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาอุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะในพระไตรปิฏก 2) 
ศึกษาอุบาสกเอตทัคคะตามหลักจัณฑาลสูตร และ 3) วิเคราะห์เหตุแห่งอุบาสกเอตทัคคะตามหลัก
จัณฑาลสูตร เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเป็นแบบวิจัยทางเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า 1) อุบาสก
ผู้เป็นเอตทัคคะมีจำนวน 10 ท่าน ที่ได้รับยกย่องให้เป็นเลิศในทางใดทางหนึ่งเป็นพิเศษ โดยการ
แต่งตั้งเป็นพระวินิจฉัยของพระพุทธเจ้าเท่านั้น และ พระพุทธเจ้าประทานแต่งตั้งเพียง รูปเดียว ท่าน
เดียว ซึ่งการได้รับตำแหน่งเอตทัคคะเป็นไปด้วยเหตุ 4 ประการ คือ (1) ด้วยการเกิดเรื่องขึ้น (2) ด้วย
การมาก่อน (3) ด้วยเป็นผู้ช่ำชองชำนาญ และ (4) ด้วยเป็นผู้ยิ่งด้วยคุณ 2) จัณฑาลสูตร เป็นพระสูตร
ที่กล่าวถึงคุณสมบัติของอุบาสกสองด้านหรือสองขั้ว คือ อุบาสกจัณฑาล หรือ อุบาสกท่ีไม่พึงประสงค์
ในองค์กรของพระพุทธศาสนา ที่สามารถทำให้อุบาสกในพระพุทธศาสนาต่ำช้า  ถดถอย หา
ความก้าวหน้าไม่ได้ ขาดความเป็นปึกแผ่น ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ให้หลักธรรมที่ตรงข้ามไว้ในพระสูตร
เดียวกัน คือ อุบาสกแก้ว ที่จะกลายเป็นอุบาสกธรรมที่ควรนำไปประพฤติปฏิบัติ เพ่ือเป็นอุบาสกท่ีทำ
ให้เป็นต้นบุญต้นแบบขององค์กรพระพุทธศาสนาก้าวหน้าสืบไป 3) ผลการวิเคราะห์ความเป็นอุบาสก
เอตทัคคะตามหลักอุบาสกแก้วในจัณฑาลสูตร พบว่าอุบาสกเอตทัคคะทั้ง 10 ท่าน ไม่มีท่านใดเข้า
หลักเกณฑ์ของอุบาสกจัณฑาล แต่อุบาสกเอตทัคคะทั้ง 10 ท่านเข้าหลักเกณฑ์ของอุบาสกแก้ว ที่
ประกอบไปด้วย (1) เป็นผู้มีศรัทธา (2) เป็นผู้มีศีล (3) เป็นผู้ไม่ถือมงคลตื่นข่าว เชื่อกรรม ไม่เชื่อมงคล 
(4) ไม่แสวงหาผู้รับทักษิณานอกศาสนานี้  และ (5) ทำอุปการะในศาสนานี้ก่อน เพราะอุบาสก
เอตทัคคะเมื่อฟังพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าก็สามารถสำเร็จเป็นพระอริยบุคคล เกิดปัญญาเห็น
แจ้งในโลกุตตรธรรม มีอุบาสกเอตทัคคะจำนวน 7 ท่านอยู่ในขั้นพระโสดาบัน และ 3 ท่านอยู่ในขั้น
พระอนาคาม ี
คำสำคัญ: อุบาสก; เอตทัคคะ; จัณฑาลสูตร  
 



99 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Abstract  
 This article was purposely made: 1) to study Upāsakahood whose Etadagga 
was given in the Tripitaka, 2) to study Upāsakahood whose Etadagga was given by 
Caṇḍāla Sutta, and 3) to analyze the causes giving rise to Upāsakahood according 
to the Caṇḍāla Sutta. This study employed qualitative research methodology done 
by studying related documentaries. The results of the research were found that: 1) 
there are 10 Upāsakas whose Etadagga had been praised as being excellent in some 
special way by the Buddha and only one had been appointed in accordance with 
four reasons: 1) the occurrence of the matter, 2) the precedence, 3) the 
specialization, and 4) possession of a great quality.  2) The Caṇḍāla Sutta is the one 
that discusses the qualities of two-sided or two-fold Upāsaka, namely, Caṇḍāla 
Upāsaka or those who are undesirable in the organization of Buddhism by which the 
quality of being Upāsakahood in Buddhism could be decreased without getting any 
progress wherein the Buddha gave the opposite principle in the same sutta, that is, 
an excellent Upāsaka who could become the role model for other accordingly. 3) 
The results of the analysis of Upāsakahood whose Etadagga was given according to 
the principles of Upāsaka  in the Caṇḍāla Sutta were found that the 10 Upāsakas 
could be met with the criteria for an untouchable Upāsaka Caṇḍāla, but all 10 
Upāsaka could be met with the criteria of excellent Upāsakas consisting of: 1) being 
a believer, 2) being a moral person, 3) being a person who does not believe in 
auspicious news, believing in karma not in auspiciousness, 4) a person does not seek 
to receive blessings outside of this religion, 5) one who makes a contribution in this 
religion first because those Upāsakas who listen to the Buddha's sermons leading to 
becoming a noble person where wisdom could be actualized to see the world of 
Dhamma clearly. Here seven Upāsakas got Sotāpanna stage and three Anāgāmī 
stage. 
Keywords: Upāsaka; Etadagga; Caṇḍāla Sutta 
  

บทนำ  
 พระพุทธเจ้าได้ให้ความสำคัญกับพุทธบริษัท 4 โดยมีพระดำรัสกล่าวไว้ด้วยเหตุผลว่า “เมื่อ
ตถาคตปรินิพพาน ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ในพระธรรมวินัย ยังมีความเคารพ ยำเกรง ในพระ
ศาสดา ในพระธรรม ในพระสงฆ์ ในสิกขา ในกันและกัน นี้แล เป็นเหตุ เป็นปัจจัย ให้พระสัทธรรมตั้ง
มั่นอยู่นาน” (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 201 หน้า 343-344, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ดังนั้นผู้วิจัยจึงได้ให้ความสำคัญกับ อุบาสก เพราะเป็นหนึ่งในพุทธบริษัท 4 และ
ได้นำเอาหลักการที่สามารถแยกแยะคุณสมบัติของอุบาสกที่จะเป็นอุบาสกจัณฑาล และ อุบาสกแก้ว 



100  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ได้อย่างชัดเจนที่ปรากฏใน “จัณฑาลสูตร” (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 175 หน้า 292, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เข้ามาร่วมในการวิจัยงานชิ้นนี้ ด้วยหลักธรรมที่
พระพุทธเจ้าได้ให้ไว้ เป็นผลให้เกิดความศรัทธาต่อผู้พบเห็น ช่วยให้อุบาสกเป็นต้นบุญต้นแบบที่ดี ใน
พุทธกาลอุบาสกที่สามารถนำเข้ามาเป็นต้นแบบก็ต้องศึกษาไปที่  อุบาสก ที่ได้รับยกย่องให้เป็น 
เอตทัคคะ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) ที่หมายถึง เป็นเลิศ ยอดเยี่ยม ดีเด่น ในทาง
ใดทางหนึ่ง ซึ่งอุบาสกที่เป็นเอตทัคคะในพุทธกาลมีจำนวน 10 ท่านด้วยกันที่ได้รับการยกย่องจาก
พระพุทธเจ้า    
 อุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะในพระไตรปิฏก (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 146 หน้า 31, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  สมัยพุทธกาลอุบาสกที่ได้รับการยกย่องให้อยู่ใน
ตำแหน่ง “เอตทัคคะ” มีจำนวน 10 ท่าน ประกอบไปด้วยอุบาสกที่เป็นสาธุชน คหบดี เศรษฐี กษัตริย์ 
ซึ่งแสดงให้เห็นถึงบุคคลหลายระดับชั้น กล่าวคือ ตปุสสะและภัลลิกะ สองวาณิช เป็นเอตทัคคะ 
อุบาสกสาวกผู้ถึงสรณะเป็นปฐม สุทัตตะอนาถปิณฑิก ท่านเป็นคหบดี ได้รับการยกย่องให้เป็น
เอตทัคคะผู้เป็นทายก จิตตคหบดี ชาวเมืองมัจฉิกาสณฑ์ ได้รับการแต่งตั้งให้เป็นเอตทัคคะผู้เป็นธรรม
กถึก หัตถกะอาฬวกะ ท่านเป็นอุบาสกที่ได้รับการยกย่องเป็นผู้สงเคราะห์บริษัทด้วยสังคหวัตถุ 4 มหา
นามะเจ้าศากยะ ท่านอยู่ในเชื้อสายกษัตริย์ได้รับยกย่องเป็นเอตทัคคะทางด้านผู้ถวายของประณีต อุค
คะคหบดี ชาวเมืองเวสาลี ผู้ถวายของที่ (ตัวผู้ถวายเอง) ชอบใจ อุคคตะคหบดี ผู้ได้รับตำแหน่ง
เอตทัคคะในทางผู้เป็นสังฆอุปัฏฐาก สูระอัมพัฏฐะ อุบาสกผู้สนับสนุนความศรัทธาจนได้รับยกย่องเป็น
ผู้มีปสาทะไม่หวั่นไหว ชีวกโกมารภัจจ์ เป็นหมอที่ดูแลประจำของพระพุทธเจ้า ผู้เลื่อมใส (เลือกตัว) 
บุคคล สุดท้าย นกุลบิดาคหบดี พระพุทธเจ้าได้ให้ตำแหน่งเอตทัคคะในผู้สนิทคุ้นเคย ซึ่งตำแหน่ง
เอตทัคคะในความหมายที่ได้รับยกย่องจากพระพุทธเจ้าว่าเป็นเลิศในคุณวิเศษด้านใดด้านหนึ่งนั้น  ก็
เป็นไปตามคุณสมบัติของอุบาสกท่านนั้น ๆ จากการศึกษาประวัติอุบาสกเอตทัคคะทั้ง 10 ท่าน ทำให้
ทราบว่าอุบาสกเอตทัคคะเมื่อได้ฟังพระธรรมเทศนาจากพระพุทธเจ้าก็สามารถสำเร็จเป็นพระ
อริยบุคคล เกิดปัญญาเห็นแจ้งในโลกุตตรธรรม 9 และ อริยสัจ 4 ที่เป็นเป้าหมายหรือจุดมุ่งหมาย
สูงสุดของพระพุทธศาสนา มีเพียงท่านเดียวคือ จิตตคหบดี ที่ครั้งแรกศึกษาพระธรรมของพระพุทธเจ้า
จาก พระมหานามะ หนึ่งในปัญจวคีย์และต่อมาพระพุทธเจ้าได้แต่งตั้งให้ดำรงอยู่ในตำแหน่งเอตทัคคะ
ผู้เป็นธรรมกถึก 
 พระพุทธเจ้าได้กล่าวไว้ใน สคาถกสูตร (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 1621-1622 
หน้า 403, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ผู้ประกอบด้วยธรรม 4 ประการเป็น
พระโสดาบัน ดังนั้นอุบาสกอริยสาวกผู้ได้รับการแต่งตั้งให้เป็นเอตทัคคะ จะประกอบด้วยธรรม 4 
ประการและย่อมเป็นพระโสดาบัน มีความไม่ตกต่ำเป็นธรรมดา เป็นผู้เที่ยงที่จะตรัสรู้ในเบื้องหน้า 
ธรรม 4 ประการประกอบด้วย 1) ความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระพุทธเจ้า 2) ความเลื่อมใสอันไม่
หวั่นไหวในพระธรรม 3) ความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระสงฆ์ 4) มีศีลที่ประกอบไปด้วยพระอริย
เจ้าใคร่ ซึ่งเป็นการตอกย่ำถึงต่ำแหน่งอุบาสกเอตทัคคะนั้นเอง นอกจากนั้นตำแหน่งเอตทัคคะที่พุทธ
บริษัท 4 ได้มาเป็นไปด้วยเหตุ 4 ประการคือ (1) ด้วยการเกิดเรื่องขึ้น (2) ด้วยการมาก่อน (3) ด้วย
เป็นผู้ช่ำชองชำนาญ (4) ด้วยเป็นผู้ยิ่งด้วยคุณ ด้วยเหตุ 4 ประการนี้พุทธบริษัท 4 อันได้แก่ ภิกษุ 
ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา สามารถกล่าวได้ว่าการได้มาของเอตทัคคะบางครั้งได้มา โดยเหตุอย่างเดียว 



101 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
บางครั้งได้โดยเหตุ 2 อย่าง บางครั้งได้โดยเหตุ 3 อย่าง บางครั้งได้ด้วยเหตุทั้ง 4 อย่าง ตัวอย่าง ตปุส
สะและภัลลิกะ ได้เป็นปฐมอุบาสกผู้ถึงสรณะ 2 โดยเป็นไปตามเงื่อนไขเหตุเกิดเรื่องก่อน เพราะ
ขณะนั้นพระพุทธเจ้ายังตรัสรู้ใหม่ ๆ ยังไม่ได้ประกาศพระศาสนาและยังไม่มีพระภิกษุเลย และทรง
กำลังเสวยวิมุติสุขหลังจากทรงตรัสรู้ ตามสถานที่ต่าง ๆ ในอุรุเวลาเสนานิคมเป็นเวลา 7 สัปดาห์ การ
ที่อุบาสกท่านใดเมื่อได้รับตำแหน่งเป็นเอตทัคคะแล้ว ก็จะไม่มีการแต่งตั้งเอตทัคคะในตำแหน่งนั้น ๆ 
เข้ามาอีก ซึ่งในตำแหน่งเดียวกันในพุทธบริษัทที่เหลือ คือ ฝ่ายภิกษุสงฆ์ ได้แก่ พระอัญญาโกณฑัญญ
เถระ เอตทัคคะรัตตัญญู รู้ราตรีนาน-มีประสบการณ์มาก ฝ่ายภิกษุณีสงฆ์ ได้แก่ พระมหาปชาบดีเถรี 
เอตทัคคะผู้เป็นรัตตัญญู และ อุบาสิกา ได้แก่ นางสุชาดา เอตทัคคะผู้ถึงพระรัตนตรัยก่อน จึงเป็นการ
แต่งตั้งเอตทัคคะเพียงรูปเดียวท่านเดียวเท่านั้น ในแต่ละพุทธบริษัทแต่ละฝ่าย เป็นต้น 
 เมื่อศึกษาพระไตรปิฏกมีการกล่าวถึงพระพุทธเจ้าในขณะนั้นว่า พระพุทธเจ้าประทับอยู่ ณ 
พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี อธิบายให้ภิกษุทั้งหลายเข้าใจ จัณฑาล
สูตร ว่าด้วยอุบาสกจัณฑาล มีคุณสมบัติของอุบาสกประกอบด้วยธรรม 5 ประการ ที่หมายถึงอุบาสก
ชั้นเลวหรืออุบาสกไม่พึงประสงค์ด้วยธรรม 5 ประการประกอบด้วย 1) เป็นผู้ไม่มีศรัทธา 2) เป็นผู้
ทุศีล 3) เป็นผู้ถือมงคลตื่นข่าว เป็นการเชื่อมงคล ไม่เชื่อกรรม 4) แสวงหาผู้รับทักษิณานอกศาสนานี้ 
5) ทำอุปการะ นอกศาสนาก่อน ดังนั้นภิกษุทั้งหลาย อุบาสกประกอบด้วยธรรม 5 ประการนี้จึงเป็น
อุบาสกจัณฑาลหรืออุบาสกไม่พึงประสงค์ เป็นอุบาสกเศร้าหมอง และเป็นอุบาสกน่ารังเกียจ ต่อมา
พระพุทธเจ้าได้ให้ธรรม 5 ประการ เพ่ือให้เห็นถึงคุณสมบัติของอุบาสกที่จะเป็นอุบาสกแก้ว ประกอบ
ไปด้วย 1) เป็นผู้มีศรัทธา 2) เป็นผู้มีศีล 3) เป็นผู้ไม่ถือมงคลตื่นข่าว เชื่อกรรม ไม่เชื่อมงคล 4) ไม่
แสวงหาผู้รับทักษิณานอกศาสนานี้  5) ทำอุปการะในศาสนานี้ก่อน อุบาสกประกอบด้วยธรรม 5 
ประการนี้ เป็นอุบาสกแก้ว เป็นอุบาสกปทุม และเป็นอุบาสกบุณฑริก ที่จะช่วยสืบสารให้พุทธศาสนา
ดำรงอยู่ด้วยความศรัทธาของผู้ที่มีศรัทธาให้มากข้ึน และ ผู้ที่ยังไม่ศรัทธาให้มีความศรัทธา เพ่ือเข้ามา
ศึกษาพุทธพจน์ของพุทธองค์ในเรื่องของการทำดี ได้ดี ทำชั่ว ได้ชั่ว 
 การที่พระพุทธเจ้าทรงมีแนวคิดในการปกครอง คือ การยกย่องคนที่ควรยกย่อง ข่มคนที่
ควรข่ม เมื่อพระยามารมาอารธนาให้ปรินิพพาน พระพุทธเจ้าก็ตรัสว่า “มารผู้มีบาป เราจะยังไม่
ปรินิพพาน ตราบเท่าที่ภิกษุณีทั้งหลาย ผู้สาวิกาของเรายังไม่เฉียบแหลม ไม่ได้รับการแนะนำ ไม่แกล้ว
กล้า ไม่เป็นพหูสูต ไม่ทรงธรรม ไม่ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ไม่ปฏิบัติชอบ ไม่ปฏิบัติตามธรรม 
เรียนกับอาจารย์ของตน แต่ยังบอก แสดง บัญญัติกำหนด เปิดเผย จำแนก ทำให้ง่ายไม่ได้ ยังแสดง
ธรรมมีปาฏิหาริย์ปราบปรัปวาทที่เกิดขึ้นให้เรียบร้อยโดยชอบธรรมไม่ได้” (พระไตรปิฏกภาษาไทย, 
(2539), เล่ม 10 ข้อ 168 หน้า 113) พุทธดำรัสนี้แสดงว่าได้ฝากพระพุทธศาสนาไว้กับพุทธบริษัท 4 
ไว้ให้เป็นผู้ดูแลสืบต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาอุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะในพระไตรปิฏก 
 2. เพ่ือศึกษาอุบาสกเอตทัคคะตามหลักจัณฑาลสูตร 
 3. เพ่ือวิเคราะห์เหตุแห่งอุบาสกเอตทัคคะตามหลักจัณฑาลสูตร 
 



102  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยทางเอกสาร โดยมีวิธีการวิจัยดังนี้ 
 1 ) รวบ รวม เอกสารชั้ น ป ฐมภู มิ  (Primary Source) ได้ แก่  เอกสาร อ้ าง อิ งท าง
พระพุทธศาสนา เป็นต้นว่า พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา และเอกสาร
วรรณกรรม ที่เก่ียวข้องกับการศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของอุบาสกกับพระพุทธศาสนา   
 2) รวบรวมเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) อาทิเช่น หนังสือ ตำราวิชาการ 
เอกสาร หนังสือพิมพ์ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และสื่อบันทึกเสียง หรือสื่อมัลติมีเดียชนิดอ่ืน ๆ ที่ใช้ใน
ระบบการสื่อสารของยุคสมัยปัจจุบัน 
 3) รวบรวมเรียบเรียงวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ ด้วยการตีความ แยกประเด็นตาม
หมวดหมู่ของหลักจัณฑาลสูตร และการได้มาซึ่งตำแหน่งเอตทัคคะ 
 4) สรุปและนำเสนอผลการศึกษาวิจัย 
           
ผลการวิจัย  
 วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า อุบาสกเอตทัคคะทั้ง 10 ท่าน เป็นบุคคลที่พระผู้มีพระ
ภาคได้ให้การยกย่องว่าเป็นเลิศ เป็นยอด เป็นผู้ประเสริฐที่สุดกว่าอุบาสกท่านอ่ืน ๆ จากประวัติของ
อุบาสกเอตทัคคะนั้นมีมาจากหลายชนชั้นในสังคมอินเดียเริ่มตั้งแต่  กษัตริย์ คหบดี เศรษฐี พ่อค้า 
(พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 20 หน้า 248 ข้อ 31, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ตลอดจนบุคคลที่เป็นลูกของหญิงงามเมืองที่มารดาไม่ต้องการ ซึ่งการดำเนินชีวิตของอุบาสก
ควรเป็นการร่วมสร้างสรรค์สังคมให้ดีงามมีความสุขความเจริญ อันจะเป็นการสอดคล้องกับมติดั้งเดิม
ที่อรรถกถากล่าวว่าสิงคาลกสูตรนั้นเป็น “คิหิวินัย” คือ วินัยของคฤหัสถ์ หรือแบบแผนการดำเนิน
ชีวิตของผู้ครองเรือน คู่กันกับ “ภิกขุวินัย” คือ วินัยของพระภิกษุสงฆ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. 
ปยุตฺโต), 2557) จึงเป็นการวางตัวพ่ึงพากันระหว่างคฤหัสถ์กับพระสงฆ์  มีข้อสังเกตุว่าอุบาสก
เอตทัคคะเมื่อได้ฟังพระธรรมเทศนาในครั้งพระพุทธเจ้าพระนามว่าปทุมุตตระ ก็ให้เกิดความปรารถนา
ในตำแหน่งเอตทัคคะที่ได้เห็นพระศาสดาทรงสถาปนาอุบาสกผู้หนึ่งไว้ในตำแหน่งเอตทัคคะที่เป็นเลิศ
กว่าเหล่าอุบาสกผู้อ่ืน ด้วยความปรารถนาที่จะได้ตำแหน่งเอตทัคคะนั้นบ้าง จึงได้ทำกุศลกรรมที่มี
ความยิ่งยวดขึ้นไป ด้วยความศรัทธาในเรื่องทาน ศีล ภาวนา มีเกณฑ์ในการทำกุศลกรรม จัดแยก
ออกเป็นหมวดหมู่ให้ถูกต้องตามพระสูตรในพระไตรปิฏก (พรชัย เจริญดำรงเกียรติ, 2559) ทำให้กุศล
กรรมเป็นการส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมด้วย ไม่ว่าอุบาสกเอตทัคคะจะเวียนว่ายอยู่ในเทวดาและ
มนุษย์ถึงแสนกัป เป็นสังสารวัฏที่นานและเป็นการทดสอบที่เห็นถึงความวิริยะอุตสาหะในการสร้าง
กุศลกรรมเพ่ือให้ถึงความปรารถนานั้น จนถึงสมัยของพระสมณโคดมเมื่อท่านทรงโปรดแสดงธรรมให้
เหล่าอุบาสกเอตทัคคะจบลง ก็ทำให้อุบาสกเอตทัคคะสำเร็จเป็นอริยบุคคลตามแต่ที่กุศลกรรมที่ได้สั่ง
สมมาในอดีตที่มากน้อยแตกต่างกันไป เริ่มจากโสดาบัน สกิทาคามี อนาคามี และอรหันต์ เมื่อถึงเวลา
อันสมควรพระผู้มีพระภาคก็ทรงสถาปนาอุบาสกเหล่านี้ให้ดำรงตนเป็นต้นแบบอยู่ในตำแหน่ง
เอตทัคคะต่อไป 
 การดำรงตำแหน่งเอตทัคคะเป็นพระวินิจฉัยของพระพุทธเจ้า ซึ่งธรรมดาการแต่งตั้งนั้นมี
มาด้วยเหตุ 4 ประการ  คือ 1) ด้วยการเกิดเรื่องขึ้น 2) ด้วยการมาก่อน 3) ด้วยเป็นผู้ช่ำชองชำนาญ 



103 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
4) ด้วยเป็นผู้ยิ่งด้วยคุณ ในการได้รับตำแหน่งเอตทัคคะ อุบาสกเอตทัคคะทั้ง 10 ท่านเข้าหลักเกณฑ์
ของการได้รับตำแหน่งด้วยเหตุ 4 ประการด้วยกันทั้งสิ้น ในตำแหน่งเอตทัคคะของอุบาสกทั้ง 10 ท่าน 
มีจำนวน 7 ท่านสามารถเป็นอริยบุคคลขั้นพระโสดาบัน และ จำนวน 3 ท่านเป็นอริยบุคคลขั้นพระ
อนาคาม ี
 วัตถุประสงค์ที่ 2  ผลการวิจัยพบว่า จัณฑาลสูตร (พระไตรปิฏกภาษาไทย, (2539), เล่ม 
22 ข้อ 175 หน้า 292-293, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นพระสูตรขนาด
เล็กที่มีความลึกซึ่ง โดยพระผู้มีพระภาคกล่าวให้ภิกษุทั้งหลาย เมื่อประทับอยู่ ณ พระเชตวัน อาราม
ของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี เพ่ือเป็นแนวทางให้เข้าใจในเรื่องอุบาสกจัณฑาล และ 
อุบาสกแก้ว ที่หมายถึงอุบาสกมีสองด้านหรือสองขั้ว คือ อุบาสกจัณฑาล หรือ อุบาสกที่ไม่พึงประสงค์ 
ที่สามารถทำให้อุบาสกในพระพุทธศาสนาต่ำช้า ถดถอย หาความก้าวหน้าไม่ได้ ขาดความเป็นปึกแผ่น 
ซึ่งพระพุทธองค์ก็ได้ให้หลักธรรมที่ตรงข้ามไว้ในพระสูตรเดียวกัน  คือ อุบาสกแก้ว ที่จะกลายเป็น
อุบาสกธรรมที่ควรนำไปประพฤติปฏิบัติ  เพ่ือเป็นอุบาสกที่ทำให้เป็นต้นบุญต้นแบบขององค์กร
พระพุทธศาสนาก้าวหน้าสืบไป จะเห็นว่าจัณฑาลสูตรเป็นพระสูตรขนาดเล็ก แต่มีความมุ่งหมายที่จะ
บอกคุณลักษณะของอุบาสกไว้อย่างชัดเจน กล่าวคือ คุณลักษณะพิเศษประจำตัวของอุบาสกไว้เป็น
สองด้าน คือ อุบาสกจัณฑาล และ อุบาสกแก้ว สำหรับพระผู้มีพระภาคมีการกำหนดคุณสมบัติของ
อุบาสกไว้ไนจัณฑาลสูตร เป็นคุณสมบัติที่กำหนดไว้ 5 ด้านอย่างชัดเจน คือ ศรัทธา ศีล เรื่องมงคล-
เรื่องกรรม การแสวงหาเขตบุญนอกศาสนา และ การบำเพ็ญบุญในพระพุทธศาสนาก่อน ถ้าขาดข้อ
หนึ่งข้อใดไปก็จะเป็นอุบาสกจัณฑาล ดังนั้นอุบาสกแก้วจำเป็นที่จะต้องปฏิบัติให้ครบถ้วนสมบูรณ์ทั้ง 
5 ด้าน อย่างถูกต้องเหมาะสม การทำอย่างถูกต้องเหมาะสมอุบาสกต้องใช้ปัญญาโดยวิถีทางที่จะทำ
ให้ความเข้าใจความเป็นไปตามธรรมชาติแห่งเหตุปัจจัยของธรรมชาติ บังเกิดเป็นประโยชน์แก่มนุษย์
ให้มากท่ีสุด หรือการดำเนินชีวิตด้วยความรู้เท่าทันธรรมดาของธรรมชาติ โดยประพฤติปฏิบัติในทางที่
จะผลักดันและสรรค์สร้างเหตุปัจจัยต่าง ๆ ให้เป็นไปเพ่ือก่อผลดีบังเกิดคุณประโยชน์แก่ตนและหมู่
คณะ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2560) และที่สำคัญอุบาสกแก้วก็ต้องมุ่งมั่นในการ
เข้าถึงพระรัตนตรัยเอามาเป็นที่พ่ึง เป็นสรณะ และมีความประพฤติปฏิบัติตนรักษาศีลให้หมดจด ไม่
ด่างพร้อย ให้ความช่วยเหลือเป็นกัลยาณมิตรกับบุคคลรอบข้าง ให้การอุปถัมภ์พระสงฆ์ในทุก ๆ ด้าน
ที่ตนสามารถส่งเสริมได้ 
 ดังนั้นจะเห็นว่าพระพุทธเจ้าได้ให้ความสำคัญกับ ศรัทธา เป็นอันดับต้น พระพุทธเจ้ามีการ
แสดงธรรมขณะประทับอยู่ ณ พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี ด้วยข้อ
ธรรมที่ว่า “พหุธาตุกสูตร” (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 14 หน้า 124-132 ข้อ 160-169, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ที่ประกอบไปด้วย ธาตุ อายตนะ ปฏิจจสมุปบาท 
ฐานะและอฐานะ ที่อธิบายวงเวียน 4 ประการเพ่ือให้อุบาสกที่ไม่มีความศรัทธา ให้เกิดความศรัทธา 
อุบาสกที่มีศรัทธาแล้วให้ยิ่งด้วยศรัทธาเพ่ิมมากขึ้น เพราะพระสูตรนี้สามารถย่ำยีกิเลสทั้งหลายจน
ประสบชัยชนะคืออรหัตตผล จนบางครั้งเรียกธรรมบรรยายนี้ว่า “ธัมมาทาสะ” แปลว่า แว่นส่องธรรม 
เพราะใช้ส่องดูธรรมของมนุษย์ได้เหมือนใช้กระจกส่องดูเงาหน้า ซึ่งสามารถดูอุบาสกเป็นผู้ไม่มีศรัทธา 
หรือ มีศรัทธาได้ ด้วยอุบาสกเอตทัคคะผู้มีศรัทธาจะประกอบด้วยธรรม 6 ประการ กล่าวคือ 1) ความ
เลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพุทธเจ้า 2) ความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระธรรม 3) ความเลื่อมใสอันไม่



104  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
หวั่นไหวในพระสงฆ์ 4) อริยศีล5) อริยญาณ 6) อริยวิมุตติ เพราะอุบาสกเอตทัคคะจะเป็นผู้เชื่อมั่นใน
ตถาคต อุบาสกเอตทัคคะมีจิตตั้งมั่นดี หมดความสงสัยในพระคุณของพระพุทธเจ้า เห็นอมตธรรมที่
หมายถึงพระนิพพาน ทำให้แจ้งในอมตธรรมอยู่ตลอด 
 วัตถุประสงค์ที่ 3  ผลการวิจัยพบว่า พระพุทธเจ้าให้ความยกย่องในคฤหัสถ์ผู้ที่จะเป็น
อุบาสกเอตทัคคะ ประการแรกต้องมีความสำรวมในการดำรงชีวิตด้วยสิกขา 5 ประการเป็นหลัก และ
มีปกติสุขตามความปรารถนาได้โดยไม่ยาก ไม่ลำบาก ด้วยหลักธรรมเป็นเครื่องชี้ว่าเป็นสุขในปัจจุบัน 
คืออุบาสกเอตทัคคะบำเพ็ญกุศลฌานถึงรูปาวจรฌาน เพราะเป็นเหตุให้อุบาสกเอตทัคคะผู้บำเพ็ญ
ฌานได้ประสพเนกขัมมสุขที่ไม่เศร้าหมอง ในอัตภาพปัจจุบัน และที่มีในจิตยิ่งที่เรียกว่า อภิเจตสิก ใน
ความหมายนี้เป็นจิตที่ยอดเยี่ยมที่เรียกว่า อุตตมจิต ได้แก่จิตที่บริสุทธิ์ที่เรียกว่า วิสุทธิจิต จิตยิ่ง 4 
ประการ (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 22 หน้า 179 ข้อ 299, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) ที่อุบาสกเอตทัคคะประกอบด้วย 1) อุบาสกเอตทัคคะ เป็นผู้มีความเลื่อมใสอันไม่
หวั่นไหวในพระพุทธเจ้า 2) อุบาสกเอตทัคคะ เป็นผู้มีความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระธรรม 3) 
อุบาสกเอตทัคคะ เป็นผู้มีความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระสงฆ์ 4) อุบาสกเอตทัคคะ เป็นผู้มีศีลที่
พระอริยะใคร่ พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 3 หน้า 179 ข้อ 69, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 
 ดังนั้น อุบาสกเอตทัคคะ จะมีชีวิตอยู่ตามความปรารถนา ได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ลำบาก 
และอุบาสกเอตทัคคะเมื่ออยู่มีความสุขในปัจจุบัน ก็สามารถบอกตัวเองได้ว่าจะไม่กลับไปในนรก หรือ
อยู่ในอบายที่ปราศจากความเจริญ ความฉิบหายอีก และไม่กลับไปเกิดในวัฏฏะของกิเลส กรรม และ
วิบากอีกเช่นกัน ตลอดจนลักษณะที่เป็นอยู่ ความเป็นไปในเปรค อบาย ทุคติ วินิบาทจบสิ้น ไม่มีความ
ตกต่ำไปจากโสดาบัน มีความแน่นอนมั่นคงในการสำเร็จสัมโพธิ (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 2 หน้า 
87 ข้อ 242, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) คือมรรค 3 เบื้องสูง ได้แก่
สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค และอรหัตตมรรค ในภายหน้า 
 ประการต่อมา การตั้งความปรารถนา อุบาสกเอตทัคคะฟังธรรมกถาของพระศาสดา
พระพุทธเจ้าพระนามว่าปทุมุตตระ เห็นพระศาสดาทรงสถาปนาอุบาสกผู้หนึ่งไว้ในตำแหน่งเอตทัคคะ
เป็นเลิศกว่าพวกอุบาสกในพุทธบริษัท 4 นั้น อุบาสกเอตทัคคะ จึงทำกุศลให้ยิ่งยวดขึ้นไป ปรารถนา
ตำแหน่งนั้น (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 1 หน้า 248 ข้อ 389) ปกติอุบาสกปุถุชนล้วนมีความ
ปรารถนาในมนุษย์สมบัติ ที่จะสมปรารถนาต้องปฏิบัติตนขั้นต่ำในสิกขาบท 5 ประการ จึงเป็นผู้
สมควรแก่การได้มนุษย์สมบัติ ไม่ใช่ตั้งความปรารถนาอย่างเดียวโดยไม่ลงมือปฏิบัติในกุศลกรรมใด ๆ 
การตั้งความปรารถนาเป็นเพียงจุดเริ่มต้นหรือแรงส่งพลักดันเท่านั้น ส่วนการประพฤติปฏิบัติเป็นหลัก
สำคัญในการที่จะได้มาซึ่งมนุษย์สมบัติตามท่ีตนปรารถนาแต่ถ้าภายหน้าไม่สมปรารถนาก็ไม่ควรเสียใจ
เพราะสิ่งเหล่านี้เป็นโลกธรรม คือเป็นเรื่องของโลก ธรรมดาของโลก ทางพระพุทธศาสนามี 8 ประการ 
คือ มีลาภ เสื่อมลาภ มียศ เสื่อมยศ มีนินทา มีสรรเสริญ มีสุข มีทุกข์ และสำหรับอุบาสกเอตทัคคะ 
ความปรารถนาของท่านสูงมากไม่ว่า จะเวียนว่ายไปในเทวดาและมนุษย์ตลอดแสนกัป ก็ตั้งความ
ปรารถนาในการทำกุศลกรรมตั้งแต่ ฟังพระธรรมเทศนาของพระศาสดาพระพุทธเจ้าพระนามว่าปทุ
มุตตระ ด้วยการละกิเลส ประพฤติพรหมณ์จรรย์  



105 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 หลังจากนี้แล้ว การสั่งสมบุญ จะเป็นการนำสุขมาให้ต่อตนเอง ครอบครัว สังคมและ
ประเทศ แต่จากงานวิจัยเรื่องอุบาสกเอตทัคคะในจัณฑาลสูตร ต้องเป็นการสั่งสมบุญที่ต้องทำอย่าง
ต่อเนื่อง ทำอย่าวิริยอุตสาหะที่เป็นความเพียรพยายามฝ่าฟันจนผ่านพ้นอุปสรรค วิบากต่าง ๆ เพราะ
จากการวิจัยพบว่า อุบาสกเอตทัคคะ “ต้องเวียนว่ายไปในเทวดาและมนุษย์ตลอดแสนกัป” เป็นเช่นนี้
ทุกคนและเมื่อได้ฟังพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าองค์ก่อน เช่น พระพุทธเจ้าพระนามว่าปทุมุต
ตระ ก็ตั้งความปรารถนาในการทำกุศลกรรมตั้งแต่นั้น ด้วยการละกิเลส ประพฤติพรหมณ์จรรย์ 
สุดท้ายอุบาสกเอตทัคคะก็เป็นอริยะบุคคล คือ เป็นบุคคลผู้บรรลุธรรมวิเศษ ในพระพุทธศาสนามี
โสดาบัน สกทาคามี อนาคามี และอรหันต์ จนได้รับการยกย่องและได้รับการแต่งตั้งว่าเป็นเลิศกว่า
อุบาสกท่านอ่ืน ดังนั้น การสั่งสมบุญ ควรเริ่มต้นทันทีไม่ควรปล่อยให้ผ่านพ้นไปตามกาลเวลา ไม่
ประมาทในวัย เพราะอุบาสกเอตทัคคะกว่าที่ท่านจะได้รับการยกย่องใช้เวลาเป็นแสนกัป ในการเวียน
ว่ายในวัฏฏสงสาร ซึ่งในการละกิเลสของปุถุชนก็เป็นไปได้ยาก เพราะสิ่งแวดล้อมกระตุ้นให้มนุษย์ออก
จากเส้นทางของพุทธะตลอดเวลา ดังนั้นการมีหลักธรรมในการสั่งสมบุญ คือ หลักอุบาสกธรรม 7 ก็
สามารถส่งเสริมให้มนุษย์เป็นอุบาสกแก้วตามหลักจัณฑาลสูตรได้  
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 ในการศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์อุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะตามหลักจัณฑาลสูตร” 
สามารถอภิปรายผลการวิจัย แยกออกเป็นประเด็น 
 1) จากงานวิจัยจะเห็นว่าการได้รับการยกย่องจากพระพุทธเจ้าเป็นเรื่องท่ีต้องได้มาด้วยเหตุ 
4 ประการ สามารถนำมาใช้ในสังคมและองค์กรได้เป็นอย่างดี เพราะเป็นเรื่องของการได้รับการยก
ย่องเป็นที่สุด ที่ประกาศยกย่องแก่บุคคลที่มีผลงานดีเด่น และได้กระทำความดีให้เป็นที่ประจักษ์แก่
บุคคลทั่วไปด้วยปัญญาความสามารถ เพ่ือเป็นกำลังใจให้ปฏิบัติงานต่อไป และสำหรับปุถุชนทั้วไปได้
เอาเป็นแบบอย่าง เพ่ือจะได้รับการยกย่องเช่นเดียวกันนั้น โดยงานวิจัยสอดคล้องกับ สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้แต่งหนังสือ “พุทธธรรม” (ฉบับปรับปรุงและขยายความ) ที่ว่าการ
ดำเนินชีวิตด้วยความรู้เท่าทันธรรมดาของธรรมชาติ โดยประพฤติปฏิบัติในทางที่จะผลักดันและสรรค์
สร้างเหตุปัจจัยต่าง ๆ ให้เป็นไปอย่างก่อผลดีบังเกิดคุณประโยชน์แก่มนุษย์  ดังนั้นมนุษยืที่อยู่ด้วย
ปัญญาก็จะเป็นบุคคลที่มี  จริยะ แยกแยะได้เป็น 3 ขั้นตอน คือ ขั้นที่  1 รู้เข้าใจความจริงของ
ธรรมชาติ หรือรู้เท่าทันธรรมดา ว่าสิ่งทั้งหลายเป็นไปตามเหตุปัจจัย ขั้นที่ 2 ใช้ความรู้นั้นให้เป็น
ประโยชน์ คือ ปฏิบัติให้สอดคล้องกับธรรมดา หรือกฎธรรมชาตินั้น โดยกระทำการที่เป็นเหตุ ให้เหตุ
ปัจจัยทั้งหลายดำเนินไปในทางที่จะก่อผลดี ขั้นที ่3 เมื่อทำอย่างถูกต้องที่ตัวเหตุปัจจัยแล้ว ก็ปล่อยให้
เหตุปัจจัยเป็นไปตามธรรมดา หรือตามกฎจนก่อผลของมันเอง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2560) 
 นอกจากนี้การที่จะได้รับการยกย่องจะมีภาวะผู้นำของอุบาสกเอตทัคคะซ่อนอยู่  โดย
งานวิจัยสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครูวิบูลศีลพรต อาสโภ ที่ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษา
บทบาทชาวพุทธแบบอย่าง : กรณีศึกษาบทบาทของ อนาถบิณฑิกเศรษฐีกับนางวิสาขามหาอุบาสิกา” 
มีบทบาทโดดเด่นด้านการ อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาด้วยการถวายปัจจัย 4 อันสมควรแก่สมณบริโภค
เหมือนกัน มีศรัทธามั่น ในพระพุทธศาสนาอย่างไม่เสื่อมคลายเหมือนกัน สร้างเสนาสนะอันเป็น



106  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ถาวรวัตถุไว้ใน พระพุทธศาสนาคืออนาถบิณฑิกเศรษฐีสร้างวัดเชตวัน นางวิสาขามหาอุบาสิกาสร้าง
วัดบุพพาราม ทั้งสองท่านเป็นเศรษฐีใจบุญชอบช่วยเหลืองานสังคมเป็นที 'เคารพรักของบุคคลทั่ว ๆ 
ไป ซึ่งเป็นบุคคลที่สมควรได้รับการยกย่องในตำแหน่งเอตทัคคะ (พระครูวิบูลศีลพรต อาสโภ, 2557) 
 2) จากงานวิจัยจะเห็นว่าในทางพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับคุณงามความดีที่ได้จาก 
“กุศลกรรม” ที่บุคคลนั้นได้กระทำมา เป็นการสั่งสมกุศลกรรมที่เรียกว่า บุญ นับเป็นแสนกัป ดังนั้น
บุคคล สังคม และ องค์กรต่าง ๆ ควรสร้างกุศลกรรมที่เป็นการกระทำด้วยเจตนาที่ดี ถูกต้องด้วยจาคะ 
เมตตา และปัญญาซึ่งเป็นรากเหง้า ของกุศลทั้งปวง เพ่ือเป็นการสร้างจิตสำนึกที่ดีตั้งแต่พ้ืนฐานของ
ครอบครัวจนถึงสังคม และระดับโลก สอดคล้องกับภัสสรา ที่เสนอว่า การพัฒนาลำดับขั้นทาง
จริยธรรมจากภายในของบุคคลเพ่ือยกระดับขั้นทางคุณธรรมให้สูงขึ้น จากปุถุชนขึ้นไปให้เป็นอริยชน 
ต้องพัฒนาทางกาย จิต สังคมและปัญญา เพ่ือไม่ให้อกุศลธรรมครอบงำ ให้มีสิตในการรับข้อมูลและมี
ปัญญาเข้าใจสิ่งนั้นตามความเป็นจริง (ภัสสรา มณฑนาธรรม, 2565) 
 นอกจากนี้แล้วงานวิจัยยังสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครูสมุห์อิ่นแก้ว สุขวฑฺฒโน (ใจโส) 
ที่ได้ทำวิทยานิพนธ์เรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์การบรรลุธรรมของอุบาสกผู้ได้รับเอตทัคคะ” ที่เป็นไป
ในแนวทางเดียวกัน พบว่าในอดีตชาติของอุบาสกเหล่านั้นได้ฟังธรรมของพระพุทธเจ้าปทุมุตตระ และ
ได้ตั้งความปรารถนาไว้ ในปัจจุบันชาติท่านเหล่านั้นได้ฟังธรรมของพระพุทธเจ้าทั้งโดยตรงหรือธรรม
จากพระสาวกบางคน อุบาสกบางท่านก็ได้บรรลุธรรมชั้นสูง บางท่านก็ได้บรรลุธรรมขั้นต่ำ ซึ่งแต่ละ
ท่านก็ได้รับการยกย่องจากพระพุทธเจ้าว่าเป็นเอตทัคคะตามความสามารถของแต่ละท่าน โดยนำหลัก
อุบาสกธรรม 5 หลักไตรสิกขา และปฏิบัติตนตามหลักทิศ 6  มาเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตอย่าง
เคร่งครัด และมีการบำเพ็ญ ทาน ศีล ภาวนาและปกป้องค้ำชูพระพุทธศาสนา เอาใจใส่ดูแลพระสงฆ์
ตลอดมิได้ขาด ลักษณะการบรรลุธรรมของอุบาสก ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาส่วนใหญ่ 
ล้วนมีเหตุปัจจัยที่ทำให้ท่านเหล่านั้นได้บรรลุมรรคผลเป็นเพราะว่าท่านเหล่านั้นเคยบำเพ็ญบารมีมา
ก่อนตั้งแต่อดีตชาติ และตั้งความปรารถนาทำบุญสำคัญเอาไว้ และขวนขวายเพ่ือบรรลุมรรคผลใน
ปัจจุบันชาติ (พระครูสมุห์อ่ินแก้ว สุขวฑฺฒโน (ใจโส), 2555) 
 3) จากงานวิจัยเอตทัคคะทั้ง 10 ท่าน เมื่อได้ฟังพระธรรมเทศนาของพระผู้มีพระภาคก็จะ
รับเอาหลักธรรม พุทธวจนะ และหลักการทำความดี ด้วยการละกิเลส และ ประพฤติพรหมจรรย์ มา
เป็นสรณะยึดเป็นข้อปฏิบัติ ดังนั้นบุคคล สังคมและองค์กรต่าง ๆ ก็ควรดึงดูดและสร้างการมีส่วนร่วม 
โดยไม่ต้องบังคับหรือมีสิ่งแลกเปลี่ยนใด ๆ เพ่ือให้ได้มาในสิ่งที่จะเป็นกิเลสให้เพ่ิมมากขึ้นต่อไป 
อย่างเช่นการสร้างอิทธิพลต่อความคิดของสังคมและประชาชนในประเทศโดยอาศัยทรัพยากรพื้นฐาน 
3 ประการ ได้แก่ วัฒนธรรม การแต่งตัว ค่านิยม ในการเข้าวัดฟังธรรม และนโยบายส่งเสริมภาครัฐ 
ในการจูงใจให้ประชาชนประกอบคุณงามความดี เป็นต้น ซึ่งการทำงานดังกล่าวต้องทำต่อเนื่อง เพราะ
จะมีความสำคัญในการก่อกำเนิดภาพลักษณ์และชื่อเสียงของบุคคล สังคม และประเทศต่อไป ซึ่ง
สอดคล้องกับหนังสือ “ธรรมนูญชีวิต พุทธจริยธรรมเพ่ือชีวิตที่ดีงาม” ของพระเดชพระคุณพระพรหม
คุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺโต) ด้วยมาตรฐานชีวิตของชาวพุทธนี้  เกิดจากความดำริที่จะย้ำเน้นถึง
ความสำคัญของการที่ชาวพุทธควรจะมีข้อปฏิบัติที่ยึดถือปฏิบัติกันอย่างจริงจัง โดยรื้อฟ้ืนข้อปฏิบัติที่
พระพุทธเจ้าตรัสแสดงไว้ในสิงคาลกสูตร ขึ้นมาส่งเสริมให้เป็นกฎเกณฑ์สำหรับชาวพุทธ ที่จะยึดถือ



107 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ปฏิบัติกันอย่างเป็นมาตรฐานทั่วไป ในการที่จะดำเนินชีวิตและร่วมสร้างสรรค์สังคมให้ดีงามมีความสุข
ความเจริญ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2557) 
 ในการประกอบคุณงามความดีถือเป็นการสร้างมงคลให้กับชีวิตอย่างหนึ่ง ซึ่งเน้นย่ำว่าต้อง
ทำอย่างต่อเนื่อง โดยงานวิจัยสอดคล้องกับการวิจัยเรื่อง “การประยุกต์หลักมงคล 38 ประการ ใน
การดำเนินชีวิตของชาวพุทธในสังคมไทย” ของ อำพล บุดดาสาร และ วัชระ งามจิตรเจริญ กล่าวคือ
หลักเกณฑ์ในการประยุกต์ใช้หลักมงคล 38 ของชาวพุทธในสังคมไทยมีหลายอย่าง เช่น การเลือก
ปฏิบัติตามความสามารถของตน การปรับการปฏิบัติตามหลักมงคลชีวิตให้เข้ากับสภาพการณ์ปัจจุบัน
โดยหลักเกณฑ์หรือแนวทางในการประยุกต์ใช้หลักมงคลชีวิต 38 ของชาวพุทธในสังคมไทย ชาวพุทธ
ไทยส่วนมากได้นำหลักมงคลโดยเฉพาะข้อ 1-30 มาปฏิบัติในชีวิตประจำวัน โดยบางข้ออาจไม่ได้
ปฏิบัติตรงตามคำอธิบายในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา และบางข้อมีความเข้าใจความหมาย
คลาดเคลื่อน ส่วนมงคลข้อ 31-38 ชาวพุทธไทยเข้าใจว่า คฤหัสถ์ยังไม่สามารถปฏิบัติได้ เพราะเป็น
หลักธรรมระดับโลกุตระเหมาะสำหรับบรรพชิต (อำพล บุดดาสาร, วัชระ งามจิตรเจริญ, 2562) 
 ดังนั้นผู้วิจัยหวังเป็นอย่างยิ่งว่า งานที่ได้ทำออกมาสามารถสร้างแนวทางใหม่ ๆ ที่ผู้สนใจ
สามารถนำไปใช้ได้จริง ในแง่มุมอ่ืน ๆ ให้หลากหลาย และ นำขึ้นเป็นประเด็นในการอภิปรายหัวข้อ
ต่อไป นอกจากนั้นควรนำสถานการณ์ปัจจุบันที่จะมีผลต่อการประพฤติปฏิบัติของคฤหัสถ์และผู้สนใจ
ว่า มีผลต่อการปฏิบัติให้ได้ถึงเหตุ 4 ประการดังกล่าวได้อย่างไร เพราะระยะเวลาในการทำกิจกรรม
ต้องหยุดลงตามตารางเวลาจัดงาน ดังนั้นผู้วิจัยขอเสนอให้มีการจัดกลุ่ม Line เพ่ือให้เกิดความ
ต่อเนื่อง โดยอาจนำเสนอแนวทางใหม่ ๆ เพ่ือกระตุ้นให้คฤหัสถ์และผู้สนใจไม่ลดละการประกอบคุณ
ความดีที่เป็นกุศลกรรม เป็นต้น 
  

องค์ความรู้ใหม่ 

 
 



108  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
 จากรูปความต่างของอุบาสกแก้วกับอุบาสกจัณทาลที่เป็นหัวใจสำคัญที่จะเป็นผู้รับสืบทอด
ศาสนามาจากการพิจารณาถึงความต่างใน 2 ลักษณะคือ 
 1. อุบาสกแก้ว ประกอบด้วยมีศรัทธา มีศีล เชื่อกรรมไม่เชื่อมงคล ไม่แสวงหาเขตบุญนอก
ศาสนา และบำเพ็ญบุญในพระพุทธศาสนาก่อน 
 2. อุบาสกจัณฑาล ประกอบด้วย ไม่มีศรัทธา ไม่มีศีล เชื่อมงคลไม่เชื่อกรรม แสวงหาเขต
บุญนอกศาสนา และบำเพ็ญบุญนอกพระพุทธศาสนา 
 จากความต่างดังกล่าว นำไปสู่อัตลักษณ์ของอุบาสก 3 ลักษณะ (BIS) คือ 1. อัตลักษณ์ทาง
พระพุทธศาสนา (Buddhist identity) คือ มีศรัทธา ไม่แสวงหาเขตบุญนอกศาสนา บำเพ็ญบุญใน
พระพุทธศาสนา 2. อัตลักษณ์เชิงอุดมคติ (Ideal Identity) คือ เชื่อกรรมไม่เชื่อมงคล และ 3. อัต
ลักษณ์ทางสังคม (Social identity) คือ มีศีล เป็นโมเดลของอุบาสกที่อยู่ในวงสังคมที่เชื่อมร้อยกับ
พระพุทธศาสนาเป็นกรอบแนวคิดในการนำหนทางสว่างแห่งชึวิตสู่ความนิพพานคือสุขสงบในใจอย่าง
ยั่งยืน 
 
บทสรปุ 
 การศึกษาเอตทัคคะและจัณฑาลสูตรมีอิทธิพลต่อการครองตนเป็นอุบาสก มากน้อยแค่ไหน
ก็เป็นไปตามที่ได้ศึกษาถึงภาวะผู้นำของอุบาสกเอตทัคคะ แล้วนำมาปรับใช้ในซีวิตประจำวัน ด้วยการ
จัดตั้งองค์กร มูลนิธิ ชมรม และศูนย์การช่วยเหลือผู้ประสบภัยต่าง ๆ โดยใช้ต้นแบบอุบาสกใน
พุทธกาล เช่น อนาถบิณฑิกเศรษฐีมีบทบาทโดดเด่นด้านการ อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาด้วยการถวาย
ปัจจัย 4 อันสมควรแก่สมณบริโภคเหมือนกัน มีศรัทธามั่น ในพระพุทธศาสนาอย่างไม่เสื่อมคลาย
เหมือนกัน สร้างเสนาสนะอันเป็นถาวรวัตถุไว้ในพระพุทธศาสนาคืออนาถบิณฑิกเศรษฐีสร้างวัดเชตวัน 
ท่านเป็นเศรษฐีใจบุญชอบช่วยเหลืองานสังคมเป็นที่เคารพรักของบุคคลทั่ว ๆ ไป เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นด้วย
ความศรัทธา ในการพิจารณาตนว่าเป็นผู้มีศรัทธา พระพุทธเจ้าให้พิจารณาถึงการละนิวรณ์ 5 ประการ 
(พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 51 หน้า 59) เพราะเป็นสิ่งที่กั้นจิตไม่ให้ก้าวหน้าในคุณธรรม
กล่าวคือ (1) กามฉันทะ ความพอใจในกาม (2) พยาบาท ความคิดร้าย (3) ถีนมิทธะ ความหดหู่และ
เซื่องซึม (4) อุทธัจจกุกกุจจะ ความฟุ้งซ่านและร้อนใจ (5) วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย และถือเอา แว่น
ส่องธรรม คือญาณทัสสนะสำหรับตนในการส่องดูร่างกายให้ทั่วทั้งภายในและภายนอก เช่น การเห็น
พระธรรมที่พระอริยเจ้าเห็น การแทงตลอดธรรมอย่างที่พระอริยเจ้าแทงตลอด การบรรลุธรรมที่ทำให้
เป็นพระอริยะ การบรรลุความเป็นพระอริยะ ซึ่งก็คือปัญญานั่นเอง ดังนั้นการพิจารณาการละนิวรณ์ 
และ ญาณทัสสนะ อุบาสกก็จะเห็นคำตอบของการเป็นผู้มีศรัทธา  
 
ข้อเสนอแนะ 

สำหรับผู้วิจัยหลังจากได้ทำงาน “ศึกษาวิเคราะห์อุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะตามหลักจัณฑาล
สูตร” มีข้อแนะนำชี้แนะสำหรับผู้สนใจดังนี้ 

1) ข้อเสนอแนะทั่วไป 
ในงาน “ศึกษาวิเคราะห์อุบาสกผู้เป็นเอตทัคคะตามหลักจัณฑาลสูตร” ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ

ทั่วไปให้มีการจัดกิจกรรมให้ความรู้แก่ผู้สนใจพระพุทธศาสนาว่าควรประพฤติปฏิบัติตนอย่างไร  โดย



109 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จัดเป็นฐานความรู้ 4 ฐาน ตามหลักเกณฑ์ของการได้มาของอุบาสกเอตทัคคะ กล่าวคือ 1) ด้วยการ
เกิดเรื่องขึ้น (อัตถุปปัตติ) 2) ด้วยการมาก่อน (อาคมนะ) 3) ด้วยเป็นผู้ช่ำชองชำนาญ (จิณณวสี) และ 
4) ด้วยเป็นผู้ยิ่งด้วยคุณ (คุณาติเรก) ซึ่งเป็นการที่จะช่วยให้ผู้สนใจเข้าถึงหลักธรรมของพระผู้มีพระ
ภาค การจัดกิจกรรมควรมีความต่อเนื่องไปด้วยการมีสื่อที่จะให้ความรู้ต่อเนื่อง เพราะถ้ากิจกรรมจบ
ลงความสนใจต่าง ๆ ก็อาจจะหยุดลงเท่าที่มีกิจกรรมนั้น ๆ ในการจัดงานควรมีการออกแบบตัวอักษร 
และกราฟิกต่าง ๆ ให้เหมาะสมกับเนื้อหาเพื่อความน่าสนใจ 

นอกจากนั้นควรนำสถานการณ์ปัจจุบันที่จะมีผลต่อการประพฤติปฏิบัติของคฤหัสถ์และ
ผู้สนใจว่า มีผลต่อการปฏิบัติให้ได้ถึงเหตุ 4 ประการดังกล่าวได้อย่างไร เพราะระยะเวลาในการทำ
กิจกรรมต้องหยุดลงตามตารางเวลาจัดงาน ดังนั้นผู้วิจัยขอเสนอให้มีการจัดกลุ่ม Line เพ่ือให้เกิด
ความต่อเนื่อง โดยอาจนำเสนอแนวทางใหม่ ๆ เพ่ือกระตุ้นให้คฤหัสถ์และผู้สนใจไม่ลดละการประกอบ
คุณความดีที่เป็นกุศลกรรม เป็นต้นข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป   

2) ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 ผลการวิจัยบอกให้รู้ว่าการเป็นคฤหัสถ์ผู้เป็นเลิศในพระพุทธศาสนา ต้องประกอบไปด้วย
เหตุ และ สิ่งใด ๆ ประกอบกันขึ้นมาจนได้รับการแต่งตั้งจากพระผู้มีพระภาคเพียงหนึ่งเดียว ดังนั้น
เพ่ือเป็นแนวทางให้แก่ผู้สนใจได้ศึกาค้นคว้าในโอกาสข้างหน้าต่อไป ดังนี้ 
 (1) ศึกษาเปรียบเทียบความเป็นอุบาสกผู้เป็นเลิศในพระพุทธศาสนากับสาวกของศาสดาใน
ศาสนาอื่น  
 (2) ศึกษาวิเคราะห์เหตุของความเป็นเลิศของอุบาสกในพระพุทธศาสนากับความเป็นเลิศ
ของสาวกในศาสนาอื่น 
 (3) ศึกษาอุบาสกธรรมในจัณฑาลสูตรกับพระสูตรอ่ืน ๆ หรือ หลักธรรมอื่น ๆ ที่สามารถทำ
ให้อุบาสกเป็นเลิศกว่าอุบาสกท่านอ่ืน ๆ ในด้านใดด้านหนึ่งอย่างไร 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภัสสรา มณฑนาธรรม. (2565). การพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมพหุวัฒนธรรมด้วยหลักนาถกรณ

ธรรม. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(4), หน้า 198-210. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2557). อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 

32. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จากัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป. อ. ปยุตฺโต). (2557). ธรรมนูญชีวิต พุทธจริยธรรมเพ่ือชีวิตที่ดีงาม. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ ธรรมสภา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2560). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 57. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 



110  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พรชัย เจริญดำรงเกียรติ. (2559). ทาน ศีล ภาวนา ในพระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

อมรินทร์ธรรมะ.  
พระครูสมุห์อ่ินแก้ว สุขวฑฺฒโน (ใจโส). (2555). “การศึกษาวิเคราะห์การบรรลุธรรมของอุบาสกผู้

ได้รับเอตทัคคะ”, วิทยานิพนธ์ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อำพล บุดดาสาร, วัชระ งามจิตรเจริญ. (2562). รูปแบบการประยุกต์หลักมงคลชีวิต 38 ประการเพ่ือ
การดำเนินชีวิตในสังคมไทย. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาววิทยยาลัย, 26(3), 
หน้า 1-32. 

พระครูวิบูลศีลพรต อาสโภ. (2557). การศึกษาบทบาทชาวพุทธแบบอย่าง : กรณีศึกษาบทบาทของ 
อนาถบิณฑิกเศรษฐีกับนางวิสาขามหาอุบาสิกา . วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตร
ปริทรรศน์, 1(1) , หน้า 115-123. 

 



111 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การพัฒนาอัตลักษณ์และสร้างมูลค่าการทอ่งเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชนของ 

กลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุร ี
The Development of an Identity and Creation of Cultural Tourist Value 

of the Ethnic Groups Community in Suphan Buri Province 
 
 

1พระครูใบฎีกาศักดิ์ดนัย สนฺตจิตฺโต 2พระสุพรรณวชิราภรณ์  
3เพ็ญพรรณ เฟื่องฟูลอย 4ภัทรกุล ศิลปรัตน์  

5พระครูภาวนาวรานุรักษ์ 6ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 

1Phrakhubaidika Sakdanai Santacitto 2Phrasuphanwachiraporn  
3Penphan Fuangfooloy 4Phattharakul Silparat 5Phrakhru Bhavanavaranurak 

6Dhammaadhisthana Pornbandalchai 
1234วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1234Suphanburi-Srisuvarnabhumi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

56นักวิชาการอิสระ 56Independent Scholar 
3Corresponding Author, Email: penphanfuang@gmail.com 

 
Received October 18, 2023; Revised November 9, 2023; Accepted: November 9, 2023 

 
 
บทคัดย่อ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1. เพ่ือวิเคราะห์อัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ใน
จังหวัดสุพรรณบุรี 2. เพ่ือพัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชนส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมกลุ่ม
ชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี และ 3. เพ่ือเชื่อมเครือข่ายชุมชนเข้มแข็งเพ่ือพัฒนาการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี ด้วยกระบวนการวิจัยแบบผสานวิธี ทั้งการวิจัยเซิง
คุณภาพ และการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม โดยศึกษาข้อมูลเชิงเอกสาร การสำรวจเชิงพ้ืนที่ 
การสนทนากลุ่มย่อย การสัมภาษณ์แบบเจาะจง และการสัมมนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้  ผลการวิจัยพบว่า 
ชุมชนชาติพันธุ์ชาติกะเหรี่ยง มีอัตลักษณ์ชุมชน ทุนทางวัฒนธรรม และภูมิสังคมที่เหมาะสมต่อการ
พัฒนาให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมได้ ชุมชนได้ร่วมกันวางแนวทางการพัฒนาผลิตภัณฑ์ทาง
วัฒนธรรมของชุมชนผ่านกิจกรรมการท่องเที่ยว 6 ฐาน และแนวทางพัฒนาบ้านพักในชุมชนให้เป็น 
โฮมสเตย์ ที่ สะอาด สะดวก ปลอดภัย แต่คงความเป็นธรรมชาติและมีกลิ่นไอของวิถี วัฒนธรรม
กะเหรี่ยงสมบูรณ์เพ่ือรองรับนักท่องเที่ยว ผ่านกระบวนการเชื่อมโยงเครือข่ายโดยผู้นำชุมชน เพ่ือ
เสริมความเข้มแข็งและการปรับตัวร่วมทางวัฒนธรรมที่ยั่งยืนต่อไป   
คำสำคัญ: การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม; ชาติพันธุ์; อัตลักษณ์  
 



112  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

Abstract  
This research paper aimed to study: 1) to analyze the identity and way of life 

of ethnic communities in Suphan Buri province, 2)  to develop activities and 
community products that promote cultural tourism among ethnic communities in 
Suphan Buri province, and 3) to strengthen community networks for the sustainable 
development of cultural tourism among ethnic communities in Suphan Buri province. 
The research is conducted by using a mixed-methods research methodology, 
combining qualitative research and participatory action research method. This 
involved studying documentaries, conducting field surveys, holding focus group 
discussions, conducting in-depth interviews, and organizing seminars for knowledge 
exchange. The research results were found that the ethnic Karen community has a 
cultural and social identity suitable for the development of cultural tourism. The 
community has collectively outlined strategies for the development of cultural 
products through six tourism bases and the improvement of community lodgings into 
culturally immersive, clean, safe, and nature-friendly homestays to accommodate 
tourists. This was achieved through networking and leadership within the community 
to enhance cultural sustainability and strength in the long term. 
Keywords: Cultural tourism; Ethnicity; Identity 
 
บทนำ 
 มนุษย์ มีการรวมตัวอยู่กันเป็นครอบครัว  เป็นหมู่เหล่า เป็นชุมชน และเป็นกลุ่มสังคม 

(SOCIAL GROUPS) (วิลาส ศรีมหาวโร : 2556) อย่างมีระเบียบและจุดมุ่งหมายบางอย่างร่วมกัน  มี
การสร้างรูปแบบพฤติกรรมร่วมกันของกลุ่มตนเองอย่างเป็นระบบ  มีความเจริญก้าวหน้าและ
พัฒนาการอยู่ตลอดเวลาด้วยการกระทำของมนุษย์ทั้งสิ้น  ความก้าวหน้าและพัฒนาการของทาง
เทคโนโลยีการสื่อสารแบบไร้พรมแดน ทำให้มนุษย์ต้องวิ่งตามและกระโจนเข้าสู่สิ่งใหม่ที่เป็นความ
เจริญทางวัตถุที่เป็นเพียงความเจริญภายนอก และหลงลืมความสำคัญของชีวิตที่เป็นคุณค่าของ
ความเป็นมนุษย์ ที่ควรตระหนักและให้คุณค่าก็คือ อัตลักษณ์และวัฒนธรรม  ที่เป็นเครื่องการ
สะท้อนถึงตัวตน ชาติกำเนิด รากเหง้าวิถีชีวิตที่มีคุณค่า ผ่านกาลเวลาและยุคสมัยที่ดำเนินไปด้วย
ความกลมกลืนของมนุษย์ในแต่ละสังคม  เมื่อเราศึกษาชุมชนใดก็ตาม คงจะปฏิเสธไม่ได้ที่จะต้อง
สนใจไปที่ วัฒนธรรม เพื่อสะท้อนถึงตัวตนของสมาชิกในชุมชนชาติพันธุ์นั้น  ที่มีความแตกต่างใน
วิถีชีวิตของมนุษย์และสังคม นัยยะของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมก็คือ “สัญลักษณ์” (SYMBOL) ที่ใช้
ในการแสดงความมีอยู ่ ความเป็นตัวตน  หรือเอกลักษณ์เฉพาะกลุ ่มที ่ควรได้รับการอนุรักษณ์  
ส่งเสริม และสร้างมูลค่าจากคุณค่าความเป็นมนุษย์ที่มีอยู่ เชื่อมโยงการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม
ท้องถิ ่น  สร้างมูลค่า  สร้างรายได ้ให ้ก ับช ุมชน  ทั ้งในระดับท้องถิ ่นและระดับประเทศชาติที ่
สอดคล้องกับแผนยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี (พ.ศ. 2560-2579) ซึ ่งมีกรอบแนวคิดด้านการแก้ไข



113 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ปัญหาและการสร้างความเข้มแข็งด้านสังคม  ชุมชน ความมั่นคงและคุณภาพของประชาชน  เช่น 

ด้านประชาชนมีคุณภาพชีวิตและมีรายได้ที่ดีขึ้น 
 จังหวัดสุพรรณบุรี เป็นจังหวัดที่มีความเก่าแก่ทางประวัติศาสตร์  มีอายุราวยุคหินใหม่ 
ยุคสัมฤทธิ์ ยุคเหล็ก ยุคสุวรรณภูมิ ฟูนัน อมรวดี ทวารวดี อู่ทอง เรื ่อยมาจนถึงปัจจุบัน  ตั้งอยู ่
บริเวณที่ราบลุ่มแม่น้ำท่าจีน  ในเขตภาคกลางด้านตะวันตกของประเทศไทย  มีความหลากหลาย
ทางเชื้อชาติและเผ่าพันธุ์ มีความแตกต่างทางวัฒนธรรมและมีประเพณีอันเป็นเอกลักษณ์เด่น  ถือ
ได้ว่าจังหวัดสุพรรณบุรีเป็นศูนย์รวมทางวัฒนธรรมเพราะมีเชื้อชาติรวม  11 ชาติพันธุ์ (สำนักงาน
จังหวัดสุพรรณบุรี : 2564, น. 11) ซึ่งมีชาติพันธุ์ที่มีความเข้มแข็งจำนวน  3 ชาติพันธุ์ คือ 1. ลาว
ครั่ง อาศัยอยู่ในพ้ืนที่อำเภอด่านช้าง และอำเภอเดิมบางนางบวช 2. ละว้า อาศัยอยู่ในพ้ืนที่อำเภอ
ด่านช้าง และ 3. กะเหรี่ยง อาศัยอยู่ในพื้นที่อำเภอด่านช้างดังนั้นการนำคุณค่าของชาติพันธุ์  อัต
ลักษณ์ทางวัฒนธรรม วิถีชีวิต ความเป็นอยู่ มาจัดระบบระเบียบภายใต้เอกลักษณ์ของตนให้เป็น  

“เครื่องมือ” ในการสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจ จะก่อให้เกิดรายได้ให้กับชุมชน ท้องถิ่น และประเทศ 

เชื่อมโยงการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม จึงเป็นการดึง “จุดเด่น” ของสิ่งที่มีอยู่ในชาติพันธุ์หรือบุคคล
ทางวัฒนธรรมสร้างเป็น “จุดขาย” ที่สะท้อนความเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม แหล่งเรียนรู้ทาง
ประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์ บูรณาการหลักพุทธรรม  เช่น สัปปายะ 7 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตโต), 2546) หรือหลักสันโดษ  3 เชื ่อมโยงส่งเสริมการท่องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมของชุมชน
ท้องถิ่น ที่สามารถสร้างผลกระทบต่อคุณภาพของการท่องเที ่ยวในแง่มุมเชิงเศรษฐกิจได้อย่าง
ยั่งยืน และสอดคล้องกับแผนพัฒนาแหล่งท่องเที่ยวและกิจกรรมการท่องเที่ยวของแผนพัฒนา
จังหวัดสุพรรณบุรี (ปีพ.ศ. 2561 – 2566) ที่มุ่งพัฒนาศักยภาพการท่องเที่ยวที่ยั่งยืนสอดคล้องกับ
กระแสโลก ด้วยการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ที่สัมผัสถึงธรรมชาติและวัฒนธรรมท้องถิ่น และไม่ส่งผล
กระทบต่อธรรมชาติที่มีอยู่เดิม (สำนักงานจังหวัดสุพรรณบุรี, 2564) 
 สำหรับการพัฒนาแหล่งท่องเที่ยวที่มีเรื่องอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี  เป็น
ฐานเริ่มต้นของกระบวนการพัฒนา และมีข้อมูลการศึกษาวิจัยเชิงพื้นที่หรือศึกษาเฉพาะกลุ่มเป็น
ฐานข้อมูลเบื้องต้นบางส่วนแล้ว  เช่น อัตลักษณ์ชุมชนเมืองโบราณอู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี (อินทิ
รา พงษ์นาค  และคณะ, 2558) การจัดการการท่องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมของกลุ ่มไทยพวน  : 
กรณีศึกษาชุมชนตลาดเก้าห้อง อำเภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี (วีรพร รอดทัศนา, 2557) 
ซึ่งเป็นการศึกษาด้านศิลปวัฒนธรรมพื้นถิ ่น  ภูมิทัศน์ชุมชน ผลิตภัณฑ์ชุมชน  บูรณาการในการ
สร้างมูลค่าและเพิ่มรายได้กลับสู่สมาชิกชุมชน การวิจัยครั้งนี้จะช่วยพัฒนาชุมชน  ท้องถิ่น สังคม 

และประเทศชาติ และมีส่วนร่วมในการขับเคลื่อนยุทธศาสตร์ตามแผนพัฒนาจังหวัดสุพรรณบุรีที่
สอดคล้องกับเป้าหมายการพัฒนาประเทศ 
 จากข้อมูลดังกล่าวคณะผู้วิจัยสนใจที่จะศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวกับโครงการวิจัยนี้  
เพื่อศึกษาวิเคราะห์อัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี  ที่จะนำไปสู่การ
พัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชน  การเชื่อมโยงเครือข่ายชุมชนเข้มแข็ง และการส่งเสริมการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี  ซึ่งมีการบูรณการระหว่างศาสตร์ คือ 

การพัฒนาสังคม มนุษยศาสตร์ และพระพุทธศาสนา เป็นต้น ซึ่งมีการบูรณาการระหว่างวิทยาลัย
สงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ กับหน่วยงานภายนอก เช่น องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น  องค์การ



114  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
บริหารส่วนจังหวัด  วัฒนธรรมจังหวัด พัฒนาชุมชนจังหวัด สำนักงานการท่องเที่ยวสุพรรณบุรี 
วิสาหกิจชุมชน  เป็นต้น  คณะผู ้วิจ ัยมีประสบการณ์ในการทำงานกับชุมชนในพื้นที ่และภาคี
เครือข่ายมาอย่างยาวนานและต่อเนื่อง โครงการวิจัยนี้ จะช่วยให้เกิดองค์ความรู้พื้นฐานก่อให้เกิด
ประโยชน์ทางวิชาการเกี่ยวกับวิเคราะห์อัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์  และการมีส่วนร่วม
ในการวางแนวทางการเพิ ่มมูลค่าจากการจัดกิจกรรมเชื ่อมโยงเค รือข่ายการท่องเที ่ยวเช ิง
วัฒนธรรมชุมชน ประโยชน์เชิงชุมชนและสังคมด้านการรักษาเอกลักษณ์  คุณค่าความเป็นมนุษย์ 
ลดความเหลื ่อมล้ำ สร้างความเท่าเทียมของศักดิ ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งจะช่วยขับเคลื่อนสังคมและ
ประเทศชาติให้หลุดพ้นกับดักรายได้ปานกลาง  และความเหลื่อมล้ำด้านรายได้ของประชาชนใน
ประเทศไทยต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาอัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี 
2. เพ่ือพัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชนส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์

ในจังหวัดสุพรรณบุรี 
3. เพ่ือเชื่อมเครือข่ายชุมชนเข้มแข็งเพ่ือพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์

ในจังหวัดสุพรรณบุรี 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 งานวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยแบบผสานวิธี  (Mixed-Method Research) ระหว่างการวิจัยเซิง
คุณภาพ (Qualitative Research) และการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม (Participatory Action 
Research)  พ้ืนที่วิจัย คือ อำเภอด่านช้าง และอำเภอเดิมบางนางบวช จังหวัดสุพรรณบุรี เครื่องมือที่
ใช้ในการวิจัย คือ แบบสำรวจ แบบสัมภาษณ์ แบบสนทนากลุ่ม ผู้วิจัยรวบรวมข้อมูล นำวิเคราะห์ 
อภิปรายผลและเสนอแนะด้วยการเขียนบรรยายเซิงพรรณนา โดยแบ่งขั้นตอนการวิจัยออกเป็น 3 ขั้น 
ตอนดังนี้ 
  ขั้นตอนที่ 1 เป็นการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 โดยมีการกำหนดระเบียบวิธีการวิจัย เป็น
การวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) ทั้งที่เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Document research) 
ร่วมกับการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action research) ของการดำเนินงานรูปแบบการจัดการที่เป็น
แนวทางการศึกษาในการจัดเก็บข้อมูลอันประกอบด้วย 
  1) การสำรวจ (Survey) เป็นการดำเนินการเก็บข้อมูลในพื้นที่วิจัยทั้ง 3 แห่ง ที่ต้องการศึกษา 
ถือเป็นปัจจัยแรกของการศึกษาวิจัยเชิงพ้ืนที่ โดยทีมวิจัยได้ลงพ้ืนที่สำรวจชุมชน สมาชิกในชุมชน 
ความเป็นอยู่ วิถีชีวิต ควบคู่กับการพูดคุยสนทนากับผู้นำชุมชน กิจกรรมนี้มีลักษณะของการสำรวจ
ข้อมูลเชิงพรรณนาบริบทชุมชนที่เป็นพ้ืนที่วิจัย ได้แก่ กลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่ง อำเภอเดิมบางนางบวช
และอำเภอด่านช้าง ชาติพันธุ์กะเหรี่ยง อำเภอด่านช้าง และชาติพันธุ์ละว้า อำเภอด่านช้าง 
  2) การจัดกิจกรรมสนทนากลุ่มย่อย (Focus group)  เป็นการสนทนากลุ่มในการมีส่วนร่วม
ในการพัฒนาองค์ความรู้เรื่อง ชาติพันธุ์และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมชุมชน  เพ่ือสร้างองค์ความรู้ที่มี
ความเข้มแข็ง และกระบวนที่จะนำไปสู่การเชื่อมโยงการสร้างเครือข่าย และการพัฒนาการจัดการ



115 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมท้องถิ่น ตามรอยเส้นทางชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี เชื่อมโยงกับชุมชนชาติ
พันธุ์ในพ้ืนที่ต่าง ๆ องค์กรภายนอกที่เกี่ยวข้อง จากกลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่ง อำเภอเดิมบางนางบวช 
จำนวน 2 คน ชาติพันธุ์กะเหรี่ยง อำเภอด่านช้าง จำนวน 2 คน และชาติพันธุ์ละว้า อำเภอด่านช้าง 
จำนวน 2 คน (รวม 3 กลุ่มชาติพันธุ์ จำนวน 6  คน)  ผู้นำท้องถิ่น ในพื้นที่ที่กล่าวมาข้างต้นแห่งละ 1 
คน (รวม 3 คน) นักวิชาการด้านมนุษย์ศาสตร์ และสังคมศาสตร์ แห่งละ 1 คน (รวม 3 คน) 
ผู้เชี่ยวชาญด้านวัฒนธรรมท้องถิ่น แห่งละ 1 คน (รวม 3 คน) และผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวของภาครัฐและ
เอกชนแห่งละ จำนวน 1 คน (รวม 3 คน) โดยใช้วิธีการเจาะจงตามการศึกษาวิจัย จำนวน 18 คน  
  ขั้นตอนที่ 2 เป็นการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 โดยการกำหนดระเบียบวิธีการวิจัยหรือ
กระบวน  วิธีการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม (Participatory Action Research)   ของการ
ดำเนินงานรูปแบบการจัดการกระบวนการที่เป็นแนวทางการศึกษาในการจัดเก็บข้อมูลพร้อมทั้ง
ปฏิบัติการอันประกอบด้วย 
  1) จัดการประชุมสัมมนาแบบมีส่วนร่วมเจาะลึก (participant meeting) เพ่ือหาข้อสรุปใน
การพัฒนาผลิตภัณฑ์หรือสร้างมูลค่าจากอัตลักษณ์ชุมชน จากการเก็บจากรวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ 
(Primary data) ที่จัดเก็บข้อมูลในการรวมกลุ่มสมาชิกในชุมชน เมื่อชุมชนเลือกผลิตภัณฑ์ที่จะพัฒนา
ได้แล้ว จากนั้นคณะผู้ทำวิจัยจึงร่วมกันวางแผนเป็นขั้นตอนและเป็นการทำงานร่วมกันกับสมาชิกใน
ชุมชนชาติพันธุ์ ด้วยการการปฏิบัติการพัฒนาผลิตภัณฑ์และสร้างมูลค่าจากอัตลักษณ์กลุ่มชาติพันธุ์  
ประกอบด้วย ชาติพันธุ์ลาวครั่ง อำเภอเดิมบางนางบวช จำนวน 8 คน ชาติพันธุ์กะเหรี่ยง อำเภอด่าน
ช้าง จำนวน 8 คน และชาติพันธุ์ละว้า อำเภอด่านช้าง จำนวน 8 คน (รวม 3 กลุ่มชาติพันธุ์ จำนวน 
24  คน)  ผู้นำท้องถิ่น ในพ้ืนที่ที่กล่าวมาข้างต้นแห่งละ 2 คน (รวม 6 คน) นักวิชาการด้านมนุษย์
ศาสตร์ และสังคมศาสตร์ แห่งละ 2 คน (รวม 6 คน) ผู้เชี่ยวชาญด้านวัฒนธรรมท้องถิ่น แห่งละ 2 คน 
(รวม 6 คน) และผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวของภาครัฐและเอกชนแห่งละ จำนวน 2 คน (รวม 6 คน) โดยใช้
วิธีการเจาะจงตามการศึกษาวิจัย จำนวน 48 คน 
  2) การจัดกิจกรรมสนทนากลุ่มย่อย (Focus group)  เป็นการสนทนากลุ่มในการมีส่วนร่วม
ในการพัฒนาผลิตภัณฑ์หรือสร้างมูลค่าจากอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ชุมชนและวัฒนธรรมชุมชน 
กระบวนการเพ่ิมมูลค่าวัฒนธรรมชุมชน แบบมีส่วนร่วม โดยกิจกรรมต่าง ๆ ได้รับความร่วมมือจาก
วัฒนธรรมจังหวัด เป็นวิทยากรให้ความรู้จุดเด่นและคุณค่าของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ร่วมกับ
พัฒนาชุมชนจังหวัด เป็นวิทยากรบรรยายกระบวนการสร้างมูลค่าจากผลิตภัณฑ์ที่เป็นอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมชุมชน เพ่ือวางแนวทางการบริหารจัดการทรัพยากรชุมชนให้เกิดอรรถประโยชน์สูงสุดตาม
แนวทางพระพุทธศาสนา สร้างความเข้มแข็งและกระบวนการเชื่อมโยงการสร้างเครือข่ายที่จะพัฒนา
สู่การจัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมท้องถิ่ น ตามรอยเส้นทางชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี 
ครอบคลุมทั้ง 3 ชาติพันธุ์ จากกลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่ง อำเภอเดิมบางนางบวช จำนวน 2 คน ชาติพันธุ์
กะเหรี่ยง อำเภอด่านช้าง จำนวน 2 คน และชาติพันธุ์ละว้า อำเภอด่านช้าง จำนวน 2 คน (รวม 3 
กลุ่มชาติพันธุ์ จำนวน 6  คน)  ผู้นำท้องถิ่น ในพ้ืนที่ที่กล่าวมาข้างต้นแห่งละ 1 คน (รวม 3 คน) 
ผู้เชี่ยวชาญด้านวัฒนธรรมท้องถิ่น แห่งละ 1 คน (รวม 3 คน) และผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวของภาครัฐและ
เอกชนแห่งละ จำนวน 1 คน (รวม 3 คน) รวมทั้งหมด 18 คน จำนวน 1 ครั้ง 



116  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
  ขั้นตอนที่ 3 เป็นการกำหนดระเบียบวิธีการวิจัยหรือกระบวนการ ด้วยวิธีการวิจัยเชิง
ปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม (Participatory Action Research)   ของการดำเนินงานรูปแบบการ
จัดการกระบวนการที่เป็นแนวทางการศึกษาในการจัดเก็บข้อมูลพร้อมทั้งปฏิบัติการอันประกอบด้วย 
  1) การกิจกรรมสัมมนา (Seminar group)  ร่วมกับการจัดกิจกรรมแสดงผลิตภัณฑ์ชุมชน
ของกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี ให้เกิดการมีส่วนร่วมในการทบทวนแนวทางพัฒนาองค์ความรู้
เรื่อง ชาติพันธุ์และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมชุมชน เพ่ือสร้างองค์ความรู้ที่มีความเข้มแข็ง และ
กระบวนการเชื่อมโยงการสร้างเครือข่ายที่จะพัฒนาสู่การจัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมท้องถิ่น ตาม
รอยเส้นทางชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี เชื่อมโยงกับชุมชนชาติพันธุ์ในพ้ืนที่ต่าง ๆ และองค์กร
ภายนอกที่เกี่ยวข้อง เช่น วัฒนธรรมจังหวัด พัฒนาชุมชนจังหวัด การท่องเที่ยวจังหวัด เพ่ือวางแผน
ออกแบบการจัดกิจกรรมการท่องเที่ยวเชิงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมท้องถิ่น ทั้ง 3 ชาติพันธุ์รวม 1 ครั้ง 
ประกอบด้วย ตัวแทนจากกลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่ง อำเภอเดิมบางนางบวช จำนวน 1 คน ตัวแทนชาติ
พันธุ์กะเหรี่ยง อำเภอด่านช้าง จำนวน 1 คน และตัวแทนชาติพันธุ์ละว้า อำเภอด่านช้าง จำนวน 1 
คน (รวม 3 กลุ่มชาติพันธุ์ จำนวน 3 คน)  ผู้นำท้องถิ่น ในพ้ืนที่ที่กล่าวมาข้างต้นแห่งละ 1 คน (รวม 3 
คน) ผู้เชี่ยวชาญด้านวัฒนธรรมท้องถิ่น แห่งละ 1 คน และผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวของภาครัฐและเอกชน
แห่งละ จำนวน 1 คน ตัวแทนจากสมาคมการท่องเที่ยวจังหวัดสุพรรณบุรี จำนวน 1 คน รวมทั้ งหมด 
9 คน จำนวน 1 ครั้ง 
 เพ่ือให้การวิจัยมีประสิทธิภาพและบรรลุตามวัตถุประสงค์การวิจัย ผู้วิจัยได้ดำเนินการ
คัดเลือกกลุ่มผู้ให้ข้อมูลวิจัยที่มีความสอดคล้องกับประเด็นการวิจัย ดังนี้คือ 1) กลุ่มประชาชน ในพ้ืนที่
วิจัย จำนวน 3  ชาติพันธุ์ ๆ ละ 17 คน รวมจำนวน 51 คน 2) ผู้นำท้องถิ่น ในพ้ืนที่วิจัย จำนวน 3 
แห่ง ๆ ละ 4 คน รวมจำนวน 12 คน 3) ผู้เชี่ยวชาญด้านวัฒนธรรมท้องถิ่น จำนวน 13 คน 4)  
ผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวของภาครัฐและเอกชน จำนวน 13 คน และ 5) ตัวแทนจากสมาคมการท่องเที่ยว
จังหวัดสุพรรณบุรี จำนวน 1 คน โดยใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก หรือการสัมภาษณ์แบบเจาะจงตาม
การวิจัย กับกลุ่มผู้ให้ข้อมูลจำนวน 77 คน 
 สำหรับกระบวนการวิเคราะห์ข้อมูล  เป็นการนำเสนอในลักษณะการพรรณนาความ 
(Descriptive Presentation) จากกระบวนการสำรวจ สัมภาษณ์ และกิจกรรมสัมมนา เน้นศึกษา
กระบวนการได้มาซึ่งชุดความรู้เกี่ยวกับอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมชุมชนของกลุ่มชาติพันธุ์ ลาวครั่ง กะ
เหรียง ละว้า ในพื้นที่จังหวัดสุพรรณบุรี ร่วมกับการส่งเสริมกิจกรรมให้สอดคล้องกับหน่วยงานภาครัฐ 
องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น การศึกษาของเยาวชนในสถานศึกษา ประชาชนทั่วไป เพ่ือนำไปสู่การ
สร้างชุดความรู้เกี่ยวกับภูมิปัญญาเพ่ือต่อยอดการพัฒนาขีดความสามารถในการอนุรักษ์ และสร้าง 
(Application) เชื่อมโยงเครือข่ายอย่างยั่งยืน 
 
ผลการการศึกษา 

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพ่ือวิเคราะห์อัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี  
ผลการวิจัยพบว่า ชุมชนชาติพันธุ์ละว้า มีจำนวนสมาชิกที่สืบทอดวัฒนธรรมละว้า อยู่เพียง 8 
ครอบครัว สมาชิกส่วนใหญ่ออกไปรับจ้างทำงานในเมือง การแต่งกายและภาษาก็ถูกกลืนไปโดย
ปริยาย ชุมชนชาติพันธุ์ลาวครั่ง เป็นชุมชนขนาดใหญ่ มีความเข้มแข็ง กิจกรรมทางวัฒนธรรมโดดเด่น 



117 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ทั้งภาษา อาหาร การแต่งกาย ถือเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่ได้รับการพัฒนาอย่างต่อเนื่องอยู่แล้ว ส่วนชุมชน
ชาติพันธุ์กะเหรี่ยง เป็นชุมชนที่อยู่ไกล ไม่ได้รับการพัฒนาหรือส่งเสริมเท่าที่ควร อีกทั้งทัศนคติ
ค่อนข้างปิดตัว เพราะความรู้สึกด้อยค่า หากแต่เป็นชุมชนที่มีพ้ืนที่สมบูรณ์  สมาชิกในชุมชน มี
คุณลักษณะ สมาชิกชุมชน อัตลักษณ์ชุมชน เหมาะสมต่อการพัฒนาให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรมต่อไปได้ อีกทั้งชุมชนแห่งนี้มีภูมิสังคมที่สำคัญ เช่นการนับถือพระพุทธศาสนา และมีลำห้วย
ไหลผ่านชุมชน มีสมาชิกในชุมชนที่มีความร่วมมือร่วมใจเป็นอย่างดี  การจัดกิจกรรมทั้ ง 2 
กระบวนการถือว่าประสบความสำเร็จอย่างมาก เพราะสามารถดึงศักยภาพ ความมั่นใจ ความกล้าที่
จะก้าวต่อไปอย่างมั่นคง 

วัตถุประสงค์ที่  2 เพ่ือพัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชนส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี ผลการวิจัยพบว่า ชุมชนชาติพันธุ์ละว้า มีเพียงแกนนำ
เพียง 3-4 คน ที่ยังคงพยายามอนุรักษ์อัตลักษณ์ของตนไว้ เด็กรุ่นใหม่ไม่ให้ความสนใจ กิจกรรมใน
ชุมชนมีผู้เข้าร่วมน้อย ส่วนชุมชนชาติพันธุ์ลาวครั่ง เป็นชุมชนใหญ่ มีความร่วมมือร่วมใจกันอย่างดี มี
ศูนย์รวมอยู่ที่วัดพุน้ำร้อน มีแนวคิดเรื่องการพัฒนาและการอนุรักษ์อย่างชัดเจน กิจกรรมทาง
วัฒนธรรมเป็นที่ยอมรับของจังหวัด มีการพัฒนาที่พัก โฮมสเตย์ รีสอร์ทไว้รองรับนักท่องเที่ยวอยู่แล้ว 
ส่วนชุมชนชาติพันธุ์กะเหรี่ยง มีความพร้อมต่อการพัฒนาทั้งผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมและการ
ท่องเที่ยว สมาชิกชุมชน ผู้นำชุมชน พระสงฆ์ ปราชญ์ท้องถิ่น ส่วนงานการปกครอง ชมรมการ
ท่องเที่ยว มีส่วนร่วมกันวางแนวทางการพัฒนาผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน เช่น อาหาร การ
แต่งกาย การละเล่น ดนตรี ผ่านกิจกรรมการท่องเที่ยวในชุมชน แบ่งออกเป็น 6 ฐานกิจกรรม ต่อไป 

วัตถุประสงค์ที่ 3 เพ่ือเชื่อมเครือข่ายชุมชนเข้มแข็งเพ่ือพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม
ของกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี ผลการวิจัยพบว่า แนวทางการพัฒนาชุมชนชาติพันธุ์ละว้า 
ได้รับการสนับสนุนจากสำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุพรรณบุรี  โดยมีลักษณะการเก็บรวบรวมข้อมูล
ทางวัฒนธรรม ภาษา อาหาร เชิงการศึกษาเรียนรู้ สำหรับชุมชนชาติพันธุ์ลาวครั่งมีรูปแบบการ
เชื่อมโยงเครือข่ายของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างดีเยี่ยม มีการเข้าร่วมกับกิจกรรมทางวัฒนธรรมระดับจังหวัด
และระดับประเทศอยู่เสมอ ซึ่งความเข้มแข็งทางวัฒนธรรมดังกล่าวเกิดจากการที่มีผู้นำที่เชื่อม
เครอืข่ายทางชาติพันธุ์ไว้เหนียวแน่น ส่วนชุมชนชาติพันธุ์กะเหรี่ยง มีแนวทางพัฒนาชุมชนให้มีที่พักใน
ชุมชน พัฒนาบ้านให้เป็น โฮมสเตย์ ที ่สะอาด สะดวก ปลอดภัย แต่คงความเป็นธรรมชาติและมีกลิ่น
ไอของวิถีวัฒนธรรมกะเหรี่ยงสมบูรณ์เพ่ือรองรับนักท่องเที่ยว ผ่านกระบวนการเชื่อมโยงเครือข่ายโดย
ผู้นำชุมชน เพ่ือเสริมความเข้มแข็งและการปรับตัวร่วมทางวัฒนธรรมที่ยั่งยืนต่อไป 

 
อภิปรายผลการวิจัย  
  ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า อัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ลาวครั่ง ละว้า 
และกระเหรี่ยงในจังหวัดสุพรรณบุรี มีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะกลุ่ม อาจเป็นเพราะความเชื่อที่
แตกต่าง ประเพณี วัฒนธรรม และความเป็นมาของตน โดยฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงที่มีความ
เหมาะสมต่อการพัฒนาให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมต่อไปได้ อีกทั้งอาจเป็นเพราะ ชุมชนแห่ง
นี้มีภูมิสังคมที่สำคัญ สอดคล้องกับแนวคิดการบริหารจัดการความแตกต่างของแต่ละพ้ืนที่ ทั้งทางด้าน
ภูมิศาสตร์ สิ่งแวดล้อม ชีวภาพ วิถีชีวิต ประเพณี ขนบธรรมเนียม และวัฒนธรรม ในการพัฒนาภูมิ



118  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
สังคมจำเป็นต้องใช้ ภูมิปัญญาของสมาชิกในชุมชนร่วมกับการพัฒนาชุมชน ให้สามารถดำเนินไป
ด้วยกัน (ศิริพันธุ์ นันสุนานนท์, 2561) สำหรับการพัฒนาชุมชนที่มีอัตลักษณ์และเอกลักษณ์ใหเป็น
แหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ที่เปิดอาสการเรียนรู้จากประสบการณ์จริง สอดคล้องกับแนวคิดที่ว่า 
การท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมเป็นการไปท่องเที่ยวเพ่ือการเรียนรู้หา  ประสบการณ์และความบันเทิง 
โดยนักท่องเที่ยวเห็นว่าคนท้องถิ่นที่ไปเที่ยวนั้นมีวัฒนธรรมที่แปลกโดดเด่น  เป็นเอกลักษณ์จน
สามารถดึงดูดใจให้ไปท่องเที่ยวได้  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ท่ี 2 พบว่า แนวทางการพัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชนชาติ
พันธุ์ละว้า ได้รับการสนับสนุนจากสำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุพรรณบุรี โดยมีลักษณะการเก็บ
รวบรวมข้อมูลทางวัฒนธรรม ภาษา อาหาร เชิงการศึกษาเรียนรู้ สำหรับชุมชนชาติพันธุ์ลาวครั่งมี
รูปแบบการเชื่อมโยงเครือข่ายของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างดี ชุมชนชาติพันธุ์กะเหรี่ยงมีความพร้อมต่อการ
พัฒนาทั้งผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมและการท่องเที่ยว สมาชิกชุมชน ผู้นำชุมชน พระสงฆ์ ปราชญ์
ท้องถิ่น ส่วนงานการปกครอง ชมรมการท่องเที่ยว มีส่วนร่วมกันวางแนวทางการพัฒนาผลิตภัณฑ์ทาง
วัฒนธรรมของชุมชน ทั้งนี้อาจเป็นเพราะความพยายามนำมรดกทางวัฒนธรรมชุมชนที่เป็นทรัพยากร
ของชุมชนมาพัฒนา เพ่ือใช้จัดกิจกรรมที่ส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชน เป็นการนำเสนอ
ข้อมูลที่เกี่ยวกับมรดกทางวัฒนธรรมของชุมชน สะท้อนอัตลักษณ์ ภูมิปัญญา วิถีชีวิตดั้งเดิม ในการ
ส่งเสริมให้ธุรกิจท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชนก้าวต่อไปข้างหน้า ซึ่งทุกฝ่ายจึงต้องร่วมมือกันเพื่อคงไว้
ซึ่งคุณค่าทางวัฒนธรรม (ชนัญ วงษ์วิภาค, 2548)   

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า การเชื่อมเครือข่ายชุมชนชาติพันธุ์กะเหรี่ยงได้รับการ
สนับสนุนจากสำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุพรรณบุรี โดยมีลักษณะการเก็บรวบรวมข้อมูลทาง
วัฒนธรรม ภาษา อาหาร เชิงการศึกษาเรียนรู้ สำหรับรูปแบบการเชื่อมโยงเครือข่ายของกลุ่มชาติพันธุ์ 
มีการเข้าร่วมกับกิจกรรมทางวัฒนธรรมระดับจังหวัดและระดับประเทศอยู่เสมอ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะมี
ผู้นำที่เชื่อมเครือข่ายทางชาติพันธุ์ไว้เหนียวแน่น มีการพัฒนาชุมชนให้มีที่พักในชุมชน พัฒนาบ้านให้
เป็น โฮมสเตย์ ที่ สะอาด สะดวก ปลอดภัย แต่คงความเป็นธรรมชาติและมีกลิ่นไอของวิถีวัฒนธรรม 
สอดคล้องกับแนวคิดที่ว่า การสร้างเครือข่ายนั้นจะทำให้มีการติดต่อ การแลกเปลี่ยนข้อมูล ข่าวสาร 
และการร่วมมือกันด้วยความสมัครใจ การสร้างเครือข่ายควรสนับสนุนและอำนวยความสะดวกให้
สมาชิกในเครือข่ายมีความสัมพันธ์กันฉันท์เพ่ือน มีการแลกเปลี่ยนข้อมูลข่าวสารระหว่างกันด้วย
วัตถุประสงค์อย่างใดอย่างหนึ่งร่วมกัน (พระดาวเหนือ, 2557) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

PANCAKE Model เป็นองค์ความรู้ใหม่ที่ได้มาจากการวิจัย วิเคราะห์ สังเคราะห์ จาก
กระบวนการทำกิจกรรม สามารถนำไปใช้กับการพัฒนาชุมชนอื่นๆ ซึ่งง่ายต่อการทำความเข้าใจและ
การนำไปใช้ ดังนี้ 

 
 
 
 



119 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
P = Plan การวางแผน ถือเป็นสิ่งสำคัญอันดับแรกของการทำกิจกรรม ซึ่งต้องมีการ

วางแผนที่ดี ประเมิน และทบทวนแผนอยู่เสมอ 
A = Analysis การคิด วิเคราะห์ร่วมกัน เป็นการร่วมกันพินิจพิเคราะห์หาแนวทาง วิธีการ 

ปัญหาและอุปสรรคที่อาจจะเกิดข้ึน  
N = Nothing ไม่มีอะไรที่เป็นไปไม่ได้ ถือเป็นสิ่งสำคัญและจำเป็นในการทำงานร่วมกัน 

เพราะถ้าเรามั่นใจในสิ่งที่ทำ มั่นใจในทีม ความสำเร็จย่อมเป็นจริงนานอน 
C = Co-owner เป็นเจ้าของร่วมกัน ปัจจัยสำคัญต่อการพัฒนาชุมชนให้มีความเจริญ 

ก้าวหน้า พัฒนาไปในทิศทางที่ต้องการได้นั้น จะต้องอาศัยความเป็นเจ้าของร่วมกัน  
A = Action การลงมือปฏิบัติอย่างจริงจัง กิจกรรมใด ๆ จะไม่สามารถสำเร็จลงได้ หากมี

การวางแผนงาน มอบหมายงาน แต่ไม่มีการปฏิบัติอย่างเต็มกำลังความสามารถ ตามหน้าที่ 
K = Knowledge การพัฒนาความรู้ การพัฒนาความรู้อย่างต่อเนื่องถือเป็นสิ่งสำคัญใน

การพัฒนาชุมชน การก้าวทันองค์ความรู้ใหม่ เทคโนโลยีใหม่ มีความจำเป็นอย่างยิ่ง  
E = Even เป็นประจำ สม่ำเสมอ กการทำกิจกรรมใด ๆ ก็ตาม โดยเฉพาะเกี่ยวกับ 

ประเพณี วัฒนธรรม จะต้องมีความต่อเนื่อง สม่ำเสมอ เพ่ือให้เกิดความยั่งยืนต่อไป 
 

 
 



120  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

บทสรุป 
การศึกษาอัตลักษณ์และวิถีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดสุพรรณบุรี เป็นการศึกษาบริบทที่เป็น

เอกลักษณ์ ความแตกต่าง ความโดดเด่น ที่แสดงความเป็นตัวตนและความมีอยู่บทพ้ืนที่ของความเป็น
มนุษย์ สำหรับการพัฒนากิจกรรมและผลิตภัณฑ์ชุมชนส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม หน่วยงาน
ที่เก่ียวข้องควรเข้ามาให้ความสำคัญในการสร้างผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมที่เป็นวิถีชีวิต เป็นธรรมชาติ 
และต้องไม่เปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางสังคม ความเป็นอยู่แบบเดิม ๆ ของกลุ่มชาติพันธุ์ ในส่วนของ
การเชื่อมเครือข่ายชุมชนเข้มแข็งเพ่ือพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ต้องเป็นไป
เพ่ือการพัฒนา สร้างองค์ความรู้ใหม่ให้มีความต่อเนื่อง และยั่งยืน 
 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
             1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
  1) ด้านการศึกษาองค์ความรู้ที่ได้จากงานวิจัยสามารถนำไปถอดบทเรียนเชิงพ้ืนที่ หรือ
กรณีศึกษาให้กับผู้เรียนด้านมนุษย์ศาสตร์ ด้านสังคมศาสตร์ ด้านศาสนา ด้านประวัติศาสตร์ หรือ
สาขาวิชาอ่ืนที่เกี่ยวข้อง เพ่ือนำไปต่อยอดองค์ความรู้ การนำไปเป็นแนวทางในการพัฒนาพ้ืนที่ศึกษา
อ่ืนโดยเปิดโอกาสให้ผู้เรียนเข้ามามีส่วนร่วม เป็นกระบวนการฝึกและสร้างการเรียนรู้ 
  2) ผลการวิจัยนี้สามารถนำไปศึกษาต่อยอด และถอดบทเรียนกระบวนการเพ่ือขยายผล
องค์ความรู้ให้บุคลากร ที่จะช่วยพัฒนารูปแบบการฟื้นฟูอาชีพ การสร้างรายได้ และการเชื่อมโยงและ
สอดคล้องกับบริบทเครือข่ายที่กำลังขับเคลื่อนองค์การแห่งการเรียนรู้ 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้ ได้ข้อค้นพบ กระบวนการพัฒนาความเข้มแข็งของชุมชน ที่สำคัญ คือ 

PANCAKE Model สามารถนำไปประยุกต์ใช้กับ กระบวนการพัฒนาชุมชนสร้างสรรค์ โดยควรให้
ความสำคัญกับ การมีส่วนร่วม สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับ 
วัฒนธรรม อัตลักษณ์ชุมชน ผลิตภัณฑ์ชุมชนที่เก่ียวกับกลุ่มชาติพันธุ์ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชนัญ วงษ์วิภาค. (2548). การจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมเพ่ือการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน. 

กรุงเทพมหานคร : คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร.  
พระดาวเหนือ บุตรสีเทา. (2557). การสร้างเครือข่ายและการจัดการเครือข่ายในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาของชุมชนบ้านพบธรรมนำสุข อำเภอทุ่งเสลี่ยม จังหวัดสุโขทัย. 
กรุงเทพมหานคร : สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์.  

วิลาส ศรีมหาวโร, (2556). สังคมวิทยาการเมืองการปกครอง. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร : โอ
เดียนสโตร์.  

ศิริพันธ์ นันสุนานนท์ และคณะ, (2561)  ภูมิสังคมทางวิถีชีวิตและคุณค่าของพ้ืนที่สาธารณะต่อการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนในพื้นท่ีชุ่มน้ำ. วารสารสิ่งแวดล้อม, 22(3), หน้า 41-48. 



121 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
สำนักงานจังหวัดสุพรรณบุรี. (2564). แผนพัฒนาจังหวัดสุพรรณบุรี พ.ศ. 2561-2565 (ฉบับทบทวน). 

สุพรรณบุรี: สำนักงานจังหวัดสุพรรณบุรี. 
อินทิรา พงษ์นาค และคณะ. (2558) อัตลักษณ์ชุมชนเมืองโบราณอู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี. Veridian 

E-Journal สาขามนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และศิลปะ, 8(3), หน้า 511-523. 
 



122  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วิพากษ์ข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตในฐานะคูป่รับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 

A critique of the Debate on Devadatta as the Buddha’s Rival in 
Theravada and Mahãyãna Scriptures 

 
1พระณัฐภัทร กิจฺจกาโร 2พระมหาอดิเดช สติวโร  

3พระมหาขวัญชัย กิตตฺิเมธี  4ประเวศ อินทองปาน 

1Phra Natthapat Kiccākaro 2Phramaha Adidej Sativaro 
3Phramaha Khwanchai Kittimethi 4Prawet Intongpan 

123คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
123Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

4คณะมนุษยศาสตร์, มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
4Faculty of Humanities, Kasetsart University 

1Corresponding Author, Email: Armumum@gmail.com 
 

Received September 16, 2023; Revised November 13, 2023; Accepted: December 4, 2023 
 
บทคัดย่อ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือสำรวจข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตในฐานะคู่ปรับ
พระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 2) เพ่ือวิเคราะห์บริบทข้อถกเถียงเรื่อง
พระเทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน และ 3) เพ่ือ
วิพากษ์ข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและ
มหายาน การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยการวิจัยทางด้านเอกสาร จากแหล่งข้อมูล คือ 
พระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์ชั้นรองของพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทและมหายาน ผลการวิจัย
พบว่า คัมภีรเ์ถรวาทและนิกายที่แตกออกมาจากเถรวาท คือ ธัมมคุตติกะ มหิสาสกะ สัพพัตถิกวาทะ 
และมูลสัพพัตถิกวาทะ ปรากฏประวัติพระเทวทัตในตำนานหลักประมาณ 15 เรื่อง คัมภีร์ฝ่าย
มหายาน ได้แก่ มหาสังฆิกวินัย-วิภังค์ ลลิตวิสตระ พุทธจริต มหาวัสตุอวทานมี 2-4 เรื่องเท่านั้น ส่วน
สัทธรรมบุณฑริกสูตรไม่มีกล่าวไว้ การตีความเรื่องพระเทวทัตมี 2 แบบคือ การตีความตามตัวบททาง
คัมภีร์และการตีความแบบฆราวาสวิสัย เมื่อการตีความตามตัวบทมีข้อจำกัดจึงจำเป็นต้องใช้การ
ตีความแบบหลังซึ่งทำให้ทราบว่าเรื่องพระเทวทัตกระทำสังฆเภทมีจุดเริ่มต้นจากวัตถุ 5 ประการ พระ
เทวทัตมิได้เป็นคนบาปดังที่เข้าใจกันแต่เป็นเพียงภิกษุที่ เคร่งครัดในธุดงควัตร การพัฒนาทาง
เศรษฐกิจและสังคมกำลังมีอิทธิพลต่อข้อวัตรของคณะสงฆ์ พระเทวทัตกังวลเรื่องการเปลี่ยนแปลงจึง
ข้อวัตรที่เคร่งครัด แต่เมื่อข้อเสนอไม่ผ่านการเห็นชอบส่งผลให้พระเทวทัตและพวกแยกคณะของตน ผู้
บันทึกคัมภีร์มีความจำเป็นต้องบันทึกคัมภีร์เพ่ือมิใหภ้ิกษุอ่ืนนำพระเทวทัตมาเป็นต้นแบบ 
คำสำคัญ: การวิพากษ;์ ข้อถกเถียง; เทวทตั; คู่ปรับ 



123 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Abstract  

This research paper aimed: 1 )  to explore the debate on Devadatta as the 
Buddha's rival in Theravada and Mahãyãna scriptures, 2 )  to analyze the context of 
the debate about Devadatta as the Buddha’s rival in Theravada and Mahãyãna 
scriptures, and (3) the criticize the debate on Devadatta as the Buddha's rival in 
Theravada and Mahãyãna. This research is made by a qualitative method applying 
particularly on documentary research from Theravada and Mahãyãna Buddhist 
scriptures. The research results were found that Theravada scriptures and sects that 
branched out from Theravada are of Dhammakuttika, Mahisãsaka, Sabpatthikavãda 
and Mũla-Sabpatthikavãda. There appear to be approximately 15 stories of the 
history of Devadatta in the main legends. The Mahãyãna scriptures, the 
Mahãsamghika-Vibhaṅga, Lalitavistra, Buddhacarita, and Mahãvastu Avadãna, have 
only 2-4 stories. As for the Lotus Sutta, it is not mentioned. There are two types of 
interpretations of the Devadatta: the interpretation done according to the scriptural 
text and the secularism interpretation. Since the interpretation done according to the 
text is limited, then it is necessary to use the latter, which reveals that the story of 
Devadatta's action in schism began with five objects. Devadatta was not a sinner as is 
commonly understood, but was only a monk who strict in Dhutaṇga. Economic and 
social developments were influencing the Sangha's practices. Devadatta was 
concerned about change and therefore had strict observances. But when the 
proposal was not approved, he and his group split up. The text recorders had to 
record the texts prohibiting other monks not to see Devadatta as a role model. 
Keywords: Critique; Debate; Devadatta; Rival   
 
บทนำ 

การทบทวนเนื้อหาของพุทธประวัติในสมัยพุทธกาลและชาดกทำให้ทราบว่า พระเทวทัตเป็น
คู่ปรับหรือปฏิปักษ์ต่อพระพุทธเจ้าตั้งแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบันชาติ พระเทวทัตเป็นเสมือนขั้วตรงข้าม
ที่ก่อเรื่องอันเป็นอาทิกัมมิกบุคคลให้ทรงบัญญัติสิกขาบทและเป็นมารผู้หนึ่งที่พระพุทธองค์ทรงเผชิญ
ในขณะประดิษฐานพระศาสนาให้มั่นคง ในพระไตรปิฎกเถรวาทกล่าวถึงพระเทวทัตในพระวินัยปิฎก
เป็นครั้งแรกโดยปรากฏขึ้นในฐานะพระญาติของสิทธัตถะกุมาร เทวทัตกุมารออกบวชพร้อมศากยราช
กุมารทั้ง 5 พร้อมกับบรรลุฌานและอภิญญาจนได้ฤทธิ์ขั้นปุถุชน ภายหลังเกิดความละโมบในลาภ
สักการะจึงต้องการปกครองสงฆ์ด้วยตนเอง นำไปสู่อนันตริยกรรมมีโลหิตุปบาท และสังฆเภท 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที ่7 ข้อที่ 331-343 หน้าที ่170-202, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยา, 2539) เป็นผลสำคัญ ส่วนในคัมภีร์ชั้นรองคืออรรถกถาขุททกนิกาย ชาดก พระพุทธโฆสะได้
พรรณนาเรื่องอันประกอบด้วยบาปอกุศลที่พระเทวทัตกระทำต่อพระโพธิสัตว์ในอดีตหลายภพชาติอีก
ด้วย เช่น เสริวชาดกอันเป็นชาติแรกที่พระเทวทัตผูกเวรในพระโพธิสัตว์ (อรรถกถาพระไตรปิฎก



124  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ภาษาไทย, เล่มที่ 1 หน้าที่ 3 ข้อที่ 175-177, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) สม
ดังเนื้อความที่พระนาคเสนกล่าวไว้ว่า “พระเทวทัตจะเป็นผู้ผิดต่อชนทุกคนไปก็หาไม่ เป็นผู้ประพฤติ
ผิด เฉพาะพระโพธิสัตว์ เท่ านั้น”  (มิลินทปัญหาปกรณ์ ภาษาไทย, ข้อที่  7 หน้าที่  302-303, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2540) ในภาพรวมแล้วประวัติพระเทวทัตในพระไตรปิฎก
และคัมภีร์ชั้นรองของพระพุทธศาสนาเถรวาทสะท้อนภาพพระเทวทัตในฐานะคนบาปต่อทั้งพระ
ศาสดาและพระศาสนามากกว่าจะเป็นคนด ี(สิริ เพ็ชรไชย, พระคัมภีร์สารัตถทีปนี (แปล) ภาค ๔, เล่ม
ที่ 4 หน้าที่ 264 ข้อที่ 366, 2542) อันได้แก่ การเป็นผู้มีความเพียรในสมถกรรมฐานหรือการบำเพ็ญ
บารมีจนเกิดเป็นพระปัจเจกพุทธเจ้าในอนาคตกาล (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, ข้อที่ 81 
หน้าที่  80, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) นำไปสู่ข้อถกเถียงที่ว่า เหตุใด
บุคลิกภาพและลักษณะนิสัยของพระเทวทัตจึงขัดแย้งกันเช่นนั้น 

อย่างไรก็ตาม เมื่อศึกษาโดยนัยยะทางประวัติศาสตร์ศาสนา พระพุทธศาสนาเถรวาทมีความ
เป็นมาก่อนพระพุทธศาสนานิกายอ่ืนทั้งหมด ส่งผลให้คำสอนและเรื่องราวแบบพระพุทธศาสนาเถร
วาทเป็นต้นเค้าหรือรากเหง้าอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  แต่ภายหลังจากสังคายนาครั้งที่ 2 เป็นต้นมา 
ร่องรอยของการแยกนิกายอย่างพวกมหาสังฆิกะ (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, นิทานกถา ข้อที่ 
161, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) ก็มีพัฒนาการเป็นนิกายมหายานในปัจจุบัน 
ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตว่า ในความคิดของผู้แยกนิกายนั้นจะมีทัศนคติและมุมมองอย่างไรต่อผู้กระทำ
สังฆเภทอย่างพระเทวทัต เพราะพระเทวทัตเป็นบุคคลเดียวที่ กล้าทูลขอวัตถุ  5 ประการ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 1 ข้อที่ 409 หน้าที่ 441-442, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยา, 2539) อันเป็นข้อวัตรที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงอนุญาตและยังเป็นบุคคลเดียวที่กล้าท้าทายพระ
ราชอำนาจเพ่ือปกครองสงฆ์ ในขณะที่พวกมหาสังฆิกะตอนจะแยกออกจากนิกายหลักอย่างเถรวาทก็
ได้เสนอวัตถุ 10 ประการเพ่ือท้าทายอำนาจพระพุทธศาสนานิกายเดิมเช่นกัน (พระไตรปิฎกภาษาไทย
, เล่มที่ 7 ข้อที่ 446 หน้าที่ 393, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยา, 2539) นิกายมหาสังฆิกะ
ตามประวัติศาสตร์ที่บันทึกในคัมภีร์พระบาลีแห่งพุทธศาสนาเถรวาทถือว่ามีจุดเริ่มต้นหลังจากการ
มรณภาพของพระเทวทัตกว่าร้อยปี ทั้งนี้ผู้วิจัยมิได้สรุปว่าพวกมหาสังฆิกะเป็นพวกพระเทวทัตแต่ที่น่า
ศึกษา คือ ในเมื่อพวกมหายานที่มีพัฒนาการจากพวกมหาสังฆิกะมีความเชื่อและทัศนคติต่อข้อวัตร
ต่างจากพระพุทธศาสนาเถรวาทแล้ว คณะสงฆ์นิกายมหาสังฆิกะจะบันทึกเรื่องราวของพระเทวทัตไว้
อย่างไรในฐานะผู้เห็นต่างทางข้อวัตรคล้าย ๆ กัน ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานไว้เบื้องต้นว่า ประวัติของพระ
เทวทัตระหว่างพระพุทธศาสนา 2 นิกาย คือ นิกายเถรวาทและนิกายมหายานน่าจะแตกต่างกันอยู่
บ้างไม่มากก็น้อย 

ทั้งนี้ พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย ได้จัดทำวิทยานิพนธ์ เรื่องการศึกษาวิเคราะห์บทบาท
ของพระเทวทัตที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยศึกษาเฉพาะในพระไตรปิฎกเถรวาทฉบับ
ภาษาไทย พบว่า พระเทวทัตเกิดมาเพ่ือพยายามขัดขวางและก่อโทษแก่พระพุทธเจ้านับตั้งแต่ชาติที่
เป็นพ่อค้าชื่อเสรีวะเป็นต้นมา บุคคลที่หลงเชื่อถ้าขาดปัญญาก็ทำให้ได้รับผลร้ายตามมา ผลกรรมของ
พระเทวทัตคือการถูกธรณีสูบในที่สุด (พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ์, 2546) ทั้งนี้งานวิจัย
ดังกล่าวยังขาดการศึกษาโดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์ฝ่ายมหายานและหลักฐานที่เป็นบันทึกทาง
ประวัติศาสตร์ ผู้วิจัยจึงเล็งเห็นถึงช่องว่างในการศึกษาวิจัยประวัติความเป็นมาของพระเทวทัต 



125 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 ดังนั้น สมมติฐานที่ผู้วิจัยตั้งไว้จึงนำไปสู่การสำรวจประวัติความเป็นมาของพระเทวทัต ชาติ

กำเนิด บุคลิกลักษณะ วีรกรรม และผลของการกระทำให้ครบถ้วนทั้งคัมภีร์พระพุทธศาสนาฝ่ายเถร
วาทและคัมภีร์พระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน รวมไปถึงการจัดหมวดหมู่ประเด็นต่าง ๆ ที่เหมือนกัน 
เมื่อขั้นตอนดังกล่าวครบถ้วนแล้วจึงนำไปสู่การวิเคราะห์ประเด็นเพ่ือให้ได้ข้อมูลว่าพระเทวทัตใน
ทัศนคติของแต่ละนิกายเป็นอย่างไร จะเหมือนกันหรือต่างกันเท่าไรหรืออย่างไรบ้าง แต่ละนิกายมี
ข้ออ้างที่สนับสนุนหรือโต้แย้งกันอย่างไร บทความวิจัยนี้จึงนำเสนอ ข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตใน
ฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน รวมไปถึงการวิเคราะห์และ
การวิพากษ์ในประเด็นดังกล่าวด้วย ผู้วิจัยเชื่อว่า ผลของการศึกษาจะเป็นประโยชน์ต่อแนวทาง
การศึกษาเรื่องพระเทวทัตและบุคคลในประวัติศาสตร์ทางพระพุทธศาสนาอ่ืน  ๆ เพราะเกิดองค์
ความรู้ในด้านการศึกษาเชิงคัมภีร์ที่มีการตีความทั้งแบบตามตัวบทและตามแบบฆราวาสวิสัย ทำให้
การศึกษาพระพุทธศาสนามคุีณค่าในเชิงวิชาการท่ีมีหลักฐานทางประวัติศาสตร์ประกอบด้วย 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือสำรวจข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาทและมหายาน 

2. เพ่ือวิเคราะห์บริบทข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 

3. เพ่ื อวิพ ากษ์ ข้ อถกเถียงเรื่ อ งพระเทวทั ต ในฐานะคู่ ป รับพระพุทธเจ้ าในคัมภี ร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ดังนั้น ผู้วิจัยจะศึกษาประวัติความเป็นมาของพระ
เทวทัตที่สัมพันธ์กับพระพุทธเจ้าและคณะสงฆ์สาวกจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ 
พระไตรปิฎกภาษาไทย อรรถกถาภาษาไทย ฎีกาภาษาไทย (หรือบาลี) และเอกสารอ่ืนที่เกี่ยวข้อง 
โดยจะศึกษาควบคู่ไปกับคัมภีร์พระพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่สำคัญ คือ สัทธรรมบุณฑริกสูตร สรวา
สติวาทพุทธจริต มหาวัสตุอวทาน ลลิตวิสตระ ทวาทศวิหรณสูตร บันทึกของภิกษุจีน และเอกสารอ่ืน
ที่เกี่ยวข้อง เพ่ือให้ได้คำตอบตามวัตถุประสงค์การวิจัยที่ได้ตั้งไว้ตอนต้น ทั้งนี้ผู้วิจัยจะใช้วิธีการศึกษา
แบบการตีความเชิงฆราวาสวิสัย (Secularism Interpretation) เพ่ือนำไปสู่การพิจารณาบริบทเพ่ือ
วิเคราะห์เนื้อหาที่มี รวมถึงนำสิ่งที่วิเคราะห์ได้ไปสู่กระบวนการวิพากษ์ ผู้วิจัยเชื่อว่าการใช้วิธีดังกล่าว
จะทำให้การวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามีความเป็นกลางทางวิชาการ และเขียน
สรุปเชิงพรรณนาต่อไป  
 
ผลการการศึกษา 

วัตถุประสงค์ที่ 1. ผลการวิจัยพบว่าข้อมูลเรื่องพระเทวทัตที่กลายมาเป็นข้อถกเถียงมี
รายละเอียดในคัมภีร์พระพุทธศาสนาแต่ละนิกาย ดังต่อไปนี้ 



126  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
1) ในพระไตรปิฎกฝ่ายเถรวาท ประวัติพระเทวทัตโดยส่วนใหญ่จะปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระ

วินัยปิฎก มหาวิภังค์ และ ขันธกะ ในมหาวิภังค์ประกอบด้วยเรื่องพระเทวทัตทูลขอวัตถุ 5 ประการ
และการทำสังฆเภทจนทำให้พระพุทธองค์ทรงบัญญัติอาบัติสังฆาทิเสสข้อที่ 10 และ 11 ส่วนในขันธ
กะจะประกอบด้วยรายละเอียดที่เพ่ิมเติมมาจากส่วนมหาวิภังค์ ในขันธกะกล่าวถึงตั้งแต่พระเทวทัตอ
อกบรรพชาพร้อมศากยราชกุมารจนถึงเหตุการณ์ที่พระอัครสาวกนำภิกษุ 500 กลับจนพระเทวทัต
อาเจียนเป็นเลือด ส่วนอรรถกถาและคัมภีร์ชั้นรองอ่ืนมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1.1) อรรถกถาชาดก มีเรื่องขยายความจำนวน 78 ชาดก โดยย้อนอดีตชาติที่พระโพธิสัตว์
และพระเทวทัตเคยได้ผูกกรรมกันมา เริ่มตั้งแต่ชาติแรกคือเสริววณิชชาดก (อรรถกถาพระไตรปิฎก
ภาษาไทย, ชาดก เล่มที่ 1 หน้าที่ 175-177 ข้อที่ 3, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2556) 

1.2) อรรถกถาธรรมบท กล่าวถึงวิบากกรรมของพระเทวทัตต่อจากพระไตรปิฎกว่า พระ
เทวทัตนอนเป็นไข้อยู่ 9 เดือน ต่อมาจึงต้องการเข้าเฝ้าพระศาสดา แต่ได้ถูกธรณีสูบก่อนพบพระ
ศาสดาที่ริมฝั่งสระโบกขรณีใกล้วัดเชตวันแล้วไปเกิดในอเวจีถูกตรึงด้วยหลาวเหล็ก (อรรถกถา
พระไตรปิฎกภาษาไทย, ธรรมบท เล่มที่ 1 หน้าที่ 138-141 ข้อที่ 17, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2556) 

1.3) อรรถกถาขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ระบุถึงการพยากรณ์ของพระเมตไตรยพุทธเจ้าว่า 
พระเทวทัตจะไปตรัสรู้เป็นพระปัจเจกพุทธเจ้าอัฏฐิสสระ (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, จูฬนิท
เทส หน้าที่ 80 ข้อที่ 81, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556) 

1.4) มิลินทปัญหาปกรณ์ ตอบปัญหาสำคัญว่า พระพุทธเจ้าบวชให้พระเทวทัตเพราะทรง
ต้องการให้พระเทวท้ตหลุดออกจากวงจรแห่งบาปอกุศลอันไม่จบสิ้น (มิลินทปัญหปกรณ์ฉบับ
ภาษาไทย, หน้า 177 ข้อ 3, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2540) 

2) ในพระไตรปิฎกฝ่ายมหายาน (มหาปิฎกไทโช) ประกอบด้วยประวัติพระเทวทัตจาก
พระพุทธศาสนาหลายนิกาย คือ มหาสังฆิกะ ธัมมคุตติกะ มหิสาสกะ สัพพัตถิกวาทะ และ                  
มูลสัพพัตถิกวาทะ โดยในฝ่ายมหายานก็ปรากฏเรื่องพระเทวทัตใน 2 คัมภีร์หลัก ๆ เช่นกัน คือ           
มหาวิภังค์ และ ขันธกะ เนื้อหาที่เกี่ยวกับพระเทวทัตที่เป็นส่วนตำนานหลักเหมือนกันกับฝ่ายเถรวาท 
จะมีรายละเอียดกว้างขวางออกไปตามแต่ละนิกาย มหาสังฆิกะกล่าวถึงพระเทวทัตเพียงแค่การทูลขอ
วัตถุ 5 ประการและการกระทำสังฆเภท ส่วนนิกายธัมมคุตติกะ มหิสาสกะ สัพพัตถิกวาทะ                
และมูลสัพพัตถิกวาทะประกอบด้วยเหตุการณ์ที่พระเทวทัตกระทำอาชญกรรมต่อพระพุทธเจ้า       
หลายเหตุการณ์ ในคัมภีร์ชั้นรองอย่างชาดกและอวทานของฝ่ายมหายาน ได้แก่ ลลิตวิสตระ พุทธจริต 
มหาวัสตุอวทาน สัทธรรมบุณฑริกสูตร และทวาทศวิหรณสูตร มีรายละเอียดดังนี้ 

2.1) ลลิตวิสตระ พระเทวทัตเป็นบุคคลที่มีศักยภาพและสมรรถภาพด้อยกว่า พระโพธิสัตว์ 
ในคัมภีร์ได้พรรณนาเหตุการณ์ประลองศิลปศาสตร์และวิทยายุทธ พระโพธิสัตว์มี          พระราช
สมรรถภาพทั้งสองด้านแบบที่ไม่มีใครเทียบ เนื้อเรื่องจึงแสดงออกถึงการยกย่องพระโพธิสัตว์ให้มี
ความสามารถเหนือกว่าทุกคนโดยเฉพาะพระเทวทัต พระพุทธเจ้าจึงเป็นบุคคลที่ควรยกย่อง        
อย่างสูงสุดในฐานะผู้ที่ปราศจากข้อกังขาใด ๆ ทั้งในด้านร่างกายที่เข้มแข็ง สติปัญญาที่ รอบรู้           
และจิตใจที่กอรปด้วยเมตตากรุณา (Mitra, R., 1881) 



127 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
2.2) พุทธจริต พระเทวทัตมีจิตคิดร้ายต่อพระพุทธเจ้าเพราะความริษยาในพระเกียรติคุณของ

พระพุทธองค์ แม้พระเทวทัตจะออกบวชในสำนักพระศาสดาพร้อมกับเจ้าชายตระกูลศากยะ แต่นิสัย
ในตอนเป็นสมณะก็มิได้เหมือนกับสาวกองค์อ่ืน กลับคิดแบ่งแยกสงฆ์เพ่ือปกครองและกระทำการ
วางแผนเพ่ือปลงพระชนม์ใน 2 วาระ คือ กลิ้งหินลงจากเขาคฤธรกูฏะและปล่อยช้างบ้าคลั่ง แต่พระ
พุทธองค์ก็มิทรงปรินิพพานด้วยความพยายามนั้น (Willemen, C., 2009) 
 2.3) มหาวัสตุอวทาน ประวัติความเป็นมาของพระเทวทัตในคัมภีร์มหาวัสตุทั้ง  3 ตอน จะ
ประกอบด้วย ตอนแรกพระเทวทัตจะเกี่ยวข้องกับพระโพธิสัตว์ในฐานะคู่วิบากกรรมซึ่งอยู่ในรูปแบบ
ชาดกท้ังสามเรื่อง ในตอนที่ 2 เป็นเรื่องเล่าประเภทชาดกผสมเหตุการณ์สมัยเยาว์วัยที่แสดงศักยภาพ
ของพระโพธิสัตว์ที่เหนือกว่าพระเทวทัตในเรื่องความเป็นผู้นำและพละกำลัง ส่วนตอนที่ 3 เป็น
เหตุการณ์สมัยออกบวชจนถึงเริ่มเข้าสู่เพศสมณะในสมัยพุทธกาล แสดงสัญญาณเริ่มต้นว่าการบำเพ็ญ
ในเพศสมณะจะไม่บรรลุวัตถุประสงค์และการปฏิบัติของพระพุทธองค์ที่แตกต่างจากกุลบุตรศากยราช
คนอ่ืน ๆ (สำเนียง เลื่อมใส, 2553, Jones, J.J., 1952) 
 2.4) สัทธรรมบุณฑริกสูตร พระพุทธเจ้าทรงตรัสกับภิกษุทั้งหลายถึงอดีตชาติของพระองค์
ในขณะแสวงหาโมกขธรรม พระเทวทัตเป็นฤาษีผู้รู้ธรรมนั้นได้สอนธรรมแก่พระโพธิสัตว์ พระพุทธองค์
ทรงยกย่องพระเทวทัตดุจกัลยาณมิตรเพราะทำให้ทรงตรัสรู้ได้ และทรงพยากรณ์อนาคตของพระ
เทวทัตว่าจะได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระนามว่า เทวราช ในท้ายบทของคัมภีร์พรรณนาถึง
คุณแห่งการยอมรับพระสูตรในบทนี้ว่ามีอานิสงส์ใหญ่โดยเฉพาะจะถึงสุคติโลกมนุษย์ และสวรรค์ 
(ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์, 2543, Kubo, T., Yuyama, A., 2007) 

2.5) ทวาทศวิหรณสูตร จัดเป็นชาดกเรื่องหนึ่ง กล่าวถึงประวัติพระเทวทัตว่า เกิดวันที่ 7 
เมษายน (ก่อนพระโพธิสัตว์ 1 วัน) เป็นโอรสของพระเจ้าอมิโตทนะ และมีพระอนุชาหนึ่งพระองค์ชื่อ
ว่า เจ้าชายอานนท์ (มหาปิฎกไทโชภาษาจีน, เล่มที่ 4 พระสูตรที่ 195 หน้าที่ 146 แถวที่ 3 บรรทัดที่ 
7-16, CBETA Buddhist Electronic Buddhist Scripture Foundation, 1988) 

3) บันทึกของภิกษุจีน 3 รูป คือ ฟาเหียน เสวียนจ้าง และอ้ีจิง 
ภิกษุฟาเหียนจาริกไปอินเดียเมื่อประมาณคริสต์ศตวรรษที่ 5 เขาพบว่า ในที่นั้นมีกลุ่มนักบวช

ซึ่งเป็นสาวกของพวกพระเทวทัตที่นับถือเฉพาะพระพุทธเจ้า 3 พระองค์ก่อนหน้า ได้แก่ พระกกุสันท
พุทธเจ้า พระโกนาคมนพุทธเจ้า และพระกัสสปพุทธเจ้าเท่านั้น และไม่พบว่านักบวชเหล่านั้นนับถือ
พระศากยมุนีพุทธเจ้า (Deeg, M., 1999) ภิกษุเสวียนจ้างได้เดินทางไปอินเดียแถบเบงกอลตะวันตกที่
เมืองกรรณสุวรรณ ได้สำรวจพบอาราม 3 แห่งซึ่งน่าจะเป็นที่จำอยู่ของพวกสาวกพระเทวทัต 
เนื่องจากผู้บันทึกสังเกตเห็นข้อวัตรบางประการ เช่น การไม่บริโภคผลิตภัณฑ์จากนมซึ่งเป็นหนึ่งในข้อ
ห้ามของนิกายดังกล่าว (Dutt, N., 1978, Deeg, M., 1999) ภิกษุอ้ีจิงบันทึกประวัติของสาวกพระ
เทวทัตไว้ในอรรถกถาแห่งคัมภีร์นิกายมูลสัพพัตถิกวาทะ-กรรมวาจนาว่า ปรากฏภิกษุนิกายเทวทัต
จำนวนมากในดินแดนแถบตะวันตก (อินเดียตะวันตก?) มีจำนวนมากท่ีอยู่ปะปนกับภิกษุท้ังหลายที่นา
ลันทา สมาทานกฎระเบียบของพระพุทธเจ้าบางเวลา และบิณฑบาตโดยใช้น้ำเต้าแทนบาตร ภิกษุ
พวกนี้เป็นพวกนอกรีตในสายตาภิกษุปกติ จากที่มีหลักฐานในบันทึกเหล่านี้จึงเป็นเครื่องยืนยันได้ว่า 
แนวคิดของพระเทวทัตมิได้สูญหายไปภายหลังจากพระเทวทัตถูกธรณีสูบ ยังคงมีการสืบทอดโดย
สาวกของพระเทวทัต  



128  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
จากผลการศึกษาเชิงเปรียบเทียบคัมภีร์ทั้งฝ่ายเถรวาทและมหายาน ผู้วิจัยได้นำการศึกษา

ของมูเคอจีมาเป็นกรอบ ทำให้ได้ทราบว่า คัมภีร์ฝ่ายเถรวาทเริ่มบันทึกประวัติพระเทวทัตในทางบาป
อกุศลในคัมภีร์วินัยปิฎก วิภังค์ อันเป็นคัมภีร์ที่เก่าแก่ก่อน ต่อมาคัมภีร์วิภังค์และคัมภีร์ขันธกะของ
นิกายที่แตกออกมาจากเถรวาทก็รับอิทธิพลทางคัมภีร์โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ เถรวาทวินัย         
จุลวรรค สังฆเภทขันธกะ มีมากที่สุด 15 เรื่อง , มหิสาสกวินัย วิภังค์ มีมากที่สุด 15 เรื่อง, ธัมมคุตติก
วินัย วิภังค์ มีมากที่สุด 14 เรื่อง, สัพพัตถิกวาทวินัย เทวทัตวัสตุ มีมากที่สุด 16 เรื่อง และมูลสัพพัตถิ
กวาทวินัย สังฆเภทวัสตุ มีมากที่สุด 26 เรื่อง ส่วนคัมภีร์ฝ่ายมหายาน ได้แก่ มหาสังฆิกวินัย-วิภังค์ มี 
2 เรื่อง คัมภีร์ชั้นรองอย่างลลิตวิสตระ มี 2 เรื่อง, พุทธจริต มี 4 เรื่อง, มหาวัสตุอวทาน มี 4 เรื่อง 
และสัทธรรมปุณฑริกสูตรไม่มีกล่าวไว้ และจาก คัมภีร์พระวินัยของนิกายเถรวาทถึงนิกาย             
สัพพัตถิกวาทะบันทึกประวัติพระเทวทัตในจำนวนที่ไม่ต่างกันมากประมาณ 14-16 เรื่อง แต่ละเรื่องก็
เหมือนหรือคล้ายกันในเนื้อหาสาระ แต่เมื่อนิกายมูลสัพพัตถิกวาทะบังเกิดขึ้น นิกายดังกล่าวก็ได้ขยาย
เรื่องพระเทวทัตให้กว้างขวางออกไป สรุปได้ว่าพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายที่แตกออกมา 
คือ มหิสาสกะ ธัมมคุตติกะ สัพพัตถิกวาทะ มีพัฒนาการเรื่องประวัติของพระเทวทัตอันคงที่ เว้นแต่
นิกายมูลสัพพัตถิกวาทะเท่านั้นที่ขยายเรื่องพระเทวทัตออกไปเป็นจำนวนมากโดยภาพรวมแล้วฝ่าย
เถรวาทบันทึกเรื่องพระเทวทัตมากกว่าคัมภีร์ฝ่ายมหายาน คือ มหาสังฆิกะและโลโกตตราวาท ดังนั้น 
ทำให้แบ่งสายคัมภีร์ออกได้เป็น 2 กลุ่มคือ กลุ่มเถรวาทและที่ได้รับอิทธิพลจากเถรวาท และกลุ่ม
มหายาน 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า ผู้วิจัยพบข้อถกเถียงดังตอ่ไปนี้ 
2.1 พระเทวทัตเสนอวัตถุ 5 ประการด้วยเจตนาอย่างไร? พระไตรปิฎกระบุถึงวัตถุ 5 

ประการว่าเป็นธุดงควัตรที่เคร่งครัดแต่พระพุทธเจ้าจึงมิทรงอนุญาตให้ปฏิบัติตลอดชีวิต นักวิชาการ
คือเรจินัลด์ เอ เรย์ มองว่า คณะสงฆ์เถรวาทเป็นปัจจัยสำคัญที่ไม่ยอมให้บัญญัติวัตรเหล่านั้นเพราะ
นิยมการอยู่ในเขตบ้านมากกว่าเขตป่า (Ray, R.A., 1999) ในขณะที่พระเทวทัตทูลขอเรื่องการอยู่ป่า
เป็นวัตรโดยตลอดชีวิต ข้อถกเถียงนี้จึงเกิดประเด็นว่า พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญการอยู่ป่าตั้งแต่เริ่ม
ก่อตั้งพระศาสนาดังแสดงในคัมภีร์ขันธกะมหาวรรคว่า “บรรพชาอาศัยเสนาสนะคือควงไม้ เธอพึงทำ
อุตสาหะในเสนาสนะคือ ควงไม้นั้นจนตลอดชีวิต อติเรกลาภ คือ วิหาร...” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 
เล่มที่ 4 ข้อที่ 73 หน้าที่ 102, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  แต่ทำไมคณะสงฆ์
เถรวาทจึงไม่ยอมให้มีการอยู่ป่าดังที่เสนอ ในพระไตรปิฎกให้เหตุผลว่า “ภิกษุรูปใดปรารถนาก็จงอยู่
ป่าเถิด ภิกษุรูปใดปรารถนาก็จงอยู่ในละแวกบ้านเถิด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 7 ข้อที่ 343 
หน้าที่ 200, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ส่วนเรย์อ้างว่า “ความเคร่งครัดของ
พระเทวทัตในวัตรแบบธุดงค์เป็นเหตุผลสำคัญที่ทำให้ผู้แต่งคัมภีร์ยุคต่อมามองเขาในแง่ร้าย” (Ray, 
R.A., 1999) ส่วนอ็องเดร บาโร มองว่า พระเทวทัตแค่ต้องการพระพุทธศาสนาที่บริสุทธิ์กลับมาอีก
ครั้ง (Bareau, A., 1997) จะเห็นได้ว่าการตีความเจตนาของพระเทวทัตในยุคต่อมาเป็นไปในทางบวก
มากขึ้น 

2.2 ทำไมฝ่ายเถรวาทจึงมองพระเทวทัตในแง่ร้ายมากกว่าฝ่ายมหายาน? จุดบ่งชี้สำคัญที่
แสดงออกว่านิกายเถรวาทมองพระเทวทัตในแง่ร้ายคือ การบันทึกประวัติอันเป็นการกระทำบาปตั้งแต่
ข้อมูลชั้นพระไตรปิฎกอันปรากฏมาในพระวินัยปิฎก ขันธกะ ฝ่ายเถรวาทและนิกายที่แยกออกมาจาก



129 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เถรวาทคือ ธัมมคุตติกะ มหิสาสกะ สัพพัตถิกวาทะ และมูลสัพพัตถิกวาทะ ส่วนพระไตรปิฎกฝ่าย
มหายาน (มหาสังฆิกะ) กลับไม่กล่าวถึงชื่อพระเทวทัตในคัมภีร์ส่วนเดียวกัน (พระมหาปิฎกไทโช, เล่ม
ที่ 22 พระสูตรที่ 1425 หน้าที่ 489 แถวที่ 3 บรรทัดที่ 9-18) แต่กลับปรากฏเรื่องบาปอกุศลในคัมภีร์
อ่ืน เช่น คัมภีร์วิภังค์ (พระมหาปิฎกไทโช, เล่มที่ 22 พระสูตรที่ 1425 หน้าที่ 281 แถวที่ 3 บรรทัดที่ 
12 ถึง หน้าที่ 284 แถวที่ 3 หน้าที่ 11) เมื่อไม่มีข้อมูลเรื่องการทำบาปของพระเทวทัตในส่วนนี้จึงทำ
ให้เกิดคำถามว่า เพราะเหตุใดฝ่ายมหายาน (มหาสังฆิกะ) จึงไม่บันทึกเหมือนกับฝ่ายเถรวาท นำไปสู่
ข้อสังเกตว่า ฝ่ายมหายานอาจมีทัศนคติต่อพระเทวทัตดีกว่าฝ่ายเถรวาทเพราะเนื่องจากเป็นผู้เห็นต่าง
ทางข้อวัตรเหมือนกันดังแสดงออกในวัตถุ 10 ประการที่เป็นมูลเหตุแห่งการสังคายนาครั้งที่ 2 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 7 ข้อที่ 446 หน้าที่ 373, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ส่วนฝ่ายเถรวาทที่มองพระเทวทัตว่าเป็นคนบาปนั้น ผู้วิจัยสันนิษฐานว่าเพราะต้องการคณะ
สงฆท์ีเ่ป็นเอกภาพและเพ่ือไม่ให้เกิดการเลียนแบบในอนาคต  

2.3 ทำไมจึงเกิดการตีความพระเทวทัตในแนวทางใหม่จากภายในพระพุทธศาสนาเอง เช่น 
คัมภีร์ฝ่ายเถรวาท คัมภีร์ฝ่ายมหายาน? คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาคือพระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นรองมี
วิวัฒนาการของการตีความพระเทวทัต คือ พระไตรปิฎกกล่าวถึงบาปอกุศลและคติของพระเทวทัตไป
ในทางเดียวกันคือนรก เช่น ในฝ่ายเถรวาทปรากฏพุทธพจน์ว่า “พระเทวทัตจะต้องเกิดในอบาย ตก
นรก ตั้งอยู่ตลอดกัป เยียวยาไม่ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่  22 ข้อที่ 62 หน้าที่ 565, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และนิกายมหาสังฆิกะว่า พระพุทธองค์ตรัสถึง
วิบากกรรมของพระเทวทัตคือจะต้องตกนรก (พระมหาปิฎกไทโช, เล่มที่ 22 พระสูตรที่ 1425 หน้าที่ 
281 แถวที่ 3 บรรทัดที่ 12 ถึง หน้าที่ 284 แถวที่ 3 หน้าที่ 11) ต่อมาคัมภีร์ชั้นรอง ได้แก่ อรรถกถาขุ
ททกนิกาย จูฬนิทเทส ได้ตีความต่อไปว่าพระเทวทัตจะสำเร็จเป็นพระปัจเจกพุทธเจ้าอัฏฐิสสระ 
(อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, จูฬนิทเทส หน้าที่ 80 ข้อที่ 81, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2556) และมิลินทปัญหปกรณ์ก็กล่าวถึงเช่นเดียวกัน (มิลินทปัญหาปกรณ์ภาษาไทย, ข้อที่ 3 
หน้าที่ 176, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2540) ส่วนฝ่ายมหายานในสัทธัมบุณฑริก
สูตรยกย่องถึงสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (Kubo, T., Yuyama, A., tr., 2007) เป็นต้น ดังนั้น ถ้า
ศึกษาประวัติพระเทวทัตตามลำดับคัมภีร์จะเห็นว่ามีความพยายามตีความพระเทวทัตไปในทางบวก
มากขึ้นในคัมภีร์ชั้นรองที่ต่อมาจากชั้นพระไตรปิฎก ผู้วิจัยสันนิษฐานว่าเพราะผู้เรียบเรียงคัมภีร์
ต้องการให้ประวัติพระเทวทัตสอดคล้องกับเรื่องกฎแห่งกรรมเพราะไม่มีวิบากกกรรมใดจะยั่งยืน
ตลอดไป อีกทั้งกุศลกรรมของพระเทวทัตมีอยู่ ดังนั้นชีวิตในอนาคตของพระเทวทัตย่อมประสบกับ
วิบากที่เป็นกุศลเป็นอันมาก 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า มีประเด็นวิพากษ์ดังต่อไปนี้ 
3.1 ทัศนคติของพระพุทธศาสนาทั้งสองนิกายต่อพระเทวทัตต่างกันในบางประเด็นและ

เหมือนกันในบางประเด็น ประเด็นที่เหมือนกันคือในคัมภีร์ฝ่ายเถรวาทและมหายานเห็นตรงกันว่าพระ
เทวทัตกระทำสังฆเภทด้วยเจตนาไม่บริสุทธิ์ เช่น ในสังฆเภทขันธกะของนิกายเถรวาท (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย, เล่มที่ 7 ข้อที่ 343 หน้าที่ 199, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ใน
สังฆาทิเสสสิกขาบทของนิกายธัมมคุตติกะ (พระมหาปิฎกไทโช, เล่มที่ 22 พระสูตรที่ 1428 หน้าที่ 
594 แถวที่ 1 บรรทัดที่ 28 ถึง แถวที่ 2 บรรทัดที่ 4) และในสังฆาทิเสสสิกขาบทของนิกายมหาสังฆิ



130  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
กะ (พระมหาปิฎกไทโช, เล่มที่ 22 พระสูตรที่ 1425 หน้าที่ 281 แถวที่ 3 บรรทัดที่ 12 ถึง หน้า 284 
แถวที่ 3 บรรทัดที่ 11)  เป็นต้น พระเทวทัตยังเกิดมาเพ่ือเป็นบททดสอบให้แก่พระโพธิสัตว์ทั้งใน
อดีตชาติและปัจจุบันชาติ ต่อเมื่อพระศาสดาปรินิพพานไปแล้ว พระเทวทัตก็จะได้บำเพ็ญบารมีจน
บรรลุโพธิญาณหรือปัจเจกโพธิญาณได้ ประเด็นที่ต่างกันคือระดับของการพรรณนาคุณและโทษในที่
ไม่เท่ากัน ฝ่ายเถรวาทและนิกายที่แยกออกมาพรรณนาโทษของพระเทวทัตมี 15 ถึง 26 เรื่อง 
มากกว่าฝ่ายมหายานที่มี 2 ถึง 11 เรื่องเท่านั้น และยังพรรณนาคุณน้อยกว่าอีกด้วย (ฝ่ายเถรวาทยก
ย่องให้เป็นพระปัจเจกพุทธเจ้า ส่วนฝ่ายมหายานยกย่องให้เป็นพระพุทธเจ้า) ทั้งนี้ผู้วิจัยมีความเห็นว่า
คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาจะพรรณนาคุณและโทษผ่านทางเรื่องราวในคัมภีร์โดยใช้กฎแห่งกรรมมา
ดำเนินเรื่องที่ทั้งสองผูกพันกันมาอย่างยาวนานอันแสดงออกในชาดกและอวทาน อีกท้ังยังใช้หลักการ
แบ่งขั้วสองฝ่ายเป็นธรรมะกับอธรรมมาเปรียบเพ่ือให้เห็นความแตกต่างระหว่างความดีและความชั่วที่
มีพระพุทธเจ้าและพระเทวทัตเป็นสัญลักษณ์ 

3.2 ข้อวัตรและข้อปฏิบัติที่แตกต่างกันทำให้เกิดการแยกตัวของสมาชิกในหมู่คณะ เช่น วัตถุ 
5 ประการของพระเทวทัต และวัตถุ 10 ประการของพวกภิกษุวัชชีบุตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่ม
ที่ 7 ข้อที่ 446 หน้าที่ 343, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้วิจัยมีความเห็นว่า 
พระเทวทัตและบรรดาผู้เห็นต่างในสมัยสังคายนาทั้งหลาย เมื่อมีความเห็นที่แตกต่างในวัตรปฏิบัติ ก็
ได้ตัดสินใจแยกคณะออกมาเพ่ือให้สอดคล้องกับความเห็นและความเชื่อของตน ผู้วิจัยคิดว่าเรื่องการ
เป็นคู่ปรับกันระหว่างพระพุทธเจ้าและพระเทวทัตน่าจะเริ่มต้นที่การไม่ลงรอยกันทางความคิด
โดยเฉพาะเรื่องข้อปฏิบัติ แต่ทั้งนี้กระบวนการทางคัมภีร์ที่บันทึกวีรกรรมของพระเทวทัตที่เกี่ยวกับ
การลอบปลงพระชนม์และเหตุการณ์อ่ืนที่เกี่ยวข้องน่าจะอาศัยความไม่ลงรอยในเรื่องนี้เพ่ือป้องกัน
การกระทำเลียนแบบในอนาคต ทั้งนี้ผู้บันทึกได้ยกหลักความกตัญญูและความสามัคคี มาเป็นสาเหตุ
ของการบัญญัติอนันตริยกรรมและอภิฐาน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556) โดยเฉพาะใน
อรรถกถาชาดกปรากฏเรื่องความอกตัญญูของพระเทวทัตถึง 9 ชาดก มี สีลวนาคชาดก (อรรถกถา
พระไตรปิฎกภาษาไทย, ขุททกนิกาย ชาดก เล่มที่ 2 ข้อที่ 58 หน้า 58-60, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2556) เป็นต้น ด้วยเหตุผลที่ยกมานี้ทำให้อนุมานได้ว่าคณะสงฆ์ไม่ต้องการให้มี
ความแตกแยกทางความคิด ความเชื่อ และการปฏิบัติของหมู่คณะ การตั้งสิกขาบทและหลักธรรมมา
เป็นมาตรการตัดสินจึงเป็นทางเลือกที่สมเหตุสมผลด้วยความหวังให้พระศาสนาเดิมแท้มั่นคงด้วย
หลักการอันบริสุทธิ์ต่อไปในอนาคต 

3.3 เนื้อหาบางตอนในคัมภีร์มีความไม่สมเหตุสมผลของเหตุการณ์ซึ่งเป็นข้อจำกัดของ
การศึกษาวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น พระเทวทัตเสื่อมจากฌานแต่ยังสามารถผลักหินก่อน
ใหญ่ได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย, เล่มที่ 7 ข้อที่ 333 หน้าที่ 174, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เป็นต้น ผู้บันทึกน่าจะมีวัตถุประสงค์เพ่ือสร้างมาตรการบางอย่างมิให้ภิกษุอ่ืนนำพระ
เทวทัตมาเป็นต้นแบบ ถ้าลัทธิพระเทวทัตยังคงมีผู้สืบทอดอยู่ตามบันทึกของภิกษุจีนแสดงว่าเนื้อหาใน
คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาไม่ว่าจะนิกายใดที่ได้บรรยายเรื่องพระเทวทัตว่าถูกธรณีสูบลงนรกอาจจะ
เป็นไปในเชิงเปรียบเทียบหรือเชิงสัญลักษณ์ ข้อปฏิบัติของพระเทวทัตยังคงสืบต่อโดยภิกษุบางพวกอยู่
อย่างน้อยก็สมัยที่ภิกษุอ้ีจิงได้ไปสำรวจ (Deeg, M., 1999) ข้อมูลเหล่านี้บ่งชี้ว่าพระเทวทัตและพวกไม่
ยอมรับนับถือพระพุทธเจ้าพระองค์ปัจจุบัน การวิจัยในหัวข้อพระเทวทัตในฐานะคู่ปรับกับ



131 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
พระพุทธเจ้าในเชิงวิชาการจึงต้องอาศัยการตีความแบบดั้งเดิมเชิงคัมภีร์และการตีความแบบยืดหยุ่น
หรือฆราวาสวิสัย ดังแสดงออกในวิธีการตีความของเรย์และบาโรที่กระทำต่อเรื่องพระเทวทัตเป็นการ
ตีความแบบฆราวาสโดยอาศัยข้อมูลจากคัมภีร์และบันทึกของภิกษุจีนประกอบกัน นำข้อมูลที่ได้มา
ประมวลผลแล้วตีความแบบยืดหยุ่นโดยให้มีความเป็นไปได้บวกกับบริบททางสังคมและวัฒนธรรม
ประกอบ 
 
อภิปรายผลการวิจัย  
  ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า พระพุทธศาสนาฝ่ายมหายานมีทัศนคติต่อพระเท
วทัตดีกว่าฝ่ายเถรวาท ทั้งนี้อาจเป็นเพราะคัมภีร์ฝ่ายเถรวาทและ 4 นิกายที่แตกออกมาโดยแยกสาย
กับนิกายมหาสังฆิกะตอนสังคายนาครั้งที่ 2 นั้นมีทัศนคติต่อผู้ที่แยกนิกายคือพวกวัชชีบุตรหรือฝ่าย
มหาสังฆิกะเหมือนกับคราวพระเทวทัตเสนอวัตถุ 5 ประการและกระทำสังฆเภท ผู้วิจัยจึงได้ข้อ
สันนิษฐานว่า นิกายมหายานที่มีต้นกำเนิดจากมหาสังฆิกะมีทัศนคติเชิงบวกมากกว่าฝ่ายเถรวาท 
เพราะข้อบ่งชี้คือทัศนคติที่มีต่อผู้ที่แยกนิกายเหมือนกันและด้วยจำนวนเรื่องพระเทวทัตฝ่ายเถรวาท
พัฒนาไปเป็นจำนวนมาก สอดคล้องกับงานวิจัยของพิสวเทพ มูเคอจี (Biswadeb Mukherjee) ที่ว่า 
ตำนานของพระเทวทัตในสมัยเริ่มแรกน่าจะมีแค่ 2-3 เรื่อง แต่หลังจากสังคายนาครั้งที่ 2 นิกายเถร
วาทและนิกายที่แตกออกมาก็เพ่ิมเติมเป็น 15 ตำนานหลัก ส่วนนิกายมหาสังฆิกะก็บันทึกไว้เพียง 2 
เหตุการณ์สำคัญคือ พระเทวทัตเสนอวัตถุ 5 ประการและกระทำสังฆเภทเท่านั้น จึงเป็นเหตุผลที่ว่า
ตำนานพระเทวทัตของนิกายมหาสังฆิกะไม่สามารถเชื่อมโยงกับตำนานของฝ่ายเถรวาทและนิกายที่
แยกออกได้เลย (Mukherjee, B., 1966) 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า เรื่องพระเทวทัตโดยใช้การตีความ 2 แบบคือ แบบ
เคร่งครัดที่ตีความตามตัวบททางคัมภีร์กับแบบยืดหยุ่นหรือตีความแบบฆราวาสวิสัย ผู้วิจัยเห็นด้วยกับ
การตีความแบบที่สองเพราะทำให้ได้ข้อมูลรอบด้านกว่าแบบแรก และทำให้ได้ผลการศึกษาว่า บริบท
ข้อถกเถียงเรื่องพระเทวทัตเกิดขึ้นจากเนื้อหาทางคัมภีร์ที่พัฒนามาในรูปแบบเฉพาะ เช่น ผู้บันทึก
อรรถกถาชาดกใช้ค่านิยมของสังคม ได้แก่ เรื่องความบริสุทธิ์ของบุคคล เรื่องนรกสวรรค์ เรื่องการ
บำเพ็ญบารมี และเรื่องกฎแห่งกรรมมาเป็นหลักการบันทึก ทั้งนี้อาจเป็นเพราะ ผู้บันทึกคัมภีร์ต้องการ
จะสะท้อนการกระทำของพระเทวทัตให้สมเหตุสมผลกันกับประวัติในพระไตรปิฎกว่า การกระทำของ
พระเทวทัตมิใช่ความบังเอิญที่เกิดในชาติปัจจุบันเท่านั้น ผู้บันทึกคัมภีร์อาจจะมีเจตนาให้พระเทวทัต
เป็นคู่ปรับกับพระพุทธเจ้าเพ่ือสร้างข้อเปรียบเทียบเพ่ือให้เห็นความแตกต่างระหว่างความดีและความ
ชั่ว หรือหวังให้พระเทวทัตเป็นบททดสอบของการสร้างบารมี ดังนั้นถ้าตีความประวัติพระเทวทัตตาม
แนวฆราวาสวิสัยแล้วก็จะทำให้ทราบถึงวัตถุประสงค์และหลักการบันทึกคัมภีร์ของผู้บันทึก และทำให้
ทราบว่าเรื่องพระเทวทัตมีพัฒนาการอย่างไรภายใต้บริบทต่าง ๆ ที่ผ่านมา สอดคล้องกับงานวิจัยของ 
พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย ว่า “พระเทวทัตเกิดมาเพ่ือทำให้พระโพธิสัตว์ได้สร้างสมบารมีในด้าน
ต่าง ๆ ...” (พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ์), 2546) 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า พระเทวทัตยังคงมีชีวิตอยู่หลังจากนั้นพร้อมกับ
การสถาปนาข้อวัตรของตนเป็นลัทธิหนึ่งภายในพระพุทธศาสนา แต่เพราะขัดแย้งเรื่องข้อวัตรโดยตรง
กับพระศาสดา จึงทำให้ผู้บันทึกคัมภีร์จำเป็นต้องสร้างมาตรการเชิงพระวินัยและจริยธรรมมาป้องกัน



132  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ปัญหาที่อาจจะเกิดขึ้นอีก ทั้งนี้อาจเป็นเพราะไม่ต้องการให้เกิดการกระทำเลียนแบบในอนาคต 
งานวิจัยของบาโรและเรย์จึงสอดคล้องกันกับของผู้วิจัยด้วยสาเหตุที่ยกมา สอดคล้องกับงานวิจัยของ 
อ็องเดร บาโร (André Bareau) ที่ได้วิจัยพระเทวทัตในบทความชื่อ พระเทวทัตและปฐมสังฆเภท 
(Devadatta and the first schism) ที่กล่าวว่า เรามักจะลืมพิจารณาบริบทด้านสังคมและเศรษฐกิจ
ของแคว้นมคธในสมัยนั้น ซึ่งความเจริญเหล่านี้มีผลต่อความเป็นอยู่ของคณะสงฆ์ในสมัยพุทธกาลด้วย 
พระเทวทัตจึงเป็นกังวลกับความเปลี่ยนแปลงดังกล่าว ต่อมาจึงเสนอข้อวัตรที่เคร่งครัดให้เหมือนสมัย
พระศาสนาในยุคเริ่มแรก (Bareau, A., 1997) แต่คณะสงฆ์เดิมเห็นว่าไม่ควรจะปรับตามพระเทวทัต 
พระเทวทัตจึงแยกคณะไปถือวัตรของตนต่างหาก ทำให้คณะสงฆ์เดิมไม่พอใจ (Ray, R.A., 1999) 
และงานวิจัยของ เรจินัลด์ เอ เรย์ (Reginald A. Ray) ที่วิจัยเรื่องนักบุญ (พระอรหันต์) ในอินเดีย 
(Buddhist Saints in India) เรื่องพระอรหันต์ที่ถูกวิพากษ์วิจารณ์และประณาม (Saints Criticized 
and Condemned) เรย์มีความเห็นว่า วัตถุ 5 ประการของพระเทวทัตขัดแย้งกับบริบทของนิกายเถร
วาทอย่างชัดเจน เพราะพระเทวทัตเป็นภิกษุฝ่ายอรัญวาสี (Forest Buddhism) ที่ตรงกันข้ามกับคณะ
สงฆ์ส่วนใหญ่ที่เป็นภิกษุฝ่ายคามวาสี  (Settled Monasticism) ถ้าพระเทวทัตทำสังฆเภทก็ด้วย
เหตุผลเดียวคือต้องการประพฤติวัตรที่เคร่งครัดแบบธุดงค์ ทำให้เขาและคณะไม่เป็นที่ยอมรับจาก
คณะสงฆ์หลัก (Ray, R.A., 1999) 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

การตีความประวัติพระเทวทัตสามารถทำได้ ๒ แบบ คือ แบบตามตัวบททางคัมภีร์และแบบ
ฆราวาสวิสัย 

  
1) การตีความตามตัวบททางคัมภีร์ หมายถึง ผู้ตีความศึกษาประวัติพระเทวทัตจากคัมภีร์ทาง

พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายานแล้วสรุปไปตามเนื้อเรื่องที่ปรากฏมาตามคัมภีร์ การตีความแบบ
เคร่งครัดตามคัมภีร์ มีกระบวนการดังนี้ คือ 

1.1) การศึกษาจากตัวบททางคัมภีร์ (Text) ได้แก่ เนื้อหา เนื้อเรื่อง เหตุการณ์ แต่จะไม่
ตรวจสอบความสมเหตุสมผลของเหตุการณ์ หรือมองความเข้ากันได้ของเนื้อเรื่องทั้งหมด 

1.2) เมื่อพบข้อขัดแย้ง (Conflict) ในตัวบทให้ศึกษาและสืบนิสัยของตัวละคร (Character) ที่
ปรากฏในคัมภีร์ 



133 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
1.3) เมื่อทราบถึงลักษณะนิสัยของบุคคลในเรื่องแล้วจะทำให้ทราบเจตนาและการกระทำ

สัมพันธ์หรือสอดคล้องกับตัวบทอย่างไร ทำให้เข้าใจตัวบทได้ดีขึ้นและไม่ก่อให้เกิดความขัดแย้งของ
เนื้อเรื่องกับตัวละคร  

1.4) การตีความแบบเคร่งครัดตามคัมภีร์ การตีความคือการพยายามทำความเข้าใจและ
เข้าถึงความเกี่ยวข้องดังกล่าวโดยมิได้สนถึงบริบทว่าจะมีส่วนขัดแย้งกันหรือไม่ การตีความแบบนี้จึงมี
ตัวบททางคัมภีร์เป็นตัวตั้ง ผู้ตีความมีหน้าที่ทำความเข้าใจไปตามตัวบทนั้น หากตัวบทขัดแย้งก็เป็น
หน้าที่ของผู้ตีความเองที่จะต้องตีความใหม่เพ่ือให้เข้าใจเจตนาที่ดีของผู้เขียน 

 
2) การตีความแบบฆราวาสวิสัย หมายถึง ผู้ตีความเล็งเห็นถึงข้อจำกัดและความไม่

สมเหตุสมผลของเรื่องบางอย่างที่ปรากฏในคัมภีร์ ผู้ตีความจึงแสวงหาคำอธิบายและหลักฐานเพ่ิมเติม
โดยพิจารณาบนพ้ืนฐานของความเป็นจริงทางประวัติศาสตร์และบริบทของสังคม การตีความแบบ
ฆราวาสวิสัย มีกระบวนการตีความดังนี้ คือ 

2.1) การศึกษาจากบริบททางคัมภีร์ (Context) ได้แก่ เนื้อหาโดยภาพรวม การลำดับเรื่อง 
ความสมเหตุสมผลของเหตุการณ์ 

2.2) เมื่อพบว่ามีความไม่สมเหตุสมผลจึงไปสู่การตรวจสอบความขัดแย้ง (Conflict) โดย
พิจารณาถึงความเป็นไปได้อ่ืน 

2.3) การพิจารณาความเป็นไปได้จะใช้การวิเคราะห์จากบริบททางสังคมและวัฒนธรรมใน
เวลานั้นเข้ามาร่วมด้วย (รวมถงึศึกษาคัมภีร์ของนิกายอ่ืนที่ร่วมสมัยหรือมีวิวัฒนาการร่วมกัน) 

2.4) เมื่อได้ใช้การวิเคราะห์ความสมเหตุสมผลประกอบกับการคาดการณ์บริบททางสังม
และวัฒนธรรมแล้ว จะได้ผลลัพธ์คือ บริบทของเรื่องในแนวทางใหม่ที่มีการลำดับเรื่องแตกต่างจาก
คัมภีร์ บริบทของเรื่องใหม่จะทำให้ได้ผลต่อมาคือ ลักษณะของตัวละคร (Character) ใหม่ที่ได้จากการ
ตีความแบบฆราวาสวิสัย  

2.5) และเมื่อได้ลักษณะนิสัยของตัวละครใหม่ก็จะทำให้การตีความบริบทที่เกี่ยวข้องกับ
บุคคลนั้นเปลี่ยนแปลงจากเดิม การตีความแบบนี้จะตีความเจตนารมณ์ของผู้แต่งด้วยว่ามีเจตนา
อย่างไรต่อตวัละครดังกล่าว 

ในงานวิจัยฉบับนี้ ผู้วิจัยต้องการเปิดประเด็นในการศึกษามุมมองใหม่ต่อพระเทวทัต เพราะ
จากการทบทวนวรรณกรรมทำให้ทราบว่ามีงานวิจัยภาษาไทยจำนวนมากที่ใช้การตีความตามตัวบท
คัมภีร์แต่ขาดการตีความแบบฆราวาสวิสัย งานตีความอย่างหลังนี้พบได้ในงานเขียนภาษาอังกฤษที่มี



134  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
วัฒนธรรมการตีความแบบฆราวาสวิธีที่เข้มข้น ทำให้ได้แง่มุมอ่ืนของพระเทวทัตและบริบทของสังคม
ในสมัยพุทธกาลด้วย 

 
บทสรุป 

บทความวิจัยฉบับนี้นำเสนอการศึกษาเรื่องพระเทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน ผู้วิจัยใช้การสำรวจหลักฐานเชิงคัมภีร์ ได้แก่ พระไตรปิฎกและ
คัมภีร์ชั้นรอง รวมถึงเอกสารที่เกี่ยวข้องโดยมีบันทึกของภิกษุจีน 3 รูป เป็นต้น การศึกษาและวิจัยใน
ประเด็นดังกล่าวกระทำโดยใช้วิธีการตีความ 2 แบบคือ แบบตีความตามตัวบททางคัมภีร์และแบบ
ฆราวาสวิสัย ที่ต้องใช้การตีความทั้ง 2 แบบก็เพราะว่าจะทำให้ทราบถึงบริบทของข้อถกเถียงเรื่องพระ
เทวทัตในฐานะคู่ปรับพระพุทธเจ้าที่ปรากฏมาในคัมภีร์และพิจารณาถึงการวิเคราะห์ของผู้ศึกษาใน
เรื่องนี้ในเชิงวิชาการอีกด้วย อย่างไรก็ตาม ผลจากการสำรวจตัวบททางคัมภีร์และการวิเคราะห์ของ
ผู้ อ่ืนจะทำให้ได้ประเด็นไปวิพากษ์ว่ า ประวัติพระเทวทัตที่ปรากฏมาในคัมภีร์นั้นมีความไม่
สมเหตุสมผลบางประการอย่างเช่น งานวิจัยของพระมหาไกรวรรณที่มีข้อจำกัดอยู่เพียงคัมภีร์ฝ่ายเถร
วาทเท่านั้นซึ่งทำให้ตีความได้แต่เพียงว่า ผู้เรียบเรียงคัมภีร์ต้องการให้พระเทวทัตเป็นเครื่องมือในการ
สร้างบารมีของพระพุทธเจ้าเท่านั้น แต่ก็มีผู้ศึกษาประเด็นนี้จำนวนหนึ่งที่เห็นแย้งกับประเด็นดังกล่าว 
เช่น อ็องเดร บาโร แมกซ์ ดีก และเรจินัลด์ เอ เรย์ เป็นต้น ที่พบว่า การบันทึกประวัติพระเทวทัตทาง
คัมภีร์มีความไม่สมเหตุสมผลของเรื่อง เพราะพวกเขาเชื่อว่า พระเทวทัตน่าจะมีเจตนาที่ดีที่เสนอวัตถุ 
5 ประการและไม่ได้คิดปองร้อยพระพุทธเจ้า การตั้งคำถามต่อเจตนารมณ์ของผู้บันทึกคัมภีร์จะทำให้
ทราบถึงความจำเป็นในสถานการณ์ดังกล่าวว่า เพราะต้องการให้หมู่คณะมีความเป็นเอกภาพมากกว่า
ที่จะสะท้อนความจริงเรื่องพระเทวทัต ส่วนผู้ตีความพระเทวทัตในชั้นหลังแบบฆราวาสวิธีก็สะท้อน
ตัวตนของพระเทวทัตได้สมเหตุสมผลกว่า เพราะอาศัยการวิเคราะห์ตามบริบททางสังคมและ
เศรษฐกิจประกอบกับหลักฐานอืน่ ๆ ที่ปรากฏมาในชั้นหลังอย่างบันทึกของภิกษจุีน เป็นต้น 

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
การวิจัยคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนานอกจากจะต้องศึกษาจากคัมภีร์ขั้นปฐมภูมิแล้ว ผู้ศึกษา

จะต้องศึกษาหลักฐานอ่ืนประกอบด้วย โดยเฉพาะถ้าศึกษาในแง่ชีวประวัติบุคคลที่อยู่บนพ้ืนฐานของ
ความเป็นจริง ถ้าเข้าถึงข้อมูลด้านบันทึกหรือหลักฐานทางประวัติศาสตร์ได้จะสนับสนุนให้การ
ศึกษาวิจัยมีความน่าเชื่อถือมากขึ้น ทั้งนี้ผู้ศึกษาจะต้องใช้หลักการตีความมาเป็นเครื่องมือศึกษา
ค้นคว้า เพ่ือให้สามารถเข้าถึงและเข้าใจเรื่องราวที่กำลังศึกษาได้อย่างถูกต้องตรงตามความเป็นจริง 
เพราะการตีความตามจริงจะทำให้สามารถเจตนาของบุคคลในประวัติศาสตร์ได้อย่างถูกต้อง และเป็น
การตีความท่ียุติธรรมต่อบุคคลทั้งหลายในประวัติศาสตร์นั้นด้วย 

ดังนั้น ไม่ว่าพระเทวทัตจะเป็นบุคคลที่ดีหรือไม่จึงอยู่ที่มุมมองของผู้ตีความ การตีความที่ดี
จะต้องใช้ความเห็นอกเห็นใจบุคคลในเรื่อง ทำความเข้าใจว่าเหตุใดคนเหล่านั้นจึ งกระทำเช่นนั้น 
รวมถึงการทำความเข้าใจเจตนาและวัตถุประสงค์ของผู้บันทึกและรจนาคัมภีร์ด้วย ผู้ศึกษาคัมภีร์ทาง



135 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
พระพุทธศาสนาในชั้นหลังในประเด็นเรื่องบุคคลควรจะใจกว้างและใช้การตีความแบบไม่มีอคติ 4 คือ 
ฉันทาคติ โทสาคติ โมหาคติ และภยาคติ ควรตีความแบบตรงไปตรงมาตามข้อมูลที่ได้รวมรวม อีกทั้ง
ศึกษาประกอบกับแหล่งข้อมูลอื่นเพ่ือให้ได้แง่มุมและทรรศนะอันหลากหลาย เพราะจะได้ป้องกันอคติ
จากการรับข้อมูลด้านเดียวและเป็นประโยชน์ต่อการเปิดโลกทัศน์ทางวิชาการอันหลากหลายเช่นกัน 
ดังนั้น พระเทวทัตในมุมมองของผู้ตีความจึงไม่มีผิดหรือถูกแต่ต้องอาศัยข้อมูลคือหลักฐานอ้างอิง
เพ่ือให้ได้พระเทวทัตในข้อสรุปตามที่ตนเองได้วิจัยมา 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบการตีความประวัติบุคคลในสมัยพุทธกาลที่สำคัญ คือ การตีความ         

2 แบบ คือ การตีความตามตัวบททางคัมภีร์และการตีความแบบฆราวาสวิสัย สามารถนำไป
ประยุกต์ใช้กับการศึกษาประวัติบุคคลในสมัยพุทธกาล โดยควรให้ความสำคัญกับ การตีความที่ต้อง
อาศัยการวิเคราะห์ในบริบทโดยรอบ เช่น สังคม วัฒนธรรม เศรษฐกิจ และภายในองค์กรสงฆ์ การ
ตีความเสมือนเป็นเครื่องมือที่จะช่วยให้ผู้ศึกษาทำความเข้าใจบุคคลในอดีตได้ว่า พวกเขามีเจตนารมณ์
อย่างไร รวมไปถึงผู้บันทึกคัมภีร์ว่าต้องการสื่อสารกับผู้อ่านอย่างไรในประเด็นดังกล่าว สำหรับ
ประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับตัวร้ายหรือบุคคลผู้ถูกกล่าวหาใน
พระไตรปิฎกซึ่งเป็นส่วนที่ยังขาดการศึกษาในเชิงวิชาการแบบวิพากษ์ เช่น กลุ่มภิกษุฉัพพัคคีย์และ
พระอุทายีในพระวินัยปิฎก พระเทวทัตในชาดก เป็นต้น การศึกษาตัวร้ายในทางคัมภีร์ที่ดีจะต้อง
อาศัยการตีความผ่านมุมมองเชิงพฤติกรรมศาสตร์ จิตวิทยา บริบทของสังคมและวัฒนธรรม ดังนั้น
การวิจัยในเรื่องตัวร้ายจะทำให้ได้แง่มุมใหม่ของบุคคลในอดีตว่ามีเหตุผลอย่างไรในการประพฤติ
เช่นนั้น รวมถึงทราบถึงวัตถุประสงค์ของผู้ที่เรียบเรียงคัมภีร์อีกด้วย 

 
เอกสารอ้างอิง 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ (แปล). สัทธรรมปุณฑรีกสูตร. พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์ไทย - 

ธิเบต, ๒๕๔๓. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2540) มิลินทปัญหาปกรณ์ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 

25. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, 2556. 
พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ์). (2546). การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของพระเทวทัตที่

ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สิริ เพ็ชรไชย (แปล). (2542). พระคัมภีร์สารัตถทีปนี (แปล) ภาค 4. กรุงเทพฯ : หจก. ทิพยวิสุทธิ์.  
สำเนียง เลื่อมใส (แปล). (2553). มหาวัสตุอวทาน เล่มที่ 1. นนทบุรี: นิติธรรมการพิมพ์. 



136  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
Bareau, A. (1997). Devadatta and the first schism. Buddhist Studies Review, 14(1), 35. 
CBETA 數位研究平台. (1988). พ ร ะ ม ห า ปิ ฎ ก ไ ท โ ช . [Online].  Source: 

https://tripitaka.cbeta.org/ [3 March 2024] 
Dutt, N. (1978). Buddhist Sects in India, second ed. Delhi: Motilal Banarsidass. 
Deeg, M. (1999). The Sangha of Devadatta: Fiction and History of a Heresy in the 

Buddhist Tradition. Journal of the International College for Advanced 
Buddhist Studies. 2, 187. 

Jones, J.J. (1952). The Mahāvastu translated from the Buddhist Sanskrit Volume II. 
London: Luzac and Company. 

Kubo, T., Yuyama, A., tr. (2007). The Lotus Sutra (Taisho Volume 9 Number 262),  
second ed. Berkeley: Numata Center for Buddhist Translation and 
Research. 

Mitra, R., tr. (1881). The Lalita-Vistara. Calcutta: Asiatic Society of Bengal.  
Mukherjee, B. (1966). Die Überlieferung von Devadatta dem Widersacher des 

 Buddha in den Kanonischen Schriften. Munich: Kitzinger.  
Ray, R.A. (1999). Buddhist Saints in India , (Revised ed). Oxford: Oxford University 

Press.  
Willemen, C., tr. (2009 ). Buddhacarita: In Praise of Buddha's Acts. Berkeley: Numata 

Center for Buddhist Translation and Research. 
 



137 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐี 

ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
Creating Economic Status According to the Ways of the Millionaires in 

Theravada Buddhist Scriptures 
 

1ปิยะมาลี อาทะวงศ์ 2ชำนาญ เกิดช่อ 

3ฐิติพร สะสม 4สว่างจิต ขันตี 
1Piyamalee Arthavong 2 Chamnarn Kerdchor 

3 Thitiporn Sasom 4 Sawangjit Khantee 
1234วิทยาลัยสงฆ์นครน่าน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1234Nakhon Nan Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya, University 
1Corresponding Author, Email: Armumum@gmail.com 

 
Received August 31, 2023; Revised November 13, 2023; Accepted: November 21, 2023 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของเศรษฐี 2) เพ่ือศึกษา
หลักพุทธธรรมที่ปรากฏในชีวิตของเศรษฐี และ 3) เพ่ือศึกษาการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตาม
แนวทางของเศรษฐี การวิจัยครั้งนี้เป็นเชิงคุณภาพ ใช้การวิเคราะห์เนื้อหาตามแนวทางที่ปรากฏใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบว่า ด้านประวัติความเป็นมาของเศรษฐี จูฬันเตวาสิกเศรษฐี มี
ความฉลาด วิสัยทัศน์ไกล ขยันและมีคุณธรรมเป็นปัจจัยหลักในการสร้างฐานะ อนาถปิณฑิกเศรษฐี มี
ความเมตตา บริจาคทานแก่ผู้ยากไร้เป็นประจำและสนับสนุนพระภิกษุสงฆ์  โฆสกเศรษฐี มีชีวิตที่พลิก
ผันเนื่องจากกรรมเก่า สุดท้ายเป็นมหาเศรษฐี กุมภโฆสกเศรษฐี เป็นลูกชายของเศรษฐี ออกจากบ้าน
เพ่ือหนีโรคระบาด เมื่อกลับมาจึงใช้ทรัพย์ที่บิดาฝังไว้อย่างประหยัด เน้นคุณธรรมและความขยันจน
เป็นมหาเศรษฐี เมณฑกเศรษฐี มีชีวิตลำบากตอนต้น แต่มีชีวิตสุขสบายในที่สุด เพราะมีจิตตั้งมั่นใน
การทำดี หลักพุทธธรรมของเศรษฐี จูฟันเตวาสิกเศรษฐีใช้ปาปณิกธรรม หัวใจพ่อค้า และวิริยะ 
อนาถปิณฑิกเศรษฐีใช้การให้ทาน โฆสกเศรษฐีใช้หลักไม่ผูกอาฆาตและให้อภัย กุมภโฆสกเศรษฐีใช้
อิทธิบาท 4 เมณฑกเศรษฐีใช้บุญกิริยาวัตถุ การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท จูฬันเตวาสิกเศรษฐีใช้ความรู้ด้านการเงินโดยใช้เงินต่อเงิน อนาถปิณ
ฑิกเศรษฐีเน้นความตั้งใจและทำงานให้สมบูรณ์ โฆสกเศรษฐีเน้นไม่ผูกอาฆาต กตัญญูและเจริญพุทธา
นุสติ กุมภโฆสกเศรษฐีเน้นใช้เงินอย่างประหยัด และสุจริต แนวทางเมณฑกเศรษฐีเน้นความอดทน
และทำดีต่อเนื่อง 
คำสำคัญ: เศรษฐี; เศรษฐกิจ; คัมภีร์; พระพุทธศาสนา; เถรวาท 
 



138  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

Abstract  
This research article aimed: 1) to study the historical background of wealthy 

individuals, 2) to examine the fundamental principles of Buddhist ethics that 
manifest in the lives of these wealthy individuals, and 3) to investigate the strategies 
for economic development pursued by these wealthy individuals. This research 
employs a document-based approach, utilizing content analysis to extract knowledge 
and insights presented in Buddhist scriptures. The study's findings indicate that in 
terms of historical context, Chulantewasika, a wealthy individual, emphasized 
intelligence, visionary insight, diligence, and ethical values as the inseparable 
significant factors in wealth creation, Anathapindika, known for his generosity, 
consistently donated to the less fortunate and supported Buddhist monks, Kosaka 
experienced various life transformations due to past karma, ultimately becoming a 
wealthy magnate, Kumbha Kosaka, his son, left home during an epidemic, returned 
frugal, diligent, and virtuous, transforming into a magnate, and Mentaka, despite 
hardships, found a comfortable life by adhering to virtuous actions and became an 
exemplary figure for learning and practice. As regards the fundamental principles of 
Buddhist ethics, Chulantewasika emphasized principles such as integrity, a merchant's 
heart, and the principle of wise investment, Anathapindika followed the principle of 
generosity through both material and ethical donations, Kosaka pursued principles of 
non-binding of negative Kamma and the practice of forgiveness, Kumbha Kosaka 
embodied the four types of Iddhipãda, and Mentaka's approach was rooted in the 
fundamental principle of accumulating virtuous deeds and adhering to Buddhist 
principles, leading to spiritual progress and the creation of merit. In terms of 
strategies for economic development, Chulantewasika focused on financial 
knowledge and investment to generate wealth. Anathapindika emphasized 
determination and successful completion of endeavors. Kosaka abstained from 
negative actions, practiced ethical conduct, and cultivated the foundations of 
spiritual progress. Kumbha Kosaka’s approach involved maintaining financial stability, 
ethical profession, and avoiding extravagance. Mentaka exhibited endurance through 
life's challenges and consistent dedication to virtuous actions. 
Keywords: Millionaire; Economics; Scriptures; Buddhism; Theravada 
 

บทนำ 
พระพุทธศาสนาคือคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า  มีหลักคำสอนที่มีเหตุและผล  มีลักษณะ

เด่น คือ เป็นศาสนาแห่งความรู้และความเป็นจริงเพราะเป็นศาสนาแห่งการตรัสรู้จากพระปัญญา
อันยิ่งของพระพุทธเจ้าเป็นศาสนาแห่งเสรีภาพ  มีหลักการใหญ่ที่เรียกว่า ปาพจน์  2 ประการคือ 



139 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
1) ธรรมหรือคำสอนที่แสดงหลักความจริงที่ควรรู้และแนะนำหลักความดีที่ควรประพฤติ  2) วินัย
คือข้อปฏิบัติที่วางไว้เป็นหลักกำกับความประพฤติให้เป็นระเบียบเรียบร้อยเสมอกัน  (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559), ว่าโดยปิฎกซึ่งเป็นคัมภีร์หลักของศาสนามี 3 คือ พระวินัยปิฎก
พระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก  (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
,2560)รวมเรียกว่า พระไตรปิฎกเป็นคัมภีร์หลักของพระพุทธศาสนาดุจเดียวกับคัมภีร์ในศาสนา
อื่นเช่นคัมภีร์ไบเบิลของคริสต์ศาสนาคัมภีร์อัลกุรอานของศาสนาอิสลาม  และคัมภีร์ไตรเพทของ
ศาสนาพราหมณ์ (พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ, 2557)  ในพระไตรปิฎกนั้น พระสุตตันตปิฎก
สามารถเรียนรู้และเข้าถึงได้เพราะมีเนื้อหาที่เป็นเรื่องราวในขุททกนิกายซึ่งมีบทธรรมภาษิตสั้น  ๆ 

เช่น ธรรมบท ซึ่งเป็นแหล่งประมวลหลักธรรมที่มีเนื้อหาสาระสั้นแต่ชัดเจน ลึกซึ้งทั้งโดยอรรถและ
พยัญชนะที่เหมาะแก่การเรียนรู้ ประกอบด้วยหลักธรรม คติธรรม และสาระ ประโยชน์มากมาย 

สามารถเลือกนําไปประพฤติปฏิบัติได้ตามความต้องการและมีประโยชน์ต่อการพัฒนาชีวิต  เป็น
หลัก ธรรมที่แสดงถึงหลักการใช้ชีวิตให้ดีงาม  อันเป็นหลักการประพฤติปฏิบัติ (พระมหาบุญไทย 

ปุญฺญมโน, 2564) นอกจากนิทานธรรมบทแล้ว  ในขุททกนิกายยังมีเรื ่องราวที่เป็นชาดก  แสดง
เรื ่องราวช ีว ิตของพระพ ุทธเจ ้า เมื ่อครั ้ง เป ็นพระโพธ ิส ัตว ์เป ็นน ิทานที ่สอนหล ักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นเรื่องราวของพระพุทธองค์จากการเวียนว่ายตายเกิดในหลายชาติหลายภพ  

(สุภัค มหาวรากร, 2561) 
ปัญหาความยากจนเป็นปัญหาที่อยู่คู ่กับสังคมไทยมานานแสนนาน  ประชาชนส่วนใหญ่ 

ของประเทศอยู่ในภาวะที่ขาดแคลนไม่มีความมั่นคงทางเศรษฐกิจและการมีหนี้สิน  สาเหตุของ
ความยากจนก็เกิดจากการไม่มีงานทำ  ประชากรเพิ่มขึ้น อัตราการเติบโตทางเศรษฐกิจต่ำเมื่อ
เทียบกับอัตรา  การเติบโตของประชากร  ความเกียจคร้านและความเฉื ่อยชา ลักษณะของ
อุตสาหกรรม ปัจจัยทางด้านวัฒนธรรมและสังคม ตลอดจนขาดการกระจายรายได้ที่เหมาะสม  

และในปัจจุบันสังคมของมนุษย์ต่างให้การยอมรับตรงกันว่าทรัพย์โดยมีเงินและทรัพย์สมบัติต่างๆ  

เป็นสิ่งมีค่าและมีความสำคัญต่อการดำรงชีวิตของครอบครัวโดยตรงเพราะเป็นปัจจัยหนึ่งที่ทำ  ให้
ครอบครัวสามารถดำรงชีวิตอยู่ได้ด้วยดีอย่างเป็นปกติสุขและสะดวกสบาย  การบริหารจัดการ
ทรัพย์ เป็นกิจกรรมที่มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดและครองเวลาส่วนใหญ่ในชีวิตมนุษย์  เห็นได้จาก
การที่ บุคคลจะใช้เวลาในแต่ละวันไปในการประกอบอาชีพการงานเพื่อให้ได้รายได้หรือทรัพย์มา
ครอบครอง และจะจัดสรรทรัพย์ที่หามาได้นั้นออกไปเพื่อการใช้จ่าย  ส่วนที่เหลือจะถูกเก็บในรูป
ของเงินออม พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับเรื่องเศรษฐกิจและทรัพย์  เพราะกิจกรรมและ ผลที่
ได ้ร ับท าง  เศ รษฐก ิจจะ เป ็น ฐาน ในการพ ัฒ นาค ุณ ภ าพช ีว ิต และจ ุดหมายช ีว ิตที ่ด ีง าม  

พระพุทธศาสนาถือว่าการมีทรัพย์เป็นเพียงวิธีการ หรือเครื่องมือเพื่อบรรลุจุดหมายอื่นมิใช่เป็น
เป้าหมายในตัวเอง ประเด็นสำคัญ จึงมิใช่การมีทรัพย์มากหรือน้อย แต่อยู่ที่วิธีการที่จะได้ทรัพย์มา
และการใช้ทรัพย์ที่มีนั้นไป  การที่เราจะหลุดจากความยากจนได้นั่นก็คือ   รู้จักการสร้างฐานะทาง
เศรษฐกิจเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับทุกชีวิต  ยิ่งสถานการณ์ปัจจุบันสังคมเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว
หลายๆด้าน จึงมีแนวคิดมากมายในการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจทั้งแนวคิดเก่าและแนวคิดใหม่
ปรากฏในสื ่อต่างๆ  การศึกษาประวัติชีวิตของบุคคลที่ประสบความสำเร็จจากประวัติชีวิตของ



140  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
บรรดาเศรษฐีในพระพุทธศาสนาจึงเป็นวิธีเรียนลัดเกี่ยวกับการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจเพื่อความ
เป็นอยู่อย่างเป็นสุขและชอบธรรม เหมาะสมกับยุคสมัย  

จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาดังกล่าว  ผู้วิจัยจึงทำวิจัยเรื ่อง  “การสร้าง
ฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท”  โดยศึกษาข้อมูล
จากพระไตรปิฎก อรรถกถา งานวิจัย วิทยานิพนธ์ หนังสือ ตำรา และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้อง
กับประว ัต ิความเป ็นมาของเศรษฐี หล ักพ ุทธธรรมที ่ปรากฏในช ีว ิตของเศรษฐีในค ัมภ ีร ์
พระพุทธศาสนาเถรวาท และศึกษาการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือศึกษาหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในชีวิตของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพ่ือศึกษาการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
บทความวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีข้ันตอนการดำเนินงาน ดังนี้ 

              1. รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมาของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
และข้อมูลเกี่ยวกับวิธีการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  จาก
เอกสารชั้นปฐมภูมิ คือพระไตรปิฎกและอรรถกถา ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
และฉบับมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย รวมทั้งข้อมูลพระไตรปิฎกและอรรถกถาจากสื่อ
อิเล็กทรอนิกส์ 

2. รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมาและลักษณของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาท และข้อมูลเกี่ยวกับวิธีการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท จากเอกสารชั้นทุติยภูมิ  คือ งานวิจัย วิทยานิพนธ์ หนังสือ ตํารา และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่
เกี่ยวข้อง 

3. วิเคราะห์และนำเสนอการนำแนวทางการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของเศรษฐีในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและเขียนสรุปเชิงพรรณา  
 
ผลการศึกษา  

วัตถุประสงค์ท่ี 1 ประวัติความเป็นมาของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทผลการวิจัย
พบว่า ความเป็นมาของเศรษฐีที่โดดเด่นในยุคสมัยที่พระพุทธเจ้าทรงมีพระชนม์อยู่ เป็นผู้ที่มีความ
ร่ำรวยแล้วอุปถัมภ์คำชูพระพุทธศาสนา และเน้นความสำคัญของผู้มีศีลธรรมในการทำบุญทำทานและ
ให้สนับสนุนสิ่งดีๆ ในสังคมพระพุทธศาสนา มีทั้งหมด 5 เศรษฐี คือ จูฬันเตวาสิกเศรษฐี เป็นผู้ที่
สามารถสร้างฐานะเป็นเศรษฐีได้เพราะเป็นผู้มีปัญญาดี  มีความรู้ มีวิสัยทัศน์กว้างไกล ขยันหมั่นเพียร 
ตั้งตนชอบ ดำเนินชีวิตด้วยคุณธรรม มีน้ำใจเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ รู้จักผูกมิตรกับผู้อ่ืน และมีความกตัญญู
รู้คุณธรรม พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้บอกว่า "บุคคลผู้มีปัญญา รู้จักใคร่ครวญ ย่อมตั้งตนได้ด้วยทรัพย์



141 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
อันเป็นทุน แม้มีทรัพย์น้อยก็เหมือน ให้เป็นทรัพย์ก้อนใหญ่ฉะนั้น"(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 27 
ข้อที ่4 หน้าที ่2 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

อนาถปิณฑิกเศรษฐี ได้รับยกย่องจากพระพุทธเจ้าว่าเป็นเอตทัคคะในด้านการถวายทาน มีใจ
บุญสุนทาน ตั้งโรงทานและให้ทานแก่ผู้คนยากจนอย่างต่อเนื่อง เป็นชาวพุทธแบบอย่างในด้านการให้
ความอุปถัมภ์พระภิกษุสงฆ์ ตัวอย่างที่น่าสังเกตในด้านการให้ความสะอาดบริสุทธิ์ 

โฆสกเศรษฐี เป็นมหาเศรษฐีแห่งกรุงโกสัมพี แคว้นอังสะ มีชีวิตพลิกผันมาหลายชาติ ชาติ
ปัจจุบันก็เฉียดตายหลายครั้งตั้งแต่ยังเป็นเด็กเพราะมีวิบากจากอกุศลกรรมเก่าตามมาส่งผล แต่ใน
ที่สุดกุศลกรรมส่งผลบ้างเขาก็ได้เป็นมหาเศรษฐี เป็นผู้ที่ตั้งอยู่ในธรรมทาน มีศรัทธาจิตใจตั้งมั่นใน
พระพุทธศาสนา เป็นผู้ไม่อาฆาต เมื่อครั้งเกิดเป็นสุนัข เป็นผู้มีความกตัญญูรู้คุณ และความรักที่
บริสุทธิ์ เป็นผู้เจริญพุทธานุสสติกรรมฐาน 

กุมภโฆสกเศรษฐี เป็นลูกชายของเศรษฐี หนีโรคระบาดและออกไปจากบ้านนาน 12 ปี โต
เป็นหนุ่มแล้วกลับมาที่บ้านเกิด ได้สำรวจหาทรัพย์ตามที่บิดาบอกมา แต่ไม่กล้าขุดขี้นมาใช้ คิดให้ทำ
อาชีพก่อนแล้วนำกลับมาใช้ทีละน้อย ปลอมตัวทำงานรับจ้าง ดำเนินชีวิตอย่างถูกธรรม มีความ
ขยันหมั่นเพียร และความรู้คุณในการรับมือกับสิ่งที่เกิดขึ้นทำให้เจริญด้วยศีลธรรม 

เมณฑกเศรษฐี เคยผ่านมรสุมชีวิตชนิดแทบเอาชีวิตไม่รอด แต่เนื่องจากมีใจตั้งมั่นอยู่ในบุญ
เรื่อยๆ ทำให้สามารถเปลี่ยนแปลงชีวิตที่กำลังตกอยู่ในสถานการณ์ท่ีเลวร้าย กลับกลายเป็นผู้มีความ
เป็นอยู่อย่างสุขสบาย ชีวิตประสบความสำเร็จเรื่อยๆ เป็นต้นบุญต้นแบบของชาวโลกที่ควรศึกษาและ
ยึดมั่นเป็นแบบอย่างในการสร้างบารมี 

วัตถุประสงค์ที่ 2 หลักพุทธธรรมที่ปรากฏในชีวิตของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท
หลักพุทธธรรมที่ปรากฏในชีวิตของเศรษฐีแต่ละท่านมีหลายด้านและความคิดเห็นที่คล้ายคลึงกัน 
ตัวอย่างหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในชีวิตของแต่ละเศรษฐีคือ 

จูฟันเตวาสิกเศรษฐี ใช้หลักธรรมคือ 1) ปัญญาคือความรอบรู้ รู้ทั่ว รู้ซึ้ง ที่เป็นหลักในการ
เสริมสร้างปัญญาที่สอดคล้องกับพระพุทธธรรม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 2)
ปาปณิกธรรมคือหลักของพ่อค้าที่มีความรู้ในการค้าขายและศิลปะของการซื้อขายให้เกิดประโยชน์แก่
สังคม 3) วิริยะคือความเพียร ความพยายาม และความกล้าที่จะลงมือทำเพ่ือประสบความสำเร็จใน
ชีวิต และ 4) ทิฏฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรมคือหัวใจเศรษฐีที่มีการตระหนักในพระธรรมและมุ่งเน้นสืบ
สานธรรมเก่าแก่ทั้งในตัวเองและสู่สังคม 

อนาถปิณฑกเศรษฐี ใช้หลักธรรม คือ  1) การให้ทาน ทั้งอามิสทานและธรรมทาน เป็นการ
เลือกทำบุญในรูปแบบต่างๆ เพ่ือให้เกิดความสุขและส่วนหนึ่งของบุญก็เป็นการเสริมสร้างทางวิธีของ
ธรรมซึ่งสามารถเปลี่ยนแปลงและขจัดความทุกข์ได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 2)
หลักธรรมพรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 4 การตั้งตนชอบ และการดำเนินชีวิตแบบมีเป้าหมายด้วยความ
ถูกต้องและสุจริต เป็นหลักในการก้าวสู่ภาวนาของธรรม และ 3) การให้อุปถัมภ์พระภิกษุสงฆ์ เป็น
การสร้างบุญและสร้างพระราชกิจแก่ภิกษุสงฆ์ซึ่งเป็นหลักในการเกิดบารมี พระพุทธองค์ยกย่องท่าน
ในตำแหน่งเอตทัคคะ เป็นผู้เลิศกว่าอุบาสกท้ังหลายในฝ่าย ผู้เป็นทายก 

ชีวิตของโฆสกเศรษฐี ใช้หลักธรรม คือ 1) ความกตัญญูรู้คุณ  2) สังคหวัตถุ 4 หลักธรรมอัน
เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจผู้อ่ืน  อินทรีย์ 5 คือ การตั้งมั่นด้วยจิตอันนำพาการเจริญพุทธานุสสติ กฎแห่ง



142  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
กรรม การไม่ผูกอาฆาตพยาบาท การรู้จักให้อภัยและ 3) หลักพุทธธรรมที่เศรษฐีนี้ปฏิบัติตามมีเช่น 
การไม่ผูกอาฆาตพยาบาท การรู้จักให้อภัย และความกตัญญูต่อกฎแห่งกรรม  

ชีวิตของกุมภโฆสกเศรษฐี ใช้หลักธรรม คือ 1) อิทธิบาท 4 (ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา) คือ
หลักพุทธธรรมที่สอนให้เห็นด้วยทุกสิ่งที่เกิดขึ้น รู้และเข้าใจสาเหตุและผลที่เกิดจากการกระทำของ
ตนเองและผู้อ่ืน (แม้นเหมือน สิทธิศักดิ์ ,2561) และ 2) ทิฏฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกนิกธรรมเป็นหัวใจ
เศรษฐี หมายความว่าตัวเองจะพยายามแก้ไขความผิดพลาดและประพฤติให้ถูกต้องตามธรรมชาติ  

เมณฑกเศรษฐี ใช้หลักธรรม คือ 1) สังคหวัตถุ 4 (ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา สมานัตตา) เป็น
หลักในการปฏิบัติตามความสำคัญของบุคคลในสังคม และการพูดคุยที่เป็นประโยชน์ 2) อินทรีย์ 5 
(สัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์ ปัญญินทรีย์) เป็นการสร้างสัมมาสัมพุทธธรรมซึ่งมี
ประโยชน์ในการแก้ไขความทุกข์ และ 3) เศรษฐีท่านนี้เป็นผู้มีใจตั้งมั่นอยู่ในบุญ รักการทําบุญยิ่งชีวิต 
และมีความเชื่อมั่นในพระพุทธธรรมที่เป็นแหล่งที่พ่ึงพาในสังคม ซึ่งทำให้ท่านสร้างบารมี 

วัตถุประสงค์ที่ 3 วิธีการสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
ผลการวิจัยพบว่า 1.การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของจูฬันเตวาสิกเศรษฐี เพราะเหตุ 4 ประการ ดังนี้
1) เป็นผู้มีปัญญา มีความรู้ 2) เป็นผู้มีวิสัยทัศน์กว้างไกล ขยันหมั่นเพียร 3) เป็นผู้ตั้งตนชอบ ดำเนิน
ชีวิตด้วยคุณธรรม มีน้ำใจ เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ รู้จักผูกมิตร 4) เป็นมีความกตัญญูรู้คุณ 2. การสร้างฐานะ
ทางเศรษฐกิจของอนาถปิณฑิกเศรษฐี เพราะเหตุ 4 ประการ ดังนี้ 1) เป็นผู้ที่มั่นคงในการทำบุญ 2) 
เป็นทายกตัวอย่าง 3) เป็นพ่อที่ดีของลูก 4) เป็นผู้มีความตั้งใจแน่วแน่ 3. การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจ
ของโฆสกเศรษฐีเพราะเหตุ 6 ประการ ดังนี้1) เป็นผู้ที่ตั้งอยู่ในธรรมทาน 2) เป็นผู้มีศรัทธา จิตใจตั้ง
มั่นในพระพุทธศาสนา  3) เป็นผู้ไม่อาฆาต 4) เป็นผู้มีความกตัญญูรู้คุณ 5) มีความรักที่บริสุทธิ์ 6) 
เป็นผู้มีเจริญพุทธานุสสติกรรมฐาน 4. การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของกุมภโฆสกเศรษฐีเพราะเหตุ 8 
ประการ ดังนี้1) ปฺพเพกตปุญญตา มีบุญเก่าคือเป็นลูกชายเศรษฐี 2) มีความจำดี คือ หลังจากวัยเด็ก
ต้องหนีโรคระบาดจากบ้านไปนานถึง 12 ปี จนโตเป็นหนุ่มแล้ว กลับมายังบ้านเกิด ยังจำที่ฝังทรัพย์
สมบัติตามที่บิดาบอกไว้จนพบ 3) มีปัญญารอบคอบ เมื่อพบขุมทรัพย์แล้ว แต่ไม่ขุดขึ้นมาใช้เกรงจะ
เป็นภัยแก่ตัว 4) มีความขยันหมั่นเพียร คิดประกอบอาชีพก่อน แล้วนำทรัพย์ออกมาใข้ทีละน้อย 5) มี
ความประหยัดมัธยัสถ์ แม้มีทรัพย์สมบัติมาก ก็ปลอมตัว ทำงานรับจ้าง 6) ดำเนินชีวิตอยู่ด้วยธรรม 7) 
มีการงานสะอาดบริสุทธิ์ 8) ไม่ประมาทในชีวิต 5.  การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของเมณฑกเศรษฐี 
เพราะเหตุ 3 ประการ ดังนี้ 1) มีความอดทนสู้ชีวิต แม้จะเคยผ่านมรสุมชีวิตชนิดแทบเอาชีวิตไม่รอด 
2) มีใจตั้งมั่นอยู่ในบุญเรื่อยมา เกิดความเชื่อมั่นว่า บุญเท่านั้นเป็นที่พ่ึงในปรโลก รักการทำบุญยิ่งชีวิต 
3) มีศรัทธามั่นคงในพระพุทธศาสนา 

 
 อภิปรายผล 
 1. การเป็นเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เศรษฐีมีความสำคัญอย่างมากในการ
ส่งเสริมความเจริญรุ่งเรืองและความมั่นคงในเศรษฐกิจ การมีเศรษฐีที่มีส่วนร่วมในกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจและสังคมมีผลกระทบต่อการพัฒนาของประเทศและสังคมในทางที่ดีขึ้น สอดคล้องกับพงศ์
พันธ์ จันทรวราทิตย์ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “บทบาทของเศรษฐีที่ปรากฏในพระไตรปิฎก” ผลการวิจัย
พบว่า “เศรษฐีอยู่ในวรรณะไวศยะ เป็นผู้มีความร ่ำรวย อย่างยิ่ง ถือเป็นบุคคลสําคัญใน สังคมและ



143 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เป็นที่ยอมรับนับถือของชนทั่วไป เศรษฐีจึงมีบทบาทสําคัญในการควบคุมระบบเศรษฐกิจ ของแคว้น 
และมีส่วนสําคัญในด้านสังคมสงเคราะห์ อันเป็นการช่วยเหลือสังคมได้มาก รวมทั้งยังมี บทบาทสําคัญ
ยิ่งในการอุปถัมภ์ และทํานุบํารุง ส่งเสริมพระพุทธศาสนา ให้เจริญรุ่งเรืองแพร่หลายได้ มากในสมัย
พุทธกาล” (พงศ์พันธ์ จันทรวาทิตย์, 2522) และต้องมีการปฏิบัติตามหลักธรรมสำหรับเศรษฐีนี้ช่วยให้
เกิดการกระจายความร่ำรวยและส่วนแบ่งทรัพยากรที่ยุติธรรมกับสังคมโดยรวม นอกจากนี้ยังช่วย
เสริมสร้างความเป็นธรรมและความยุติธรรมในการดำเนินชีวิตและธุรกิจของเศรษฐีอีกด้วย สอดคล้อง
กับพระจิรวัฒน์  อภินนฺ โท ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “วิ เคราะห์ผลกรรมของเศรษฐี ที่ ปรากฏใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท” ผลการวิจัยพบว่า เศรษฐีที่ดีสามารถเป็นเศรษฐีได้ตลอดกาล เป็นผู้มี
คุณธรรมประจำใจ เลื่อมใสพระพุทธศาสนา ชอบทำบุญบริจาคทาน เป็นอุบาสกอุบาสิกาในการ
อุปถัมภ์บำรุงพระพุทธศาสนา เป็นผู้ประพฤติดีงาม มักเป็นให้ ผู้สงเคราะห์แก่คนยากจน เศรษฐีที่ดี
สามารถเป็นเศรษฐีได้ตลอดกาล เศรษฐีที่ไม่ดีไม่สามารถเป็นเศรษฐีได้ตลอดกาล  จะเป็นผู้ที่ไม่มี
คุณธรรม  มีเจตนาที่เป็นอกุศล ไม่ให้ทานมีความตระหนี่ถี่เหนียวใช้ทรัพย์ในทางที่ผิดประพฤติทุจริต
ทั้งทางกาย วาจาและใจ (พระจิรวัฒน์ อภินนฺโท, 2557) 

2. หลักพุทธธรรมที่ปรากฏในชีวิตของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ปรากฏใน
เศรษฐีแต่ละท่านล้วนมีหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับปัญญาและการเสียสละ การประกอบอาชีพที่สุจริต 
ความกตัญญูกตเวที มีศีล สอดคล้องกับงานของรังษี สุทนต์ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์
บทบาทของอนาถบิณฑิกอุบาสกที่ปรากฏในคัมภีร์” ผลการวิจัยพบว่า อนาถบิณฑิกเศรษฐีมีคุณพิเศษ
หลายด้าน ที่เกี่ยวข้องกับบุคคลและเกื้อกูลสังคม ตลอดจนทะนุบำรุงพระพุทธศาสนา ความพิเศษนั้น
แบ่งออกเป็น 3 ด้าน คือ 1) ด้านสังคม 2) ด้านฐานะทางสังคม 3) ด้านเป็นพุทธศาสนิกชน (รังษี สุ
ทนต์, 2544) และสอดคล้องกับไพโรจน์ ศุภทีปมงคล ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์บทบาท
ของจิตตคหบดี อุบาสกที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา” เมื่อสรุปแล้วมีจุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษา
ชีวประวัติชีวิตความ เป็นมาทั้งในอดีตชาติและปัจจุบันชาติ ที่ทําให้จิตตคหบดีเป็นผู้ที่มีคุณธรรมและ
ปัญญาอันยอดยิ่ง สามารถบรรลุธรรมเป็นอริยบุคคลแม้ว่าจิตตคหบดีมีอาชีพเป็นนักธุรกิจ มีภารกิจใน
ด้านการประกอบ อาชีพและด้านสังคมตลอดจนการปกครองอยู่เป็นนิจ จากดําเนินชีวิตเป็นอุบาสกแต่
มีความสามารถ นําหลักธรรมออกเผยแผ่ ทําให้พุทธศาสนิกชนเลื่อมใสศรัทธาและเป็นที่ยําเกรงของ
เหล่าอัญญเดียรถีย์  จิตตคหบดีเปรียบเสมือนเสาหลักของพระพุทธศาสนาจากวิธีการแสดงธรรมอัน
ยอดยิ่ง ทําให้ท่าน ได้รับการแต่งตั้งจากพระสัมมาสัมพุทธเจ้าให้เป็นเลิศในการแสดงธรรม (ธรรมกถึก) 
เป็นแบบอย่าง ของชาวพุทธผู้ประพฤติดีงามปกป้องและอุปถัมภ์บํารุงพระพุทธศาสนา (ไพโรจน์ ศุภ
ทีปมงคล, 2548) 

3. การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนา การสร้าง
ฐานะดำเนินชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนาและหลักการเหล่านี้เป็นแนวทางและแนวปฏิบัติที่ช่วยสร้าง
ฐานะทางเศรษฐกิจที่แข็งแรงและมั่นคงให้กับบุคคล และส่งผลให้เกิดความร่ำรวยและความ
เจริญรุ่งเรืองให้กับชุมชนและสังคมทั้งในระดับท้องถิ่น ประเทศ และระดับโลก ซึ่งมีผลกระทบต่อ
สถานะทางเศรษฐกิจของบุคคลและสังคมสอดคล้องกับพระมหาสุวรรณ สุวณฺโณ (จุลพงษ์) ได้
ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาเปรียบเทียบบทบาทของเศรษฐีที่ปรากฏในพระไตรปิฎกกับในสังคมไทย
ปัจจุบัน” สรุปเป็นประเด็นรวบยอดว่า เศรษฐีทั้ง ในยุคพุทธกาลและยุคปัจจุบันต่างให้การสงเคราะห์



144  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
แก่ผู้ยากไร้เหมือน ๆ กัน เช่น อนาถบิณฑิกเศรษฐี ได้ให้การสงเคราะห์คนยากจนไร้ที่พ่ึง ด้วยการให้
ทานข้าวน้ำ เป็นประจํามิได้ขาด ควบคู่ไปกับการถวายทานแก่ภิกษุ สามเณร ในพระพุทธศาสนา จน
ได้รับการยกย่องจากพระพุทธเจ้าให้เป็นผู้เลิศ (พระมหาสุวรรณ สุวณโณ (จุลพงษ์), 2554) และ
สอดคล้องกับพระครูอาทรวนกิจ (อนาลโย/ฉันทสิริกุล) ที่เสนอว่าการสร้างและสะสมทรัพย์สินเงิน
ทองต่างๆ ทำได้เมื่อเรามีความรับผิดชอบในการจัดการและใช้จ่ายทรัพย์ที่มีอยู่ด้วยความสุจริตชอบ
ธรรม ซึ่งการสร้างคุณธรรมและความคิดเชิงบวกในจิตใจจะเป็นทุนทางใจในการสร้างความร่ำรวยที่
แท้จริงให้กับชีวิตของเรา การสร้างทรัพย์และความสุขที่แท้จริงนั้นไม่ใช่เพียงแค่มองหาสิ่งที่สามารถ
เพ่ิมเงินเข้ากระเป๋าเรา แต่อยู่ที่การมีความรู้ในการให้ความคิดเชิงบวกและคุณธรรมในทุกขั้นตอนของ
ชีวิตเรา ซึ่งทำให้เราสามารถสร้างความเจริญก้าวหน้าทางทรัพย์สินและความสุขที่เป็นอิสระและยั่งยืน
ให้กับชีวิตเราเองและผู้อ่ืนในสังคม ทำให้เรามีความมั่งคั่งอย่างแท้จริงของชีวิตที่มาพร้อมกับความสุข
และความสงบในใจ (พระครูอาทรวนกิจ (อนาลโย/ฉันทสิริกุล), 2557) 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

ผลจากการวิจัยเรื่อง “การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท” ผู้วิจัยสามารถสรุปองค์ความรู้จากการวิจัยได้ดังนี้ 

1) ได้ทราบว่า เส้นทางชีวิตของแต่ละคนกว่าจะได้เป็นเศรษฐีและรักษาสถานะของความเป็น
เศรษฐีไว้ได้ไม่ใช่เรื่องง่าย ดังจะเห็นได้จากตัวอย่างชีวิตของเศรษฐีทั้งห้า ที่ได้ศึกษาครั้งนี้  ซึ่งสามารถ
แบ่งเป็น 2 จำพวก คือ 1) พวกที่ไม่ได้เกิดในครอบครัวเศรษฐี หรือที่เรียกว่า “ไม่ได้เกิดมาบนกองเงิน
กองทอง” ต้องต่อสู้ดิ้นรนเพ่ือให้ชีวิตรอดและดิ้นรนแข่งขันไปสู่ความเป็นเศรษฐี คือ ชีวิตของจูฬันเต
วาสิกเศรษฐีที่เริ่มต้นด้วยการค้าจากซากหนูตายเพียงตัวเดียว และโฆสกเศรษฐีที่เป็นเพียงลูกโสเภณีที่
ต้องผ่านด่านอันตรายถึงชีวิตหลายหนแต่ก็รอดมาได้จนได้เป็นเศรษฐี และ 2) คนที่เกิดมาบนกองเงิน
กองทองหรือในครอบครัวที่มีฐานะเป็นเศรษฐีอยู่แล้ว คือ อนาถบิณฑิกเศรษฐี เมณฑกเศรษฐี และ
กุมภโฆสกเศรษฐี ซึ่งเศรษฐีเหล่านี้ก็ไม่ได้อยู่สุขสบายเสวยสุขบนกองเงินกองทองที่พ่อแม่หาไว้ให้ แต่
ต้องอดทน ขยัน ใช้สติปัญญารักษาทรัพย์สมบัติเอาไว้และหาทางเพ่ิมพูนขึ้นเพ่ือเป็นมรดกให้ลูกหลาน
และเพ่ือทำประโยชน์ต่อสังคมและพระพุทธศาสนา 

2) การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ที่เห็นเด่นชัด คือ 
แนวทางของจูฬันเตวาสิกเศรษฐีที่ว่า ต้อง 1) เป็นผู้มีปัญญา มีความรู้ด้านการเงิน โดยใช้เงินต่อเงิน 
หรือนำเงินไปทำงานแทน โดยดูตัวอย่างหรือประยุกต์แนวทางของจูฬันเตวาสิกเศรษฐีที่ใช้ปัญญ า
พิจารณา เริ่มตั้งแต่นำหนูตายไปขาย ได้ทรัพย์อันเป็นต้นทุนแม้น้อย แล้วประกอบอุบายต่าง ๆ ทำ
ทรัพย์และยศให้เกิดขึ้น จึงได้ทรัพย์มากในเวลาต่อมา สมดังพระพุทธดำรัสว่า “บุคคลผู้มีปัญญา รู้จัก
ใคร่ครวญ ย่อมตั้งตนได้ ด้วยทรัพย์อันป็นต้นทุนแม้มีประมาณน้อย เหมือนคนก่อไฟกองน้อย ให้เป็น
กองใหญ่ฉะนั้น” หรือรู้จักสร้างฐานะเป็นค่อยๆ เป็น ค่อยๆ ไป เหมือนกับการก่อกองไฟทีละน้อยๆ 
สะสมจนเป็นกองใหญ่ฉะนั้น 2) เป็นผู้มีวิสัยทัศน์กว้างไกล ขยันหมั่นเพียร 3) เป็นผู้ตั้งตนชอบ ดำเนิน
ชีวิตด้วยคุณธรรม มีน้ำใจ เอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ รู้จักผูกมิตรกับผู้อื่น 4) เป็นมีความกตัญญูรู้คุณ  

3) การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ในปัจจุบัน คือหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์หรือ “หัวใจเศรษฐี” 4 



145 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ประการ ที่ย่อเป็นคาถาเพ่ือจำง่ายว่า “อุ. อา. ก. ส” อุ คือ อุฏฐานสัมปทา ขยันหา อา คือ อารักข
สัมปทา รู้จักรักษาทรัพย์ ก คือ กัลยาณมิตตตา  รู้จักคบเพ่ือนดีหรือสร้างเครือข่ายธุรกิจ และ ส คือ 
สมชีวิตา รู้จักใช้ชีวิตแต่พอดี พอประมาณ 

 
 
บทสรุป 

การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของจูฬันเตวาสิกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้ใน
ปัจจุบัน ควรต้องประกอบด้วยเหตุ 4 ประการ คือ 1) เป็นผู้มีปัญญา มีความรู้ด้านการเงิน โดยใช้เงิน
ต่อเงิน หรือนำเงินไปทำงานแทน โดยดูตัวอย่างหรือประยุกต์แนวทางของจูฬันเตวาสิกเศรษฐีที่ใช้
ปัญญาพิจารณา เริ่มตั้งแต่นำหนูตายไปขาย ได้ทรัพย์อันเป็นต้นทุนแม้น้อย แล้วประกอบอุบายต่าง ๆ 
ทำทรัพย์และยศให้เกิดขึ้น จึงได้ทรัพย์มากในเวลาต่อมา สมดังพระพุทธดำรัสว่า “บุคคลผู้มีปัญญา 
รู้จักใคร่ครวญ ย่อมตั้งตนได้ ด้วยทรัพย์อันป็นต้นทุนแม้มีประมาณน้อย เหมือนคนก่อไฟกองน้อย ให้
เป็นกองใหญ่ฉะนั้น” หรือรู้จักสร้างฐานะเป็นค่อยๆ เป็น ค่อยๆ ไป เหมือนกับการก่อกองไฟทีละ
น้อยๆ สะสมจนเป็นกองใหญ่ฉะนั้น 2) เป็นผู้มีวิสัยทัศน์กว้างไกล ขยันหมั่นเพียร 3) เป็นผู้ตั้งตนชอบ 
ดำเนินชีวิตด้วยคุณธรรม มีน้ำใจ เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ รู้จักผูกมิตรกับผู้อ่ืน 4) เป็น มีความกตัญญูรู้คุณ  

การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของอนาถปิณฑิกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้ใน
ปัจจุบัน ควรต้องประกอบด้วยเหตุ 2 ประการ คือ 1) เป็นผู้ที่มั่นคงในการทำบุญ ไม่เปลี่ยนแปลงแม้
สถานการณ์และฐานะของตนจะเปลี่ยน 2) เป็นผู้มีความตั้งใจแน่วแน่ คิดจะทำอะไรก็ต้องทำให้สำเร็จ 
การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของโฆสกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้ในปัจจุบัน ควรต้อง
ประกอบด้วยเหตุ 4 ประการ คือ 1) เป็นผู้มีศรัทธามั่นคงในพระพุทธศาสนา 2) เป็นผู้ไม่ผูกอาฆาตอัน
เป็นเหตุก่อเวรและความล้มเหลวในการสร้างฐานะ 3) เป็นผู้มีความกตัญญูรู้คุณ 4) เป็นผู้เจริญพุทธา
นุสสติกรรมฐาน การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางของกุมภโฆสกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้
ในปัจจุบัน ควรต้องประกอบด้วยเหตุ 5 ประการ คือ 1) มีปัญญารอบคอบ เมื่อได้ทรัพย์แล้ว ไม่อวด
รวย อันจะเป็นภัยแก่ตัว ประหยัดมัธยัสถ์ ใช้จ่ายแต่พอตัว 2) มีความขยันหมั่นเพียรในการประกอบ



146  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
อาชีพการงาน 3) ใช้ชีวิตด้วยการประพฤติถูกต้องตามทำนองคลองธรรม 4) ประกอบอาชีพสุจริต 5) 
ไม่ประมาทในชีวิต การสร้างฐานะทางเศรษฐกิจตามแนวทางเมณฑกเศรษฐีที่สามารถนำมาใช้ได้ใน
ปัจจุบัน ควรต้องประกอบด้วยเหตุ 2 ประการ คือ 1) มีความอดทนสู้ชีวิต ดังคำว่า “ความพยายามอยู่
ที่ไหน ความสำเร็จอยู่ที่นั่น” 2) มีใจตั้งมั่นในการทำความดีอย่างไม่ท้อถอย โดยยึดคติว่า “บุญเป็นที่
พ่ึงทั้งในโลกนี้และโลกหน้า” 
 
ข้อเสนอแนะ  
          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
         จากการศึกษาเรื่องนี้ ผู้วิจัยพิจารณาเห็นความสำคัญของหลักธรรมในพระพุทธศาสนาว่า 
สามารถแก้ไขปัญหาสังคมได้ โดยเฉพาะปัญหาด้านเศรษฐกิจและสังคมการแก้ปัญหาอย่างเป็นระบบ 
สิ่งที่สําคัญที่สุดคือการนําเอาหลักธรรมทางศาสนา ประยุกต์เข้ากับการดํารงชีวิตในปัจจุบัน ควบคู่กับ
การสร้างคุณภาพชีวิตเยาวชนผู้เป็นประชากร ใหม่ของสังคมในยุคต่อๆ ไป  โดยให้สถาบันการศึกษา
ไทยตั้งแต่ระดับประถมศึกษา จนถึงอุดมศึกษา ศึกษาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาให้เข้าใจถูกต้อง 
ซึ่งเปน็รากฐานของการเข้าใจถึงปัญหาด้านเศรษฐกิจและสังคมไทยในปัจจุบัน  

การนำหลักพุทธธรรม หรือองค์ความรู้ที่เป็นคำสอนในพระพุทธศาสนา มาประยุกต์ใช้ในการ
จัดการศึกษา ของสถานศึกษานั้น โดยมีจุดเน้นที่สำคัญ คือ การนำหลักธรรมมาใช้ในระบบการพัฒนา
ผู้เรียนโดยรวมของสถานศึกษา ซึ่งอาจเป็นการเรียนการสอน หรือ การจัดเป็นระบบวิถีชีวิตใน
สถานศึกษาของผู้เรียนส่วนใหญ่ โดยนำไปสู่จุดเน้นของการพัฒนาให้ผู้เรียนสามารถ กิน อยู่ ดู ฟังเป็น 
คือใช้ปัญญา และเกิดประโยชน์แท้จริงต่อชีวิต และการจัดดำเนินการของสถานศึกษาจะแสดงถึงการ
จัดสภาพแวดล้อมและบรรยากาศที่เป็นกัลยาณมิตรเอ้ือในการพัฒนาผู้เรียนอย่างรอบด้านด้วยวิถี
วัฒนธรรมแสวงปัญญา ทั้งนี้การพัฒนาผู้เรียนดังกล่าวจัดผ่านระบบไตรสิกขา ที่ผู้เรียนได้ศึกษาปฏิบัติ
อบรม ทั้งศีล หรือพฤติกรรม หรือวินัยในการดำเนินชีวิตที่ดีงามสำหรับตน และสังคม สมาธิ หรือด้าน
การพัฒนาจิตใจที่มีคุณภาพ มีสมรรถภาพ มีจิตใจที่ตั้งมั่นเข้มแข็งและสงบสุข และปัญญาที่มีความรู้ที่
ถูกต้อง มีศักยภาพในการคิด การแก้ปัญหาที่เหมาะสม โดยมีครู และผู้บริหารสถานศึกษา เป็น
กัลยาณมิตรสำคัญที่รักและปรารถนาดี ที่จะพัฒนาผู้เรียนอย่างดีที่สุดด้วยความเพียรพยายาม  

การศึกษาหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในศตวรรษที่ 21 สิ่งที่ต้องปรับปรุง 2 ส่วน คือ 1) 
ทักษะการสอนพระพุทธศาสนา เพ่ือการพัฒนาความเป็นมนุษย์ในด้านพฤติกรรมพัฒนา ได้ด้วยศีล 
ด้านจิตใจพัฒนาได้ด้วยสมาธิ ให้เข้าใจง่ายจดจำง่ายและสามารถนำไปใช้ได้จริง และ 2) การใช้
เทคโนโลยีสารสนเทศในการศึกษาพระพุทธศาสนา การเผยแผ่ให้หลักธรรมของ พระพุทธศาสนาให้
เหมาะสมกับกลุ่มผู้บริโภค ซึ่งเราสามารถนำพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ ในสังคมออนไลน์ ทำให้มี
การศึกษาค้นคว้าพระพุทธศาสนาผ่านระบบเครือข่ายอินเทอร์เน็ตได้ ทุกเวลา ซึ่งเทคโนโลยีดังกล่าว
ได้เชื่อมโยงให้โลกมีความเป็นหนึ่งเดียวกัน    

 2. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ดังนี้ คือ หลักพุทธธรรม และแนวทางการสร้าง

ฐานะทางเศรษฐกิจที่ปรากฏในชีวิตของเศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ดังที่กล่าวข้างต้น 



147 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
หากนํามาบรูณาการหรือนํามาประยุกต์ใช้ในการดําเนินชีวิต ตามแนวเศรษฐกิจพอเพียงของ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชการกาลที่ 9  จะสามารถการแก้ไขปัญหาความยากจนในสังคมไทยได้ 
คือ 1) เสริมสร้างศักยภาพและ กระบวนการเรียนรู้ของคนยากจน    2) สร้างระบบคุ้มครองทางสังคม
และเพ่ิมภูมิคุ้มกันความ เสี่ยง และ 3) พัฒนาเศรษฐกิจฐานรากให้เข้มแข็งเพ่ิมมากขึ้น การประยุกต์
หลักพุทธธรรมใน การแก้ไขปัญหาความยากจนในสังคมไทยนั้น คือ เน้นการพ่ึงตนเอง เน้นการใช้ 
ชีวิตอย่างไม่ประมาท เน้นอหิงสา เน้นการดําเนินชีวิต เน้นการไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน พยายาม
ละกิเลสและความโลภ การเน้นความซื่อสัตย์สุจริต มีความละอาย และเกรงกลัวการ กระทําความผิด 
ส่วนพระพุทธศาสนา ได้กล่าวถึงการแก้ไขปัญหาความยากจนโดยใช้หลักทิฏิฐ ธัมมิกัตถะประโยชน์ 4 
ประการ คือ 1) อุฏฐานสัมปทาคือขยันหา 2) อารักขสัมปทาคือรู้จักเก็บ 3) กัลยาณมิตตตาคือคบคนดี 
4) สมชีวิตาคือมีชีวิตพอเพียง นอกจากนี้ยังมีคุณธรรมที่จะทําให้ ประสบผลสําเร็จแห่งผลที่มุ่งหมาย 
เรียกว่า อิทธิบาท 4 ประการ ประกอบด้วย ฉันทะคือความ พอใจในสิ่งนั้น วิริยะคือความเพียร
พยายาม จิตตะคือความคิดฝักใฝ่ และวิมังสาคือความ ไตร่ตรอง หากยึด หลักปาปณิกธรรม คือ องค์
คุณของพ่อค้า 3  ประการ คือ 1) จักขุมา(ตาดี)   2) วิธุโร (จัดเจนธุรกิจ)  3) นิสสยสัมปันโน (พร้อม
ด้วยแหล่งทุน) เป็นผู้ตั้งตนชอบ การตั้งตนชอบ อตฺตสมฺมาปณิธิ จ (อัตตะสัมมาปะณิธิ จะ) หมายถึง 
การดำเนินชีวิตอย่างมีเป้าหมายด้วยความถูกต้องและสุจริต อยู่ในสัมมาอาชีพ เป็นผู้อยู่โดยธรรม  ก็
ย่อมเป็นเศรษฐีได้ ดังเช่น เศรษฐีในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

3. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
ผู้วิจัยมีความเห็นควรทำวิจัยในหัวข้อ “การสร้างความสุขตามแนวทางของเศรษฐีในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท” เพ่ือศึกษาและแสวงหาความสุขที่แท้จริง ของมนุษย์ ท่ามกลางสังคมที่
วุ่นวายในปัจจุบัน     
 
เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2560). พระไตรปิกฎกวิเคราะห์.   

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พงศ์พันธ์ จันทรวราทิตย์. (2522). “บทบาทของเศรษฐีที่ปรากฏในพระไตรปิฎก”. วิทยานิพนธ์อักษร 

ศาสตร มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระครูอาทรวนกิจ (อนาลโย/ฉันทสิริกุล). (2557). “การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องหลัก 

ทิฏฐิธัมมิกัตถประโยชน์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับการแก้ปญัหาสังคมไทย”. วิทยานิพนธ์ 
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระจิรวัฒน์ อภินนฺโท.(2557). “วิเคราะห์ผลกรรมของเศรษฐีที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท”,  
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย:  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้ง          
ที่ 34. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ.  (2557). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 4. 



148  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
             กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัทเอกพิมพ์ไทจำกัด. 
พระมหาบุญไทย ปุญฺญมโน. (2564). การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดทางจริยศาสตร์ใน 
           คัมภีร์ธรรมบท. วารสารบัณฑิตศาส์นมหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 19(2), 274-282. 
พระมหาสุวรรณ สุวณโณ (จุลพงษ์).(2554). “ศึกษาเปรียบเทียบบทบาทของเศรษฐีที่ปรากฏใน 

พระไตรปิฎกกับในสังคมไทยปัจจุบัน”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา 
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ไพโรจน์ ศุภทีปมงคล. (2548). “การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของจิตตคหบดีอุบาสกที่ปรากฏในคัมภีร์ 
พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิต 
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

แม้นเหมือน สิทธิศักดิ์. (2561). การประยุกต์หลักอริยสัจ 4 สำหรับการพัฒนาตนและพัฒนางาน.  
วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 1(1), หน้า 54-66. 

รังษี สุทนต์. (2544). “การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของอนาถบิณฑิกอุบาสกที่ปรากฏในคัมภีร์”,  
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ 
ครั้งที่ 32. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 

สุภัค มหาวรากร. (2561).  การประยุกต์ใช้หลักธรรมในชีวิตประจำวันจากทศชาติชาดก.  
             กรุงเทพมหานคร:สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ. 
 



149 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภเูพียง จังหวัดน่าน: 

การปริวรรต การแปล และการศึกษาวิเคราะห์ 
Phra Chao Liab Loke of Wat Kok in Tha Nao Sub-district, Phu Phiang 

District, Nan: Transliterations, Translation and Analytical Study 
 
 

1พระมหาจักรกฤษณ์ อินฺทสโร (อินต๊ะสอน) 2พระชยานันทมุนี 
3ชำนาญ เกิดช่อ 4สว่างจิต ขันตี 

1 Pramaha Jakkrit Intasaro (Intasorn) 2Phrachayanantamunee 
3Chamnarn Kerdchor  4 Sawangjit Khantee 

1234วิทยาลัยสงฆ์นครน่าน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1234Nakhon Nan Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya, University 

1Corresponding Author, Email: phramahajakkrit12@gmail.com 
 

Received October 8, 2023; Revised November 23, 2023; Accepted: December 2, 2023 
 
บทคัดย่อ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก
ฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน 2) เพื่อปริวรรตและแปลคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก
ฉบับวัดกอก 3) เพ่ือวิเคราะห์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวั ดกอก เป็นงานวิจัยเชิงเอกสาร ผล
การศึกษาพบว่า 1) ด้านประวัติความเป็นมา พบว่า คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ มี 11 ผูก 
ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง จารเมื่อ พ.ศ. 2458 มีอายุ 107 ปี 2) ด้านปริวรรตและแปลคัมภีร์ พบว่า คัมภีร์
พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ มีต้นฉบับหน้าลานทั้งหมด 11 ผูก 475 หน้า ผู้วิจัยปริวรรตและแปล
ได้  130 หน้า และ 3) ด้านวิเคราะห์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ  แบ่งการวิเคราะห์ออกเป็น 
4 ด้าน คือ (1) วิเคราะห์รูปลักษณ์และการนำไปใช้ คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ เป็นคัมภีร์
ใบลานล้านนา หน้าลาน 5 กว้าง 5.25 เซนติเมตร ยาว 51.5 เซนติเมตร ผูกที่เป็นผลงานของกัญไชย
ภิกขุ เส้นอักขระมีความสวยงามอ่านง่าย ภิกษุสงฆ์ใช้เทศนาในเทศกาลเข้าพรรษา (2) วิเคราะห์
โครงสร้างและเนื้อหาหลักพบว่า โครงสร้างและเนื้อหาหลัก ประกอบด้วย บทอุเทส (บทขึ้นต้น) บทนิ
เทส (เนื้อหา) และบทปฏินิเทส (บทลงท้าย) (3) วิเคราะห์หลักธรรม หลักธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์คือ 
ความเพียร ศีล5 หลักเญยยธรรม 5 หิริโอตัปปะ อนุปุพพิกถา สัมปัตติ-สุข มิจฉาทิฏฐิ ยมกปฏิหาริยะ 
อกุศลมูล อินทรียสังวรและธัมมจักกัปปวัตนสูตร และ(4) วิเคราะห์เหตุการณ์สำคัญ เหตุการณ์สำคัญ 
7 เหตุการณ์คือ พระพุทธเจ้ามอบพระเกศาธาตุ ประทับรอยพระบาท โปรดยักษ์ โปรดพยานาค ยุค
เสื่อมของมนุษยชาติ พระเจ้าอโศกกับพระพุทธเจ้าและการแบ่งพระบรมสารีริกธาตุ 
คำสำคัญ: การปริวรรต; การแปล; การศึกษาวิเคราะห์;  คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก; จังหวัด
น่าน 



150  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

Abstract  
This article aimed: 1) to study the history of the Phra Chao Leib Lok of Wat 

Kok in Tha Nao Sub-district, Phu Phiang District, Nan Province, 2) to transliterate and 
translate the Phra Chao Leib Lok of Wat Kok and, and 3) to analyze the Phra Chao 
Leib Lok of Wat Kok. This is documentary research. This research was found that: 1) 
in history, the Phra Chao Liab Lok of Wat Kok had 11 bindings, whose names in 
writing disappeared. Approximately, it was written in 1915 and was 107 years old, 2) 
in translating and translating Phra Chao Liab Lok of Wat Kok, its scriptures had 11 
manuscript bindings, totaling 475 pages, so, I transliterated and translated 130 pages, 
and 3) in analyzing the scripture, 4 aspects were found that: 1) an analyzing of the 
physical appearance and practical usages shows that Wat Kok edition of the Phra 
Chao Liab Lok scriptures refers to Lanna palm leaf scripture, measuring 5 cm. in 
width and 51.5 cm. in length. The craftsmanship of the character lines is exquisite, 
easy reading. Furthermore, Buddhist monks always use this scripture for preaching 
during the Buddhist Lent festival, 2) an analyzing of the main structure and content 
of the scriptures reveals that it consists of three sections, the Uddesa (beginning 
chapter), the Niddesa (content), and the Paṭiniddesa (ending chapter), 3) an analyzing 
of the Buddhadhamma principles presenting in the scriptures demonstrates such as 
diligence, five precepts, the adherence to the five principles of morality, Hiriotappa, 
Anupuppikathã, Sampatti-sukkha, Micchãdiṭṭhi, Yamakapatihariyã, Akusalamũla, 
Indriyasaṃvara, and Dhammacakkappavattana Sutta. Lastly, 4) an analyzing of 
significant events reveals the presence of seven important occurrences, namely, the 
bestowal of Lord Buddha's hair relics, the imprinting of Lord Buddha's, Footprints of 
Lord Buddha, the witnessing of the Nagas of the Declining Era of Humanity, King 
Ashoka and the Buddha, and the division of the relics. 
Keywords: Transliterations; Translation; Analytical Study; Phra Chao Liab Loke of Wat 
Kok; Nan Province 
 

บทนำ 
พระเจ้าเลียบโลกเป็นวรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาที่สะท้อนเรื่องราวการเผยแผ่พุทธศาสนา

โดยพระพุทธเจ้าเองไปยังบริเวณตั้งแต่สิบสองปันนาลงมาจนถึงล้านนาและล้านช้าง (รัตนาพร เศรษฐ
กุล, 2552) การสร้างตํานานที่ผสมผสานพุทธประวัติเข้ากับภูมิสถานในดินแดนของชนเผ่าไทเพ่ือสร้าง
พุทธตํานานท้องถิ่นที่ร้อยสอดสายสัมพันธ์ของชนเผ่าไทยในดินแดนล้านนา (ตรีศิลป์ บุญขจร , 2548) 
สะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างพ้ืนที่กับเรื่องราวของผู้คนและสังคมทั้งในระดับภูมิภาคภายใต้บริบทของ
พุทธศาสนาที่ในตํานานกล่าวว่าเป็นดินแดนสุวรรณภูมิ (เธียรชัย อักษรดิษฐ์, 2552) แสดงว่าวรรณคดี
พุทธศาสนาเรื่องนี้เป็นการเสด็จเยือนดินแดนนอกชมพูทวีปของพระพุทธเจ้าว่า พระองค์เสด็จยัง



151 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ดินแดนสุวรรณภูมิ วรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้ทําให้เกิดการจาริกแสวงบุญเพ่ือสร้างสมบุญ
บารมีตามแนวคิดพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน การเสด็จยังดินแดนสุวรรณภูมิของพระพุทธเจ้าพร้อมด้วย
พระสาวก ได้แก่ พระอานนท์พระอินทร์และพระเจ้าอโศก สู่การกลายเป็นนิทานอธิบายเหตุที่มาของ
ชื่อบ้านนามเมือง และทําให้เข้าใจถึงความสามารถของผู้แต่งวรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้ที่มี
ความรอบรู้ในเรื่องเล่าและตํานานอธิบายเหตุ เห็นถึงวิถีชีวิต และความเชื่อของผู้คนในสมัยก่อนได้
เป็นอย่างดี พระเจ้าเลียบโลกเป็นวรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาที่ทรงคุณค่าและเป็นวรรณคดีไทยเรื่อง
สําคัญของทางภาคเหนือและภาคอีสานการศึกษาวรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้จึงจําเป็นต้อง
ศึกษาถึงท่ีมาด้วย วรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้เป็นวรรณคดีที่ได้รับอิทธิพลมาจากล้านช้าง พระ
เจ้าเลียบโลกเป็นวรรณคดีพุทธศาสนาที่มาจากอาณาจักรล้านช้าง ตั้งแต่ พ.ศ. 2058 โดยมีพระภิกษุ
ชาวล้านช้างชื่อว่า “พระเทพกุลเถระ” แต่ยังไม่สามารถสรุปได้ว่า พระภิกษุรูปนี้เป็นผู้แต่งถึงแม้ว่า 
วรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้จะพบกับข้อมูลที่มาว่า เป็นงานคัดลอกมาจากบันทึกของพระธรรม
รสแห่งหงสาวดี โดยพระมหาโพธิสมภารแห่งล้านนาเป็นผู้คัดลอกคนแรกและยังมีพระภิกษุและ
ฆราวาสผู้ชายคัดลอกวรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้สืบทอดมาอีกหลายรุ่น ผู้ศึกษาอ่านและศึกษา
พระเจ้าเลียบโลกอย่างถ่ีถ้วนก็ไม่ตัดสินใจเชื่อว่า วรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาเรื่องนี้มาจากการคัดลอก
หนังสือพระธาตุและพระพุทธบาทเพียงอย่างเดียว พอนําพระเจ้าเลียบโลกมาศึกษาเทียบเคียงกับ
วรรณคดีพุทธศาสนาอินเดีย-ลังกา และวรรณคดีพุทธศาสนาล้านนาที่ประพันธ์ก่อนพระเจ้าเลียบโลก 
พบว่ามีฉากและเหตุการณ์ในพระเจ้าเลียบโลกไปคล้ายคลึงพอสมควร แสดงให้เห็นว่าพระเจ้าเลียบ
โลกได้รับอิทธิพลการประพันธ์มาจากวรรณคดีพุทธศาสนาเรื่องอ่ืนด้วย เพ่ือเป็นการแสดงให้เห็นถึง
ความคล้ายคลึงกันระหว่างวรรณคดีพุทธศาสนาเรื่องอ่ืนกับพระเจ้าเลียบโลก (สมหมาย เปรมจิตต์ , 
2524) หรือเพ่ือแสดงให้เห็นถึงการรับอิทธิพลจากวรรณคดีพุทธศาสนาอินเดีย-ลังกา และวรรณคดี
พุทธศาสนาล้านนาที่มีต่อการประพันธ์พระเจ้าเลียบโลก 
 ในภาคเหนือของประเทศไทยมีเอกสารใบลานเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาซึ่งจารด้วยอักษร
พ้ืนเมืองล้านนาที่เป็นอันรู้จักกันอย่างแพร่หลายในอดีต คือตำนานพระเจ้าเลียบโลก (สินีนาฏ สมบูรณ
อเนก, 2555) หรือตำนานพระบาท ที่พระภิกษุสามเณรใช้ในการเทศนาในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา
เพ่ือให้ผู้ฟังได้เข้าถึงการเรียนรู้พุทธประวัติและตำนานสถานที่สำคัญทางพระพุทธศาสนาในสถานที่
ต่างๆ อันได้แก่พระธาตุหรือลอยพระพุทธบาท นอกจากนี้ตำนานดังกล่าวยังได้กล่าวถึงอาณาจักร
ล้านนาเช่น นครหริภุญชัย(ลำพูน) เขลางค์นคร(ลำปาง) และนันทบุรี(น่าน) เป็นต้น เมื่อพิจารณา
ความสำคัญของเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นเหล่านี้แล้ว เป็นเรื่องเล่าที่พระพุทธเจ้าได้เดินทางออกเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ได้ประทับรอยพระบาทหรือบางสถานที่ได้ประทานพระสารีริกธาตุอันทำให้เกิดปู
ชณียวัตถุมากมายหลายแห่ง ทำให้ผู้คนได้มีความเลื่อมใสศรัทธาเคารพสักการะต่อสิ่งเหล่านี้ว่าเป็น
พระบรมสารีริกธาตุและเป็นรอยพระบาทของพระพุทธเจ้าจริงๆ 
 ดังนั้น ด้วยเหตุผลความเป็นมาและความสำคัญดังกล่าว ผู้วิจัยจึงศึกษาวิจัยเรื่อง “คัมภีร์พระ
เจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน: การปริวรรต การแปล และ
การศึกษาวิเคราะห์” โดยศึกษาประวัติความเป็นมาของคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบล    
ท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน ปริวรรต แปล และวิเคราะห์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก 
ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน 



152  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่ าน้าว

อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน 
2. เพ่ือปริวรรตและแปลคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภู เพียง

จังหวัดน่าน 
3. เพ่ือวิเคราะห์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน 

 

วิธดีำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ภาคเอกสาร 
(Documentary Research) มีวิธีดำเนินการวิจัยดังนี้ 
 1. ศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมาของคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ 
 2. ปริวรรตคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ เป็นภาษาคำเมือง 
 3. แปลสรุปย่อคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ เป็นภาษาไทยกลาง 
 4. วิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ 
 5. สรุปผลการวิจัยและเสนอแนะเพ่ือการทำวิจัยในครั้งต่อไป 
 
ผลการการศึกษา 

วัตถุประสงค์ท่ี 1 ผลการวิจัย พบว่า ประวัติความเป็นมาของคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัด
กอกฯ สรุปผลวิจัยเป็น 3 ประเด็น คือ1) ด้านผู้แต่ง ผู้จาร สมัยที่จารและผลงานของผู้จาร 2) ด้าน
โครงสร้าง 3) ลักษณะการประพันธ์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ  

1) ด้านผู้แต่ง ผู้จาร สมัยที่จารและผลงานของผู้จาร คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ 
ทั้ง 11 ผูก ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง ปรากฏสมัยที่จาร คือ จ.ศ. 1277 (พ.ศ.2458) มีอายุเก่าแก่ถึง 107 ปี  
ผลงานผู้จาร ไม่ปรากฏข้อมูลผลงานผู้จาร แต่ปรากฏชื่อผู้จารทุกผูก  

2) ดา้นโครงสร้าง ทั้ง 11 ผูกมีโครงสร้างคล้ายกันคือ มีบทอุเทส นิเทส ปฏินิเทส  
ผูกที่ 1 บทอุเทส กล่าวสรรเสริญพระเกียรติคุณของพระพุทธเจ้า ในสมัยที่พระองค์เป็นพระ

โพธิสัตว์ บทนิเทส กล่าวถึงการเสด็จโปรดสัตว์โลกตามเมืองต่างๆ เช่น พาราณสี ประเทศอินเดีย 
เมืองลี้ อาณาจักรหริปุญไชย บทปฏินิเทส กล่าวถึงเทวดาชื่ออาหะสักกะ รักษาพระธาตุและรอบพระ
บาทของพระพุทธเจ้า และเวลาที่จารเสร็จ ปีและสถานที่จาร การตั้งจิตอธิษฐานของผู้จาร ชื่อผู้จาร 
และการอุทิศส่วนกุศลให้บิดามารดาญาติพ่ีน้อง 

ผูกที่ 2 บทอุเทส กล่าวถึงพุทธกิจห้าประการของพระพุทธเจ้า และการเริ่มเสด็จออกโปรด
เวไนยสัตว์ไปตามบ้านน้อยเมืองใหญ่ บทนิเทส กล่าวถึงการอุบัติแห่งพระมหาเจดีย์ธาตุดอยสิงคุตระ
อันประเสริฐที่เมืองธัญญวนครและตำนานพระบาทพระธาตุทั้งหลาย บทปฏินิเทส กล่าวว่าเมื่อถึงฤดู
เดือนสี่เดือนห้า (เหนือ) ประชาชนทั่วทุกสารทิศต่างก็พากันเดินทางมานมัสการ เวียนประทักษิณบูชา
พระมหาชินะธาตุอันมีรัศมีรุ่งเรืองงดงาม 

ผูกที่ 3 บทอุเทส กล่าวถึงพระพุทธเจ้าประกอบด้วยพระมหากรุณาธิคุณอันยิ่ง เสด็จออก
โปรดเวไนยสัตว์พร้อมกับด้วยพระมหาอานันทเถระและเหล่าพระสาวก มีพระอินทร์ถือฉัตรเหนือพระ



153 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
เศียร เสด็จไปสู่เมืองสุวรรณพรม เมืองจำปา และเมืองทวารวดี บทนิเทส กล่าวถึงตำนานพระบาท
พระธาตุ พระพุทธองค์ทำนายว่าต่อไปจะเป็นที่ประดิษฐานพระเกษธาตุ 4 องค์ เมื่อพระองค์
ปรินิพพานแล้วจะเป็นที่ประดิษฐานพระนลาฏธาตุ  บทปฏินิเทส เหล่าเทวดาและพรหมต่างมา
นมัสการบูชาพระชินธาตุ ครั้งเสด็จลงมาปรากฎกลิ่นดอกไม้ของหอม และเสียงอันเป็นทิพยดนตรีดัง
กึกก้องไพเราะกังวาล จากนั้นกล่าวเวลาที่จารเสร็จ ปีและสถานที่จาร การตั้งจิตอธิษฐานของผู้จาร 
ชื่อผู้จาร และการอุทิศส่วนกุศลให้บิดามารดาญาติพ่ีน้อง 

ผูกที่ 4 บทอุเทส ทรงพิจารณาอายุพรรษาในกาลเสด็จออกโปรดเวไนยสัตว์ บัดนี้พระองค์มี
อายุได้ 60 พรรษาเหลือเวลาอีก 20 พรรษาจะครบ 80 พรรษาก็จะปรินิพพาน บทนิเทส กล่าวถึงพระ
พุทธองค์เสด็จเมืองฮ่อ เขตยูนานและย้อนกลับมา เขตสิบสองปันนาได้ประทับรอยพระบาทและ
ประทานพระเกษา บทปฏินิเทส พระองค์เสด็จถึงผาแรมและทรงทำนายสถานที่ และกล่าวเวลาที่จาร
เสร็จ ปีและสถานที่จาร การตั้งจิตอธิษฐานของผู้จาร ชื่อผู้จาร และการอุทิศส่วนกุศลให้บิดามารดา
ญาติพ่ีน้อง 

ผูกที่ 5 บทอุเทส พระองค์เสด็จออกจากผาแรม ไปถึงสถานที่แห่งหนึ่งมีผู้คนตามนิคมบ้าน
น้อยเมืองเล็กมานมัสการ พระองค์ทรงบังเกิดความกรุณาได้ประทับพระบาทไว้เพ่ือให้เป็นที่บูชาแก่คน
และเทวดา บทนิเทส เสด็จประทับรอยพระบาทลงคิดลวงแวน ประทับรอยพระบาทเมืองเชียงแข็ง 
เมืองขึ้นม่อน  พระบาทแท้ พระบาทผานอน พระบาทบ้านท่อง พระบาทผาน้อย เสด็จเมืองเชียงครึ่ง 
ประทับรอยพระบาทผาดอยหรือพระบาทผาคำ ต่อไปที่พระบาทผาขาว บทปฏินิเทส ประชาชน
ล่องเรือหรือแพ เมื่อมาถึงหาดผาคำต้องขึ้นไหว้แลสักการะบูชาพระบาทและบูชาเทวดาเพ่ือความเป็น
สิริมงคล 

ผูกที่ 6 บทอุเทส เมื่อพระองค์ทำนายพระบาทผาคำเสร็จแล้ว พ่อค้านิมนต์พระพุทธองค์และ
เหล่าพระสาวกไปพักผ่อนอิริยาบท ณ เรือนของตน บทนิเทส พระพุทธเจ้าทับรอยพระบาทตาม
สถานที่ต่าง ตราบจนถึงสมัยพระอริยเมตไตรย เนื้อความต่อไปอธิบายเหตุแห่งอายุมนุษย์ในกัปต่างๆ
บทปฏินิเทส ทรงแสดงพระธรรมเทศนาแก่พระอานนท์ พระอรหันต์ และพระยาอโศก ตลอดถึงเหล่า
เทวดาทั้งหลาย เรื่องการอุบัติข้ึนและอายุของสัพพสัตว์ในยุคพระศรีอริยเมตไตย  

ผูกที่ 7 บทอุเทส พระพุทธเจ้าเสด็จออกจากผารูปช้าง เพ่ือบิณฑบาต ไปตามบ้านเรือนอัน
ผู้คนอาศัยอยู่ ทรงพิจารณาเห็นผู้คนตื่นเช้ามาตักบาตรได้ทันและบางหลังคาเรือนตื่นสายไม่ทันได้
ทำบุญ ทรงทำนายบ้านที่ตื่นสายว่า บ้านนอนหลับตาย บทนิเทส พระพุทธเจ้าเสด็จประดิษฐานพระ
เกศาธาตุ ณ ดอยเมืองขึ้น และเสด็จประทับรอยพระบาทยังบ้านดาวลวงที่ 1 ต่อไปพระบาทบ้านแก้ว 
เสด็จปราบอาฬวกยักษ์ เมืองอาฬวี ประทับรอยพระบาทซ้อนรอยพระบาทพระพุทธเจ้าพระองค์
บทปฏินิเทส ทรงประทับรอยพระบาทไว้ที่เจียงผาและเสด็จไปเมืองมาง ทรงประทับรอยพระบาท 
จากนั้นเสด็จไปเมืองเชียงตุง ประทับรอยพระบาทไว้เพ่ือเป็นที่สักการะและบูชาของคนและเทวดา
ทั้งหลาย 

ผูกที่ 8 บทอุเทส กล่าวถึงพระองค์ทรงจาริกจากเมืองเชียงตุงสู่เมืองโยนก โดยปรากฏสถานที่
สำคัญดังนี้เมืองพยาก เมืองเชียงแสน เมืองเชียงราย เมืองพะยาว เมืองลำปาง เมืองน่าน เมืองแพร่ 
บ้านลัวะเขตเมืองหงสาวดีและสถานที่ในเขตเมืองลี้ เป็นต้นพุทธกิจ บทนิเทส พระองค์ทรงประทาน
พระเกศา และประทับรอยพระบาท พุทธทำนายสถานที่ประดิษฐานพระสารีริกธาตุ และเหตุการณ์



154  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
สำคัญพระองค์ทรงโปรดแสดงปาฏิหาริย์ปราบมิจฉาทิฏฐิของยักษ์บนดอยโลหกูฎบรรพต บทปฏินิเทส 
ทรงเทศนาสั่งสอนให้เว้นจากบาปอกุศลทั้งปวงและรักษาศีล5 และกล่าวเวลาที่จารเสร็จ ปีและสถานที่
จาร การตั้งจิตอธิษฐานของผู้จาร ชื่อผู้จาร และการอุทิศส่วนกุศลให้บิดามารดาญาติพ่ีน้อง 

ผูกที่ 9 บทอุเทส พระพุทธเจ้าทรงจาริกไปสถานที่ในเขตเมืองโยนก แถบลุ่มแม่น้ำปิง เขต
เมืองฝากฝั่งทิศตะวันตกของแม่น้ำสาละวิน ได้แก่ เมืองฮอด เวียงกุมกาม เมืองเชียงใหม่ เมืองยวม 
เมืองพระบาง เมืองแปร เมืองตะโก้ง ดอยอ่างสลุงเชียงดาว เป็นต้น บทนิเทส พระองค์ทรงประทาน
พระเกศา และประทับรอยพระบาท พุทธทำนายสถานที่ประดิษฐานพระสารีริกธาตุ  ทรงแสดง
อิทธิปาฏิหาริย์คลายมานะหยาบกระด้างของพญานาคให้เกิดความเลื่อมใส และทรงโปรดสั่งสอนพระ
ยายักษ์ท่ีดอยอ่างสรงให้ตั้งอยู่ครรลองครองธรรม ทั้งนั้นพระองค์ทรงบวชให้แก่นักบวชชาวพม่า 2 รูป 
ให้เป็นพระภิกษุด้วยเอหิภิกขุอุปสัมปทา บทปฏินิเทส การจุติของพระยาธรรมิกราช และการสนทนา
กันระหว่างกวางคำและกระต่ายเผือกเรื่องมูลเหตุของความเสื่อมกลียุคในอนาคต และกล่าวเวลาที่จาร
เสร็จ ปีและสถานที่จาร การตั้งจิตอธิษฐานของผู้จาร ชื่อผู้จาร และการอุทิศส่วนกุศลให้บิดามารดา
ญาติพ่ีน้อง 

ผูกที่ 10 บทอุเทส กล่าวถึงพุทธคำทำนายของพระพุทธเจ้าต่อพระอินทร์ เกี่ยวกับความ
เจริญรุ่งเรืองและมูลเหตุของความเสื่อมของพระพุทธศาสนาในช่วงห้าพันปี บทนิเทส พระสงฆ์หมู่หนึ่ง
จะหล่อพระพุทธรูป 5 องค์ด้วยทองเหลือง ทองคำ แก้วมณี หินและไม้จันทน์ นำไปประดิษฐานใน
เมืองต่างๆ 5 เมือง และเมื่ออายุพระพุทธศาสนาล่วงเข้าเขต 3,000 ปี พระพุทธรูปทั้ง 5 องค์จะมา
รวมกัน ณ เมืองเดียวกัน จะบังเกิดพระยาธรรมิกราชองค์หนึ่งมาทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา แต่ในช่วง
นั้น พระสงฆ์อรัญวาสีจะค่อยๆ หมดไปด้วยพอใจที่จะมาอยู่วัดในเมืองคือคามวาสี บทปฏินิเทส ว่า อิน
ทาธิราชเจ้าบอกกล่าวยังถ้อยคำ แก่ฤษีผู้รักษาดอยเขาคำหลวง เมืองหริภุญชัยนครนั้นแล้วก็เสด็จสู่ยัง
วิมานของพระองค ์

ผูกที่  11 บทอุเทส กล่าวถึงพระประวัติตั้งแต่การประสูติ การตรัสรู้ การจาริกเผยแผ่
พระพุทธศาสนา เริ่มตั้งแต่พรรษาแรกจนถึงพรรษาสุดท้าย กระทั่งพระองค์ปรินิพพาน บทนิเทส 
หลังจากถวายพระเพลิง พระสารีริกธาตุได้แพร่กระจายสถิตอยู่ ณ สถานที่เขตเมืองหงสาวดี โยนก 
เชียงตุงและสิบสองปันนา บทปฏินิเทส พระยาอโศกมหาราชทรงสร้างเจดีย์และบรรจุพระธาตุตาม
พุทธทำนายของพระองค์ ทั้งนี้ยังกล่าวถึงการทำนุบำรุงพระธาตุ รอยพระบาท ของราชวงศ์มังราย
ล้านนาให้มีความเจริญรุ่งเรืองสืบมา 

3) ลักษณะการประพันธ์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ เป็นการพรรณนาเชื่อมโยง
พ้ืนที่ในการเสด็จโปรดสัตว์ของพระพุทธเจ้า เช่นการแสดงพระธรรมเทศนา การบิณฑบาต ประทาน
รอยพระบาท ประทานพระเกศาธาตุ และทำนายการประดิษฐานการพระสารีริกธาตุ  

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัย พบว่า การปริวรรตและแปลคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก ฉบับวัด
กอก จังหวัดน่าน สรุปได้ดังนี้ 

คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ มีต้นฉบับหน้าลานทั้งหมด 11 ผูก 475 หน้า ผู้วิจัย
ปริวรรตและแปลได้  130 หน้า 

ผูกที่ 1 การเสด็จออกบรรพชา จนตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและออกเสด็จเทศนาธรรม
สั่งสอน ประชาชนตามเมืองใหญ่ เมืองน้อยต่างๆ โดยเริ่มออกเทศนาตั้งแต่เมืองพาราณสีประเทศ



155 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
อินเดียจนล่วงเข้าไปในเขตเมืองลี้ อาณาจักรหริปุญชัย เพ่ือประดิษฐานรอยพระบาทและพระเกษา
ธาตุ รวมทั้งทรงทำนายอนาคตของสถานที่เหล่านั้น 

ผูกที่2 ตำนานการอุบัติแห่งพระมหาเจดีย์ธาตุดอยสิงคุตระอันประเสริฐที่เมืองธัญญวนคร
และตำนานพระบาทพระธาตุทั้งหลาย 

ผูกที่ 3 ตำนานพระบาทพระธาตุ พระพุทธองค์ทำนายว่าต่อไปจะเป็นที่ประดิษฐานพระเกษ
ธาตุ 4 องค์ เมื่อพระองค์ปรินิพพานแล้วจะเป็นที่ประดิษฐานพระนลาฏธาตุ 

ผูกที่ 4 พระพุทธองค์เสด็จเมืองฮ่อ เขตยูนาน และย้อนกลับมาเมืองอ เขตสิบสองปันนาได้
ประทับรอยพระบาทที่เมืองฮ่อ และเมืองแข บ้านแจ้งคำ บ้านเขียว และเสด็จประทับรอยพระบาท
ขนาดย่อที่ดอยผาน้อย เมืองอาฬวี (เมืองลา) เสด็จเมืองเชียงใต้ เชียงเหนือ บ้านแจ้งค่อนยาม ห้วยน้ำ
อูน (อุ่น) ในเขตบ้านล้านองค์ บ้านแกว่น เมืองซื้อหาง เมืองลือ เมืองผาง (พ่างร้าย) เมืองคนใจหมิ่น 
(ใจแคบ) เมืองบาง เมืองแซ่ทอง หมู่บ้านจอมทอง และเมืองร่มฟ้าร่มซึ่งพระองค์ได้เสวยภัตตาหาร 
แล้วประทับรอยพระบาทต่อทีเ่มืองอู่ไต จากนั้นเสด็จที่เมืองน้อยอ้อยเหลืองที่ดอยผาแรม เมืองซุง 

ผูกที่ 5 พระพุทธองค์เสด็จออกจากดอยผาแรม โปรดชาวเมืองแล้วประทับรอยพระบาทที่
เมืองซางหลวง ต่อไปประทับรอยพระบาทเมืองลา เมืองบาน บ้านลวง พันแข้ง บ่อแร่ (บ้านบ่อหลวง) 
บ่อเจ็ดล้างแต่ง เมืองลาใต้ ลาเหนือ จากนั้นเสด็จประทับรอยพระบาทลงคิดลวงแวน ประทับรอยพระ
บาทเมืองเชียงแข็ง เมืองขึ้นม่อน (ดอยผารูปช้าง) พระบาทแท้ (แร่หินกรวด) พระบาทผานอน พระ
บาทบ้านท่อง พระบาทผาน้อย เสด็จเมืองเชียงครึ่ง ประทับรอยพระบาทผาดอยหรือพระบาทผาคำ 
ต่อไปที่พระบาทผาขาว 

ผูกที่ 6 พระพุทธเจ้าประทับรอยพระบาทตามสถานที่ต่าง ๆ ตราบจนถึงสมัยพระอริย
เมตไตรย เนื้อความต่อไปอธิบายเหตุแห่งอายุมนุษย์ในกปัต่าง ๆ 

ผูกที่ 7 พระพุทธเจ้าเสด็จประดิษฐานพระเกศาธาตุ ณ ดอยเมืองขึ้น และเสด็จประทับรอย
พระบาทยังบ้านดาวลวงที่ 1 ต่อไปพระบาทบ้านแก้ว เสด็จปราบอาฬวกยักษ์ เมืองอาฬวี ประทับรอย
พระบาทซ้อนรอยพระบาทพระพุทธเจ้าพระองค์ ที่มีในตำนานกล่าวถึงกวางคำและเรื่องราวของอาฬ
วกยักษ์ซึ่งกินคนในเมืองอาฬวีจนเกือบหมด จนถึงพระยาอาฬวีต้องส่งพระราชบุตรไปให้ยักษ์กิน พระ
พุทธองค์ปราบพยศยักษ์ได้ ให้ยึดถือศีล 5 และพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึงให้ส่งคืนราชบุตรแก่พระยาอาฬวี 
พระองคอ์ยู่จำพรรษา ณ อังคารเจดีย์ ดอยโลหกุตร ตามคําอาราธนาของพระยาอาฬวี 

ผูกที่ 8 พระองค์ทรงจาริกจากเมืองเชียงตุงสู่เมืองโยนก โดยปรากฏสถานที่สำคัญดังนี้ เมือง
พยาก เมืองเชียงแสน เมืองเชียงราย เมืองพะยาว เมืองลำปาง เมืองน่าน เมืองแพร่ บ้านลัวะเขตเมือง
หงสาวดีและสถานที่ในเขตเมืองลี้ เป็นต้น พุทธกิจ พระองค์ทรงประทานพระเกศา และประทับรอย
พระบาท พุทธทำนายสถานที่ประดิษฐานพระสารีริกธาตุ และเหตุการณ์สำคัญพระองค์ทรงโปรด
แสดงปาฏิหาริย์ปราบมิจฉาทิฏฐิของยักษ์บนดอยโลหกูฎบรรพต และสั่งสอนให้เว้นจากบาปอกุศลทั้ง
ปวงและรักษาศีล 5 นอกจากนั้นพระองค์ทรงสร้างศาสนทายาทด้วยการบวชให้พ่อค้าเกลือชาวลัวะ 7 
คน และบวชให้อัสสชิฤาษี อตุลฤาษี ด้วยเอหิภิกขุอุปสัมปทา จากนั้นทรงสอนพระกรรมฐานให้ 

ผูกที่ 9 พระพุทธเจ้าพระองค์ทรงจาริกไปสถานที่ในเขตเมืองโยนก แถบลุ่มแม่น้ำปิง เขตเมือง
ฝากฝั่งทิศตะวันตกของแม่น้ำสาละวิน ได้แก่ เมืองฮอด เวียงกุมกาม เมืองเชียงใหม่ เมืองยวม เมือง
พระบาง เมืองแปร เมืองตะโก้ง ดอยอ่างสลุงเชียงดาว เป็นต้น พุทธกิจและเหตุการณ์สำคัญ พระองค์



156  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ทรงประทานพระเกศา และประทับรอยพระบาท พุทธทำนายสถานที่ประดิษฐานพระสารีริกธาตุ 
นอกจากนี้พระองค์ทรงแสดงอิทธิปาฏิหาริย์คลายมานะหยาบกระด้างของพญานาคให้เกิดความ
เลื่อมใส และทรงโปรดสั่งสอนพระยายักษ์ที่ดอยอ่างสรงให้ตั้งอยู่ครรลองครองธรรม ทั้งนั้นพระองค์
ทรงบวชให้แก่นักบวชชาวพม่า 2 รูป ให้เป็นพระภิกษุด้วยเอหิภิกขุอุปสัมปทา นอกจากนั้นพบว่า มี
การสร้างรูปจำลองพระพุทธเจ้าขึ้น โดยกุมภเศรษฐีชาวทมิฬเพ่ือเป็นพุทธบูชา และท้ายเรื่องกล่าวถึ ง
การจุติของพระยาธรรมิกราช และการสนทนากันระหว่างกวางคำและกระต่ายเผือกเรื่องมูลเหตุของ
ความเสื่อมกลียุคในอนาคต 

ผูกที่ 10 พุทธคำทำนายของพระพุทธเจ้าต่อพระอินทร์ เกี่ยวกับความเจริญรุ่งเรืองและ
มูลเหตุของความเสื่อมของพระพุทธศาสนาในช่วงห้าพันปี ซึ่งแต่ละพันปีพระยาธรรมิกราชจะจุติลงมา
ช่วยเหลือมนุษย์และทำนุบำรุง พยุงพระพุทธศาสนาให้ครบห้าพันปี 

ผูกที่ 11 พระประวัติตั้งแต่การประสูติ การตรัสรู้ การจาริกเผยแผ่พระพุทธศาสนา เริ่มตั้งแต่
พรรษาแรกจนถึงพรรษาสุดท้าย กระทั่งพระองค์ปรินิพพานหลังจากถวายพระเพลิง พระสารีริกธาตุได้
แพร่กระจายสถิตอยู่ ณ สถานที่เขตเมืองหงสาวดี โยนก เชียงตุงและสิบสองพันนา และเชื่อมโยง
บทบาทสำคัญของพระยาอโศกมหาราชทรงสร้างเจดีย์และบรรจุพระธาตุตามพุทธทำนายของพระองค์ 
ทั้งนี้ยังกล่าวถึงการทำนุบำรุงพระธาตุ รอยพระบาท ของราชวงศ์มังรายล้านนาให้มีความเจริญรุ่งเรือง 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า 1) วิเคราะห์รูปลักษณ์และการนำไปใช้ พบว่า (1) ด้าน
รูปลักษณ์ คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ เป็นคัมภีร์ใบลานล้านนา จาร พ.ศ. 2458 มีอายุ 107 
ปี  มีหน้าลาน 5 กว้าง 5.25 เซนติเมตร ยาว 51.5 เซนติเมตร ลายมือในการจารผูกท่ี 1 และผูกท่ี 11 
ซ่ึงเป็นผลงานของ กัญไชยภิกขุเส้นอักขระมีความสวยงามอ่านง่าย ส่วนผูกอ่ืนๆ เส้นอักขระตัดกันทำ
ให้อ่านยาก (2) ด้านการนำไปใช้ ภิกษุสงฆ์ใช้เทศนาสั่งสอนประชาชนในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา เพ่ือ
ย้ำถึงความสำคัญของปูชนียสถานในท้องถิ่นที่เชื่อมโยงกับการเดินทางมาของพระพุทธเจ้า การ
ประดิษฐานรอยพระพุทธบาท พระเกศาธาตุ และพระบรมสารีริกธาตุ โดยจะนำคัมภีร์ฉบับย่อมาใช้
เทศนาในโอกาสที่มีงานเทศกาลฉลองและสักการะบูชาประจำปี  

2) วิเคราะห์โครงสร้างและเนื้อหาหลัก พบว่า โครงสร้างและเนื้อหาหลัก ประกอบด้วย บทอุ
เทส (บทข้ึนต้น) บทนิเทส (เนื้อหา) และบทปฏินิเทส (บทลงท้าย) ดังตัวอย่างคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก
ฯ ผูกที่ 1 บทอุเทส ขึ้นต้นว่า นะโมตัสสัตถุฯ มหาการุณณิโก นาโถ หิตาย สัพพะปาณินัง ปูเรตวา 
ปารมี สัพพาปัตโต สัมโพธิมุตตะมังติฯ สาธโว ดูราสัปปุริสะตั้งหลาย มหาการุณิโก นาโถ อันว่า
พระพุทธเจ้าแห่งเรา ต๋นประกอบด้วยมหากรุณาในสัตตะโลกท้ังหลายมากนัก ปุเรตวา ก็พ่ำเพ็งปารมี 
สัพพา ยังปาระมีธรรมตั้งมวล อันได้ สามสิบทัศ กับตั้งมหาปริจาคะทานใหญ่ 5 ประการ เสี้ยงกาลอัน
นานได้ ซาวอสงไขย ปลายแสนมหากัป หิตา เพ่ือหื้อเป็นคุณเป็นประโยชนะ สัพพะปาณินัง แก่สัตว์
ทั้งหลายทั้งมวลแล หิ ด้วยมีแต้ อัตถะอธิบายมา พระพุทธเจ้าแห่งเราบังเกิดยังความอินดู กรุณาใน
สัตว์โลกตั้งหลาย แก่เมื่อเจ้าได้เกิดเป็นมานะวะจายหนุ่มผู้หนึ่งจื่อว่า มาตุธาระณะมานะวะ วันนั้นก็ได้
อุปัฏฐากเลี้ยงดูยังแม่แห่งต๋น เจ้าก็เอาแม่ขึ้นขี่สำเปาไปกับป่อก้าสำเปา 500 คน นานได้ 8 วัน ไป
เถิงต่ามกลางน้ำสมุทร เรือสำเปาก็แตกฟุ้งไป พ่อค้าตั้งหลายสิบหายตายเป็นเหยื่อ แห่งปลาและเต่าตั้ง
หลายนับเสี้ยงหั้นแล ในกาละนั้นมาตุธารณะมานะวะต๋นนั้น ประกอบด้วยกำลังเปียร บทนิเทส มี
เนื้อหาโดยสรุปว่า การเสด็จออกเทศนาครั้งบรรพชาจนตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ให้แก่



157 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ประชาชนตามเมืองใหญ่ เมืองน้อยต่างๆ เริ่มออกเทศนาตั้งแต่เมืองพาราณสีประเทศอินเดียจนล่วง
เข้าไปในเขตเมืองลี้ อาณาจักหริปุญชัย เพ่ือประดิษฐานรอยพระบาทและพระเกษาธาตุ รวมทั้งการที่
ทรงทำนายอนาคตกาลของสถานที่เหล่านั้น บทปฏินิเทส ลงท้ายว่า เพ่ือหื้อเป็นที่ไหว้และปูชาแก่คน
และเทวดาตั้งหลายหั้นและ พระบาทแห่งพระพุทธเจ้าอันนั้นมีในทิศะ แห่งวันออกผาด่านที่นั้นแล้ว 
พระก็เสด็จเมือสู่เมืองโกสัมพี ก็อยู่ในนิโฆสิตะอารามก็มีวันนั้นและ ในเมื่อ่พระพุทธเจ้านิพพานไปแล้ว 
ยังมีอรหันตาเจ้า 5 ต๋น จิ่งนำเอาธาตุเข้ามาจุไว้ในประเทศยางจวงที่นั้น ด้วยดั่งพระพุทธเจ้าหากทำ
นวายไว้นั้น พร้อมกับด้วยท้าวพระยาเสนาอามาตย์แล้ว ชาวเมืองตั้งหลายมากนักมาขุดขุมเลิ๊ก 7 วาไว้
หื้อเป็นที่ไหว้แก่คนและเทวดาตั้งหลายและ เทวดาต๋นหนึ่งชื่อดาหะสักกะอยู่รักษาธาตุและพระบาท
เจ้าและ เทวดาต๋นนั้นหากเป็นหลานพระยาอโศกธัมมะราชะนั้น ตายจากอันเป็นหลานพระยาอโศก 
ลวดได้มาเป็นเทวดาอยู่รักษาธาตุและพระบาทยางจวงผาด่านที่นี้ก็มีและ ธาตุกัณฑัง นิฏฐิตัง กล่าว
ห้องพระบาทและพระธาตุผูกต้นก็แล้วเท่านี้ก่อนแล ปะริปุณณะแล้วยามกองงาย เป็นต้น 

3) วิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบล ท่าน้าว อำเภอ
ภูเพียง จังหวัดน่าน หลักธรรมที่ปรากฏเด่นชัดตามลำดับดังนี้ ผูกที่ 1 ความเพียร  ผูกท่ี 2  ศีล 5  ผูก
ที่ 3 หลักเญยยธรรม 5 ผูกที่ 4 หิริโอตัปปะ ผูกที่  5 อนุปุพพิกถา ผูกที่ 6  สัมปัตติ-สุข ผูกที่ 7 
มิจฉาทิฏฐิ ผูกที่ 8 ยมกปฏิหาริยะ  ผูกที่ 9 อกุศลมูล 3 ผูกที่ 10 อินทรียสังวร และผูกที่ 11 ธัมมจัก
กัปปวัตนสูตร  

4) วิเคราะห์เหตุการณ์สำคัญที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก ฉบับวัดกอก  ตำบลท่า
น้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน พบว่า 1) เหตุการณ์พระพุทธเจ้ามอบพระเกศาธาตุ การมอบพระ
เกศาธาตุของพระพุทธเจ้ามีเหตุ 3 ประการ คือ (1) ทรงทําตามพุทธประเพณี เช่น พระพุทธเจ้าทรง
มอบพระเกศาธาตุแก่พ่อค้าสองพ่ีน้องนามว่า “ตปุสสะ” และ “ภัลลิกะ” นําไปประดิษฐานร่วมกับ
พระเกศาธาตุของอดีตพระพุทธเจ้าทั้ง 3 ยังกรุงอุปลนคร (กรุงหงสาวดี) (2) สถานที่เหมาะแก่การ
รองรับพระศาสนา เช่น หลังจากพระพุทธเจ้าโปรดยักษ์ที่อาศัยอยู่บนโลหกูฏบรรพต (ดอยจอมทอง) 
ในเมืองพะยากแล้ว พระองค์ทรงประทับอยู่บนโลหกูฏบรรพต ขุนลัวะผู้เป็นเจ้าปกครองเมืองพะยาก
นําอาหารและน้ำดื่มขึ้นไปถวายพระพุทธเจ้า พระองค์ทรงพิจารณาว่า สถานที่แห่งนี้เหมาะสําหรับตั้ง
พระศาสนา พระเจ้าอโศกจึงทูลขอพระเกศาจากพระพุทธเจ้า เพ่ือประดิษฐานไว้ในดินแดนแห่งนี้โดย
นําผอบทองมารองรับแล้วใส่ไว้ในผอบแก้วมรกตสีเปลือกไผ่เขี ยวอีกชั้นหนึ่งแล้วนําพระธาตุ
ประดิษฐานยังถ้ำในบริเวณนั้น (3) มีผู้ทูลขอ เช่น พระพุทธเจ้าเสด็จยังริมฝั่งแม่น้ำระมิงค์แล้วทรงพบ
ก้อนหินรูปเต่า และประทับนั่งบนก้อนหินเต่านั้น พญานาคผู้พํานักอยู่ในแม่น้ำระมิงค์ขึ้นมากระทํา
การสักการะพระพุทธเจ้าพร้อมทูลขอพระเกศาธาตุ แต่พระพุทธเจ้าทรงแลเห็นว่า ที่แห่งนี้ไม่มีถ้ำที่
สามารถประดิษฐานพระเกศาธาตุได้ จึงไม่ทรงมอบพระเกศาธาตุ  พญานาคจึงเปลี่ยนเป็นทูลขอให้
พระพุทธเจ้าประทับรอยพระบาทไว้ในที่แห่งนี้ เพ่ือไว้เป็นที่สักการะของมนุษย์และเทวดาทั้งหลาย
แทน พระพุทธเจ้าจึงประทับรอยพระบาทไว้  2) เหตุการณ์พระพุทธเจ้าประทับรอยพระบาท 
พระพุทธเจ้าประทับรอยพระบาทลงในสถานที่ที่พระองค์เสด็จไปเท่าที่มีปรากฏในพระเจ้าเลียบโลก 
เช่น พระพุทธเจ้าเสด็จยังเมืองลี้ (ลําพูน) พญานาคทูลขอให้พระพุทธเจ้าประทับรอยพระบาทไว้เป็นที่
สักการะของมนุษย์ และเทวดาทั้งหลาย หรือสังเกตว่าตั้งแต่ผูกที่ 3 เป็นต้นมา เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จ
ไปที่แห่งใดผู้คนในพ้ืนที่นั้นจะทูลขอให้พระองค์ประทับรอยพระบาทไว้สันนิษฐานว่า คงมาจากการ



158  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เลียนแบบเหตุการณ์ในมหาวงศ์และทาฐาธาตุวงศ์ว่า พระพุทธเจ้าเสด็จประทับรอยพระบาทบนเขา
สุมนกูฏ หรือไม่มีผู้ใดทูลขอแต่เป็นการประทับรอยพระบาทด้วยพระองค์เอง อาจจะเป็นพุทธประเพณี 
3) เหตุการณ์พระพุทธเจ้าโปรดยักษ์ ในพระเจ้าเลียบโลกกล่าวว่ามียักษ์ตนหนึ่งอยู่มาตั้งแต่ปฐมกัลป์
อดีตพระพุทธเจ้าทั้งสามพระองค์เสด็จมาโปรดยักษ์ตนนี้ ก็ไมส่ามารถละความโกรธโมโหร้ายของตนได้ 
พระสมณโคดมพุทธเจ้าจึงเสด็จมาโปรด ยักษ์ตนนี้สําแดงฤทธิ์ทําร้ายพระพุทธเจ้า แต่พระองค์สามารถ
สกัดกั้นได้ด้วยฤทธิ์ ยักษ์เห็นเป็นอัศจรรย์ จึงน้อมรับบูชาพระพุทธเจ้าตั้งแต่นั้นมา 4) เหตุการณ์
พระพุทธเจ้าโปรดพญานาค  พระพุทธเจ้าเสด็จขึ้นไปทางทิศเหนือของฝั่งแม่น้ำระมิงค์ทรงพบกับ
พญานาค พระองค์ทรงทรมานพญานาค โดยบันดาลไม่ให้พญานาคขยับร่างได้ พญานาคจึงรู้ว่าผู้ที่ตน
จะทําร้ายนั้น คือพระพุทธเจ้าจึงอธิษฐาน หากบุคคลผู้นี้เป็นพระพุทธเจ้าจริง ขอให้ร่างของตน
สามารถขยับได้ดังเดิม พระพุทธเจ้าจึงทรงคลายฤทธิ์ลง พญานาคจัดอาสนะให้พระพุทธเจ้าประทับ 
แล้วถวายอาหารพร้อมด้วยเครื่องบูชาต่างๆ แต่พระพุทธเจ้ากลับเสวยไม่ได้ พญานาคจึงเนรมิตน้ำพุ่ง
ขึ้นจากแผ่นดินแล้วนําขันทองคํารองน้ำมาถวายและปรนนิบัติพระพุทธเจ้า พญานาคน้อมรับสมาทาน
ศีล 5 เป็นพุทธมามกะ และควักดวงตาทั้งสองข้างถวายพระพุทธเจ้าเป็นพุทธบูชา 5) เหตุการณ์ยุค
เสื่อมของมนุษยชาติ  ในพระเจ้าเลียบโลกผูกที่ 10 พระพุทธเจ้าตรัสถึงกลียุคหลังจากพระองค์เสด็จ
ปรินิพพานไปแล้ว แสดงถึงความเสื่อมทรามในจิตใจของมนุษย์ที่หาศีลธรรมมิได้ ทั้งยังปรากฏความ
เปลี่ยนแปลงของมนุษย์จากการเป็นคนดีเป็นคนเลว จากคนเลวเป็นคนดี 6) เหตุการณ์พระเจ้าอโศก
กับพระพุทธเจ้า ในผูกท่ี 2 ได้ระบุถึงพระเจ้าอโศกที่คอยติดตามปรนนิบัติพระพุทธเจ้าไปแทบทุกแห่ง 
มีบางช่วงที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปพระองค์เดียว หรือมีเพียงพระภิกษุที่เป็นสาวกเท่านั้นที่ติดตาม และ
พระพุทธเจ้าตรัสพยากรณ์ถึงพระเจ้าอโศกว่าจะเป็นผู้แบ่งพระธาตุของพระองค์ไปประดิษฐานยัง
สถานที่ต่างๆ ในชมพูทวีป 7) เหตุการณ์การแบ่งพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า ในผูกที่ 11 
กล่าวถึงหลังจากพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว พระอรหันต์ เทวดา และพระราชาทั้งหลาย ต่างแบ่ง
พระบรมสารีริกธาตุแล้วบรรยายว่าแบ่งเป็นพระอัฐิส่วนไหน มีจํานวนเท่าไร แล้วนําไปประดิษฐานที่
ใดบ้าง 
 
อภิปรายผล 

จากการวิจัยวัตถุประสงค์ท่ี 1 พบว่า  1) ด้านผู้แต่ง คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ ทั้ง 
11 ผูก ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง ปรากฏสมัยที่จาร คือ จ.ศ. 1277 (พ.ศ.2458) มีอายุเก่าแก่ถึง 107 ปี  
ผลงานผู้จาร ไม่ปรากฏข้อมูลผลงานผู้จาร แต่ปรากฏชื่อผู้จารทุกผูก 2) ด้านโครงสร้าง ทั้ง 11 ผูกมี
โครงสร้างคล้ายกันคือ มีบทอุเทส นิเทส ปฏินิเทส 3) ลักษณะการประพันธ์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก
ฉบับวัดกอกฯ เป็นการพรรณนาเชื่อมโยงพ้ืนที่ในการเสด็จโปรดสัตว์ของพระพุทธเจ้า เช่นการแสดง
พระธรรมเทศนา การบิณฑบาต ประทานรอยพระบาท ประทานพระเกศาธาตุ และทำนายการ
ประดิษฐานการพระสารีริกธาตุ ซึ่งโครงสร้างของตำนานพระเจ้าเลียบโลก จะขึ้นต้นด้วยพุทธทำนาย
อนาคตการตั้งบ้านเมืองและความเป็นมาของศาสนาสถานต่างๆ  แล้วเป็นการประทับรอยพระบาท 
พร้อมทั้งพระเกศธาตุไว้กับพระเจดีย์ต่างๆ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะวรรณกรรมนฉบับนี้มีโครงสร้างแบบนี้
ทุกฉบับ ที่แพร่กระจายในภาคเหนือและภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย (สุรชัย ชินบุตร, 2559) 



159 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
จากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า การปริวรรตและแปลคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก ฉบับวัด

กอก จังหวัดน่าน สรุปได้ดังนี้ คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ มีต้นฉบับหน้าลานทั้งหมด 11 ผูก 
475 หน้า ผู้วิจัยปริวรรตและแปลได้  130 หน้า ซึ่งใกล้เคียงกับตำนานพระเจ้าเลียบโลก ฉบับวัดกู่คำ 
ที่มี 12 ผูก 470 หน้า (ธนพร เรือนคํา, พระครูสมุห์ธนโชติ  จิรธมฺโม, &ประทีป พืชทองหลาง, 2564)  

จากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า หลักธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์นี้คือ ความเพียร  ศีล 5  
หลักเญยยธรรม 5  หิริโอตัปปะ อนุปุพพิกถา สัมปัตติ-สุข มิจฉาทิฏฐิ ยมกปฏิหาริยะ  อกุศลมูล 3 
อินทรียสังวร และ ธัมมจักกัปปวัตนสูตร  และมีเหตุการณ์สำคัญ 7 เหตุการณ์คือ พระพุทธเจ้ามอบ
พระเกศาธาตุ ประทับรอยพระบาท โปรดยักษ์ โปรดพญานาค  ยุคเสื่อมของมนุษยชาติ พระเจ้าอโศก
กับพระพุทธเจ้า และ การแบ่งพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า ซ่ึงต่างกับเหตุการณ์ของวรรณคดี
พุทธศาสนาอินเดีย-ลังกาที่มี 8 เหตุการณ์ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะผู้ศึกษาได้เปรียบเทียบกับวรรณคดี 5 
เรื่องคือพระไตรปิฎก อรรถกถา ทาฐาธาตุวงศ์  ทีปวงศ์และมหาวงศ์ โดยเพ่ิมเหตุการณ์อดีต
พระพุทธเจ้าทั้งสามเสด็จ (ชนินทร์ ผ่องสวัสดิ์, 2560) 
 
องค์ความรู้จากกการวิจัย 

จากการศึกษาวิเคราะห์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง 
จังหวัดน่าน ทำให้เกิดองค์ความรู้เกี่ยวกับเส้นทางการแสวงบุญสักการะพระธาตุและรอยพระบาทแห่ง
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและยังเป็นการแสดงถึงเหตุการณ์การประดิษฐานของพุทธศาสนาในดินแดน
โบราณที่ปรากฏในพระเจ้าเลียบโลกสังเกตได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงเห็นสถานที่ใดมีความเหมาะสม 
พระองค์จะทรงมอบพระเกศาธาตุและประทับรอยพระบาทไว้ในที่แห่งนั้น แล้วพยากรณ์ว่าหลังจาก
พระองค์ปรินิพพานไปแล้ว พระบรมสารีริกธาตุส่วนใดของพระองค์จะมาประดิษฐานยังที่  แห่งนี้ 
รวมทั้งได้รับความรู้ในเรื่องลักษณะการเขียนตัวอักษร การอ่านคำยากที่ผู้จารได้จารแฝงไว้ในคัมภีร์ใบ
ลาน และคำพิเศษ และการแปลเป็นภาษาไทยทำให้ผู้สนใจเข้าใจ และอ่านได้ง่ายมากขึ้น  
 
บทสรุป 

คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ มี 11 ผูก จำนวนหน้าลานเมื่อรวมกันแล้วได้ 404 หน้า 
จารเมื่อ พ.ศ. 2458 มีอายุ 107 ปี ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง แต่ปรากฏชื่อของผู้จารทั้ง 11 ผูก ด้านการ
วิเคราะห์คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกอกฯ 4 ด้านคือ 1) รูปลักษณ์และการนำไปใช้ คัมภีร์นี้เป็น
คัมภีร์ใบลานล้านนา มีหน้าลาน 5 กว้าง 5.25 เซนติเมตร ยาว 51.5เซนติเมตร ลายมือในการจารผูก
ที่ 1 และผูกที่ 11 ซึ่งเป็นผลงานของ กัญไชยภิกขุ เส้นอักขระมีความสวยงามอ่านง่าย ภิกษุสงฆ์
นำไปใช้เทศนาสั่งสอนประชาชนในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา 2) โครงสร้างและเนื้อหาหลัก คัมภีร์นี้มี
โครงสร้างทั้ง 11 ผูกคล้ายกันคือ  มีบทอุเทส บทนิเทส และบทปฏินิเทส 3) หลักธรรม คัมภีร์นี้มี
หลักธรรมเด่นชัด ดังนี้ ผูกที่ 1 ความเพียร  ผูกที่ 2 ศีล 5 ผูกที่ 3 เญยยธรรม ผูกที่ 4 หิริโอตัปปะ ผูก
ที่ 5  อนุปุพพิกถา ผูกที่ 6 สัมปัตติสุข ผูกท่ี 7 มิจฉาทิฏฐิ ผูกท่ี 8 ยมกปฏิหาริยะ ผูกที่ 9 กุศลมูล ผูก
ที่ 10 อินทรียสังวร และผูกที่ 11 ธัมมจักกัปปวัตนสูตร 4) เหตุการณ์สำคัญ คัมภีร์นี้มีเหตุการณ์สำคัญ 
7 เหตุการณ์ คือ (1) พระพุทธเจ้ามอบพระเกศาธาตุ (2) พระพุทธเจ้าประทับรอยพระบาท (3) 



160  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
พระพุทธเจ้าโปรดยักษ์ (4) พระพุทธเจ้าโปรดพญานาค (5) ยุคเสื่อมของมนุษยชาติ (6) พระเจ้าอโศก
กับพระพุทธเจ้า และ (7) การแบ่งพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า 
 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ควรส่งเสริมให้มีการศึกษาเปรียบเทียบวรรณกรรมทาง

พระพุทธศาสนาที่ปรากฎในคัมภีร์ใบลานโดยเฉพาะอย่างยิ่งคัมภีร์ใบลานล้านนาน่านที่มีอยู่จำนวน
มาก 

2. ข้อเสนอแนะในการนำวิจัยไปใช้ ควรนำผลการวิจัยไปเผยแพร่ให้กับหน่วยงานต่างๆ หรือ
องค์กรที่เกี่ยวข้องกับการอนุรักษ์คัมภีร์ใบลาน รวมถึงวัดและโรงเรียน เพ่ืออนุรักษ์และส่งเสริมคัมภีร์
ใบลานล้านนาน่านให้คงอยู่ตลอดไป และควรจัดให้มีศูนย์เรียนรู้ศิลปะวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนา ภาษาล้านนา คัมภีร์ใบลาน มีปัจจัยมาทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาให้มีความ
เจริญรุ่งเรืองและสืบทอดกันต่อไปอย่างยั่งยืน 

3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป สำหรับการวิจัยเกี่ยวกับคัมภีร์พระเจ้าเลียบโลก
ฉบับวัดกอก ตำบลท่าน้าว อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน ผู้วิจัยเห็นว่า  ควรศึกษาเปรียบเทียบตำนาน
คัมภีร์พระเจ้าเลียบโลกฉบับต่างๆ ทั้งของล้านนา อีสาน ประเทศเพ่ือนบ้าน ว่ามีความแตกต่าง หรือมี
ลักษณคล้ายคลึงกันอย่างไร มีบทบาทเกี่ยวข้องด้านใดในทางพระพุทธศาสนา และมีสำนวนในการ
แต่งหรือการดำเนินเรื่องเหมือนหรือแต่งต่างกันอย่างไร 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชนินทร์ ผ่องสวัสดิ์. (2560). อิทธิพลของวรรณคดีพุทธศาสนาอินเดีย-ลังกาและวรรณคดีพุทธ ศาสนา 
 ล้านนาที่มีต่อการประพันธ์พระเจ้าเลียบโลก. วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลั ย

อุบลราชธานี, 13(2), 35-63. 
ตรีศิลป์ บุญขจร. (2548). พุทธตํานานพระเจ้าเลียบโลก: เรื่องเล่าชนเผ่าไท. วารสารไทยศึกษา. 1(1), 

148. 
ธนพร เรือนคํา, พระครูสมุห์ธนโชติ  จิรธมฺโม, และประทีป พืชทองหลาง. (2564). การท่องเที่ยวเชิง

พุทธตามคัมภีร์ใบลานพระเจ้าเลียบโลกในจังหวัดเชียงใหม่. วารสารปณิธาน. 17(2).203-
232. 

เธียรชัย อักษรดิษฐ์. (2552). ตำนานพระเจ้าเลียบโลก การศึกษาพ้ืนที่ทางสังคมและวัฒนธรรม
ล้านนา ภูมินาม ตำนาน ผู้คน. เชียงใหม่: สำนักพิมพ์ธารปัญญา. 

รัตนาพร เศรษฐกุล. (2552). ประวัติศาสตร์เศรษฐกิจวัฒนธรรม แอ่วเชียงใหม่-ลําพูน. เชียงใหม่: 
สำนักพิมพ์ซิลค์เวอร์ม. 

สมหมาย เปรมจิตต์. (2524). พระเจดีย์ในลานนาไทย. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยทางสังคม มหาวิทยาลัย 
เชียงใหม่. 

สินีนาฏ สมบูรณอเนก. (2555). พุทธศิลปลานนา: คุณคา ศรัทธา และการอนุรักษ. เชียงใหม: ศูนย
วิจัยและบริการวิชาการ คณะสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยเชียงใหม. 



161 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
สุรชัย ชินบุตร. (2559). อุรังคธาตุนิทานพุทธตำนานพระเจ้าเลียบโลกฉบับอีสาน: การสืบทอดและ

การสร้างสรรค์. วารสารไทยศึกษา. 12(1), 1-34. 
 

 



162  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการคลับฟรายเดย ์
Language Strategies in Idea of Club Friday the Series 

 
1ธรรณปพร หงษ์ทอง 2ปาณิสรา เบี้ยมุกดา 3สุเมธ บุญมะยา 4พระปลัดปรีชา นนฺทโก 

1Thannapaporn Hongthong  2Panisara Beamukda  
3Sumeth Boonmaya 4 Preecha Nandhago 

12คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา 
12Faculty of Humanities and Social science, Bansomdejchoaphraya Rajabhat University 

3คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyala University 

4สาขาวิชาการจัดการเชิงพุทธ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ระยอง
4Buddhist Management Program, Mahachulalongkornrajavidyala University, Rayong College 

1Corresponding Author, Email: phramahajakkrit12@gmail.com 
 

Received November 15, 2023; Revised December 1, 2023; Accepted: December 2, 2023 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยเรื่อง กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series มี
วัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series โดยใช้
แนวคิดการวิเคราะห์ภาษา คือ 1) การใช้โวหารภาพพจน์ 2) การใช้ถ้อยคำ และ 3) ศิลปะการใช้
ภาษา และแนวคิดทางพระพุทธศาสนาเรื่องปุพเพกตปุญฺญตา กับ “ข้อคิด เพ่ือชีวิตและสังคม” ของ
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ผลการวิจัยพบว่า 1. การใช้โวหารภาพพจน์ พบ 3 ประเภทคือ 1.1 ใช้
อุปลักษณ์ 1.2 ใช้สัญลักษณ์ และ 1.3 ใช้นามนัย 2. การใช้ถ้อยคำ พบ 4 ประเภทคือ 2.1 ใช้ถ้อยคำ
ให้กำลังใจ 2.2 ใช้ถ้อยคำสั่งสอนหรือชี้แนะแนวทาง 2.3 ใช้ถ้อยคำเสียดสี และ 2.4 ใช้ถ้อยคำตัดพ้อ  
และ 3. ศิลปะการใช้ภาษา พบ 9 ประเภทคือ 3.1 ใช้การเล่นคำ 3.2 ใช้ภาษาเรียบง่ายแต่สื่อสาร
ความหมายได้ดี 3.3 ใช้พลังทางภาษา และการสร้างสรรค์ทางภาษา 3.4 ใช้ความเปรียบที่ทำให้เข้าใจ
ทรรศนะชัดเจน 3.5 ใช้การซ้ำคำแบบซ้ำโครงสร้าง 3.6 ใช้ภาษาแสดงเนื้อความเสริมกัน 3.7 ใช้การ
เล่นคำตรงกันข้าม 3.8 ใช้จินตภาพทางภาษา และ 3.9 การใช้ภาษาแสดงการสรุปความ สำหรับการ
วิเคราะห์ตามแนวคิดทางพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบว่า 1) ให้ข้อคิดหลักธรรมเรื่องความรัก และ 
2) ให้ข้อคิดหลักธรรมเรื่องชีวิตคู่ 
คำสำคัญ : กลวิธีการใช้ภาษา; ข้อคิด; รายการคลับฟรายเดย์ 
 
Abstract 

This paper entitled ‘Language Strategies in Idea of Club Friday the Series’ was 
purposely made to analyze language strategies in idea of Club Friday the series 
through the language analysis as follows: 1) figurative rhetoric, 2) diction, 3) arts in 



163 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
using language including the Buddhist concept on Pubbekatapuññatã and “Idea for 
Life and Society” of Phra Dhammapiṭaka (P.A. Payutto). The results gained from the 
study showed that 1) the three types of figurative rhetoric, 1.1 metaphor, 1.2 
symbolic, and 1.3 metonymy, were found, 2) the four types of diction, 2.1 using the 
powerful speech, 2.2 using the teaching or advice speech, 2.3 satire and 2.4 irony, 
were found and 3) the nine types of arts using the language or stylistics, 3.1 pun, 3.2 
simple and meaningful communication, 3.3 using to repeat, 3.4 relevant metaphor, 
3.5 the words and structure, 3.6 the supported meaningful language, 3.7 the pun 
opposite its meaning, 3.8 the figurative language and 3.9 the summarized language, 
were found. In analyzing in light of the Buddhist concept, its results were found that: 
1) Dhamma concept on loving-kindness, and 2) Idea of Dhamma on life of couple. 
Keywords: Language Strategies, Idea, Club Friday the Series. 
 
บทนำ 
 การศึกษาวิเคราะห์ลักษณะของภาษานั้นมีความสำคัญ เพราะทำให้มนุษย์เข้าใจลักษณะของ
ภาษาที่ใช้สื่อสารกัน ตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบัน การศึกษาภาษาที่ใช้จริงในชีวิตประจำวันมีความ
หลากหลายตามวัตถุประสงค์ ตามกลุ่มหรือบริบทของผู้ใช้ภาษา การศึกษาภาษาจึงไม่เป็นเพียงแตก่าร
ทำความเข้าใจธรรมชาติของภาษาเท่านั้น ยังเป็นการทำความเข้าใจการใช้ภาษาที่มีความหลากหลาย
ตามวัตถุประสงค์ ซึ่งประกอบด้วยเหตุผลมากมาย และเนื่องจากในปัจจุบันการสื่อสารของมนุษย์มี
ความรวดเร็วขึ้น เป็นผลทำให้การใช้ภาษาเปลี่ยนแปลงรวดเร็วตามไปด้วย ดังนั้นมนุษย์จึงสร้างสรรค์
วิธีการหรือมีกลวิธีในการใช้ภาษามากขึ้นตามไปด้วย เช่น กลวิธีการใช้ภาษาในรูปแบบการให้ 
“ข้อคิด” 
 ข้อคิด เป็นคำพูดธรรมดาไม่มีสัมผัส คือประเด็นที่เสนอให้คิด หรือประเด็นที่ชวนคิด โดยมาก
ใช้คำง่าย ๆ ไม่ต้องแปล อ่านแล้วเข้าใจได้ทันที ข้อคิดที่ดีต้องแสดงถึงการใช้ความคิด หรือแสดงให้
เกิดความรู้สึกอย่างใดอย่างหนึ่งอย่างชัดเจน เพ่ือให้ผู้ อ่านเกิดความความเข้าใจอย่างลึกซึ้งเมื่อได้อ่าน
จุดมุ่งหมายในการเขียนข้อคิดจากสิ่งนั้น ๆ ว่าต้องการให้ผู้อ่านได้ข้อคิดในเรื่องต่าง ๆ ที่เขียนขึ้น ซึ่ง
อาจเป็นข้อเตือนใจและข้อคิดในการประพฤติปฏิบัติตนในเรื่องใดเรื่องหนึ่ง ซึ่งจะต้องเป็นเรื่อง
สร้างสรรค์ (วิภาวรรณ อยู่เย็น, 2551) ส่วนหลักธรรม หมายถึง หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาที่
เป็นคำสอนของพระพุทธเจ้า เป็นหลักปรัชญาเทียบขนานกับคติทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ บรรจุอยู่ใน
พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และตำราอ่ืน ๆ สามารถนำมาปรับใช้กับชีวิตมนุษย์ในทุกบริบทของ
สังคมได้อย่างเหมาะสม ดังนั้นการนำเสนอการวิเคราะห์กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club 
Friday The Series จึงมีความน่าสนใจ และด้วยเหตุผลที่รายการ Club Friday The Series ได้รับ
ความนิยมในสังคมวัยรุ่น วัยทำงาน และผู้สูงวัยเป็นจำนวนมาก ซึ่งยังคงได้รับความนิยมมาจนถึง
ปัจจุบัน รายการ Club Friday The Series จึงมีข้อคิดให้ติดตามในทุกตอน เป็นข้อคิดที่คนทุกรุ่นใน
สังคมไทยให้ความสนใจ เป็นข้อความที่ติดหู สะดุดใจ จดจำง่าย และนำไปใช้ต่อ หรือพูดต่อ ผู้วิจัยจึง
สนใจที่จะวิเคราะห์กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series ในลักษณะการ



164  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
วิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยแนวคิดการใช้ภาษาของ ธรรณปพร หงษ์ทอง (2561) ในการวิเคราะห์กลวิธีใน
การใช้ภาษา เพ่ือให้เกิดความรู้คิดเข้าใจ เห็นพัฒนาการทางด้านภาษา และเป็นแรงบันดาลใจ หรือ
เป็นแบบอย่างให้กับผู้สนใจ หน่วยงานที่จะผลิตรายการลักษณะนี้ และเพ่ือเป็นประโยชน์สำหรับทุก
คนในสังคมทีไ่ด้นำข้อคิดคติเตือนใจเหล่านี้ไปปรับใช้ให้ประโยชน์ในชีวิตประจำวัน 
 
วัตถุประสงค ์
 เพ่ือวิเคราะห์กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series 
 
วิธีการดำเนินการวิจัย 

กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
โดยใช้แนวคิดการใช้ภาษาของ ธรรณปพร หงษ์ทอง (2561) ในการวิเคราะห์กลวิธีในการใช้ภาษา ซึ่ง
มีวิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 

1. ผู้ วิจัยเก็บข้อมูลจากคลิปวิดี โอ (VDO) ในรายการ Club Friday The Series จาก 
http://www.tvshow.in.th โดยเลือกเฉพาะข้อคิดท้ายรายการ โดยเก็บข้อมูลตั้งแต่เดือนพฤษภาคม 
พ.ศ. 2557 ถึง เดือนกุมภาพันธ์ พ.ศ. 2566  

2. ผู้วิจัยเลือกข้อคิด ในรายการ Club Friday the Series ที่ได้รับการแสดงความชื่นชอบ
ด้วยวิธีกดถูกใจ (กด Like) 3 อันดับแรกของแต่ละปี  

3. ผู้วิจัยถอดคำพูดที่เป็นข้อคิด ในรายการ Club Friday The Series โดย ดาวน์โหลด 
(download) จาก www.siamhahe.com (สืบค้นเมื่อ 6 มีนาคม พ.ศ. 2566) โดยผู้วิจัยเก็บรวบรวม
ข้อมลูจากรายการ Club Friday The Series มีรายละเอียดดังนี้ 
ปี พ.ศ. ข้อคิดที่ได้รับความชื่นชม

อันดับ 1 
ข้อคิดที่ได้รับความชื่นชม

อันดับ 2 
ข้อคิดที่ได้รับความชื่นชม

อันดับ 3 
2557 นอกใจไม่ใช่เรื่องพลาด มัน

คือความประมาทที่ เกิดขึ้น
อย่างตั้งใจ 

อบอุ่นมากเกินไป มันก็ใกล้
คำว่าอึดอัด ถ้าคิดแต่อยาก
ให้ ก็ต้องอย่าลืมว่าอีกคน
อยากได้หรือเปล่า 

รักกันไม่ต้องเหมือนกันทุก
อย่าง แค่ยอมรับ ให้ ได้ว่ า
ความต่างมันเป็นเรื่องปกต ิ

2558 คนสองคนมาเจอกันอาจเป็น
เพราะฟ้า แต่จะเดินต่อไป
ข้างหน้าเป็นเรื่องของใจ 

ถ้าคนเก่ายังวนเวียนอยู่ใน
ใจ ก็อย่าดึงคนใหม่เข้ามา
เจ็บ 

ความเหงาอาจจะทำร้ายเรา 
แต่อย่าเอาความเหงาของ
เราไปทำร้ายใคร 

2559 อย่าปล่อยให้ความผิดหวังใน
อดีตมาทำร้ายปัจจุบัน จนไม่
เหลือความฝันที่จะมีความสุข
ในอนาคต 

เพราะรักไม่ใช้เหตุผล เราจึง
ยังทนรักใครบางคน ทั้งที่ไม่
เคยมีตัวตนและไม่เคยเป็น
คนที่มีคุณค่าคู่ควร 

ไม่มี ใครในโลกนี้ที่ด้อยค่า 
เกินกว่าที่จะมีความรัก 

2560 เปลี่ยนจากเพ่ือนมาเป็นคน
รักว่ายากแล้ว เปลี่ยนจากคน
รักกลับเป็นเพื่อนยากยิ่งกว่า 

ตอนที่อยู่ไม่ได้ดูแล มารู้สึก
แย่ตอนจะจากไป อย่าเห็น
คุณค่าใครในวันที่ใกล้หลุด

สิ่งสวยงามที่มองเห็นด้วยตา 
บางครั้งก็ทำให้ เราได้รู้ว่า 
สมบูรณ์แบบเกินไปไม่มีจริง 



165 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
มือ 

2561 คนบางคนไม่ ได้แก้ปัญหา
ความรักที่ปัญหา แต่กลับดึง
มืออีกคนเข้ามาเพ่ิมปัญหา
ลุกลาม 

เมื่อริจะเล่นกับไฟ ก็ต้อง
ยอมรับว่ามันร้อน 

รักใครก็อยากให้เขาอยู่ใน
สายตา ถึงจะรู้ว่ายังไงก็เป็น
คนนอกสายตาของเขาเท่า
นั้นเอง 

2562 ในวันที่แย่ทุกคนคงอยากมี
ใครสักคนในชีวิต ที่แค่คิดว่ามี
เขาอยู่เราก็มีแรงสู้ต่อ 

คนหนึ่ งรักมาก แต่ อีกคน
มากรัก สุดท้ายคนที่ เจ็บ
หนักคือคนที่จริงใจ 

บางครั้งสิ่งที่ทำให้ความรัก
ยากเกินไป คือ ถูกต้องใน
สายตาใคร ๆ อาจจะไม่
ถูกใจในความรู้สึกเรา 

2563 รักไปรู้สึกผิดไป ยิ่ งรักมาก
เท่าไรยิ่งบั่นทอนหัวใจมาก
เท่านัน้ 

เวลาสอนให้เรารู้คุณค่าของ
การรอ ถ้ารักกันมากพอเรา
ก็ ต้ อ ง ต่ อ สู้ ทุ ก เรื่ อ ง ไป
ด้วยกัน 

รู้จักกันนาน ไม่ได้แปลว่า
รู้จักกันดี คนที่เราไว้ใจอาจ
เป็นคนที่ทำร้ายเราได้อย่าง
เยือกเย็น 

2564 ใครหลอกเราหลอกได้ ยังไม่
อันตรายเท่าเราหลอกตัวเอง 

อย่าโทษว่าดวงพามา ที่จริง
ยิ่งกว่าคือหัวใจพาไป 

ค น ห นึ่ ง ยั ง รั ก ห ม ด ใ จ 
ในขณะที่ อีกคนใจหมดรัก 
สุดท้ายยังไงก็จบ 

2565 เสียใจที่สูญเสียความรัก ยังไม่
เจ็บหนักเท่ าสูญ เสียความ
ไว้ใจ 

ความจริงอยู่ตรงหน้า มีแต่
เราที่ ไม่กล้ายอมรับความ
จริง 

คุณค่าของเราไม่ได้อยู่ที่ใคร
จะมองเรายังไง แต่อยู่ที่เรา
ไม่ต้องทำอะไรที่ลดคุณค่า
ตัวเอง 

2566 รักเขาเราไม่มีใคร เขารักเรา
ยังไงถึงต้องมีใครต่อใครอีก
หลายคน 

คนรักที่ได้มาจากการแย่ง ก็
ต้องระแวงว่าจะถูกแย่งไป
อีกบ้างเม่ือไหร่ 

กับบางคนแค่สิ้นสุดความ
อดทน เราก็กลายเป็นคนมี
ค่าแล้ว 

4. วิเคราะห์ข้อมูล โดยใช้แนวคิดการวิเคราะห์ภาษาของ ธรรณปพร หงษ์ทอง (2561) คือ 1) 
การใช้โวหารภาพพจน์ 2) การใช้ถ้อยคำ และ 3) ศิลปะการใช้ภาษา 

5. สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ 
 
ผลการวิจัย 
 การวิเคราะห์กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series เกี่ยวกับการ
ใช้โวหารและภาพพจน์ ดังนี้ 

ข้อคิดที่ได้รับความชื่นชอบอันดับที่ 1 ถึง อันดับที่ 3 ในแต่ละปี ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2557 ถึง ปี 
พ.ศ. 2566 นั้น มีลักษณะการใช้โวหารภาพพจน์ที่เป็นกลวิธีการนำเสนอข้อคิดโดยการพลิกแพลง
ภาษาที่ใช้พูดให้แปลกออกไปทำให้ผู้อ่านเกิดความประทับใจ สะเทือนใจ เป็นการเปรียบเทียบให้เห็น
ภาพอย่างชัดเจน เป็นกลวิธีที่สร้างความลึกซึ้งหรือจินตภาพทางภาษาที่สวยงาม และมีลักษณะการ
เลือกใช้ถ้อยคำโดยจำแนกได้ 4 ประเภทคือ 1) ถ้อยคำให้กำลังใจ 2) ถ้อยคำเสียดสี 3) ถ้อยคำสั่งสอน
หรือชี้แนะแนวทาง และ 4) ถ้อยคำตัดพ้อ นอกจากนี้พบว่ามีศิลปะการใช้ภาษาที่โดดเด่น และในการ



166  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
วิเคราะห์ข้อมูลนี้ ผู้วิจัยจึงวิเคราะห์กลวิธีการใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series 
ใน 3 ประเด็นดังนี้  

1. การใช้โวหารภาพพจน์ จากการวิเคราะห์ข้อมูล พบว่ามีการใช้โวหารภาพพจน์ดังนี้ 
1) อุปลักษณ์ (Metaphor) คือ การเปรียบเทียบสิ่งหนึ่งเป็นอีกสิ่งหนึ่ง มักจะมีคำว่า เป็น คือ 

เป็นต้น ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ “นอกใจไม่ใช่เรื่องพลาด มันคือความประมาทที่เกิดขึ้นอย่างตั้งใจ” 

“คนสองคนมาเจอกันอาจเป็นเพราะฟ้า แต่จะเดินต่อไปข้างหน้าเป็นเรื่องของใจ”ทั้ง 2 ข้อคิดนี้ใช้คำ
ว่า “คือ” และ “เป็น” มาเปรียบสิ่งหนึ่งเป็นอีกสิ่งหนึ่ง เพ่ือให้การสื่อความหมายชัดเจนมากยิ่งขึ้น 

2) สัญลักษณ์ (symbol) เป็นการเรียกชื่อสิ่ง ๆ หนึ่งโดยใช้คำอ่ืนมาแทน ไม่เรียกตรง ๆ ส่วน
ใหญ่คำที่นำมาแทนจะเป็นคำที่เกิดจากการเปรียบเทียบและตีความ ซึ่งใช้กันมานานจนเป็นที่เข้าใจ
และรู้จักกันโดยทั่วไป ทั้งนี้อาจเป็นเพราะต้องการเปรียบเทียบเพ่ือสร้างภาพพจน์หรือมิฉะนั้นก็อาจจะ
อยู่ในภาวะที่กล่าวโดยตรงไม่ได้ จึงต้องใช้สัญลักษณ์แทน ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ “เมื่อริจะเล่นกับ
ไฟ ก็ต้องยอมรับว่ามันร้อน” คำที่เป็นสัญลักษณ์คือคำว่า “ไฟ” ซึ่งจะต้องตีความ เนื่องจากใช้เรียก
แทนบุคคลที่เป็นอันตรายในบริบทต่าง ๆ ถ้าหากวิเคราะห์ในข้อคิดนี้ ใช้คำว่า “เล่นกับไฟ” ซึ่งเป็น
สุภาษิตของไทย จึงต้องตีความว่า คือการลองดี ลองเสี่ยงกับสิ่งที่เป็นอันตราย หรือผู้ที่มีอำนาจ เช่น 
“เธอยังจะเข้าไปเล่นกับไฟ ทั้ง ๆ ที่รู้ว่าเขาไม่บริสุทธิ์ใจ เขาคิดวางแผนอยู่ตลอดเวลา ระวังจะเจ็บตัว
นะ” เป็นต้น 

3) นามนัย (Metonymy) การใช้คำหรือวลีซึ่งบ่งลักษณะหรือคุณสมบัติของสิ่งใดสิ่งหนึ่งแทน
อีกสิ่งหนึ่ง ดึงเอาลักษณะบางส่วนของสิ่งหนึ่งมากล่าวให้หมายถึงส่วนทั้งหมด หรือใช้ชื่อส่วนประกอบ
สำคัญของสิ่งนั้นแทนสิ่งนั้นทั้งหมด ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ ข้อคิดว่า “เสียใจที่สูญเสียความรัก ยังไม่
เจ็บหนักเท่าสูญเสียความไว้ใจ” ข้อคิดนี้เป็นการใช้นามนัยที่เป็นวลี “สูญเสียความรัก” กับ วลี 
“สูญเสียความไว้ใจ” มากล่าวถึงคุณสมบัติหรือลักษณะของสิ่งหนึ่งมาแทนอีกสิ่งหนึ่ง เพ่ือให้สะท้อน
ถึงการรับรู้ในความหมายที่รู้สึกสะเทือนใจมากกว่า 

ข้อคิดว่า “อย่าโทษว่าดวงพามา ที่จริงยิ่งกว่าคือหัวใจพาไป” ข้อคิดนี้เป็นการใช้นามนัยที่เป็น
วลี คือ กล่าวว่า “ดวงพามา”และ “หัวใจพาไป” เป็นการกล่าวแสดงลักษณะของคำที่มีลักษณะ
ใกล้เคียงกันแต่ใช้คำมาขยาย “ที่จริงยิ่งกว่า” เชื่อมวลีทั้ง 2 นี้เข้าด้วยกัน แต่ทำให้ความหมายกิน
ความมากกว่าเดิม เป็นลักษณะการกล่าวแบบสิ่งหนึ่งแทนสิ่งหนึ่งแต่กินความหมายในเชิงลึกกว่า  

2. การใช้ถ้อยคำ ผลการวิเคราะห์ข้อมูลพบว่า มีลักษณะการใช้ถ้อยคำดังนี้ 
1) ถ้อยคำให้กำลังใจ ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ ข้อคิดว่า “ไม่มีใครในโลกนี้ที่ด้อยค่า เกินกว่า

ที่จะมีความรัก” ข้อคิดนี้กล่าวให้กำลังใจสำหรับคนที่ผิดหวังในความรัก หรือต้องการมีความรักที่
สมหวัง บางคนอาจจะมองตนเองไม่มีคุณค่าหรือด้อยค่าตัวเอง ข้อคิดนี้จึงต้องการบอกให้ทุกคนเห็น
คุณค่าในตนเอง ทุกคนมีความรักได้และคู่ควรต่อการมีความรัก 

ข้อคิดว่า “คนสองคนมาเจอกันอาจเป็นเพราะฟ้า แต่จะเดินต่อไปข้างหน้าเป็นเรื่องของใจ”
จากข้อคิดนี้ จะเห็นว่าผู้พูดต้องการอธิบายการใช้ชีวิตของคนสองคนหรือกินความไปถึงการใช้ชีวิตคู่ที่
เป็น “คู่ชีวิต” ต้องการให้กำลังใจในการใช้ชีวิตไปด้วยกัน เพราะการพบกันด้วยโชคชะตาฟ้าลิขิตไม่ได้
รับประกันว่าจะอยู่ร่วมกันไปได้ตลอดรอดฝั่ง แต่ขึ้นอยู่กับคนทั้งสองคนที่มีความหนักแน่นในความรัก 
พร้อมที่จะจับมือกันฟันฝ่าอุปสรรคไปได้ 



167 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
2) ถ้อยคำสั่งสอนหรือชี้แนะแนวทาง ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ ข้อคิดว่า “คุณค่าของเราไม่ได้

อยู่ที่ใครจะมองเรายังไง แต่อยู่ที่เราไม่ต้องทำอะไรที่ลดคุณค่าตัวเอง” จากข้อคิดข้างต้น ผ ู้พูดต้องการ
ชี้แนะหรือสั่งสอนให้คนเรารักตัวเองและรักคุณค่าของตัวเอง การที่บางคนกังวลใจ ทุกข์ใจเพราะคิดว่า
คนอ่ืนเขาจะมองตนเองไม่ดี ไร้ค่า หรือไร้ความสามารถ หรือด้วยเหตุผลอ่ืน ๆ ที่เป็นไปในทางลบ 
สนใจสายตาของคนอ่ืนหรือคนรอบข้างมากเกินไปนั้นจะเป็นการบั่นทอนกำลังใจตนเอง จึงชี้แนะด้วย
การให้ปฏิบัติกับตนเองให้ถูกต้อง ไม่ทำอะไรที่เป็นการลดคุณค่าของตัวเอง 
 ข้อคิดว่า “ใครหลอกเราหลอกได้ ยังไม่อันตรายเท่าเราหลอกตัวเอง” จากข้อคิดนี้แสดงให้
เห็นว่า ผู้พูดต้องการแนะแนวทางให้ผู้ฟังได้รู้ว่าในโลกแห่งความเป็นจริง เราอาจถูกคนอ่ืนหลอกลวงได้
เป็นเรื่องปกติ และเช่นเดียวกนัเราก็สามารถหลอกลวงคนอ่ืนได้เหมือนกัน แต่เราไม่สามารถหลอกตัว
เราเองได้ ทุกการกระทำของเรา เราเองที่รู้ดีที่สุดไม่สามารถหลอกตัวเองได้ แต่ถ้าหากเราหลอกตัวเรา
เองได้ นั่นหมายถึงการกระทำที่เป็นอันตรายต่อตัวเราเอง ดังนั้น ไม่ว่าเราจะทำหรือไม่ทำอะไรเราจึง
ไม่ควรหลอกลวงตัวเอง 

3) ถ้อยคำเสียดสี ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ ข้อคิดว่า “รักกันไม่ต้องเหมือนกันทุกอย่าง แค่
ยอมรับให้ได้ว่าความต่างมันเป็นเรื่องปกติ” ข้อคิดข้างต้นนี้ผู้พูดอาจจะเท้าความถึงค่านิยมของคนบาง
กลุ่มที่มักจะกล่าวกันว่า “คนที่เป็นคนรักกันมักจะหน้าตาคล้ายกัน ชอบอะไรเหมือนกัน มีลักษะนิสัย
คล้ายกัน” เป็นต้น ซึ่งเป็นทัศนคติของคนกลุ่มหนึ่งเท่านั้น แต่ข้อคิดนี้สร้างขึ้นโดยหักล้างประเด็นที่
กล่าวถึงว่าคนรักกันต้องเหมือนกัน แต่พูดตรงกันข้ามว่าไม่ต้องเหมือนกัน โดยให้ยอมรับความต่างนั้น
ให้เป็นเรื่องปกติ เมื่อถอดความหมายในเชิงลึก อาจกล่าวได้ว่า การที่คนสองคนรักกันไม่จำเป็นต้อง
เหมือนกันทุกอย่าง แค่ยอมรับในความต่างของกันและกันก็พอ ทุกอย่างบนโลกใบนี้แม้จะคู่กันแม้จะ
เป็นของคู่กันแต่ไม่จำเป็นต้องเหมือนกัน เช่น ช้อนกับซ่อม ดินสอกับยางลบ เป็นต้น หากคิดในด้าน
บวกทุกอย่างจะราบรื่น ทำให้ความต่างเป็นเรื่องปกติซ่ึงจะทำให้ความรักยาวนานมากขึ้น เรียกว่า เป็น
ความต่างอย่างลงตัว 
 ข้อคิดว่า “คนบางคนไม่ได้แก้ปัญหาความรักที่ปัญหา แต่กลับดึงมืออีกคนเข้ามาเพ่ิมปัญหา
ลุกลาม” ข้อคิดนี้กล่าวในลักษะถ้อยคำเสียดสี กล่าวถึงคนบางคนไม่ได้แก้ปัญหาความรักจากต้นเหตุ
ของปัญหา แต่กลับแก้ปัญหาที่อยู่ปลายเหตุแทน ด้วยการดึงมือคนอ่ืนเข้ามาแก้ปัญหาทั้งที่ปัญหานั้น
เกิดจากคนสองคน การดึงมือคนอ่ืนเข้ามาหรือดึงมือที่สามเข้ามาแทรกแซงไม่สมควรกระทำ  

4) ถ้อยคำตัดพ้อ ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ ข้อคิดว่า “รักใครก็อยากให้เขาอยู่ในสายตา ถึงจะ
รู้ว่ายังไงก็เป็นคนนอกสายตาของเขาเท่านั้นเอง” ข้อคิดข้างต้นนี้ ผู้พูดแสดงลักษณะการตัดพ้อถึง
ความรู้สึกที่ไร้ตัวตนในสายตาของคนที่รัก การพยายามเข้าไปอยู่ในสายตาของคนที่เขาไม่สนใจ 
สุดท้ายก็จะต้องเสียใจ ถึงจะพยายามเท่าไรแต่เขาก็ไม่เคยมองเห็น 

ข้อคิดว่า “เพราะรักไม่ใช้เหตุผล เราจึงยังทนรักใครบางคน ทั้งที่ไม่เคยมีตัวตนและไม่เคยเป็น
คนที่มีคุณค่าคู่ควร” สำหรับข้อคิดข้างต้นนี้ ผู้พูดตัดพ้อเรื่องความรัก อธิบายถึงความรักท่ีไม่ใช้เหตุผล 
ความรักที่ต้องใช้ความอดทน แต่ก็ยอมรักยอมอดทน ยังปรารถนาที่จะรักถึงแม้จะผิดหวังทั้ง ๆ ที่อีก
คนเขาไม่เคยให้คุณค่า และไม่เคยมองว่ามีคน ๆ นี้อยู่  

3. ศิลปะการใช้ภาษา คือ การใช้ภาษาที่มากกว่าการใช้ภาษาสื่อสารตามปกติทั่วไป เพราะ
คำนึงถึงความไพเราะของภาษา การแสดงอารมณ์ความรู้สึกที่ละเอียดอ่อน มีความไพเราะสละสลวย 



168  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
น่าฟังเหมาะสมกับกาลเทศะก่อให้ผู้รับสารเกิดความน่าเชื่อถือ เกิดความสบายใจและประทับใจ ใน
การวิเคราะห์ข้อคิดนี้ ผู้วิจัยพบศิลปะการใช้ภาษาดังนี้  

1) ใช้การเล่นคำ คือ การใช้กลวิธีทางภาษาด้วยการซ้ำคำหรือซ้ำอักษรให้เกิดเสียงเสนาะ 
หรือให้มีความหมายที่ลึกซึ้งกินใจยิ่งขึ้น มี 3 ชนิดคือ การเล่นคำพ้อง การเล่นคำซ้ำ และการเล่นคำ
เชิงถาม ดังตัวอย่างข้อคิดต่อไปนี้ ข้อความว่า “ถ้าคนเก่ายังวนเวียนอยู่ในใจ ก็อย่าดึงคนใหม่เข้ามา
เจ็บ” เป็นการใช้คำพ้อง คือคำว่า “ใจ” กับ “ใหม่” และยังมีอีกหลายข้อคิดที่ใช้คำพ้องในลักษณะ
แบบพ้องสระ เช่น “คนหนึ่งรักมาก แต่อีกคนมากรัก สุดท้ายคนที่เจ็บหนักคือคนที่จริงใจ” “ความจริง
อยู่ตรงหน้า มีแต่เราที่ไม่กล้ายอมรับความจริง” “ในวันที่แย่ทุกคนคงอยากมีใครสักคนในชีวิต ที่แค่คิด
ว่ามีเขาอยู่เราก็มีแรงสู้ต่อ” และ “เวลาสอนให้เรารู้คุณค่าของการรอ ถ้ารักกันมากพอเราก็ต้องต่อสู้
ทุกเรื่องไปดว้ยกัน” เป็นต้น 

ข้อความว่า “คนรักที่ได้มาจากการแย่ง ก็ต้องระแวงว่าจะถูกแย่งไปอีกบ้างเมื่อไหร่” เป็นการ
เล่นคำซ้ำ แต่เป็นการซ้ำที่ไม่ใช่การซ้ำคำติดกัน เป็นการซ้ำคำว่ า “แย่ง” ของข้อความที่ 1 กับ
ข้อความที่ 2 และยังพบในข้อคิดอ่ืน ๆ ด้วย เช่น “รักเขาเราไม่มีใคร เขารักเรายังไงถึงต้องมีใครต่อ
ใครอีกหลายคน” “เปลี่ยนจากเพ่ือนมาเป็นคนรักว่ายากแล้ว เปลี่ยนจากคนรักกลับเป็นเพ่ือนยากยิ่ง
กว่า” “ความเหงาอาจจะทำร้ายเรา แต่อย่าเอาความเหงาของเราไปทำร้ายใคร” เป็นต้น “รักเขาเรา
ไม่มีใคร เขารักเรายังไงถึงต้องมีใครต่อใครอีกหลายคน” เป็นการเล่นคำเชิงคำถาม โดยใช้คำว่า 
“ยังไง”  

2) ใช้ภาษาเรียบง่ายแต่สื่อสารความหมายได้ดี เป็นการใช้ภาษาที่สื่อสารความหมายได้ดี ผู้
พูด  มีพ้ืนความรู้เกี่ยวกับการใช้ถ้อยคำที่ถูกต้องตามความหมาย จากการวิเคราะห์ผู้วิจัยพบว่า ข้อคิด
ในรายการ Club Friday The Series ไม่ใช้ประโยคที่ซับซ้อน ใช้ภาษาชัดเจนไม่คลุมเครือ ดังตัวอย่าง
ต่อไปนี้ “บางครั้งสิ่งที่ทำให้ความรักยากเกินไป คือ ถูกต้องในสายตาใคร ๆ อาจจะไม่ถูกใจใน
ความรู้สึกเรา” “อบอุ่นมากเกินไป มันก็ใกล้คำว่าอึดอัด ถ้าคิดแต่อยากให้ ก็ต้องอย่าลืมว่าอีกคนอยาก
ได้หรือเปล่า” และ “อย่าปล่อยให้ความผิดหวังในอดีตมาทำร้ายปัจจุบัน จนไม่เหลือความฝันที่จะมี
ความสุขในอนาคต” 

3) ใช้พลังทางภาษา และการสร้างสรรค์ทางภาษา ในข้อคิดที่ได้รับความชื่นชอบของรายการ 
Club Friday The Series พบว่า มีการใช้การสร้างสรรค์ทางภาษาในทุกข้อคิด และพบว่าบางข้อคิด
เป็นการใช้คำเพ่ือให้เกิดพลังและอำนาจทางภาษา ดังตัวอย่างต่อไปนี้ ข้อความว่า “ตอนที่อยู่ไม่ได้
ดูแล มารู้สึกแย่ตอนจะจากไป อย่าเห็นคุณค่าใครในวันที่ใกล้หลุดมือ” จากตัวอย่างนี้จะพบพลังทาง
ภาษาในด้านความหมาย สื่อให้ผู้ฟังตระหนักถึงความสำคัญของคนใกล้ตัว คำที่แสดงถึงพลังทางภาษา
ที่มีผลต่อการรับรู้คือคำว่า “รู้สึกแย่” “จากไป” และ “หลุดมือ” คำเหล่านี้สื่อความหมายที่กระทบใจ
ผู้ฟัง  

ข้อความว่า “รู้จักกันนาน ไม่ได้แปลว่ารู้จักกันดี คนที่เราไว้ใจอาจเป็นคนที่ทำร้ายเราได้อย่าง
เยือกเย็น” สำหรับตัวอย่างนี้มีคำที่แสดงถึงพลังทางภาษาคือคำว่า “ทำร้าย” และ “เยือกเย็น” เป็น
คำท่ีทำให้ทั้งข้อความมีความหมายชัดเจน และสื่อถึงความรู้สึกของผู้ฟังได้ 

4) ใช้ความเปรียบที่ทำให้เข้าใจทรรศนะชัดเจน ดังตัวอย่างต่อไปนี้ ข้อความว่า “กับบางคน
แค่สิ้นสุดความอดทน เราก็กลายเป็นคนมีค่าแล้ว” เป็นการใช้ความเปรียบในลักษณะให้กำลังใจ และ



169 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ให้ความรู้สึกเชิงบวกโดยเน้นถ้อยคำที่มีความหมายเชิงบวกในข้อความท้ายที่ว่า “เราก็กลายเป็นคนมี
ค่าแล้ว” 

5) ใช้การซ้ำคำแบบซ้ำโครงสร้าง ดังตัวอย่างต่อไปนี้ ข้อความว่า “เปลี่ยนจากเพ่ือนมาเป็น
คนรักว่ายากแล้ว เปลี่ยนจากคนรักกลับเป็นเพ่ือนยิ่งยากกว่า” เป็นการซ้ำคำในลักษณะซ้ำโครงสร้าง 
คือ ในข้อความแรก ใช้โครงสร้างคำว่า “เปลี่ยน...เป็น...ยาก” ซึ่งนำโครงสร้างคำในข้อความแรกมาใช้
แบบซ้ำโครงสร้างเดิมแต่ใช้ภาษาที่แสดงเนื้อความขัดกัน โดยข้อความแรกแสดงความขัดแย้งกับ
ข้อความที่ตามมา 

6) ใช้ภาษาแสดงเนื้อความเสริมกัน ดังตัวอย่างต่อไปนี้ ข้อความว่า “รักไปรู้สึกผิดไป ยิ่งรัก
มากเท่าไรยิ่งบั่นทอนหัวใจมากเท่านั้น” จากข้อความนี้ผู้พูดเน้นเนื้อความให้คล้อยตามกัน แสดงถึง
ความรักที่ยิ่งรักมากยิ่งเสียใจมากหรือบั่นทอนหัวใจมากขึ้นตามไปด้วย 

7) ใช้การเล่นคำตรงกันข้าม ดังตัวอย่างต่อไปนี้ ข้อความว่า “ตอนอยู่ไม่ได้ดูแล มารู้สึกแย่
ตอนจะจากไป” จากข้อความนี้มีลักษณะใช้คำที่มีความหมายตรงข้ามกัน คือ คำว่า “อยู่” ในข้อความ
แรก มีความหมายตรงข้ามกับคำว่า “จากไป” ในข้อความที่สอง และยังใช้การพ้องเสียงสระมาเชื่อม
ข้อความเพ่ือให้มีความสละสลวยมากขึ้น 

8) ใช้จินตภาพทางภาษา คือการใช้คำที่ทำให้เกิดภาพ และมีการใช้คำกริยาเพ่ือแสดงอาการ
และเพ่ือให้เห็นภาพตามได้ชัดเจน ดังตัวอย่างต่อไปนี้ “อย่าเห็นคุณค่าใคร ในวันที่ใกล้หลุดมือ” และ 
“สิ่งสวยงามที่มองเห็นด้วยตา บางครั้งก็ทำให้เราได้รู้ว่าสมบูรณ์แบบเกินไปไม่มีจริง” 

9) การใช้ภาษาแสดงการสรุปความ ดังตัวอย่างต่อไปนี้ ข้อความว่า “คนหนึ่งรักหมดใจ 
ในขณะที่อีกคนใจหมดรัก สุดท้ายยังไงก็จบ” เป็นการใช้ภาษาที่แสดงการสรุปความคือข้อความใน
วรรคสุดท้าย ซึ่งกล่าวสรุปว่า “สุดท้ายยังไงก็จบ 
 4. ข้อคิดตามหลักพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนามีหลักคำสอนเรื่องกรรม คือ การกระทำ 
และกรรมวิบาก คือผลของการกระทำ ดังที่พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับ
ผลของกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย เราทำกรรมใดไว้ จะเป็น
กรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 22 ข้อ 57 
หน้า 100, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แล้วพระองค์ทรงขยายความว่า “สตรี 
บุรุษ คฤหัสถ์ หรือบรรพชิตควรพิจารณาเนืองๆ ว่า ‘เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มี
กรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย เราทำกรรมใดไว้ จะเป็นกรรมดีหรือกรรม
ชั่วก็ตาม ย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้นเพราะอาศัยอานาจประโยชน์อะไร เพราะอาศัยอำนาจ
ประโยชน์นี้แลว่า ‘สัตว์ทั้งหลายมีกายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต เมื่อเขาพิจารณาฐานะนั้นอยู่เนื องๆ 
ย่อมละทุจริตได้โดยสิ้นเชิง หรือทำให้เบาบางลงได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 22 ข้อ 57 หน้า 
100, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

จากข้อความนี้หมายความว่า เมื่อบุคคลที่เกิดมาได้ศึกษาหาความรู้มีวิชาติดตัวแล้ว ได้
ประกอบสัมมาอาชีพแล้วดำชีวิตอยู่ได้ ด้วยผลของความรู้และการประกอบอาชีพ เขาชื่อว่า ได้กระทำ
กรรมและได้รับวิบากกรรม เรื่องนี้เป็นหลักคำสอนที่พระพุทธเจ้าทรงสอนตามวิถีชีวิตของชาวโลก คือ 
ชาวโลกทุกชาติ ก็ขวนขวายกระทำ คือ ขวนขวายศึกษา ขวนขวายประกอบสัมมาอาชีพ และก็ได้ผล
ของการศึกษา เช่น มีหน้าการงานที่ดี ได้ทรัพย์มาเลี้ยงชีวิตตนและครอบครัว  ซึ่งข้อคิดของรายการ 



170  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
Club Friday The Series สอดคล้องกับหลักคำสอนเรื่อง ปุพเพกตปุญญตา คือการได้สร้างบุญไว้ใน
ปางก่อน เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในมงคลสูตรว่า “การได้สร้างบุญไว้ในปางก่อน” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 22 ข้อ 57 หน้า 100, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ซึ่งสามารถสรุปความได้ว่า การที่บุคคลได้มาพบเกิดปฏิสัมพันธ์ที่ดี มีความรักจนได้ครองคู่กันนั้นมา
จากเหตุใน 2 ปัจจัย คือการได้เคยทำกุศลร่วมกันมาตั้งแต่ชาติก่อน และการได้เกื้อหนุนสร้างคุณงาม
ความดีร่วมกันในปัจจุบันชาติ ในทางกลับกันความรักและการครองคู่ก็ไม่สามารถเป็นไปได้อย่างยั่งยืน
เมื่อขาดปัจจัยทั้ง 2 อย่าง 

ส่วนข้อคิด เพ่ือชีวิตและสังคมของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2548) ได้พบว่า 1) ให้
หลักธรรมเรื่องความรัก และ 2) ให้หลักธรรมเรื่องชีวิตคู่ มีรายละเอียดดังนี้ 

1) ให้หลักธรรมเรื่องความรัก กล่าวคือในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series นี้  
มีการสอดแทรกหลักธรรมลงไปด้วย เป็นหลักธรรมเรื่องราวเกี่ยวกับความรัก เมื่อวิเคราะห์ตาม
แนวคิดของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) พบว่า ข้อคิดทั้งหมดนี้สามารถแยกเรื่องราวเกี่ยวกับความรัก
ได้ 2 ประเภท คือ ความรักแบบที่หนึ่ง คือการคิดจะเอาจากผู้อ่ืน ถ้ามีความรักลักษณะนี้มักจะมี
ข้อเสียตามมาด้วย หากว่าเขาผู้นั้นไม่อยู่ในภาวะที่จะสนองความปรารถนาให้ได้ตามความต้องการ ผู้ที่
อยากได้ก็จะเป็นทุกข์ ก่อให้เกิดปัญหาลุกลามตามมาอีกหลายประการ และ ความรักแบบที่สอง คือ
ความรักท่ีเป็นความต้องการที่จะให้ความสุขแก่ผู้อ่ืน หรือการทำให้เกิดความสุขจากการให้ 

2) ให้หลักธรรมเรื่องชีวิตคู่ ตามแนวคิดของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต, 2548) ได้กล่าว 
ให้แนวทางเกี่ยวกับหลักธรรมเรื่องชีวิตคู่ไว้ว่า “การมีคู่ครอง เท่ากับว่าเราได้เพ่ือนที่มาอยู่ด้วยกัน 
และมาเป็นที่ปรึกษา มาเสริมกำลังแก่กันและกัน จึงยิ่งพัฒนาชีวิตได้ดียิ่งขึ้น ในแง่ชีวิตสมรสก็เลย
กลายเป็นเวทีปฏิบัติธรรม ตัวเองก็พัฒนาตนมากขึ้น แล้วก็มีกำลังในการที่จะสร้างสรรค์ทำความดีมาก
ขึ้น กับทั้งมีกำลังที่จะช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์เกื้อกูลแก่โลกมากขึ้นด้วย” ท่านได้สรุปหลักธรรมที่ต้อง
นำมาใช้ในเรื่องชีวิตคู่คือ สัจจะ ทมะ ขันติ และ จาคะ ดังนั้นจากข้อคิดทั้ งหมด ของรายการ       
Club Friday The Series ที่ผู้วิจัยวิเคราะห์นั้นเมื่อนำมาแยกย่อยตามหลักธรรมของท่านพระธรรม
ปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) พบว่ามีคุณสมบัติ 4 ประการที่สามารถใช้หลักธรรม สัจจะ ทมะ ขันติ และ จาคะ 
มาเป็นคติธรรม และข้อคิดสอนใจได้ดังนี้ 

ก. ข้อคิดที่กล่าวถึงความซื่อสัตย์ มั่นคงในความรัก ประคับประคองชีวิตรักให้ยืนนาน รัก
เดียวใจเดียว ข้อคิดเหล่านี้ เป็นข้อธรรมที่เรียกว่า “สัจจะ” และในทางกลับกันก็สร้างข้อคิดใน
ความหมายตรงกันข้าม ในกรณีของการไม่รักษาสัจจะด้วย 

ข. ข้อคิดที่กล่าวถึงความเจริญเติบโตงอกงามในเรื่องชีวิตคู่  พัฒนาความรักไปด้วยกัน การ
พัฒนาตนเอง การพัฒนาความสามารถ พัฒนาศักยภาพให้ดีขึ้น ตรงกับข้อธรรมที่เรียกว่า “ทมะ” 
และในทางกลับกันก็สร้างข้อคิดในความหมายตรงกันข้าม ในกรณีของการไม่รักษาชีวิตคู่ ทำลายความ
รกัระหว่างกันและกันด้วย 

ค. ข้อคิดที่กล่าวถึงความอดทน การต่อสู้ฟันฝ่าอุปสรรค ข้อคิดประเภทนี้เป็นลักษณะให้
กำลังใจคนที่ต้องใช้ชีวิตร่วมกัน ร่วมกันแก้ปัญหา ต้องใช้ความพยายาม อดทนอดกลั้นต่ออุปสรรคต่าง 
ๆ ต่อสู้ไปจนกว่าจะบรรลุเป้าหมาย ข้อธรรมนี้เรียกว่า “ขันติ” และพบว่าข้อคิดของรายการ Club 



171 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Friday The Series นี้บางข้อคิดจะสร้างขึ้นในลักษณะตรงข้ามกับข้อธรรม “ขันติ” เพ่ือจะกล่าวถึง
ผลที่ล้มเหลวแทนผลลัพธ์ที่สำเร็จ 

ง. ข้อคิดที่กล่าวถึงความเสียสละ คือเป็นข้อคิดที่สร้างขึ้นให้ตระหนักถึงความเสียสละ 
สามารถเสียสละความสุขของตนเองให้แก่ผู้อ่ืนได้ มีจิตใจที่ต้องการให้ผู้อื่นเป็นสุข มีน้ำใจและความรัก
ให้ผู้อ่ืน ข้อธรรมนี้เรียกว่า “จาคะ” และในทางกลับกันก็สร้างข้อคิดในความหมายตรงกันข้าม ถ้าหาก
ไม่มี “จาคะ” บทสรุปที่ได้รับคือความเสียใจและความทุกข์ใจ 
   
อภิปรายผลการวิจัย 

จากผลการวิจัยข้างต้นทำให้ผู้วิจัยเห็นลักษณะเด่นด้านแนวคิดและกลวิธีในการใช้ภาษาของ
ผู้เขียนข้อคิด ในรายการ Club Friday The Series ซึ่งเป็นรายการบันเทิงที่ให้ทั้งความบันเทิงและให้
ข้อคิดแก่ผู้ชม และจากผลการวิจัยดังกล่าว ผู้วิจัยมีข้อสังเกตบางประการดังนี้ ประการแรก ลักษณะ
เด่นด้านกลวิธีการใช้ภาษาของข้อคิดที่ปรากฏในท้ายรายการ  Club Friday The Series นั้น เป็น
ข้อคิดให้กับใครหลาย ๆ คนที่กำลังมีปัญหาเกี่ยวกับความรัก หรือมีปัญหาภายในครอบครัว เป็นข้อคิด
ที่ให้แนวทางในการดำเนินชีวิต ให้เรียนรู้และเข้าใจธรรมชาติของชีวิต รู้จักคิดวิเคราะห์ พิจารณา
ตัดสินใจกับเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นกับตนเองได้ในขณะนั้น ผู้วิจัยเห็นถึ งการแสดงทัศนะในการ
เลือกใช้ภาษาที่มีความโดดเด่นและมีพลังทางภาษา ผู้เขียนสามารถผูกเรื่องราวและสอดแทรกมุมมอง
ที่หลากหลายเกี่ยวกับเรื่องความรัก กระตุ้นให้ผู้ชมหรือผู้อ่านเกิดการรู้คิด และข้อคิดเหล่านั้นสามารถ
เป็นแรงบันดาลใจ หรือเป็นพลังให้กับผู้ที่ประสบปัญหาเรื่องราวของชีวิตในลักษณะคล้าย ๆ กันได้ 
ประการที่สอง ข้อคิดเหล่านี้สามารถเข้าถึงกลุ่มผู้ชม ผู้ฟัง และผู้อ่านได้ทั้งวัยรุ่น วัยทำงาน และวัย
ผู้ใหญ่ เนื่องจากการเลือกสรรคำมาใช้นั้นเหมาะสม อีกทั้งเน้นในเรื่องของการตระหนักรู้หรือฉุกคิดใน
การกำเนินชีวิตในทิศทางที่ถูกต้องเหมาะสม และประการสุดท้าย ภาพรวมของการนำเสนอข้อคิดที่
ปรากฏนั้นมีลักษณะต้องการดึงให้ผู้ชมหรือผู้อ่านคล้อยตาม ปรับเปลี่ยนทัศนคติบางประเด็น ให้เห็น
มุมมองใหม่ ๆ แนวคิดที่ตากต่างออกไปแต่สามารถช่วยเยียวยาจิตใจ หรือสามารถช่วยบรรเทา และ
แก้ปัญหาในชีวิตของตนเองได้ สอดดคล้องกับธรรณปพร หงษ์ทอง และปาณิสรา เบี้ยมุกดา ทีเ่สนอว่า 
ภาษาเป็นเครื่องมือในการสื่อสารที่ใช้ถ่ายทอดความคิด ความรู้ ความรู้สึก ส่วนจินตนาการคือการ
สร้างภาพขึ้นในใจ โดยเห็นภาพให้ชัด รับรู้ทุกประสาทสัมผัส และใช้ภาษาเป็นเครื่องมือในการวาด
ภาพนั้นผ่านตัวอักษร การจะทำให้จินตนาการสัมผัส จับต้อง รู้สึกได้ นอกจากต้องใช้ภาษาเป็น
เครื่องมือในการถ่ายทอดแล้ว ควรต้องช่วยให้ผู้เรียนเกิดความรู้สึกสนุกกับจินตนาการและอยาก
ถ่ายทอดสิ่งเหล่านั้นออกมา วิธีการคือต้องสร้างความมุ่งมาดปรารถนา (Passion) ในการจินตนาการ
ให้เกิดขึ้น เพ่ือดึงความรู้สึกร่วมเกี่ยวกับเรื่องราวนั้นจนรู้สึกอยากเข้าไปเป็นส่วนหนึ่ง และให้พ้ืนที่
อิสระในการสร้างสรรค์ผลงาน (ธรรณปพร หงษ์ทอง และปาณิสรา เบี้ยมุกดา, 2565)  

ส่วนด้านข้อคิดตามหลักพระพุทธศาสนาเรื่องข้อคิดเพ่ือชีวิตและสังคมสอดคล้องกับพระธรรม
ปิฎก (ป.อ. ปยุตโต, 2548) พบว่าข้อคิดทั้ง 2 ข้อ ได้แก่ 1) ให้หลักธรรมเรื่องความรัก 2) ให้หลักธรรม
เรื่องชีวิตคู่ มีความเชื่อมโยงกับเนื้อหาข้อคิดของรายการ Club Friday The Series ที่ได้ให้ข้อคิดคติ
เตือนใจเกี่ยวกับประเด็นปัญหาความรักและชีวิตคู่ของผู้ ฟังรายการที่บอกเล่าเรื่องราวเพ่ือขอ



172  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
คำปรึกษา เช่น ข้อคิดที่กล่าวถึงความซื่อสัตย์ ความเจริญเติบโตงอกงามในเรื่องชีวิตคู่ ความอดทน 
และความเสียสละ ซึ่งตรงกับหลักธรรมเรื่องชีวิตคู่คือ สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

 การใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series สื่อถึงรูปแบบการเรียนรู้ แบบ 
CIMIMIT โดยมีรายละเอียดคือ 

Cognitive ข้อคิดเพ่ือกระตุ้นการเรียนรู้ ได้แก่ การเล่นคำการใช้ภาษาเรียบง่าย และสื่อสาร
ความหมายได้ดี การใช้พลังทางภาษา 

Impact ข้อคิดเพ่ือทำให้สะดุดใจ มีทั้งความไพเราะสละสลวย เรียบง่าย ชัดเจน ทรงพลัง 
การแสดงอารมณ์ความรู้สึกที่ละเอียดอ่อน กระทบใจผู้ฟัง  

Morality ข้อคิดที่มีคุณค่าทางศีลธรรม การใช้ถ้อยคำให้กำลังใจ การใช้ถ้อยคำสั่งสอนหรือ
ชี้แนะแนวทาง 

Impression ข้อคิดเพ่ือการกระตุ้นความรู้สึกภายใน ทำให้เกิดจินตภาพ สะดุดใจ และจดจำ
ง่าย เป็นประโยชน์สำหรับผู้ที่นำข้อคิดคติเตือนใจเหล่านี้ไปปรับใช้เพื่อเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต 



173 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
Metaphor ข้อคิดที่เป็นลักษณะอุปมาอุปไมย เป็นการใช้อุปลักษณ์ การใช้สัญลักษณ์ และ

การใช้นามนัย เป็นการใช้ความเปรียบที่ทำให้เข้าใจทรรศนะชัดเจน การใช้ถ้อยคำเสียดสี และการใช้
ถ้อยคำตัดพ้อ  

Intellectual ข้อคิดในการกระตุ้นให้เกิดปัญญา เป็นการใช้ภาษาที่กระตุ้นให้ผู้ฟังตระหนักรู้
ถึงปัญหาที่ตนเองกำลังเผชิญอยู่ ทำให้เกิดการรู้คิดค้นหาแนวทางใหม่ ๆ เพื่อนำมาจัดการแก้ไขให้ชีวิต
ดีขึ้น และยังสามารถเป็นแบบอย่างที่ดีให้แก่บุคคลที่มีปัญหาในลักษณะเดียวกันได้ 

Tautology ข้อคิดที่เป็นคำซ้ำความหมาย เป็นการใช้การซ้ำคำแบบซ้ำโครงสร้าง การใช้
ภาษาแสดงเนื้อความเสริมกัน การเล่นคำตรงกันข้าม การใช้จินตภาพทางภาษา และการใช้ภาษา
แสดงการสรุปความ 
 
บทสรุป 
 ผลการศึกษาพบว่า การใช้ภาษาในข้อคิดของรายการ Club Friday The Series มีการ
เลือกสรรคำมาใช้อย่างเหมาะสมทั้งทางความหมายและความไพเราะของถ้อยคำ ทำให้เกิดจินตภาพ 
สะดุดใจ และจดจำง่าย เป็นประโยชน์สำหรับผู้ที่นำข้อคิดคติเตือนใจเหล่านี้ไปปรับใช้เพ่ือเป็นแนวทาง
ในการดำเนินชีวิต โดยเรื่องของการใช้โวหารภาพพจน์มีการเลือกวิธีการมาใช้เพ่ือให้เกิดจินตภาพและ
เกิดความรู้สึกคล้อยตาม มีความสัมพันธ์สอดคล้องกับข้อคิดที่ต้องการสื่อสาร ได้แก่ การใช้อุปลักษณ์ 
การใช้สัญลักษณ์ และการใช้นามนัย  
 ในด้านของการใช้ถ้อยคำพบว่า มีลักษณะการใช้ถ้อยคำเพ่ือนำเสนอข้อคิดด้วยลีลาน้ำเสียงที่
หลากหลาย 4 วิธี ได้แก่ การใช้ถ้อยคำให้กำลังใจ การใช้ถ้อยคำสั่งสอนหรือชี้แนะแนวทาง การใช้
ถ้อยคำเสียดสี และการใช้ถ้อยคำตัดพ้อ วิธีการเหล่านี้ช่วยเน้นความหมายของถ้อยคำหรือข้อความ 
เชื่อมโยงความคิด ตลอดจนสื่ออารมณ์ความรู้สึก ทำให้เกิดความเข้าใจข้อคิดที่ต้องการสื่อได้เป็นอย่าง
ดีเพ่ือให้เป็นแนวทางปฏิบัติต่อตนเองได้อย่างถกูต้องเหมาะสม 
 ในด้านของศิลปะการใช้ภาษาพบว่า มีทั้งความไพเราะสละสลวย เรียบง่าย ชัดเจน ทรงพลัง 
การแสดงอารมณ์ความรู้สึกที่ละเอียดอ่อน กระทบใจผู้ฟัง และการเน้นย้ำความคิด ได้แก่ การเล่นคำ 
การใช้ภาษาเรียบง่ายและสื่อสารความหมายได้ดี การใช้พลังทางภาษา การใช้ความเปรียบที่ทำให้
เข้าใจทรรศนะชัดเจน การใช้การซ้ำคำแบบซ้ำโครงสร้าง การใช้ภาษาแสดงเนื้อความเสริมกัน การเล่น
คำตรงกันข้าม การใช้จินตภาพทางภาษา และการใช้ภาษาแสดงการสรุปความ 
  
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอเรื่องการนำไปใช้ประโยชน์ 
1.1 สังคมควรจัดให้มีการศึกษากลวิธีการใช้ภาษาในการให้ข้อคิดในการดำเนินชีวิตหรือการ

ให้คำปรึกษาปัญหาต่าง ๆ จากรายการที่มีวัตถุประสงค์เพ่ือให้คำปรึกษา เช่น รายการจากสื่อ 
Podcast เพ่ือให้เห็นภาพรวมปัญหาที่หลากหลายมิติ และกลวิธีการให้คำปรึกษาต่าง ๆ 

1.2 สถาบันวิจัยควรศึกษากลวิธีการใช้ภาษาในการให้ข้อคิดในการดำเนินชีวิตหรือการให้
คำปรึกษาปัญหาต่าง ๆ จากรายการที่มีวัตถุประสงค์เพ่ือให้คำปรึกษาในรูปแบบการวิจัยทั้งในเชิง



174  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ปริมาณ และเชิงคุณภาพ หรือในรูปแบบผสานวิธี เพ่ือให้ทราบแนวทางการศึกษากลวิธีการใช้ภาษาที่
ครอบคลุม ชัดเจนมากยิ่งข้ึนต่อไป 

2. ข้อเสนอเรื่องการวิจัยครั้งต่อไป ควรศึกษาการใช้ภาษาและการสร้างกำลังใจในรายการ 
Series ที่มีผลกระทบทางสังคม 
 
เอกสารอ้างอิง 
ธรรณปพร หงษ์ทอง. 2561. กลวิธีการตั้งชื่อเรื่องภาพยนตร์เป็นภาษาไทยจากภาพยนตร์อเมริกัน.  

สาขาวิชาภาษาไทย, คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จ 
เจ้าพระยา.  

ธรรณปพร หงษ์ทอง และปาณิสรา เบี้ยมุกดา. (2565). การเรียนรู้เพ่ือพัฒนาทักษะภาษาไทยและ 
ความสามารถของเยาวชนไทยยุคใหม่ในการเป็นพลเมืองยุคดิจิตอล. วารสารวิชาการสถาบัน 
พัฒนาพระวิทยากร, 5(2), หน้า 187-197 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). ข้อคิดเพ่ือชีวิตและสังคม. พิมพ์ครั้งที่ 1, กรุงเทพมหานคร:  
บริษัทธรรมสาร จำกัด.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่  
16, กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

วิภาวรรณ อยู่เย็น. (2551). วิวัฒนาการการใช้รูปวรรณยุกต์ตร ีและจัตวาในภาษาไทย. นครปฐม:  
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

 



175 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลตอ่ประสิทธิภาพการปฏิบัติงาน 

ของบุคลากรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Executive Leadership That Affects the Effectiveness of 

Performance of Mahamakut Buddhist University’s Personnel 
 

พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย (ปุณขันธ์) 
Phramaha Kraiwan Jinadattiyo  (Punnakhan) 

สาขาวิชาการบริหารการศึกษา, คณะศึกษาศาสตร์,  มหาวิทยาลัยมหามกฏราชวิทยาลัย 
                  Educational Administration Branch, Faculty of Education,  

Mahamakut Buddhist University 
Corresponding Author, Email: tchinnatat@gmail.com 

 
Received November 17, 2023; Revised December 13, 2023; Accepted: December 15, 2023 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาภาวะผู้นำของผู้บริหาร มหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย 2) ศึกษาประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
และ 3) ศึกษาภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่ งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิธีดำเนินการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า 1. 
ภาวะผู้นำของผู้บริหาร โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก และรายด้านอยู่ในระดับมากทุกด้าน เรียงจาก
มากไปหาน้อย ดังนี้ การแสดงเป็นแบบฉบับให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง การสร้างรูปแบบความคิดใน
ทางบวก การทำให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง การกระตุ้นให้บุคลากรตั้งเป้าหมายด้วยตนเอง การ
สนับสนุนให้เกิดภาวะผู้นำตนเองโดยการสร้างทีมทำงาน การอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรม
ของผู้นำตนเอง และการอำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทาง
สร้างสรรค์ ตามลำดับ 2. ประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อ
พิจารณาเป็นรายด้านอยู่ระดับมากทุกด้าน เรียงจากมากไปหาน้อย ดังนี้ การทำงานเป็นทีม การยึด
มั่นในความถูกตองชอบธรรมและจริยธรรม การสั่งสมความเชี่ยวชาญในงานอาชีพ การมุ่งผลสัมฤทธิ์ 
และการบริการที่ดี ตามลำดับ 3. ภาวะผู้นำของผู้บริหารส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของ
บุคลากรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย โดยการสร้างรูปแบบความคิดในทางบวก การอำนวย
ความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเองส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 และ การอำนวยความ
สะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์ ส่งผลต่อประสิทธิภาพการ
ปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 
สามารถทำนายประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย โดย
ภาพรวม ได้ร้อยละ 72.9 ค่าประสิทธิภาพในการทำนายที่ปรับแล้ว เท่ากับ .724 และมีความ



176  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
คลาดเคลื่อนมาตรฐานในการทำนาย เท่ากับ .295 สามารถเขียนแสดงความสัมพันธ์ ในรูปของสมการ
พยากรณ์คะแนนดิบ และคะแนนมาตรฐาน ได้ดังนี้ 
               = 1.091** + .376**(X4) + .197**(X7) + .173*(X5)  
              = .452**(ZX4) + .260**(ZX7) + .205*(ZX5).  

คำสำคัญ  ภาวะผู้นำของผู้บรหิาร; ประสิทธิภาพการปฏิบัติงาน; บุคลากร   
 
Abstract 

This research aimed: 1) to study the executive leadership of Mahamakut Buddhist 
University) 2) to study the effectiveness of performance of Mahamakut Buddhist University’s 
personnel, and 3) to study the executive leadership affecting the effectiveness of the 
personnel’s performance of Mahamakut Buddhist University. This is descriptive research. 
The results of the research were as follows: 1. In the executive leadership of 
Mahamakut Buddhist University, overall, it was at a high level and each aspect was at a 
high level in all aspects sorted from most to least as follows: acting is a model for 
personnel to lead themselves, forming a positive thought pattern empowering people to 
lead themselves Encouraging people to set goals for themselves, encouraging self-
leadership through team building facilitating a culture of self-leadership and facilitating self-
leadership by giving rewards and constructive criticism, respectively, 2. As regards the 
performance of personnel of Mahamakut Buddhist University, overall, it was at a high 
level. When considering each aspect, it was at a high level in all aspects, sorted from most 
to least as follows: teamwork adherence to righteousness and ethics accumulation of 
expertise in a career achievement-oriented and good service respectively, 3. In the 
executive leadership in creating positive thinking patterns facilitating the creation of a 
culture of self-leadership affecting the operational efficiency of personnel of Mahamakut 
Buddhist University it was statistically significant at the .0 1  level and facilitating self-
leadership by giving rewards and constructive criticism. In the effective performance of 
personnel of Mahamakut Buddhist University, it was statistically significant at the .05 level. 
It was able to predict the performance of personnel of Mahamakut Buddhist University, 
where it, overall, received 72.9 percent. The adjusted prediction efficiency was .724 and 
the standard error in prediction was .295. So, it can be put to express relationships in the 
form of a raw score prediction equation and standard scores as follows: 
               = 1.091** + .376**(X4) + .197**(X7) + .173*(X5)  
              = .452**(ZX4) + .260**(ZX7) + .205*(ZX5). 

Keywords: Relationship of Executive; Resource mobilization; Personnel 
 



177 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
บทนำ    

ในภาคสังคมและการพัฒนาประเทศมีความเชื่อว่าการศึกษาเป็นพลังขับเคลื่อนการพัฒนา
ประเทศเพ่ือนำสังคมไปสู่สังคมที่เข้มแข็งและมีคุณภาพใน 4 ด้าน คือ สังคมแห่งคุณภาพ สังคมแห่งภูมิ
ปัญญา สังคมแห่งการเรียนรู้ และสังคมแห่งความสมานฉันท์และเอ้ืออาทร  ดังนั้น ความคาดหวังของ
สังคมต่อสถาบันอุดมศึกษา คือ การสร้างและพัฒนาคนที่มีความรู้คู่คุณธรรม โดยผลิตบัณฑิตที่มีความรู้
และคุณภาพตามความต้องการของสังคม (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556) เมื่อการ
เปลี่ยนแปลงของสังคมโลกส่งผลต่อความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยที่เน้นคุณภาพการศึกษา โดยเฉพาะ
คุณภาพบัณฑิต สำหรับสถาบันอุดมศึกษาไทยในปัจจุบันมีการพัฒนาอย่างก้าวกระโดดเพ่ือเป็นแหล่ง
ความรู้ที่ตอบสนองการแก้ไขปัญหาวิกฤติและชี้นำการพัฒนาอย่างยั่งยืนของชาติและท้องถิ่น โดยเร่งสร้าง
ภูมิคุ้มกันในประเทศให้เข้มแข็งขึ้นภายใต้หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง และต้องส่งเสริมการพัฒนา
ประเทศให้สามารถแข่งขันกับนานาชาติได้ โดยให้ความสำคัญกับการพัฒนาคนและสังคมไทยให้มีคุณภาพ 
ผลิตกำลังคนที่มีศักยภาพตรงตามความต้องการของตลาดแรงงาน สามารถทำงานเพ่ือดำรงชีพตนเองและ
เพ่ือช่วยเหลือสังคม มีคุณธรรม มีความรับผิดชอบ และมีสุขภาวะทั้งร่างกายและจิตใจ (สำนักงาน
คณะกรรมการการอุดมศึกษา, 2556)  
 จากบทสรุปสำหรับผู้บริหาร ตามแผนกลยุทธ์การบริหารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยใน 
10 ปีข้างหน้า (พ.ศ.2556-2565)  จากการวิเคราะห์ข้อมูลพื้นฐานและผลการประเมินจากทั้งหน่วยงาน
ภายในและภายนอก เป้าหมายการบริหารงานใน 10 ปีข้างหน้ามุ่งให้เป็นมหาวิทยาลัยแห่งการบริการ
วิชาการทางพระพุทธศาสนาแก่สังคมในระดับดีเลิศของประเทศและเป็นสถาบันชั้นนำในภูมิภาคอาเซียน 
ในการดำเนินการเพ่ือให้บรรลุปณิธานดังกล่าวยังมีปัญหาสำคัญที่ต้องแก้ไขได้กล่าวไว้ในข้อที่ 10 คือ 
ระบบการบริหารบุคคล ที่มุ่งผลสัมฤทธิ์ของผลงาน ยังไม่เชื่อมโยงภารกิจระดับบุคคลไปสู่เป้าหมายของ
มหาวิทยาลัย ในการบริหารจัดการเพ่ือให้บรรลุวิสัยทัศน์และปณิธานรวมที่ตั้งไว้ ได้กำหนดกลยุทธ์การ
บริหารให้มีความสอดคล้องกับปัญหาข้อที่ 10 ตามประเด็นกลยุทธ์ที่ 5 : การพัฒนาระบบการบริหาร
มหาวิทยาลัยให้ทันสมัยและทันต่อการเปลี่ยนแปลงสู่ความเป็นสากลตามเป้าหมายหลัก คือ 1) มี
โครงสร้างองค์การและระบบบริหารที่เอ้ือต่อการเปลี่ยนแปลง 2) เป็นองค์การแห่งการเรียนรู้ที่สามารถ
รองรับการเปลี่ยนแปลง 3) มีบุคลากรที่มีศักยภาพในการปรับตัวเพ่ือรองรับการเปลี่ยนแปลง 4) มี
วัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันแบบเอ้ืออาทร มีภูมิคุ้มกันโดยยึดหลักเศรษฐกิจพอเพียง 5) มีสารสนเทศท่ีมี
คุณภาพสำหรับใช้ในการตัดสินใจและประเมินสถานการณ์เพ่ือรองรับการเปลี่ยนแปลง และ 6) มี
สภาพแวดล้อมที่ส่งเสริมคุณภาพชีวิตที่ดี โดยใช้มาตรการโครงการและกิจกรรมที่บุคลากรของมหาวิทยาลัย
มีหน้าที่ขับเคลื่อนให้บรรลุเป้าหมาย (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556) เพ่ือให้สอดคล้องกับ
ปณิธาน (Aspiration) เป้าประสงค์สูงสุด (Ultimate  Goals) และวิสัยทัศน์  ในการเป็นมหาวิทยาลัย
พระพุทธศาสนา และเป็นประตูสู่แก่นแท้ของพระสัทธรรม (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2565)   
 เมื่อพิจารณาผลการวิเคราะห์ในแผนกลยุทธ์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ระยะ 10 ปี (พ.ศ.
2556-2565) ด้านการบริหาร พบว่ายังมีจุดอ่อนอีก 7 เรื่อง คือ 1) การดำเนินงานไม่เป็นไปตามแผนกลยุทธ์ 
2) ไม่มีระบบการบริหารความเสี่ยงในการบริหารงาน 3) ขาดแผนกลยุทธ์ทางการเงิน 4) ขาดระบบ
สารสนเทศเพ่ือการบริหารและการตัดสินใจที่สอดรับกับนโยบายและการวางแผนของมหาวิทยาลัย 5) ระบบ
และกลไกการบริหารงานบุคคลยังบกพร่อง 6) ขาดแผนในการบริหารอัตรากำลัง และความชัดเจนเกี่ยวกับ



178  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
เกณฑ์การประเมินผลการปฏิบัติงาน และการพิจารณาความดีความชอบ แนวทางในการพัฒนาบุคลากร 
และ 7) ขาดการพัฒนามหาวิทยาลัยสู่องค์การแห่งการเรียนรู้ (Learning Organization) (มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556) ซึ่งมีความเชื่อมโยงกับระบบการบริหารบุคคล สำหรับการพัฒนาองค์กรให้มี
ประสิทธิภาพ ย่อมเป็นนโยบายที่จำเป็นอย่างยิ่ง เพราะองค์กรยุคปัจจุบันมีการแข่งขันสูง การที่องค์กรเคย
ยืนอยู่ในระดับแนวหน้า แต่ละเลยการพัฒนาคนให้ร่วมใจกันทำงานอย่างมีประสิทธิภาพ ย่อมจะส่งผลให้
เกิดความเปลี่ยนแปลงตำแหน่งที่เคยอยู่ในระดับแนวหน้า เป็นระดับที่ลดลงได้ ดังนั้น องค์กรจึงต้องมุ่งให้
ความสำคัญต่อประสิทธิภาพในการทำงาน คือ การมุ่งพัฒนาความเจริญเติบโตให้แก่องค์กรด้วยการทำให้
สมาชิกในองค์กรอุทิศแรงกายแรงใจขยันขันแข็งทำงานด้วยความเต็มใจเต็มความสามารถ เพ่ือบรรลุ
เป้าหมายสูงสุดขององค์กรที่กำหนดไว้ ประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานของบุคลากรจึงถือเป็นสิ่งสำคัญยิ่ง ซ่ึง
จะเกิดขึ้นได้ย่อมขึ้นอยู่กับปัจจัยที่มีความสัมพันธ์กับประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานของบุคลากร โดยปัจจัย
เหล่านั้นจะเป็นสิ่ งเร้าหรือสิ่งกระตุ้นให้บุคลากรมีความต้องการมีความเต็มใจที่จะทำงานให้ เกิด
ประสิทธิภาพในองค์กร (พระมหาคณาธิป จันทร์สง่า, 2561)   
 เพ่ือให้การดำเนินการเป็นไปตามวิสัยทัศน์และแนวทางการพัฒนาของมหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย ทีไ่ด้กำหนดแก่นแห่งการพฒันา (Key Strategic Areas) เป็น 5 ด้านคือ ปริยัติ ประยุกต์ 
ปฏิบัติ ปฏิบถ และปฏิรูป ในแต่ละด้านมีวิถีแห่งการพัฒนา (Strategies) และเจตนา (Strategic 
Objectives) โดยเฉพาะวิถีแห่งการพัฒนา (Strategies) ในแก่นปฏิรูป วิถีที่ 5 พลิก เปลี่ยน ปรับ รับ
การเปลี่ยนแปลง กล่าวไว้ในข้อ 5.ก พัฒนาองค์กรแบบก้าวกระโดดในทุกองคาพยพ ทั้งบทบาท 
โครงสร้าง กระบวนการการบริหารและทรัพยากร สู่องค์กรอนาคตแห่งความรู้ และภูมิปัญญาที่ร่วม
พัฒนาอนาคตของสังคมไทย (และสังคมโลก) ซึ่งสามารถปรับตัวได้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็ว
และรุนแรงในอนาคต (มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2564) ซึ่งเป็นข้อหนึ่งที่มีความสอดคล้อง
กับภาวะผู้นำของผู้บริหารและประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานของบุคลากร จากการสืบค้นข้อมูล 
พบว่า ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่มีประสิทธิภาพเป็นปัจจัยที่น่าสนใจอย่างยิ่ง โดยผู้นำที่ดีต้องมีภาวะ
ผู้นำซึ่งหมายถึงมีความเชี่ยวชาญในการบริหารงาน มีวิสัยทัศน์ สามารถตัดสินใจได้อย่างถูกต้อง ทั้ง
ต้องมีความรับผิดชอบต่อผลแห่งการบริหารงานและการตัดสินใจนั้น ซึ่งเป็นการสร้างโอกาสให้เกิด
ความผูกพันต่อองค์กรและความรู้สึกภาคภูมิใจในตนเอง รวมทั้งสามารถมอบโอกาสให้บุคลากร ได้มี
ความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ พัฒนางานเพ่ือสร้างโอกาสก้าวหน้าในหน้าที่การงานอันเป็นปัจจัยที่
เสริมสร้างขวัญและกำลังใจในการทำงาน สร้างศักดิ์ศรีในตนเองและวิชาชีพเกิดความสุขในการดำรง
อยู่ในวิชาชีพ (ลดาวรรณ รวมเมฆ, 2544; อ้างถึงใน เสาวรส ประเทืองชัยศร,ี 2552)  
 จากเหตุผลและข้อมูลดังกล่าวทำให้ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะศึกษาในเรื่อง ภาวะผู้นำของ
ผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย เพ่ือ
ก่อให้เกิดประโยชน์ต่อการดำเนินงาน เป็นข้อมูลให้แก่ผู้ที่เกี่ยวข้อง และหน่วยงานสามารถนำไปเป็น
แนวทางในการประยุกต์ใช้การบริหารจัดการและจัดทำแผนงานเกี่ยวกับการพัฒนาบุคลากรให้มี
ประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานสูงยิ่งขึ้น เพ่ือประโยชน์ของหน่วยงานอันเป็นเป้าหมายที่สำคัญที่สุดใน
การทำงานของบุคลากรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยต่อไป 
 
 



179 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
วัตถุประสงค์  

1. เพ่ือศึกษาภาวะผู้นำของผู้บริหาร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
2. เพ่ือศึกษาประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
3. เพ่ือศึกษาภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย   

บทความวิจัยนี้เป็นการวิจัยโดยใช้การวิจัยเชิงพรรณนา (descriptive research) เพ่ือให้
บรรลุวัตถุประสงค์ในการดำเนินการวิจัย จึงกำหนดวิธีดำเนินการวิจัย  ดังนี้ 

ประชากรที่ศึกษาได้แก่ ผู้บริหาร หัวหน้าฝ่าย บุคลากรสายอาจารย์/ผู้สอน และบุคลากรสาย
สนับสนุน ในระดับปริญญาตรี ปริญญาโทและปริญญาเอก ทุกสาขาวิชา ของมหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัยส่วนกลาง  ปีการศึกษา 2565 รวม 310 รูป/คน กำหนดการประมาณขนาดของกลุ่ม
ตัวอย่างโดยวิธีการเปิดตารางสำเร็จรูปของเครซี่และมอร์แกน (Krejcie and Morgan, 1970) ได้กลุ่ม
ตัวอย่าง 175 รูป/คน แล้วกำหนดจำนวนกลุ่มตัวอย่าง ผู้ ให้    ข้อมูลโดยการคำนวณเทียบ
บัญญัติไตรยางค์ ประกอบด้วย 1) ผู้บริหาร 13 รูป/คน 2) หัวหน้าฝ่าย 13 รูป/คน 3) บุคลากรสาย
อาจารย์/ผู้สอน 64 รูป/คน และ 4) บุคลากรสายสนับสนุน 85 รูป/คน รวมผู้ ให้ข้อมูลจาก
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยส่วนกลาง จำนวน 175 รูป/คน สถานที่ดำเนินการวิจัย ณ 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยส่วนกลาง ตำบลศาลายา จังหวัดนครปฐม 

เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้  ผู้วิจัยใช้แบบสอบถามเป็นเครื่องมือสำหรับเก็บรวบรวมข้อมูล
จำนวน 1 ฉบับ แบ่งออกเป็น 3 ตอน ดังนี้ 

ตอนที่ 1 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับสถานภาพและข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบ มีลักษณะเป็นแบบ
ตรวจสอบรายการ (check list) ถามรายละเอียดเกี่ยวกับ เพศ อายุ ระดับการศึกษาสูงสุด ตำแหน่ง
หน้าที่ในปัจจุบัน และประสบการณ์การทำงานในตำแหน่ง 

ตอนที่ 2 เป็นแบบสอบถามเก่ียวกับภาวะผู้นำของผู้บริหาร ที่สร้างข้ึนตามแนวคิดของ แมนซ์
และซิมส์ (Manz & Sims, 1991 :. 33) ประกอบด้วย 1) ด้านการทำให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง 2) 
ด้านการแสดงเป็นแบบฉบับให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง 3) ด้านการกระตุ้นให้บุคลากรตั้งเป้าหมาย
ด้วยตนเอง 4) ด้านการสร้างรูปแบบความคิดในทางบวก 5) ด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะ
ผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์ 6) ด้านการสนับสนุนให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง
โดยการสร้างทีมทำงาน และ 7) ด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเอง จำนวน 
45 ขอ้  

ตอนที่ 3 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับ ประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย สร้างตามแนวคิดเกี่ยวกับสมรรถนะหลักในราชการพลเรือน (สำนักงาน
คณะกรรมการข้าราชการพลเรือน , 2553) ประกอบด้วย 1) การมุ่งผลสัมฤทธิ์ (Achievement 
Motivation) 2) การบริการที่ ดี  (Service Mind)  3) การสั่ งสมความเชี่ ยวชาญในงานอาชีพ 
(Accumulating professional expertise) 4) การยึดมั่นในความถูกต้องชอบธรรมและจริยธรรม 
(Ethics and Integrity) และ5) การทำงานเป็นทีม (Team Work) จำนวน 40 ข้อ 



180  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
แบบสอบถามตอนที่ 2 และ 3 มีลักษณะเป็นมาตราส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ของลิเคิร์ท 

(Likert’s Five Rating Scale)   
การสร้างและพัฒนาเครื่องมือวิจัย ผู้วิจัยได้ดำเนินการพัฒนาและสร้างเครื่องมือเป็น

แบบสอบถาม โดยมีขั้นตอนดังนี้ 
    ขั้นที่ 1 ศึกษาหลักการ แนวคิด ทฤษฎี วรรณกรรมและผลงานที่เกี่ยวข้อง แล้วนำผลจาก
การศึกษามาสร้าง ปรับปรุงและพัฒนาเครื่องมือ 

ขั้นที่  2 ตรวจความตรงเชิ งเนื้ อหา (Content Validity) ของแบบสอบถาม โดยนำ
แบบสอบถามที่ผู้วิจัยสร้างให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 5 คน พิจารณาความสอดคล้องของเนื้อหากับ
วัตถุประสงค์ของการวิจัยโดยการหาดัชนีความสอดคล้อง (Index of Item Objective Congruence 
: IOC)  ซึ่งข้อคำถามทุกข้อมีค่า IOC = 1   

ขั้นที่ 3 นำแบบสอบถามที่ปรับปรุงแก้ไขแล้วไปทดลองใช้ (Try Out) กับผู้ให้ข้อมูลใน                 
วิทยาเขตของมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ที่ไม่ใช่กลุ่มตัวอย่าง ประกอบด้วย คือ ผู้บริหาร 
หวัหน้าฝ่าย บุคลากรสายอาจารย์ /ผู้สอน และบุคลากรสายสนับสนุน รวมทั้งสิ้น 30 ฉบับ                             

ขั้นที่ 4 นำแบบสอบถามที่ได้รับกลับคืนมา ตรวจความเที่ยง (Reliability) โดยพิจารณาค่า
สัมประสิทธิ์อัลฟา (α-coefficient) ตามวิธีการของครอนบาค (Conbach) ได้ค่าความเชื่อมั่นของ
แบบสอบถามทัง้ฉบับ  เท่ากับ .981 

ขั้นที่ 5 จัดทำแบบสอบถามฉบับสมบูรณ์ นำไปเก็บข้อมูลกับกลุ่มตัวอย่างต่อไป 
วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยทำบันทึกถึงคณบดี คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏ

ราชวิทยาลัย เพ่ือทำหนังสือขอความอนุเคราะห์ไปถึงผู้บริหารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยใน
แต่ละสาขา เพ่ือออกหนังสือแจ้งขอความร่วมมือจากผู้บริหาร หัวหน้าฝ่าย บุคลากรสายอาจารย์ /
ผู้สอน และบุคลากรสายสนับสนุนแต่ละสาขา ช่วยอนุเคราะห์ตอบแบบสอบถาม และการเก็บรวบรวม
แบบสอบถามผู้วิจัยดำเนินการ โดยมีผู้ช่วยการวิจัย  

สถิติทีใ่ช้ในการวิจัย 
1. การวิเคราะห์สภาพส่วนตัวของผู้ตอบแบบสอบถาม โดยใช้ความถี่ (frequency: f)  และ

ค่าร้อยละ (percentage : %) 
          2. การวิเคราะห์ภาวะผู้นำของผู้บริหารและประสิทธิภาพการปฏิบั ติงานของบุคลากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย คือ  ใช้ค่ามัชฌิมเลขคณิต (arithmetic mean :  ) และส่วน
เบี่ยงเบนมาตรฐาน (standard deviation : S.D.) โดยนำค่ามัชฌิมเลขคณิตที่คำนวณได้ไปวิเคราะห์
เทียบกับคะแนนเฉลี่ย ตามแนวคิดของเบสท์ (Best, 1997)  และส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (standard 
deviation : S.D.) กรณีการประมาณค่า 5 ช่อง หรือ 5 สเกล  
      3. การวิเคราะห์ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ใช้การวิเคราะห์การถดถอยพหุคูณแบบขั้นตอน (Stepwise 
multiple regression analysis) โดยใช้โปรแกรมสำเร็จรูป 
 
 
 



181 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ผลการวิจัย 
 วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพ่ือศึกษาภาวะผู้นำของผู้บริหารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พบว่า ภาวะผู้นำของผู้บริหารของผู้บริหารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย โดยภาพรวมอยู่ใน
ระดับมาก ดังตารางต่อไปนี้ 
ตารางที่ 1 ค่ามัชฌิมเลขคณิต ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐานและระดับภาวะผู้นำของผู้บริหารมหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย โดยภาพรวม 
                                                                                            (n = 175)  

ภาวะผู้นำของผู้บริหาร  X
 S.D. ระดับ 

1. การทำให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง  4.24 0.65 มาก 
2. การแสดงเป็นแบบฉบับให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง  4.31 0.61 มาก 
3. การกระตุ้นให้บุคลากรตั้งเป้าหมายด้วยตนเอง  4.24 0.66 มาก 
4. การสร้างรูปแบบความคิดในทางบวก  4.26 0.67 มาก 
5. การอำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้
รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์  

4.20  0.66  
มาก 

6. การสนับสนุนให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยการสร้างทีม
ทำงาน  

4.24 0.68 
มาก 

7. การอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเอง  4.22 0.74 มาก 
รวม 4.24 0.60 มาก 

  จากตาราง  พบว่า ภาวะผู้นำของผู้บริหาร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย โดยภาพรวม
อยู่ในระดับมาก และเมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่าอยู่ในระดับมากทุกด้าน โดยเรียงจากมากไปหา
น้อย ดังนี้ การแสดงเป็นแบบฉบับให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง การสร้างรูปแบบความคิดในทางบวก 
การทำให้บุคลากรเป็นผู้นำตนเอง การกระตุ้นให้บุคลากรตั้งเป้าหมายด้วยตนเอง การสนับสนุนให้เกิด
ภาวะผู้นำตนเองโดยการสร้างทีมทำงาน การอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเอง 
และการอำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์ 
ตามลำดับ 
 วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพ่ือศึกษาประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหาม
กุฏราชวิทยาลัย พบว่า ประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก  ดังตารางต่อไปนี้ 

ตารางที่ 2 ค่ามัชฌิมเลขคณิต ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐานและระดับประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของ
บุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย โดยภาพรวม 

                                                            (n = 175)  
ประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร   X  S.D. ระดับ 

1. การมุ่งผลสัมฤทธิ์  4.21 0.56 มาก 
2. การบริการที่ด ี 4.19 0.68 มาก 
3. การสั่งสมความเชี่ยวชาญในงานอาชีพ  4.24 0.61 มาก 



182  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 

4. การยึดมั่นในความถูกต้องชอบธรรมและจริยธรรม  4.29 0.65 มาก 
5. การทำงานเป็นทีม  4.33 0.60 มาก 

รวม 4.25 0.56 มาก 
จากตารางที่ 4.10  พบว่า ประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหาม

กุฏราชวิทยาลัย โดยในภาพรวม อยู่ในระดับมาก  เมื่อพิจารณาเป็นรายด้านอยู่ระดับมากทุกด้าน เรียง
จากมากไปหาน้อย ดังนี้ การทำงานเป็นทีม การยึดมั่นในความถูกต้องชอบธรรมและจริยธรรม การสั่ง
สมความเชี่ยวชาญในงานอาชีพ การมุ่งผลสัมฤทธิ์ และการบริการที่ดี ตามลำดับ 
 วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพ่ือศึกษาภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงาน
ของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย พบว่า ภาวะผู้นำของผู้บริหาร ด้านการสร้างรูปแบบ
ความคิดในทางบวก ด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้น ำตนเอง ส่งผลต่อ
ประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย อย่างมีนัยสำคัญทาง
สถิติที่ระดับ .01 และด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิ
ทางสร้างสรรค์ ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 สามารถทำนายประสิทธิภาพ  การปฏิบัติงานของบุคลากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย โดยภาพรวม ได้ร้อยละ 72.9 ค่าประสิทธิภาพ ในการทำนายที่
ปรับแล้ว เท่ากับ .724 และมีความคลาดเคลื่อนมาตรฐานในการทำนาย เท่ากับ .295  
  
อภิปรายผลการวิจัย   

จากการวิจัยเรื่อง ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย มีประเด็นที่นำมาอภิปรายผล ดังนี้ 
 1. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 ภาวะผู้นำของผู้บริหารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า ภาวะผู้นำเป็นคุณลักษณะสำคัญที่ส่งผลต่อประสิทธิผล
ของการปฏิบัติงาน จึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่ผู้บริหารจะต้องพัฒนาให้มีภาวะผู้นำสูง โดยต้องพัฒนาทั้ง
คุณลักษณะเชิงกายภาพ สติปัญญา อารมณ์ ความรู้สึก (พรสวัสดิ์ ศิรศาตนันท์, 2555) ทั้งนี้ ศักยภาพของ
ผู้นำนั้นมีผลต่อผู้ร่วมงานในด้านความเชื่อมั่น ความนับถือ กำลังใจ และความอบอุ่นในการร่วมงาน ดังนั้น 
ผู้นำจึงเป็นพลังร่วมให้เกิดความร่วมมือร่วมใจไปสู่การเปลี่ยนแปลง ประสานให้ความสะดวก เป็นผู้ติดต่อ
ดูแลให้ความสนับสนุนและช่วยเหลือให้ผู้ร่วมงานสามารถปฏิบัติงานได้บรรลุตามจุดมุ่งหมายที่กำหนดได้ 
ภาวะผู้นำจึงมีผลกระทบต่อผู้ร่วมงาน องค์กร สิ่งแวดล้อม ในอันที่จะก่อให้เกิดประสิทธิภาพหรือความ
ล้มเหลว เป็นคุณสมบัติสำคัญที่ผู้บริหารพึงมี สอดคล้องกับ พร้อมกูรณ์ อนิสสิต (2557) ได้ทำการศึกษา
วิจัยเรื่อง อิทธิพลภาวะผู้นำเหนือผู้นำของผู้บริหารสถานศึกษาที่ส่งผลต่อคุณภาพผู้เรียนของโรงเรียน ใน
สังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษามัธยมศึกษา เขต 18 พบว่า ระดับภาวะผู้นำเหนือผู้นำของผู้บริหาร
สถานศึกษาในสังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษามัธยมศึกษา เขต 18 โดยรวมและรายด้าน อยู่ในระดับมาก 
และสอดคล้องกับปณิลิน จันภักดี (2565) ได้ศึกษาเรื่อง  ภาวะผู้นำเหนือผู้นำของผู้บริหารกับประสิทธิผล
ของสถานศึกษาสังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษาราชบุรี เขต 2 ผลการวิจัยพบว่า ภาวะผู้นำ
เหนือผู้นำของผู้บริหารสถานศึกษา สังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษาราชบุรี เขต 2 โดย
ภาพรวมอยู่ในระดับมาก              



183 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 2. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 การปฏิบัติงานของบุคลากรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย  โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า ประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานเป็นสิ่งที่แสดง
ให้เห็นว่า ผู้ปฏิบัติงานนั้นมีความสามารถในการปฏิบัติงานได้ตามมาตรฐานการทำงานที่กำหนดไว้หรือไม่ 
ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของปริมาณงานที่ออกมา คุณภาพของชิ้นงาน อัตราผลผลิต ตลอดจนปริมาณผลผลิตที่
สูญเสียไป การที่จะปฏิบัติงานให้มีประสิทธิภาพสูงขึ้นนั้น ผู้ปฏิบัติงานควรมีทักษะและเทคนิค (Dubrin, 
1998) สอดคล้องกับองอาจ นัยพัฒน์ (2558) ที่กล่าวไว้ว่า เมื่อพิจารณาภาระงานตามหน้าที่ของบุคลากรใน
สถาบันอุดมศึกษาไม่ว่าจะเป็นผู้บริหาร อาจารย์ หรือบุคลากรสายสนับสนุนวิชาการพบว่า ต้องร่วมกัน
ปฏิบัติงานเพ่ือผลักดันพันธกิจของสถาบันอุดมศึกษาให้บรรลุผลสำเร็จ ดังนั้นบุคลากรจึงต้องมีคุณลักษณะ
เชิงพฤติกรรมของข้าราชการพลเรือนทั้งระบบ เพ่ือเป็นการหล่อหลอมค่านิยม และพฤติกรรมที่พึงประสงค์
ร่วมกัน ประกอบด้วย การมุ่งผลสัมฤทธิ์ การบริการที่ดี การสั่งสมความเชี่ยวชาญในงานอาชีพ การยึดมั่นใน
ความถูกต้องชอบธรรมและจริยธรรมและ การทำงานเป็นทีม (สำนักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน, 
2553 : 2) ผู้บริหารจึงมีกระบวนการพิจารณามอบหมายงานที่เหมาะสมกับความรู้ความสามารถและความ
ถนัดของบุคลากรแต่ละคน เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติงานสามารถผลิตงานหรือสร้างผลงานได้ตามความสามารถของ
ตนเอง และทำให้ผลงานที่ออกมามีประสิทธิผลตามเป้าหมายที่ต้องการ ทำให้บุคลากรมีความภาคภูมิใจที่ได้
ทำงานในมหาวิทยาลัย เพราะเป็นงานมีเกียรติและมีศักดิ์ศรี สอดคล้องกับ พิษณุ กิตติพงศ์วรการ (2563) ที่
ได้ทำการศึกษาเรื่อง ปัจจัยทีส่่งผลต่อประสิทธิภาพการทำงานของพนักงานรัฐวิสาหกิจแห่งหนึ่ง ผลการวิจัย
พบว่า ประสิทธิภาพการทำงานของผู้ตอบแบบสอบถามโดยรวมอยู่ในระดับมาก   

3. ผลจาการวิจัยวัตถประสงค์ข้อที่ 3  ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงาน
ของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ประกอบด้วย ด้านการสร้างรูปแบบความคิดในทางบวก 
ด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเอง ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของ
บุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01 และด้านการอำนวย
ความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์ ส่งผลต่อประสิทธิภาพการ
ปฏิบัติงานของบุคลากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05  ทั้งนี้
อาจเป็นเพราะว่า ผู้บริหารเป็นผู้ที่มีอำนาจในการบริหารจัดการและตัดสินใจในงานต่าง ๆ ภายใน
มหาวิทยาลัย สามารถโน้มน้าวหรือจูงใจให้ทุกฝ่ายในมหาวิทยาลัยปฏิบัติงานของตนอย่างเต็มที่ ผู้บริหาร
ที่ดีจึงควรต้องมีภาวะผู้นำ เพราะเป็นคุณลักษณะที่สำคัญที่ส่งผลต่อประสิทธิผลของการปฏิบัติงาน ผู้ที่มี
ภาวะผู้นำจะเป็นผู้สร้างบรรยากาศการทำงานเป็นทีม ซึ่งส่งผลให้องค์กรประสบความสำเร็จบรรลุตาม
วัตถุประสงค์ที่ตั้ งไว้ (สัมมา รธนิธย์ , 2556) เพราะสมาชิกองค์กรต้องการผู้นำที่มีทักษะความรู้
ความสามารถ มีวิสัยทัศน์กว้างไกล สามารถนำพาองค์กรไปสู่ความสำเร็จได้ตามเป้าหมายที่กำหนด 
สอดคล้องกับนฤมล สุวรรณรงค์ (2564) ที่ศึกษาเรื่อง ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิผลการ
บริหารงานในโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา กลุ่มที่ 8 สั งกัดสำนักงานพระพุทธศาสนา
แห่งชาติ ผลการวิจัยพบว่า ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิผลการบริหารงานในโรงเรียนพระ
ปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา กลุ่มที่ 8 สังกัดสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ โดยมีนัยสำคัญทางสถิติ
ที่ระดับ .01 และระดับ .05  ยังมีความสอดคล้องกับ ศิริพร  นาทันริ, ราเชนทร์ นพณัฐวงศกร และ วิเชียร 
วิทยอุดม (2561) ที่ทำการศึกษาเรื่อง ภาวะผู้นำที่ส่งผลต่อประสิทธิผลในการปฏิบัติงานของบุคลากร 
สำนักงานเขตหนองแขม กรุงเทพมหานคร  ผลการศึกษาพบว่า ภาวะผู้นำส่งผลต่อประสิทธิผลในการ



184  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
ปฏิบัติงานของบุคลากร สำนักงานเขตหนองแขม กรุงเทพมหานคร อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 
และสอดคล้องกับ ศศิธร สุขสิงคลี (2562) ทำการศึกษาเรื่อง พฤติกรรมภาวะผู้นำที่มีผลต่อคุณภาพการ
ทำงานของบุคลากรทางการศึกษาในสถานศึกษาเอกชนจังหวัดเชียงใหม่ ผลการศึกษาพบว่า พฤติกรรมภาวะ
ผู้นำที่มีผลต่อคุณภาพการทำงานของบุคลากรทางการศึกษาในสถานศึกษาเอกชนจังหวัดเชียงใหม่ในภาพรวม
มีความสัมพันธ์กันอย่างมีนัยสำคัญที่ระดับ .01    
 
องค์ความรูใ้หม่ 

จากการวิจัย พบว่า ภาวะผู้นำ ด้านการสร้างรูปแบบความคิดในทางบวก ด้านการอำนวย
ความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเอง และด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำ
ตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์ ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของบุคลากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย จึงนับได้ว่าภาวะผู้นำทั้ง 3 ด้าน มีความโดดเด่นเฉพาะ โดยผ่าน
ความเห็นพ้องจากผู้ให้ข้อมูล มีหลักฐานที่พิสูจน์ยืนยันได้ เป็นไปตามแก่นแห่งการพัฒนา (Key 
Strategic Areas) ที่มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย กำหนดไว้ คือ “ปฏิรูป” ในวิถีที่ 5 ก.พัฒนา
องค์กรแบบก้าวกระโดดในทุกองคาพยพ ทั้งบทบาท โครงสร้าง กระบวนการ การบริหาร และ
ทรัพยากร เพ่ือเป็นองค์กรอนาคตแห่งความรู้ และภูมิปัญญาที่ร่วมพัฒนาอนาคตของสังคมไทย และ
สังคมโลก ซึ่งสามารถปรับตัวได้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วและรุนแรงในอนาคตพลิก เปลี่ยน 
ปรับ รับการเปลี่ยนแปลงของมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ภาวะผู้นำของผู้บริหารมหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย จึงมีความเกี่ยวข้องกับกระบวนการภายในกลุ่ม ซึ่งต้องอาศัยอิทธิพลในการ
สร้างความเปลี่ยนแปลง สามารถชี้นำ กระตุ้น โน้มน้าว สร้างแรงจูงใจให้บุคคลที่เป็นผู้ตามเกิดการ
ยอมรับเชื่อถือ และปฏิบัติตาม เพ่ือนำไปสู่การทำงานที่บรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้   
 
บทสรุป 
 ในการบริหารจัดการองค์การโดยเฉพาะหน่วยงานทางการศึกษาในระดับอุดมศึกษานั้น ปัจจัยหนึ่ง
ที่จะทำให้ประสบความสำเร็จในการดำเนินงานภายในองค์การ คือ การมีผู้บริหารที่มีความรู้ความสามารถ 
และทักษะในการบริหารโดยเฉพาะอย่างยิ่งการมีภาวะผู้นำของผู้บริหารทีจ่ะสามารถนำพาองค์การให้มีความ
เป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันที่จะปฏิบัติงานเพ่ือมุ่งไปสู่เป้าหมายที่ตั้งไว้ร่วมกันได้ ภาวะผู้นำเปรียบเสมือนอาวุธ
ประจำกายของผู้บริหารและผู้นำที่เป็นนักบริหารมืออาชีพ ที่จะสามารถสร้างอำนาจชักนำและมีอิทธิพลได้
เหนือผู้อ่ืนตัวชี้วัดการนำของผู้บริหารจัดการที่ได้ชื่อว่ามืออาชีพ คือ ผลสัมฤทธิ์และประสิทธิภาพของงาน 
ภาวะผู้นำจึงเป็นตัวชี้วัดผลสัมฤทธิ์และประสิทธิภาพของงาน  

ดังนั้นผู้บริหารองค์กรจึงจำเป็นต้องมีความรู้ความเข้าใจในขอบข่าย และความสำคัญของงาน
บริหารองค์กรอย่างมีประสิทธิภาพ ปัจจัยสำคัญที่มีต่อความสำเร็จขององค์กร ก็คือคุณลักษณะภาวะ
ผู้นำของผู้บริหารนั่นเอง ซึ่งประสิทธิผลในการบริหารองค์กรย่อมขึ้นอยู่กับสมรรถภาพของนักบริหาร
เป็นสำคัญ ภายใต้ข้อกัดในการบริหารงานขององค์การ แนวทางหนึ่งที่จะช่วยให้การปฏิบัติงานของ
ผู้บริหารบรรลุตามเป้าหมายหรือวัตถุประสงค์ที่กำหนดก็คือการพัฒนาภาวะผู้นำของผู้บริหารนั่นเอง 
เพราะผู้บริหารมีหน้าที่ทำให้องค์กรบรรลุวัตถุประสงค์ จึงต้องส่งเสริมให้เกิดระบบความร่วมมือ 
(cooperative system) ในองค์กรที่จะทำให้บุคลากรมีความยินดีเต็มใจให้ความร่วมมือในการ



185 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
ปฏิบัติงานตามวัตถุประสงค์และเป้าหมายที่ได้ตั้งไว้ โดยเฉพาะภาวะผู้นำด้านการสร้างรูปแบบ
ความคิดในทางบวก ด้านการอำนวยความสะดวกให้เกิดวัฒนธรรมของผู้นำตนเอง และด้านการ
อำนวยความสะดวกให้เกิดภาวะผู้นำตนเอง โดยให้รางวัลและการตำหนิทางสร้างสรรค์ ผู้บริหารหรือ
ผู้นำองค์การเป็นผู้ที่มีบทบาทสำคัญยิ่งที่จะต้องใช้ภาวะผู้นำในการบริหาร เพ่ือกระตุ้นให้บุคลากรทุก
ฝ่ายได้แสดงศักยภาพในการทำงานอย่างเต็มทีแ่ละเกิดประโยชน์สูงสุดแก่องค์กร 
   
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย   
 1. มหาวิทยาลัยควรมีการส่งเสริมและพัฒนาความรู้ความสามารถและทักษะที่จำเป็นในการ
ทำงานของบุคลากรในด้านต่าง ๆ เช่น ทักษะการใช้ภาษาต่างประเทศ ทักษะการใช้เทคโนโลยีหรือ
วิทยาการใหม่ๆ ที่เหมาะสมตามช่วงอายุของบุคลากรและสถานะการดำรงตำแหน่ ง เช่น ระดับ
ปฏิบัติการ ระดับชำนาญการ หรือระดับชำนาญการพิเศษ เพ่ือเป็นการจูงใจให้บุคลากรสามารถ
พัฒนางานอันจะนำไปสู่ความสำเร็จในการทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพตามผลการวิจัยที่ปรากฏ 
 2. มหาวิทยาลัยควรมีการบริหารจัดการด้านการให้รางวัล และส่งเสริมขวัญ กำลังใจ และยก
ย่องบุคลากรที่ปฏิบัติงานดีเด่น ประสบความสำเร็จในการทำงาน พิจารณาความดีความชอบบน
พ้ืนฐานของความรู้และความสามารถที่แท้จริงอย่างเป็นระบบ 
 3. มหาวิทยาลัยควรกำหนดให้มีแผนความก้าวหน้าทางอาชีพ และมีการกำหนดสมรรถนะ
เพ่ือให้บุคลากรทราบถึงความก้าวหน้าในวิชาชีพและสมรรถนะของตนเอง โดยให้อยู่บนพ้ืนฐานของ
ระบบคุณธรรมและความเสมอภาพอย่างชัดเจนและถ่ายทอดสู่บุคลากรเพ่ือให้ทราบอย่างทั่วถึง  
 4. มหาวิทยาลัยควรให้ความสำคัญในการปรับปรุงสถานที่การทำงาน สภาพแวดล้อมในการ
ปฏิบัติงาน ให้มีความปลอดภัย มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย สะอาด ทันสมัย เหมาะสม มีอุปกรณ์
การออกกำลังกาย เพ่ือให้บุคลากรได้ผ่อนคลายจากการทำงาน มีบรรยากาศที่เอ้ือต่อการปฏิบัติงานที่
ช่วยให้บุคลากรมีความพึงพอใจในการปฏิบัติ งาน ซึ่งจะเกิดผลการทำงานที่มีประสิทธิภาพและ
ประสิทธิผลมากข้ึน 

 
เอกสารอ้างอิง 
นฤมล สุวรรณรงค์. (2564). ภาวะผู้นำของผู้บริหารที่ส่งผลต่อประสิทธิผลการบริหารงานในโรงเรียน 

พระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา กลุ่มท่ี 8 สังกัดสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. ครุศา 
สตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฎ 
สกลนคร. 

ปณิลิน จันภักด.ี (2565). ภาวะผู้นำเหนือผู้นำของผู้บริหารกับประสิทธิผลของสถานศึกษา สังกัด 
สำนักงานเขตพ้ืนทีา่รศึกษาประถมศึกษาราชบุรี เขต 2. ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา 
การบริหารการศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

พรสวัสดิ์ ศิรศาตนันท์. (2555). ภาวะผู้นำทางการศึกษา. จันทบุรี: มหาวิทยาลัยราชภัฎรำไพพรรณี. 
พร้อมกูรณ์ อนิสสิต. (2557). อิทธิพลภาวะผู้นำเหนือผู้นำของผู้บริหารสถานศึกษาที่ส่งผลต่อคุณภาพ 

ผู้เรียนของโรงเรียน ในสังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษามัธยมศึกษา เขต 18. วิทยานิพนธ์ 
การศึกษามหาบัณฑิตสาขาวิชาการบริหารการศึกษา. คณะศึกษาศาสตร์: มหาวิทยาลัย 



186  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิจัยบทความวิจัย 

 
บูรพา. 

พระมหาคณาธิป จันทร์สง่า. (2561). ปัจจัยที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของข้าราชการ  
สำนักงานเขตสัมพันธวงศ์ กรุงเทพมหานคร. สารนิพนธ์ รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต  
สาขารัฐประศาสนศาสตร์. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยสยาม. 

พิษณุ กิตติพงศ์วรการ. (2563). ศึกษาเรื่อง ปัจจัยที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพการทำงานของพนักงาน 
รัฐวิสาหกิจแห่งหนึ่ง. หลักสูตรบริหารธุรกิจมหาบัณฑิต สาขาวิชาการจัดการคณะ 
บริหารธุรกิจเพ่ือสังคม. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2556). แผนกลยุทธ์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยระยะ 10  
ปี (พ.ศ. 2556 – 2565). กองนโยบายและแผน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2564). แผนปฏิบัติราชการประจำปีงบประมาณ พ.ศ. 2564.  
กองนโยบายและแผน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2565). แผนปฏิบัติราชการประจำปีงบประมาณ พ.ศ. 2565.  
กองนโยบายและแผน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ศศิธร สุขสิงคลี. (2562). พฤติกรรมภาวะผู้นำที่มีผลต่อคุณภาพการทำงานของบุคลากรทางการศึกษา 
ในสถานศึกษาเอกชนจังหวัดเชียงใหม่. วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี. 7 (2),  
หน้า 59-78. 

ศิริพร นาทันริ, ราเชนทร์ นพณัฐวงศกร และ วิเชียร วิทยอุดม. (2561). ภาวะผู้นำที่ส่งผลต่อ 
ประสิทธิผลในการปฏิบัติงานของบุคลากรสำนักงานเขตหนองแขม กรุงเทพมหานคร.  
วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตร มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเอเชีย 
อาคเนย์.  

สัมมา รธนิดย์. (2556). ภาวะผู้นำของผู้บริหาร. กรุงเทพฯ: ข้าวฟ่าง. 
สำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา. (2556). แผนพัฒนาการศึกษาระดับอุดมศึกษา ฉบับที่ 11  
 (พ.ศ. 2555- 2559). บทสรุปผู้บริหาร. 
สำนักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน (สำนักงาน ก.พ.). (2553). คู่มือการกำหนดสมรรถนะใน 

ราชการพลเรือน : คู่มือสมรรถนะหลัก. นนทบุร:ี บริษัทประชุมช่างจํากัด. 
เสาวรส ประเทืองชัยศรี. (2552). ความสัมพันธ์ระหว่างภาวะผู้นำแบบอย่างของหัวหน้างานการ 

พยาบาลกับความสุขในการทำงานของพยาบาลวิชาชีพโรงพยาบาลชุมชนเขต 13.  
วิทยานิพนธ์พยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการพยาบาล. บัณฑิตวิทยาลัย:  
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  

องอาจ นัยพัฒน์. (2558). การประเมินผลการปฏิบัติงานของบุคลากรในสถาบันอุดมศึกษา : กรอบ 
แนวคิดและแนวทางปฏิบัติเพ่ือการพัฒนา. วารสารการวัดผลการศึกษา มหาวิทยาลัย 
มหาสารคาม.21(1), หน้า 101-112. 

Best W. John. (1997). Research in Education. Boston MA.: Allyn and Bacon. 
Dubrin, A. J. (1998). Leadership: Research Finding, Practice and Skills. Boston:  
 Houghton Muffling. 
Krejcie, R. V. & Morgan, D. W. (1970). Determining Sample Size for Research Activating. 



187 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): RReesseeaarrcchh  AArrttiiccllee I 

 
 Journal of Education and Psychological Measurement, 3(3), pp.607-610. 
Manz, C. C., & Sims, H. P. (1991). The new super-leadership other to lead the selves.  

   Sanfrancisco: Berreit-Koehler. 
 



188  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

เภสัชชขันธกะ: องค์ความรู้ด้านยารักษาโรค 
ตามหลักเภสัชชศาสตรใ์นพระวินัยปิฎก 

Bhesajjakhandhaka: A Body of Knowledge in Medicine according 
to Pharmacy in Vinaya Piṭaka 

 
1พระณัฏฐ์ธนชัย กลฺยาณธมฺโม/จันดาผล, 2ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม 

1Phra Nattanachai Kanyanadhammo/Chandaphol, 2Thanarat Sa-ard-iam 
12มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตสุรินทร์  

12Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus  
1Corresponding Author, Email: nuttanachai1985@gmail.com 

 
Received September 28, 2023; Revised November 17, 2023; Accepted: December 15, 2023 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 1) เพ่ือศึกษาโครงสร้างและความสำคัญของพระ
วินัยปิฎก 2) เพ่ือทบทวนองค์ความรู้เรื่องโรคและการเกิดโรคในพระวินัยปิฎก และ 3) เพ่ือวิเคราะห์
องค์ความรู้ด้านยารักษาโรคตามหลักเภสัชศาสตร์ในเภสัชชขันธะ โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร  ตำรา 
งานเขียนต่างๆ มาวิเคราะห์แล้วสังเคราะห์เพ่ือให้เกิดกรอบแนวคิดทางวิชาการที่เป็นองค์ความรู้ต่อไป 
ผลการศึกษาพบว่า 1) พระวินัยปิฎกเป็นปิฎกท่ีว่าด้วยกฎข้อบังคับ เกี่ยวกับธรรมเนียมปฏิบัติของสงฆ์ 
แบ่งเป็น 5 ส่วน นอกจากกฎข้อบังคับแล้วยังมีเนื้อหาสะท้อนประวัติศาสตร์ในสมัยพุทธกาลด้วย 2) 
พระวินัยปิฎกได้กล่าวว่าโรคคือความทุกข์ที่คอยเสียดแทงให้เจ็บปวดทั้งกายและใจ แบ่งได้ 6 กลุ่มคือ
โรคผิวหนัง โรคลม โรคในท้อง โรคเกี่ยวกับอวัยวะ โรคทางเดินหายใจ และโรคเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ และ 3) 
เภสัชชขันธกะกล่าวถึงยารักษาโรคที่พุทธองค์ทรงอนุญาตเพ่ือให้รักษาโรคอยู่ 6 กลุ่ม คือ น้ำมูตรเน่า 
เภสัช5 สมุนไพร เกลือ ยามหาวิกัฎ และกลุ่มยาเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ ตามหลักเภสัชศาสตร์ในเภสัชชขันธกะ
นั้น มีรูปแบบการรักษาและใช้ยาอยู่ 2 วิธีหลักๆ คือการรักษาโรคด้วยสมุนไพร และการรักษาโรคด้วย
เทคนิคต่างๆ ตามอาการของโรคนั้นๆ สมุนไพรที่ปรากฏอยู่ในพระวินัยปิฎกเมื่อมาเทียบกับยา
สมุนไพรในตำราแพทย์แผนไทยแล้วพบว่ามีความเหมือนกันมาก ที่สำคัญคือสรรพสิ่งในธรรมชาติ
นำมาทำยาได้หมดถ้าเรารู้คุณสมบัติที่เป็นสรรพคุณยาของสิ่งนั้นๆ ไม่ว่าจะได้มาจาก พืช สัตว์ และแร่
ธาตุต่างๆ เมื่อนำมาประกอบเป็นตัวยาย่อมมีสรรพคุณในการรักษาโรคได้ทั้งสิ้น  
คำสำคัญ: พระวินัยปิฎก; เภสัชชศาสตร์; องค์ความรู้ด้านยา 
 
Abstract 

The objectives of this research were purposely made: 1) to study the 
structure and the significance of Vinaya Piṭaka, 2) to revise the knowledge of diseases 
and the causes in Vinaya Piṭaka, and 3) to analyze the knowledge of medicine in 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A5


189 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
Bhesajjakhandhaka through analyzing, explaining, interpreting, and synthesizing 
documents texts articles leading to academic concept. The results of the study 
found that: 1) the Vinaya Piṭaka connected with behavior rules, and monastic 
ordinations was divided into 5 parts Mahāvibhaṅga, Bhikkhunīvibhaṅga, Mahāvagga, 
Chullavagga, Parivāra, it was not only the rules but also the Buddhist history, 2) 
Vinaya Piṭaka presented that disease was suffering affected one’s body and mind 
and divided into 6 groups; skin sickness, wind sickness, stomach sickness, organ 
sickness, breathing sickness, and so on, which originated from 8 causes, 3) 
Bhesajjakhandhaka explained 6 groups of medicine allowed by the Buddha such as 
fermented water, five medicines, herbs, salt, Yãmahãvigaṭ, and other medicines. In 
Bhesajjakhandhaka, there were two kinds of treatment: curing diseases with herbs 
and according to the symptoms. The herbs revealed in Tipiṭaka were similar to the 
texts of Thai traditional medicine. In addition, all-natural resources such as plants, 
animals, and minerals, were able to compound as medicine. 
Keyword: Vinaya Piṭaka, Pharmacy, Medicine Knowledge 
 

บทนำ  
เภสัชชศาสตร์กำเนิดเกิดขึ้นควบคู่กับวิวัฒนาการของมนุษย์ ที่เป็นความรู้เรื่องการใช้ยาใน

การบำบัดรักษาคนป่วย โดยได้มาจากสิ่งรอบๆ ตัวเช่น พืช สัตว์ และแร่ธาตุต่างๆ นำมาประกอบเป็น
ตัวยา แม้ว่าปัจจุบันพวกเราจะสะดวกสบายกับยาแผนปัจจุบันที่มีขายอยู่ทั่วไป แต่การเรียนรู้จัก
สมุนไพรไทยไว้บ้างก็จะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งว่าแต่ละชนิดนั้นมีสรรพคุณทางยาอย่างไร (ประทีป 
ทองเปลว, 2544 ) เพ่ือที่เราจะสามารถนำมาใช้ในชีวิตประจำวันได้ ทั้งการนำยาสมุนไพรมาใช้ป้องกัน
รักษาโรคให้กับตนเองและบุคคลใกล้ตัว ตลอดจนเป็นองค์ความรู้ให้ผู้อ่ืนได้ศึกษาต่อไปอีกด้วย 

ยารักษาในโรคที่ปรากฎในพระไตรปิฎกเป็นยาที่ได้จากธรรมชาติโดยตรง ซึ่งทุกสิ่งทุกอย่างใน
ธรรมชาติสามารถนำมาใช้เป็นตัวยาได้ทั้งหมด ดังปรากฏในพระไตรปิฎกว่า ครั้งหนึ่งหมอชีวกโกมาร
ภัจจ์ถือเสียมเดินไปรอบเมืองตักศิลาระยะทางหนึ่งโยชน์ มิได้เห็นสิ่งใดที่ไม่ได้เป็นตัวยาสักอย่างเดียว 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 329 หน้าที่ 182, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) จากเรื่องนี้จึงอาจกล่าวได้ว่า สรรพสิ่งในธรรมชาติสามารถนำมาทำยาได้หมดดังปรากฎว่ามี
การแบ่งกลุ่มเป็น 6 กลุ่มคือ น้ำมูตรเน่า เภสัช 5 สมุนไพร เกลือ ยามหาวิกัฎ และกลุ่มเบ็ดเตล็ด (จัน
ทราบริกส์ และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, 2565) 

ในครั้งพุทธกาลการใช้ยามารักษาโรคนั้น เมื่อภิกษุสงฆ์เกิดการอาพาธเป็นไข้ ในแต่ละครั้งก็
ต้องใช้ยาแตกต่างกันออกไปในการรักษา ซึ่งพระองค์ทรงอนุญาตให้พระสงฆ์ได้แสวงหายามาบำบัด
อาการไข้ได้ตามความต้องการ หรือตามที่ทายกทายิกานำมาถวายเพ่ือทำการรักษาไข้ ในพระไตรปิฎก 
เล่ม 1 มหาวรรค ภาค 2 ได้สรุป เภสัชชขันธกะ ว่า  “เป็นตอนที่ว่าด้วยยารักษาโรค, โภชนะ, 
ภัตตาหารชนิดต่าง ๆ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 12 หน้าที่ 16, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นอกจากนี้ยังว่าด้วยโภชนาหารอื่น ๆ ซึ่งสงเคราะห์เข้ากับยารักษาโรค มี



190  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ทั้งที่ทรงห้ามไม่ให้ภิกษุฉันและทรงอนุญาตให้ฉันได้ ด้วยอาศัยเหตุและผลตามความเหมาะสม ซึ่ง
เภสัชชขันธกะเป็นวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติขึ้นเป็นกรณีพิเศษ นอกพระปาติโมกข์ เรียกว่า        
“วิเสสนัย” เป็นบัญญัติเพ่ิมเติมเพ่ือทำให้สิกขาบทรัดกุมข้ึน หรือผ่อนผันให้เพลาความเข้มงวดลง โดย
มีเรื่องราวของความเจ็บป่วยเกิดขึ้น เมื่อเกิดความเจ็บป่วย ภิกษุมีความต้องการสิ่งต่าง ๆ ที่มีสรรพคุณ
เป็นยามาช่วยรักษาอาการที่ทุกข์ทรมานอยู่ แต่ไม่กล้าที่จะใช้ เพราะยังไม่มีพุทธานุญาต จึงกราบทูล
ให้พระพุทธองค์ทรงทราบ เมื่อพระพุทธองค์ทรงทราบแล้ว ก็จะถือเอาเรื่องที่ภิกษุกราบทูลมาเป็น
ปฐมเหตุในการอนุญาตหรือห้ามในสิ่งที่ภิกษุต้องการยาหลายสิ่งที่ใช้ในการแก้ไขอาการความเจ็บป่วย
ต่างๆ 

ดังนั้นผู้เขียนจึงสนใจที่จะศึกษาองค์ความรู้ด้านยารักษาโรคตามหลักเภสัชชศาสตร์ในพระ
วินัยปิฎก เล่ม 1 มหาวรรค ภาค 2 หมวดเภสัชชขันธกะ(ว่าด้วยยารักษาโรค) เพ่ือศึกษาโครงสร้างและ
ความสำคัญของ พระวินัยปิฎก อีกทั้งทบทวนองค์ความรู้เรื่องโรคและการเกิดโรคในพระวินัยปิฎก 
และเพ่ือวิเคราะห์องค์ความรู้ด้านยารักษาโรคตามหลักเภสัชศาสตร์ในเภสัชชขันธะ 

 
พระวินัยปิฎก: โครงสร้างและความสำคัญ  
 พระวินัยปิฎก ถือเป็นส่วนหนึ่งของพระไตรปิฎก เป็นประมวลกฎข้อบังคับ เกี่ยวกับความ
ประพฤติของเหล่าพระสงฆ์ ทั้งภิกษแุละภิกษุณี เป็นข้อบัญญัติเกี่ยวกับความประพฤติ มารยาท ความ
เป็นอยู่ ตลอดถึงธรรมเนียมปฏิบัติและการทำกิจกรรมของสงฆ์ที่เรียกรวมๆ ว่าพระวินัยบัญญัติ      
อภิสมาจาริกวัตร สังฆกรรม อันเป็นข้อที่พึงเว้นบ้าง พึงปฏิบัติบ้าง เพ่ือความเรียบร้อยดีงามของสังฆ
มณฑลบ้าง สามารถแยกเป็น 2 ประเภท คือ 1) อาทิพรหมจริยาสิกขา เป็นข้อบัญญัติความประพฤติ
เบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ เป็นหลักสำหรับปฏิบัติเพ่ือการดำเนินชีวิตอย่างประเสริฐ ข้อบัญญัติส่วนนี้
เป็นพุทธอาณามาในพระปาติโมกข์อันเป็นส่วนหนึ่งของสิกขาบท 227 ข้อ  ถือกันว่าเป็นศีลของสงฆ์  
2) อภิสมาจารสิกขา เป็นข้อบัญญัติที่เป็นธรรมเนียมเป็นมารยาทอันดีงาม ที่เรียกว่า อภิสมาจาร ทรง
บัญญัติไว้เพ่ือให้พระสงฆ์มีมารยาทที่ดี มีความสง่างามน่าศรัทธาเลื่อมใส ซึ่งบางส่วนนับรวมอยู่ใน
ปาติโมกข์ด้วย ข้อบัญญัติมานอกพระปาติโมกข์ ส่วนหนึ่งมิได้จัดไว้ในหมวดสิกขาบท 227 ข้อ เรียก
อีกอย่างหนึ่งว่า บาลีมุตตกะ คือข้อบัญญัติที่มานอกพระบาลี โดยบัญญัติและปรับโทษไว้อย่างเบา 
เรียกว่าอาบัติทุกกฎ จึงถือว่าเป็นสิกขาบทเล็กน้อย ข้อบัญญัตินี้มีมากนับจำนวนไม่ได้  แต่ล้วนเป็น
หลักปฏิบัติเพื่อความเรียบร้อยดีงามของหมู่สงฆ์ 
 เดิมนั้น พระวินัยปิฎกแบ่งเป็น 3 หมวดใหญ่ๆ ได้แก่ ภาค 1 สุตตวิภังค์ ภาค 2 ขันธกะ   
ภาค 3 ปริวาร ในภายหลังมีการแบ่งเป็น 5 ส่วน และถือเอาเป็นหลักในการจำแนกหมวดพระวินัยมา
จนถึงปัจจุบัน ดังนี้  

1. มหาวิภังค์ เนื้อหาเกี่ยวกับมูลเหตุแห่งการบัญญัติพระวินัย และข้อวินัยของพระสงฆ์ 220 
ข้อ กับวิธีพิจารณาข้อพิพาทอีก 7 ข้อ รวมเป็น ศีล 227  

2. ข้อภิกขุนีวิภังค์ กล่าวถึง วินัยของพระภิกษุณี ที่ไม่ซ้ำกับพระภิกษุ 130 (ภิกษุณีมีวินัย 311 
ข้อ)  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%84%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%9B%E0%B8%B4%E0%B8%8E%E0%B8%81
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%B8
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%B8%E0%B8%93%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A0%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C_220_%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C_220_%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%98%E0%B8%B5%E0%B8%9E%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%B2%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%9E%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%B5%E0%B8%81_7_%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5_227
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%82%E0%B8%B8%E0%B8%99%E0%B8%B5%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A0%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B9%8C&action=edit&redlink=1


191 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
3. มหาวรรค แบ่งได้เป็น 10 หมวดย่อย หรือ 10 ขันธกะ กำเนิดภิกษุสงฆ์ และกิจการเกี่ยว

แก่ภิกษุสงฆ์ ได้แก่ มหาขันธกะ, อุโบสถขันธกะ, วัสสูปนายิกาขันธกะ, ปวารณาขันธกะ, จัมมขันธกะ, 
เภสัชชขันธกะ, กฐินขันธกะ, จีวรขันธกะ, จมัเปยยขันธกะ และโกสัมพิขันธกะ 

4. จุลวรรค แบ่งเป็น 12 หมวดย่อย หรือ 12 ขันธกะ เกี่ยวกับระเบียบความเป็นอยู่ของภิกษุ 
ภิกษุณี และเรื่องสังคายนา ได้แก่ กรรมขันธกะ, ปริวาสิกขันธกะ, สมุจจยขันธกะ, สมถขันธกะ, ขุททก
วัตถุขันธกะ, เสนาสนขันธกะ, สังฆเภทขันธกะ, วัตตขันธกะ, ปาฏิโมกขัฏฐปนขันธกะ, ภิกขุนีขันธกะ, 
ปัญจสติกขันธกะ และสัตตสติกขันธกะ 

5. ปริวาร เป็นข้อปลีกย่อยต่างๆ และคู่มือถามตอบซักซ้อมเกี่ยวกับพระวินัย 
พระวินัยปิฎกนั้นมิได้มีแต่กฎข้อบังคับเท่านั้น หากยังมีเนื้อหาสะท้อนประวัติศาสตร์ของ

อินเดียในสมัยพุทธกาลด้วย รวมทั้ง ขนบธรรมเนียม ประเพณี และประวัติของบุคคลสำคัญบางคนใน
ยุคนั้น เช่น ชีวกโกมารภัจจ์ ผู้ที่เป็นแพทย์ประจำพระพุทธองค์ ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและพระ
เจ้าพิมพิสารแห่งแคว้นมคธ ผู้ที่ทูลขอและแนะนำการดูแลสุขภาพบำบัดรักษาโรคของพระภิกษุ
ทั้งหลายในสมัยพุทธกาล จนเกิดเป็นพุทธบัญญัติที่เกี่ยวกับการดูแลรักษาและบำบัดโรคของภิกษุขึ้น
หลายข้อสืบมาจนปัจจุบัน 

 
โรคและการเกิดโรคในพระวินัยปิฎก 

การเข้าใจเรื่องโรคและการเกิดโรคนั้นมีปรากฎในพระวินัยปิฎก โดยจะศึกษาในหลักการและ
ความหมาย ดังนี้ 

1. ความหมายของโรคตามนัยทางพระพุทธศาสนา โรค ในพระไตรปิฎกได้ให้ความหมายไว้ว่า
หมายถึง ความเสียดแทง หรือเบียดเบียน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อที่ 186 หน้าที่ 132, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   คือเสียดแทงเบียดเบียนให้ลำบากท้ังร่างกายและ
จิตใจ และได้ให้ความหมายในเชิงอธิบายความหมายของโรคในวงกว้างไว้ว่า บุคคลใดเป็นโรค บุคคล
นั้นมีสิ่งหนึ่งสิ่งใดเสียดแทงอยู่ พระพุทธเองค์ได้ตรัสไว้ว่า แต่ก่อนมีเพียงโรคร้ายอยู่เพียง 3 ชนิด คือ 
โรคอยาก โรคหิว และโรคชรา แต่เพราะการทำร้ายเบียดเบียนสัตว์ จึงทำให้มีโรคเพ่ิมขึ้น 98 ชนิด 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 314 หน้าที่ 572, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) แต่ในปัจจุบันมีโรคเพ่ิมขึ้นอีกเป็นจำนวนมาก ดังจะเห็นได้ว่าทุกวันนี้มีโรคใหม่ๆ และร้ายแรง
ขึ้นเรื่อยๆ เช่นโรคโควิด19 เป็นต้น  

โรค ตามรูปศัพท์ มาจากภาษาบาลีว่า รุช แปลว่า เสียดแทง มีวิเคราะห์ตามหลักบาลี
ไวยากรณ์ว่า รุชฺชตีติ โรโค (อาพาโธ) แปลว่า (ความอาพาธใด) ย่อมเสียดแทง เหตุนั้น (ความอาพาธ
นั้น) ชื่อว่า ผู้เสียดแทง (พระมหานิยม อุตฺตโม, 2557)  

โรค ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ .ศ. 2525 ให้คำจำกัดความไว้ว่าหมายถึง 
ความเจ็บไข้ ความเจ็บป่วย (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525) 

พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายว่า โรค คือ สิ่งที่เสียดแทงชีวิต ใช้แทนคำ
ว่า ทุกข์ซึ่งทั้งโรคและทุกข์เป็นสิ่งที่บีบคั้นขัดข้องเป็นปัญหาต้องแก้ไข ต้องกำจัดออกไปชีวิตจะไม่ได้
ลำบาก (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2542)  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B8%E0%B8%A5%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%A3
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B8%B5%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A5
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%82%E0%B8%99%E0%B8%9A%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%99%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%9E%E0%B8%93%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%8A%E0%B8%B5%E0%B8%A7%E0%B8%81%E0%B9%82%E0%B8%81%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A0%E0%B8%B1%E0%B8%88%E0%B8%88%E0%B9%8C


192  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ดังนั้น จึงพอสรุปได้ว่าโรค หมายถึง ความเจ็บไข้ ความเจ็บป่วย ความไม่สบายกาย ความไม่

สบายใจ มีทั้งโรคประจำตัวซึ่งเป็นปัญหาของมนุษย์ทุกคนปัญหาของชีวิตคือความทุกข์ที่คอยเสียด
แทงให้เจ็บปวดทั้งกายและใจ ซึ่งทุกวันนี้มีโรคใหม่ๆ และร้ายแรงขึ้นเรื่อยๆ เช่นโรคโควิด19 เป็นต้น 

 ทั้งนี้โรคที่มีอยู่ในสมัยพุทธกาลเท่าที่ปรากฏในพระไตรปิฎกสามารถแบ่งเป็นกลุ่มได้ 6 กล่ม
คือโรคผิวหนัง โรคลม โรคในท้อง โรคเก่ียวกับอวัยวะ โรคทางเดินหายใจ และโรคเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ  

2. การเกิดโรค โรคพระพุทธเจ้าตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า “โรคมี 2 อย่างคือ โรคทางกายและ
โรคทางใจ สัตว์ผู้อ้างว่า ตนไม่มีโรคทางกายตลอดระยะเวลา 1 ปีบ้าง 2 ปีบ้าง 3 ปีบ้าง 4  ปีบ้าง 5 ปี
บ้าง 10 ปีบ้าง 20 ปีบ้าง 30 ปีบ้าง 40 ปีบ้าง 50 ปีบ้าง แม้ยิ่งกว่า 100 ปีบ้าง ยังพอมีอยู่ แต่สัตว์ผู้จะ
กล่าวอ้างว่า ตนเองไม่มีโรคทางใจตลอดระยะเวลาแม้ครู่เดียว หาได้โดยยาก ยกเว้นท่านผู้หมดกิเลส
แล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 17 ข้อที่ 1 หน้าที่ 2, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) ข้อนี้หมายความว่า คนเรานั้นมีโรคตลอดเวลา ไม่โรคกายก็โรคใจ โรคกายก็คือ  ปวดหัวตัว
ร้อน บางคนมีโรคกายน้อย นานๆ จึงป่วย บางคนมีโรคกายมาก ป่วยอยู่เป็นประจำ โรคใจก็ คือความ
โลภ ความโกรธ ความหลง ความรู้สึกชอบใจหรือไม่ชอบใจ เหล่านี้เป็นโรคทางใจทั้งสิ้น เราทั้งหลาย
ป่วยเป็นโรคใจตลอดเวลาหนักบ้างเบาบ้าง ซึ่งในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้ให้นิยามความหมายของ
สมุฏฐานของการเกิดโรค หมายถึงการรู้ที่ตั้งแรกของการเกิดโรคอันเป็นสาเหตุของการเจ็บป่วยซึ่ง
ประกอบด้วย 8 สมุฏฐานดังนี้ 

2.1 ธาตุสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุของความเจ็บป่วยอันเนื่องมาจากความเกิดขึ้ น และ
ผิดปกติของมหาภูตรูปทั้ง 4 ประการ ที่ประกอบเป็นร่างกาย ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม และธาตุ
ไฟ ซึ่งมหาภูตรูปทั้ง 4 นี้ ต้องอาศัยซึ่งกันและกันไม่สามารถขาดธาตุหนึ่งธาตุใดไปได้ หากมีการ
แปรปรวนเสียสมดุล หย่อน กำเริบ หรือพิการ ประการใดประการหนึ่งก็จะทำให้ร่างกายเกิดความ
เจ็บป่วยขึ้นมาได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที่ 288 หน้าที่ 218, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2.2 อุตุสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุของการเจ็บป่วยอันเนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลงของ
อากาศตามฤดูกาล ได้แก่ (1) อากาศร้อน (2) เดือนกึ่งท้ายฤดูร้อน เดือนต้นแห่งฤดูฝน และ (3) ฤดู
สารท (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 2 ข้อที่ 611 หน้าที่ 524, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

2.3 อายุสมุฏฐาน หมายถึง ช่วงอายุที่ เป็นสาเหตุของการเกิดโรคซึ่งมนุษย์มีโรคทุกวัย 
โดยเฉพาะอายุที่เป็นสาเหตุของโรค คือความชรา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 7 ข้อที่ 10 หน้าที่ 4, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2.4 สัตว์สมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุที่ทำให้เกิดโรคอันเนื่องมาจากสัตว์ ได้แก่  (1) ผีเข้า (2) งู
กัด (3) ยักษ์เข้าสิง และ (4) สัตว์ที่เจาะกินมันสมอง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 2 ข้อที่ 168 
หน้าที่ 183, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2.5 วิธีสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุที่ทำให้เกิดโรคอันเนื่องมาจากวิธีการรักษาที่ผิดพลาด หรือ
การบำบัดรักษาผิดวิธี ทำให้เกิดอาการเจ็บป่วยหรือทำให้โรคกำเริบ ได้แก่ (1) นวดฟ้ันมากเกินไป (2) 
นึ่ งตั วนานเกินไป  (3) นัตถุ์ยาเกินขนาด  (4) เภสัช และ  (5) เภสัชที่ทำให้ครรภ์ตก เป็นต้น 



193 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที่ 495 หน้าที่ 341, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 

2.6 อาหารสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุที่ทำให้เกิดโรคหรือทำให้โรคกำเริบอันเนื่องมาจาก
อาหาร คือ กินอาหารมากเกินไป หรือกินอาหารน้อยเกินไป ได้แก่ (1) ข้าว (2) น้ำ (3) เปรียง (น้ำมัน
ที่ทำจากนมส้มและไขหรือเนย) (4) สุรา (5) สุกรมัททวะ (อาหารชนิดหนึ่ง ซึ่งปรุงด้วยเห็ดอย่างหนึ่ง 
ซึ่งเห็ดชนิดนั้นหมูชอบกิน) และ (6) อาหารประณีต (การปรุง) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อ
ที่ 4 หน้าที่ 5, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2.7 จิตสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุที่ทำให้เกิดโรคหรือทำให้โรคกำเริบอันเนื่องมาจากจิตใจ มี
ดังนี้ 

(1) ขอบรรพชาแล้วไม่ได้บรรพชา 
(2) ความกระสัน (ราคะ)  
(3) คิดเรื่องอจินไตย ทำให้มีส่วนแห่งความเป็นบ้า มี 4 เรื่อง ได้แก่ วิสัยของพระพุทธเจ้า 

ทั้งหลาย ฌานวิสัยของผู้ได้ฌาน วิบากแห่งกรรม และความคิดเรื่องโลก  
(4) จิตฟุ้งซ่าน  
(5) จิตอาฆาต  
(6) สมุทัย ประกอบด้วย กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา  
(7) เวทนา (ความรู้สึก) เป็นอนัตตา ฉะนั้นเวทนาจึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ  
(8) สัญญา (ความจำได)้ เป็นอนัตตา ฉะนั้นสัญญาจึงเป็นไปเพ่ืออาพาธ  
(9) สังขาร (ความคิดปรุงแต่ง) ทั้งหลายเป็นอนัตตา ฉะนั้นสังขารจึงเป็นไปเพื่ออาพาธ  
(10) วิญญาณ (การรับรู้) เป็นอนัตตา ฉะนั้นวิญญาณจึงเป็นไปเพื่ออาพาธ  
(11) ลาภสักการะและชื่อเสียงครอบงำ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 301 หน้าที่ 

438-439, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
2.8 กรรมสมุฏฐาน หมายถึง หลักของกรรมที่เป็นเหตุให้เกิดโรคนั้น จัดว่าเป็นเรื่องที่สำคัญ

ที่สุดประการหนึ่งในพระพุทธศาสนา เพราะพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับกรรมหรือการกระทำ
ทั้งทางกาย (กายกรรม), ทางวาจา (วจีกรรม) และทางใจ (มโนกรรม) กรรมหรือการกระทำทุกอย่าง
ย่อมส่งผลแก่ผู้กระทำ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม 
มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย กรรมย่อมจำแนกสัตว์ให้เลวและ
ประณีต (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อที่ 581 หน้าที่ 323, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

นอกจากนี้พระพุทธศาสนายังได้กล่าวถึงสาเหตุที่ทำให้เกิดการเจ็บป่วย เป็นกระบวนการ เริ่ม
จากการปฏิบัติตนของผู้ปกครอง ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า สมัยใดพระราชาเป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรมสมัย
นั้นแม้พวกข้าราชการก็เป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรมเมื่อพวกข้าราชการไม่ตั้งอยู่ในธรรม สมัยนั้นแม้พราหมณ์
และคฤหบดีก็เป็นผู้ไม่ตั้งอยูในธรรมเมื่อพราหมณ์และคฤหบดีไม่ตั้งอยู่ในธรรม สมัยนั้นแม้ชาวนิคม
และชาวชนบทก็เป็นผู้ไม่ตั้งอยู่ในธรรม พระจันทร์และพระอาทิตย์ย่อมหมุนเวียนไม่สม่ำเสมอ เมื่อ
พระจันทร์และพระอาทิตย์หมุนเวียนไม่สม่ำเสมอ หมู่ดาวนักษัตรก็ย่อมหมุนเวียนไม่สม่ำเสมอ เมื่อคืน
และวันหมุนเวียนไม่สม่ำเสมอเดือนหนึ่ง และกึ่งเดือนก็หมุนเวียนไม่สม่ำเสมอ เมื่อฤดูและปีหมุนเวียน



194  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ไม่สม่ำเสมอ ลมย่อมพัดไม่สม่ำเสมอ เมื่อลมพัดไม่สม่ำเสมอ ลมก็เดินผิดทางไม่สม่ำเสมอ ย่อมพัด
เวียนไป เมื่อลมเดินผิดทางไม่สม่ำเสมอ พัดเวียนไปเทวดาย่อมกำเริบ เมื่อเทวดากำเริบฝนย่อมไม่ตก
ต้องตามฤดูกาล เมื่อฝนไม่ตกต้องตามฤดูกาลข้าวกล้าทั้งหลายก็สุกไม่เสมอกัน ภิกษุทั้งหลาย มนุษย์
ผู้บริโภคข้าวสุกที่ไม่เสมอกัน ย่อมเป็นผู้มีอายุน้อยผิวพรรณเศร้าหมองมีกำลังน้อยมีอาพาธมาก
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 71 หน้าที่ 74, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 

เห็นได้ว่าสมุฏฐานหรือเหตุของการเกิดโรคที่ปรากฏในพระไตรปิฎกนั้น จำแนกออกได้เป็น 8 
สมุฏฐาน ประกอบด้วยธาตุสมุฏฐาน อุตุสมุฏฐาน อายุสมุฏฐาน สัตวสมุฏฐาน วิธีสมุฏฐาน อาหาร
สมุฏฐาน จิตสมุฏฐาน และกรรมสมุฏฐาน ซึ่งนับเป็นพ้ืนฐานในการวิเคราะห์สาเหตุในการเกิดโรคใน
ปัจจุบัน  

 
องค์ความรู้ด้านเภสัชชศาสาตร์ในเภสัชชขันธกะ 

1. ยารักษาโรคในเภสัชชขันธกะ การใช้ยาในครั้งพุทธกาลนั้น เมื่อมีภิกษุสงฆ์เกิดการอาพาธ
เป็นไข้ ในแต่ละครั้งต่างก็ต้องใช้ยาแตกต่างกันออกไปในการใช้การรักษา ซึ่งพระองค์ทรงอนุญาตให้
พระสงฆ์ได้แสวงหายามาบำบัดอาการไข้ได้ตามความต้องการ หรือตามที่ทายกทายิกานำมาถวายเพ่ือ
ทำการรักษาไข้ สำหรับยาต่างๆ ที่ปรากกฎอยูในพระวินัยปิฎกนั้น สามารถแบ่งออกเป็น 6 กลุ่ม ดังมี
รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1.1น้ำมูตรเน่า มูตร คือ น้ำปัสสาวะ น้ำมูตรเน่าเป็นยารักษาโรคหลักของพระภิกษุในสมัย
พุทธกาล เป็นหนึ่งในนิสัย 4 ที่พระภิกษุต้องใช้เป็นประจำ การใช้น้ำมูตรเน่ามาทำเป็นยาจะทำโดย
วิธีการดองด้วยตัวยาอ่ืนๆ เช่น สมอ เป็นต้น จึงมักจะเรียกว่า “ยาดองน้ำมูตรเน่า” มีสรรพคุณในการ
รักษาโรคต่างๆ ได้หลายชนิด พระพุทธองค์ตรัสว่า น้ำมูตรเน่านั้นเป็นของหาง่าย และไม่มีโทษ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 27 หน้าที่ 83, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 

1.2 เภสัช5 พระพุทธองค์ทรงมีพระเมตตา ทรงเห็นความทุกข์ของพุทธสาวกของพระองค์ จึง
ทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ได้ใช้ยาเพ่ือบำบัดการอาพาธและทรงอนุญาตให้ฉันเภสัช 5 ชนิด ที่เป็นยาทั้ง
เป็นอาหาร คือ เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ใช้ในการรักษาโรคซูบผอม ซีดเหลือง หมองคล้ำ 
ทรงอนุญาตให้ฉันได้ทั้งในนอกกาลและในเวลาวิกาล (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 260-267 
หน้าที่ 43-50, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

1.3 สมุนไพร ภิกษุทั้งหลายผู้เป็นไข้ ต้องการรากไม้ที่เป็นยาบำบัดไข้ ภิกษุได้นำเรื่องนี้ไป
กราบทูลให้พระพุทธองค์ทรงทราบ พระองค์จึงทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ใช้รากไม้ที่เป็นยา คือ ขมิ้น ขิง
สด ว่านน้ำ ว่านเปราะ อุตพิด ข่า แฝก แห้วหมู หรือรากไม้ที่เป็นยาชนิดอ่ืนๆ รับประเคนแล้วเก็บไว้
ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเกิดอาการอาพาธไม่สบาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 263 หน้าที่46, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และยังทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ใช้ผลไม้ที่เป็น
ยาเพ่ือรักษาอาการไข้ คือ ลูกพิลังคะ ดีปลี พริก ลูกสมอไทย ลูกสมอพิเภก ลูกมะขามป้อม ผลโกศ 
หรือผลไม้ชนิดอ่ืนที่ใช้เป็นยาได้ รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเป็นไข้ไม่สบายพระพุทธ
องค์ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ให้ใช้น้ำฝาดสมุนไพรได้ เพ่ือใช้เป็นยาบำบัดไข้ คือ น้ำฝาดสะเดา น้ำ



195 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ฝาดโมกมัน น้ำฝาดขี้กา น้ำฝาดบอระเพ็ด น้ำฝาดกระถินพิมาน หรือน้ำฝาดชนิดอ่ืนที่ใช้เป็นยา ภิกษุ
รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิตเมื่อเป็นไข้ฉันได้  

พระองค์ยังทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ใช้ยางไม้ที่เป็นยาเพ่ือบำบัดไข้ คือ ยางหิงคุ ยางเคี้ยว
จากหิงคุ ยางเคี้ยวจากเปลือกหิงคุ ยางจากยอดตันตกะ ยางเคี้ยวจากใบตันตกะ กำยาน หรือยางไม้
ชนิดอ่ืนที่ใช้เป็นยา รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเป็นไข้ไม่สบาย ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่
เป็นไข้ใช้ใบไม้ที่เป็นยาบำบัดไข้ได้ คือ ใบสะเดา ใบโมกมัน ใบขี้กา ใบแมงลัก และใบฝ้ายหรือใบไม้
ชนิดอ่ืนที่เป็นยา รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเป็นไข้ไม่สบาย เมื่อคราวที่พระปิลินทวัจ
ฉะ อาพาธเป็นโรคลม พระองค์ทรงอนุญาตให้หุงน้ำมันฉันได้  

1.4 เกลือ ภิกษุท้ังหลายผู้เป็นไข้ ต้องการเกลือที่เป็นยาบำบัดไข้ ภิกษุได้นำเรื่องนี้ไปกราบทูล
ให้พระพุทธองค์ทรงทราบ พระองค์จึงทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ใช้เกลือที่เป็นยา คือ เกลือสมุทร เกลือ
ดำ เกลือสินเธาว์ เกลือดินโปร่ง เกลือหุงหรือเกลือที่เป็นยาชนิดอ่ืนๆ รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้
ตลอดชีวิต เมื่อเกิดอาการอาพาธไม่สบาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 263 หน้าที่ 48, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

1.5 ยามหาวิกัฎ ครั้งหนึ่ง พระภิกษุรูปหนึ่งถูกงูกัด ภิกษุทั้งหลายนำเรื่องนี้ไปกราบทูล พระ
พุทธองค์จึงทรงอนุญาตุให้ใช้ยามหาวิกัฏ 4 อย่างรักษา คือ คูถ มูตร เถ้า ดิน (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 5 ข้อที่ 268 หน้าที่ 60, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

1.6 กลุ่มเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ ที่นำมาใช้รักษาโรคที่ปรากฎในพระวินัยปิฎก เช่น ยาดองโลณโสวีร
กะ ได้แก่ยาที่ปรุงด้วยส่วนประกอบนานาชนิด เช่นมะขามป้อมสด สมอพิเภก ธัญญาชาติทุกชนิด ถั่ว
เขียว ข้าวสุก ผลกล้วย หน่อหวาย การะเกด อินทะผลัม หน่อไม้ ปลา เนื้อ น้ำผึ้ง น้ำอ้อย เกลือ โดย
ใส่เครื่องยาเหล่านี้ในหม้อ ปิดผามิดชิด เก็บดองไว้ 1 วัน 2 วัน หรือ 3 วัน เมื่อยานี้สุกได้ที่แล้ว จะมี
รสและสีเหมือนผลหว้า เป็นยาแก้โรคลม โรคไอ โรคเรื้อน โรคผอมเหลือง(ดีซ่าน) โรครีดสีดวงเป็นต้น 
ในการภายหลังภัต ก็ฉันได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 192 หน้าที่ 581, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  และยังมียาผง มูลโค งา ข้าวสุก น้ำข้าวใส ถั่วเขียว ธัญชาติทุกชนิด 
น้ำด่างทับทิม ปลา เนื้อ น้ำต้มเนื้อ และการะเกด เป็นต้น 
 จึงสรุปได้ว่า ยารักษาโรคในเภสัชชขันธกะนั้นคือยาที่พุทธองค์ทรงอนุญาตให้ภิกษุฉัน เพ่ือให้
รักษาโรคตามความจำเป็น เพ่ือความสุขกาย ความสบายใจ และดำเนินชีวิตได้อย่างปกติ ลดปัญหา
ความทุกข์ทรมานอันเกิดจากโรคภัยไข้เจ็บ ซึ่งการรักษาแบบนี้เป็นหลักสากลในสมัยนั้น เนื่องจากการ
รักษาโรคส่วนหนึ่งมาจากความเชื่อหมอในยุคนั้น สามารถแบ่งได้ 6 กลุ่ม คือ น้ำมูตรเน่า เภสัช5 
สมุนไพร เกลือ ยามหาวิกัฎ และกลุ่มยาเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ  

2. การรักษาโรคตามหลักเภสัชศาสตร์ในเภสัชชขันธกะ การรักษาโรคในปัจจุบัน มี
วิวัฒนาการทางการแพทย์เจริญก้าวหน้าเป็นอย่างมาก แต่ก็มีโรคอยู่จำนวนไม่น้อยที่ไม่สามารถรักษา
ให้หายขาดได้ ทำให้ภูมิปัญญาทางตะวันออกซึ่งเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนากลายเป็นการแพทย์
ทางเลือกหนึ่งที่ได้รับความสนใจเพ่ิมมากขึ้นในคัมภีร์พระวินัยปิฎก ได้แบ่งวิธีการรักษาโรคออกเป็น 2 
วิธีหลักๆ ดังนี้  

2.1 การรักษาโรคด้วยสมุนไพร ยาสมุนไพร คือ ผลิตผลธรรมชาติที่ได้จากพืช สัตว์ และแร่
ธาตุ ที่ใช้เป็นยาหรือใช้ผสมกับสารอ่ืนตามตำรับยา เพ่ือบำบัดโรคบำรุงร่างกาย หรือใช้เป็นยาพิษ  



196  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2525)  การใช้สมุนไพรในครั้งพุทธกาลนั้น เมื่อมีภิกษุสงฆ์เกิดการอาพาธเป็นไข้
ในแต่ละครั้งต่างก็ต้องใช้สมุนไพรแตกต่างกันออกไปในการรักษา ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้
พระสงฆ์ได้แสวงหาสมุนไพรมาบำบัดอาการไข้ได้ตามความต้องการหรือตามที่ทายกทายิกานำมา
ถวายเพื่อทำการรักษาโรค การรักษาโรคโดยใช้สมุนไพรต่างๆ นั้นแบ่งออกได้ดังนี้  
   (1) การรักษาโรคด้วยพืช การรักษาโรคด้วยสมุนไพรที่ได้จากพืช เป็นการนำผลผลิตที่ได้จาก
พันธุ์ไม้ต่างๆ ทั้งไม้ยืนต้น ไม้เถา ไม้เครือ พืชจำพวกผัก หญ้าหรือว่าน เป็นต้น มาใช้ในการรักษาโรค
โดยส่วนประกอบทั้ง 5 อันได้แก่ ราก ต้น ใบ ดอก และผลของพืชแต่ละชนิดนั้นจะมีสรรพคุณแตกต่าง
กันไปตามแต่ละส่วน ดังที่ปรากฏในคัมภีร์พระวินัยปิฎกว่า พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้นำรากไม้ 
เปลือกไม้แก่นไม้ ใบไม้ ผลไม้ และยางไม้มาเป็นยารักษาโรค นอกจากนี้ยังปรากฏว่ามีการนำน้ำหมัก
ผลไม้ (ยาดองโลณโสจิรกะ) ยาคู (ปรุงด้วยงา ข้าวสาร และถั่วเขียว) และกระเทียมมารักษาโรคลมใน
ท้องมีการนำรากและเหง้าของบัวมารักษาอาการไข้ตัวร้อน และใช้ก้านของบัวเป็นยาระบาย  (ยุวดี 
จอมพิทักษ,์ 2540) เป็นต้น  
   (2) การรักษาโรคด้วยสัตว์ การรักษาโรคด้วยสมุนไพรที่ได้จากสัตว์ เป็นการนำส่วนต่างหรือ
อวัยวะต่างๆ ของสัตว์ อาทิเช่น หนัง กระดูก ขน เขา นอ งา เขี้ยว เกล็ด ดี น้ำมัน และเลือด มาใช้ใน
การรักษาโรค ซึ่งเรียกว่า“สัตววัตถุ”โดยแบ่งออกได้เป็น 3 ประเภทตามชนิดของสัตว์ ได้แก่ สัตว์ที่
อาศัยอยู่บนบก หากินบนบก สัตว์ที่เกิดอาศัยและหากินอยู่ในน้ำ และสัตว์จำพวกนกอาศัยการบินใน
อากาศและหากินบนอากาศบ้าง ในน้ำบ้าง และบนดินบ้าง การนำสมุนไพรที่ได้จากสัตว์มารักษาโรคมี
ปรากฏในคัมภีร์พระวินัยปิฎกว่า มีการนำเอาเภสัช  5 อัน ได้แก่ เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง และ
น้ำอ้อยรวมทั้งเนื้อสัตว์และนมสดมาใช้รักษาโรคขาดสารอาหาร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 2 ข้อ
ที่ 25-26 หน้าที่ 147-149, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
   (3) การรักษาโรคด้วยแร่ธาตุ เป็นการนำแร่ธาตุต่างๆ ที่เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติหรือสิ่งที่
ประกอบขึ้นจากแร่ธาตุมาใช้เป็นยารักษาโรค การที่จะนำธาตุวัตถุนั้นๆ มาใช้ประโยชน์จำเป็นต้อง
ทราบถึงลักษณะรูป สี กลิ่น รส และสรรพคุณอย่างชัดแจ้ง โดยธาตุวัตถุแบ่งออกได้เป็น  2จำพวก
ได้แก่ จำพวกสลายตัวง่าย คือ ธาตุวัตถุที่แตกหักและสลายตัวง่ายตามธรรมชาติ เช่น เกลือต่างๆ ดี 
เกลือ กำมะถันเหลือง กำมะถันแดง จุนสี ดินประสิว ดินปลวก ดินสอพอง น้ำปูนใส น้ำส้มสายชู  
สารส้ม สารหนู หรดานกลีบทอง และน้ำประสานดีบุก เป็นต้น และจำพวกสลายตัวยาก คือ ธาตุวัตถุ
ที่มีความแข็งแรง มีการจับตัวกันแน่น มีความทนทานมาก เป็นวัตถุที่ทำให้แตกหักและสลายตัวยาก 
เช่น เงิน ทองคำ ทองแดง ทองเหลือง ทองสัมฤทธิ์ บัลลังก์ ศิลา และหินปะการัง เป็นต้น  (เครือข่าย
สังคมออนไลน์สมุนไพร, 2554) ดังที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่า พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตเกลือ 
น้ำด่าง และน้ำเป็นยารักษาโรค (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 2 ข้อที่ 34 หน้าที่ 35, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2.2 การรักษาโรคด้วยเทคนิค เป็นการใช้วิธีการต่างๆ ในการรักษาโรค นอกเหนือจากการดื่ม 
กิน ทา ด้วยยาสมุนไพรแล้ว ยังมีวิธีการรักษาโรคต่าง ๆ ดังนี้  

(1) วิธีรักษาโรคลม ในสมัยพุทธกาลนั้นเมื่อภิกษุเป็นโรคลมตามอวัยวะต่างๆ ทรงอนุญาตให้
เข้ากระโจมรมเหงื่อหรือที่เรียกว่าการนึ่งตัว รมด้วยใบไม้ ใช้ในกรณีที่การนึ่งตัวเป็นธรรมดาแล้วไม่
สามารถแก้โรคลมได้ ก็ให้นำใบไม้ชนิดต่างๆ ที่แก้โรคลมมาไว้ในกระโจมแล้วจุดไฟเพ่ือรมควัน ถ้าโรค



197 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ลมนั้นยังไม่หาย ทรงอนุญาตุการรมใหญ่ คือขุดหลุมเอาถ่านเพลิงใส่จนเต็ม เอาดินร่วนและทรายปิด
ไว้ ลาดใบ้ไม้ทับลงไป เอาน้ำมันทาตัวแล้วนอนบนหลุมนั้น รมร่างกายโดยการนอนพลิกไปพลิกมา 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 3 ข้อที่ 267 หน้าที่ 147 -175, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)ถ้าเป็นโรคลมขัดยอกตามข้อ ทรงอนุญาตุให้ระบายโลหิตออก ถ้ายังไม่หายทรง
อนุญาตให้ดูดโลหิตออกด้วยการใช้เขาสัตว์อีกครั้งหนึ่ง 

(2) วิธีรักษาโรคฝีและโรคฝีดาษ สมัยนั้นมีพระภิกษุเป็นโรคฝี พระพุทธองค์ทรงให้รักษาด้วย
การ ผ่าตัด แล้วพอกแผลด้วยยา แล้วใช้ผ้าพันปิดแผลไว้ หากคันแผลก็ให้ล้างแผลด้วยน้ำแป้งเมล็ด
พันธุ์ผักกาด ถ้ามีเนื้องอกยื่นออกมาก็ให้ตัดเนื้องอกนั้นด้วยก้อนเกลือแล้วใช้น้ำมันทาสมานแผลไว้ 
ครั้งหนึ่งมีพระเป็นโรคฝีดาษ จีวรติดกายเพราะน้ำเหลือง เพ่ือนภิกษุจึงเอาน้ำชุบผ้าจีวรแล้วค่อยๆ ดึง
ออกมา เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทราบ จึงตรัสว่า เราอนุญาตยาผงสำหรับภิกษุผู้เป็นหิด ตุ่มพุพอง ฝีดาษ 
หรือมีกลิ่นตัวแรง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 5 ข้อที่ 264 หน้าที่ 49, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539)   

(3) วิธีรักษาโรคปวดศีรษะ ในสมัยพุทธกาลนั้นมีหลายวิถี เช่น การใช้น้ำมันทาศีรษะ   การ
นัตถุ์ยา และการสูดควันที่เป็นยา เป็นต้น 
สมัยนั้นพระปิลินทวัจฉะปวดร้อนที่ศีรษะ พระพุทธองค์ให้ใช้น้ำมันทาศีรษะแต่ก็ยังไม่หาย พระองค์จึง
ให้รักษาด้วยการนัตถุ์ และการสูดควัน     

(4) วิธีรักษาด้วยการขับพิษ มีการบันทึกวิธีการขับพิษออกจากร่างกายไว้ในพระวินัยปิฎกของ
พระภิกษุสมัยพุทธกาลนั้นมี 3 วิธีคือ การขับพิษด้วยการขับถ่าย การขับพิษด้วยการเดินจงกรมและ
การขับพิษด้วยการอบร่างกายในเรือนไฟ โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

ครั้งหนึ่งพระผู้มีพระภาคเจ้ารับสั่งกับพระอานนท์ว่า กายของตถาคตหมักหมมไปด้วยตถาคต
ต้องการจะฉันยาถ่าย พระอานนท์จึงแจ้งเรื่องนี้แก่หมอชีวกโกมารภัจจ์ การจะถวายพระโอสถถ่ายที่
หยาบแด่พุทธองค์นั้นเห็นไม่สมควร หมอชีวกโกมารภัจจ์ จึงอบการบัว 3 ก้านด้วยยาต่างๆ แล้วนำไป
ถวายแด่พุทธองค์ แล้วกราบทูลว่า เมื่อพุทธองค์ทรงสูดก้านอุบล 1 ก้าน จะทำให้พระองค์ถ่ายถึง 10 
ครั้ง เมื่อทรงสูดก้านอุบลครบทั้ง 3 ก้าน ก็จะทรงถ่ายถึง 30 ครั้ง ต่อมาไม่นานพระวรกายของพุทธ
องค์ก็หายเป็นปกติ นอกจากวิธีนี้แล้วยังมีการขับพิษด้วยการเดินจงกรมและการอบร่างกายในเรือนไฟ
อีกด้วย 

เห็นได้ว่าการรักษาโรคของพระภิกษุในสมัยพุทธกาลตามหลักเภสัชศาสตร์ในเภสัชชขันธกะ
นั้น มีรูปแบบการรักษาและการใช้ยาที่แตกต่างกันออกไปตามอาการของโรค แบ่งออกเป็น  2 วิธี
หลักๆ คือการรักษาโรคด้วยสมุนไพรทั้งที่ได้มาจากพืช สัตว์ แร่ธาตุ และการรักษาโรคด้วยเทคนิค ซึ่ง
การรักษาโรคด้วยเทคนิควิธีการรักษาต่างๆ ในการรักษานอกเหนือจากการดื่ม กิน ทา ด้วยสมุนไพร
ต่างๆ ซึ่งทั้ง 2 วิธีดังกล่าว บางอย่างก็เพ่ือการป้องกันโรค เพ่ือรักษาโรคให้หายขาด หรือเป็นแต่เพียง
การเยียวยาเท่านั้น และให้พิจารณาให้แยบคายก่อนใช้ยา โดยมิให้ใช้พร่าเพรื่ออันไม่มีเหตุจำเป็น ซึ่ง
หมายความว่า ถ้าเจ็บป่วยเท่านั้นจึงควรจะใช้ยา แต่ถ้าภิกษุปกติดีไม่ควรจะใช้ยาอะไรเลย อาจจะ
เพราะเกินความจำเป็นและไม่มีประโยชน์ 

 
 



198  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

บทสรุป  
 พระวินัยปิฎกเป็นหนึ่งในพระไตรปิฎก ว่าด้วยประมวลกฎข้อบังคับ เกี่ยวกับความประพฤติ 
มารยาท ความเป็นอยู่ ตลอดถึงธรรมเนียมปฏิบัติและการทำกิจกรรมของสงฆ์ทั้งที่เป็นอาทิพรหม
จริยาสิกขาและอภิสมาจารสิกขา แบ่งเป็น 5 ส่วนคือ มหาวิภังค์ ภิกขุนีวิภังค์  มหาวรรค จุล
วรรค ปริวาร ซึ่งถือเอาเป็นหลักในการจำแนกหมวดพระวินัยมาจนถึงปัจจุบัน โดยในพระวินัยปิฎกได้
กล่าวว่าโรคคือความทุกข์ที่คอยเสียดแทงให้เจ็บปวดทั้งกายและใจ แบ่งได้ 6 กลุ่มคือโรคผิวหนัง โรค
ลม โรคในท้อง โรคเกี่ยวกับอวัยวะ โรคทางเดินหายใจ และโรคเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ ทั้งนี้มีสาเหตุของการ
เกิดโรคท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกอยู่ 8 ประการ คือธาตุสมุฏฐาน อุตุสมุฏฐาน อายุสมุฏฐาน สัตวสมุฏ
ฐาน วิธีสมุฏฐาน อาหารสมุฏฐาน จิตสมุฏฐาน และกรรมสมุฏฐาน ในเภสัชชขันธกะนั้นได้กล่าวถึงยา
รักษาโรคที่พุทธองค์ทรงอนุญาตเพ่ือให้รักษาโรคอยู่ 6 กลุ่ม คือ น้ำมูตรเน่า เภสัช5 สมุนไพร เกลือ 
ยามหาวิกัฎ และกลุ่มยาเบ็ดเตล็ดอ่ืนๆ โดยการรักษาโรคของพระภิกษุตามหลักเภสัชศาสตร์ในเภสัชช
ขันธกะนั้น มีรูปแบบการรักษาและใช้ยาอยู่ 2 วิธีหลักๆ คือการรักษาโรคด้วยสมุนไพรทั้งที่ได้มาจาก
พืช สัตว์ แร่ธาตุ และการรักษาโรคด้วยเทคนิคต่างๆ ตามอาการของโรคนั้นๆ  

สมุนไพรที่ปรากฏอยู่ในพระวินัยปิฎกเมื่อมาเทียบกับยาสมุนไพรในตำราแพทย์แผนไทยแล้ว
พบว่ามีความเหมือนกันมาก ที่สำคัญคือสรรพสิ่งในธรรมชาตินำมาทำยาได้หมดถ้าเรารู้คุณสมบัติที่
เป็นสรรพคุณยาของสิ่งนั้นๆ ไม่ว่าจะได้มาจาก พืช สัตว์ และแร่ธาตุต่างๆ เมื่อนำมาประกอบเป็นตัว
ยาย่อมมีสรรพคุณในการรักษาโรคได้ท้ังสิ้น  

 
เอกสารอ้างอิง  
จันทรา บริกส์ และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ. (2565). การวิเคราะห์แนวคิดเรื่องแพทยศาสตร์ใน

พระไตรปิฎก. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(3), หน้า 206-220. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต).(2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประทีป ทองเปลว.(2544). สมุนไพรใช้เป็นยา. กรุงเทพมหานคร:บริษัทไพลินบุ๊คเน็ต จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2525). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, กรุงเทพมหานคร:บริษัทนานมีบุ๊คส์

พับลิเคชั่น. 
 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%84%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%9B%E0%B8%B4%E0%B8%8E%E0%B8%81
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A0%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%82%E0%B8%B8%E0%B8%99%E0%B8%B5%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A0%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B9%8C&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B8%E0%B8%A5%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B8%E0%B8%A5%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%A3


199 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
อโหสิกรรมในกัมมกถา ขุททกนิกาย ปฎิสัมภทิามรรค 

Ahosikamma in Kammakathā Khuddakanikãya 
Paṭisambhidāmagga 

 
1พัชรีย ์บุญอินทร์ 2พระครูสิริรัตนบัณฑิต 

1Patcharee Boonin 2Phrakhrusirirattanabundit 
12คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

12Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
1Corresponding Author’s Email: patboonin2123@gmail.com 

 
Received October 5, 2023; Revised November 14, 2023; Accepted: December 15, 2023 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาอโหสิกรรมในกัมมกถา ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค 
ด้วยการใช้การศึกษาผ่านเอกสาร หนังสือ และงานวิจัย จากการศึกษาพบว่า อโหสิกรรม เป็นคำ
เฉพาะที่มีความหมายว่า มีแต่กรรมเท่านั้นวิบากไม่มี  ทั้ งกรรมดี (กุศลกรรม ) และกรรมชั่ ว 
(อกุศลกรรม) หากยังไม่ได้ให้ผลภายในเวลานั้น เมื่อเวลาผ่านไปแล้ว ย่อมไม่มีโอกาสให้ผลอีกต่อไป 
ถือว่ากรรมนั้นเป็นอโหสิกรรม ลักษณะของอโหสิกรรม แบ่งเป็น 3 ประเภท ดังนี้ คือ 1) ไม่มีผลกรรม 
เพราะกรรมให้ผลไปแล้วซึ่งเป็นอดีตกรรม 2) ไม่มีผลกรรมในอนาคต เพราะได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ 
3) กรรมที่ไม่ส่งผลซึ่งเป็นวิบาก สำหรับทางพุทธศาสนามีหลักความเชื่อเรื่องกรรม ที่ถือว่าสรรพสัตว์มี
กรรมเป็นของตน ผู้ทำกรรมดีย่อมได้รับผลดี ผู้ทำกรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว การให้ผลของกรรมมีทั้ง
ให้ผลในปัจจุบัน หากให้ผลในชาตินี้ไม่หมดก็ตามต่อไปในชาติหน้า ดังนั้น อโหสิกรรมแท้จริงจึงไม่มี 
เพราะชีวิตของสรรพสัตว์ยังมีการเวียนว่ายตายเกิด ต้องเผชิญผลกรรมไม่ว่าจะช้าหรือเร็วขึ้นอยู่กับ
ลำดับขั้นตอนการให้ผลของกรรมนั้น 
คำสำคัญ:  อโหสิกรรม; กัมมกถา; วิบากกรรม  
 
Abstract 

This article was aimed to study Ahosikamma in Kammakathā, 
Khuddakanikāyassa, Paṭisambhidāmagga through studying information from 
documents, books, and research.  It was found that Ahosikamma has a specific 
meaning that there is only the law of actions (Kamma)  but it doesn’t have the 
consequence of action (Vipāka Kamma) including the good action (Kusala-kamma) or 
the bad action (Akusala Kamma). If the results can't be given within the period and 
that time has passed then it is considered Ahosikamma. There are three 
characteristics of Ahosikamma as follows: 1) it’s without the consequence of action 



200  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
because it has already given results, 2) it’s without the consequence of action in the 
future because the person has attained the status of an Arahanta, 3) the actions no 
longer produce the consequence of action. As for Buddhism, there is a belief in 
actions that all beings have their own Kamma. Those who do good deeds will 
receive good consequences. Those who do bad action will receive bad 
consequences. The results of action are given in the present, if they don't produce 
all the consequences in this life, they will continue in the next life. Therefore, the 
real Ahosikamma does not exist; if the cycle of rebirth still exists, then everybody 
must receive the consequences of their action. It will fast or slow up to the 
Sequence of steps of the consequence of action. 
Keywords: Ahosikamma; Kammakathā; Vipāka Kamma 
 

บทนำ  
อโหสิกรรมเป็นคำที่คุ้นเคยในสังคมไทย มักนำมาใช้เป็นการกล่าวคำขอโทษ ขออภัยซึ่งกัน

และกันเมื่อมีการประพฤติล่วงเกินผู้อ่ืน เพ่ือขอให้ผู้นั้นยกโทษให้ เพ่ือไม่ให้ผูกเวรต่อกัน ไม่ถือโทษ
โกรธแค้นเคืองกัน สังคมส่วนใหญ่เชื่อว่า เมื่อผู้ถูกล่วงเกินยกโทษให้ ถือเป็นการให้อโหสิกรรมต่อกัน 
ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 2554 แสดงความหมายอโหสิกรรม หมายถึง การเลิกแล้วต่อ
กัน  การไม่เอาโทษแก่กัน มีแม่คำคือ อโหสิ ในภาษาบาลีคำว่า อโหสิ หมายถึง ได้มีแล้ว หรือ ได้เป็น
แล้ว และในคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรคเรียกกรรมในอดีตชาติว่า อโหสิกรรม ได้แก่ กรรมที่ได้มีแล้ว หรือ
กรรมที่ทำแล้ว มีการให้ผล 6 ลักษณะ มีปรากฏด้วยคำเป็นต้นว่า “กรรมได้มีแล้ว วิบากแห่งกรรมก็ได้
มีแล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 31 ข้อ 234-235 หน้า 397-398, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) เห็นได้ว่าความหมายดั้งเดิมในภาษาบาลี หรือในพระคัมภีร์นั้น ไม่ได้มีนัยยะของ
การเลิกแล้วต่อกัน หรือการยกโทษให้แต่อย่างใด 

พุทธศาสนาเถรวาทมีหลักความเชื่อเรื่องกรรม ที่ถือว่าสรรพสัตว์มีกรรมเป็นของตน ผู้ทำ
กรรมดีย่อมได้รับผลดี ผู้ทำกรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 13 ข้อ 186 หน้า 
374, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และถือว่ามโนกรรมสำคัญที่สุด เป็น
จุดเริ่มต้น เป็นตัวกำหนดวิถีหรือชี้แนวทางให้แก่แนวคิด ค่านิยม ความเชื่อถือ จิตที่ไร้สำนึกมักเป็น
จุดเริ่มต้นแห่งการให้ผลของกรรม สิ่งที่นึกคิดทุกอย่างไม่ได้หายไปไหน ยังคงอยู่ในจิตใจเพียงแต่เราไม่
รู้ตัว และระลึกออกมาโดยจิตสำนึกไม่ได้ หลักกรรมหรือกฎแห่งกรรมจึงทำงานสัมพันธ์กับจิตใจ (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2563) การให้ผลของกรรม จึงมีทั้งให้ผลในปัจจุบัน หากให้ผลชาตินี้
ไม่หมดมักตามไปให้ผลต่อในชาติหน้า ด้วยการถ่ายข้อมูลทางจิตผ่านการเปลี่ยนภพเปลี่ยนชาติคือ 
ตาย เนื่องจากจิตมีลักษณะการบันทึกที่พิเศษ พิเศษมากกว่าคอมพิวเตอร์หรือสิ่งใดๆ สิ่งใดก็ตามที่เกิด
จากจิต จิตจะเก็บบันทึกไว้ทั้งหมดและลบไม่ออก หากยังมีชีวิตอยู่สิ่งที่ไม่ดีย่อมแสดงผลได้จนกระทั่ง
นิพพาน ดังนั้น อโหสิกรรมจริง ๆ จึงไม่มี ตราบใดที่ยังมีการเวียนว่ายตายเกิดอยู่ ต้องเผชิญผลกรรม
อย่างแน่นอน จะช้าหรือเร็ว ขึ้นอยู่กับลำดับขั้นตอนการให้ผลของกรรม” (บรรจบ บรรณรุจิ, 2557)  



201 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิดในพระพุทธศาสนา ถือเป็นหลักความเชื่อพ้ืนฐานสำคัญที่

ช่วยธำรงความสงบสุขในสังคมไทย แมใ้นปัจจุบันความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมลดน้อยลง ส่วน
ที่เชื่อก็มักคลาดเคลื่อนไปจากหลักธรรมทางพุทธศาสนา การศึกษาทำความเข้าใจเรื่องกรรม การ
แสดงผลของกรรม และการเวียนว่ายตายเกิด ย่อมทำให้เข้าใจความหมายต่าง ๆ ได้อย่างถูกต้อง 
เพราะกรรมและการให้ผลของกรรมเป็นสิ่งที่ยากต่อการพิสูจน์ทางวิทยาศาสตร์  เนื่องจากข้อ
สมมติฐานทางหลักพระพุทธศาสนาที่เสนอว่าคนทำกรรมชั่วต้องไปเกิดในนรก ส่วนคนทำกรรมดีได้ไป
เกิดบนสวรรค์ แม้ข้อความนั้นจะพิสูจน์ไม่ได้ แต่ก็เป็นการตรวจสอบได้อย่างมีเหตุผลถึงหลักปฏิบัติ
ทางศีลธรรม (ชาตรี ชุมเสน, 2564) ส่วนคำอธิบายเรื่องกรรมจึงมีเพียงดำรัสของพระพุทธเจ้าเท่านั้น 
ที่ยืนยันได้ว่ากฎแห่งกรรมเป็นสัจธรรมที่มีอยู่จริง กรรมและการชดใช้กรรมนั้น พระองค์ไม่ได้ทรง
บัญญัติขึ้นมาเอง ไม่ได้เป็นผู้ตั้งกฎเกณฑ์มาเพ่ือลงโทษมนุษย์ แต่เป็นกฎที่ดำเนินอยู่แล้วในธรรมชาติ 
ทรงรู้ความจริงเรื่องนี้ และทรงรับผลกรรมที่ทรงกระทำโดยไม่มีข้อยกเว้น จากการศึกษาข้อมูล
เบื้องต้นจะพบว่า อโหสิกรรมเป็นความเข้าใจเรื่องการไม่มีกรรมต่อกัน นำไปสู่การสอนเรื่องกรรมในแง่
ของการไม่มีผล ซึ่งในบทความนี้จะมุ่งศึกษากรรมและการให้ผลกรรมในส่วนที่มีกรรมแต่ไม่มีผลกรรม 
ซ่ึงไม่ใช่แค่อธิบายถึงการไม่มีผลกรรมเท่านั้น แต่เป็นการขยายให้เห็นถึงการไม่มีผู้รับผลและการสิ้นสุด
ของกรรมนั้นผ่านการวิเคราะห์ของนักคิดทางพระพุทธศาสนาต่อไป   

 
แนวคิดเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

กรรมตามความเข้าใจของคนในสังคมไทยมักกล่าวถึงในทางไม่ดีนัก ซ่ึงในความเป็นจริง กรรม 
หมายถึงการกระทำ เป็นคำกลาง ๆ ไม่ได้ระบุว่าเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่ว หากสรุปความหมายโดยรวม
แล้ว กรรมจึงมีลักษณะดังนี้ 1). กรรมเป็นการกระทำของบุคคลที่ประกอบด้วยเจตนา ดังพุทธพจน์
ที่ว่า “เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระทำกรรมด้วย กาย วาจา ใจ” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทยเล่ม 22 ข้อ 63 หน้า 577,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) กรรมจึงมี
จุดเน้นอยู่ที่เจตนา หากกระทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งลงไปด้วยเจตนาแล้วจะดีหรือชั่ว เจตนาดีหรือเจตนาร้าย
ย่อมเป็นตัวตัดสินกรรมนั้น 2). กรรมเป็นการกระทำของบุคคลที่ยังมีกิเลส เพราะ กิเลสจึงเป็นเหตุทำ
ให้เกิดกรรม กิเลส 3 ประการ คือ 1). โลภะ (ความอยากได้) 2). โทสะ (ความคิดประทุษร้าย) 3). 
โมหะ (ความหลง) (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 20 ข้อ 34 หน้า 187,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) และ 3). กรรมเป็นการกระทำที่ยังมีการให้ผล เมื่อผลเป็นสิ่งที่เกิดจากเหตุ หรือ
เรียกอีกอย่างว่า วิบากผล เป็นผลโดยตรงของกรรมต่อชีวิตของตัวผู้กระทำ ไม่ว่าจะเป็นผลดีหรือ
ผลร้ายสุดแต่กรรมดี หรือกรรมชั่วที่ได้กระทำไว้ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต), 2561)  

ตามหลักใหญ่แล้วกรรมมี 2 ประเภทจำแนกตามคุณภาพ คือ อกุศลกรรม และกุศลกรรม 
โดยต้นตอของความดี (กุศลมูล 3) คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ ส่วนต้นตอของความชั่ว (อกุศลมูล 3) 
คือ โลภะ โทสะ โมหะ การกระทำใด ๆ ที่มีกุศลมูลเป็นเหตุ  การกระทำนั้นจัดเป็นกุศลกรรม 
เช่นเดียวกับอกุศลกรรม คือการกระทำใด ๆ ที่มีอกุศลมูล ไม่ว่าจะกระทำด้วยความโลภ โทสะหรือ
โมหะ การกระทำนั้นจัดเป็นอกุศลกรรม นอกจากนี้กรรมยังจำแนกตามทวาร คือ ทางที่ทำกรรม มี 3 
ทาง คือ กายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม ในอุปาลิวาทสูตรได้แสดงไว้ว่า “ในบรรดากรรมทั้ง 3 
ประการนี้ การทำกรรมชั่ว หรือประพฤติชั่วนั้น มโนกรรมมีโทษมากกว่า ไม่ใช่กายกรรมหรือวจีกรรม” 



202  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
(พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 13 ข้อ 56 หน้า 55,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
การกระทำใด ๆ ทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ ล้วนเกิดมาจากเจตนา (ความจงใจ) เจตนาที่ให้การ
กระทำนั้นสำเร็จ ย่อมมีกิเลสประกอบด้วยเสมอ ดังนั้น กรรมที่กระทำไว้ด้วยอำนาจของกิเลส ถ้ากิเลส
นั้นยังไม่หมดจากสันดาน หรืออุปนิสัยที่มีมาแต่กำเนิด กรรมย่อมให้ผลเสมอไม่วันใดก็วันหนึ่งเมื่อ
กรรมนั้นมีโอกาส ย่อมให้ผลในชาตินี้ หรือชาติหน้า เมื่อทำกรรมใดไว้ไม่ว่าจะดีหรือชั่ว เ ราต้องเป็น
ผู้รับผลของกรรมนั้น ไม่สามารถหลีกหนีกรรมได้พ้น ดังพุทธพจน์ว่า “สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม 
หมู่สัตว์เป็นไปตามกรรม สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นเครื่องผูกพัน เปรียบเหมือนรถที่แล่นไปมีหมุดเป็น
เครื่องตรึงไว้” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 25 ข้อ 660 หน้า 654,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

เพ่ือเข้าใจความหมายเรื่องกรรมได้ชัดเจนขึ้น จึงนำวาเสฏฐสูตร ที่แสดงไว้ว่า บุคคลเป็น
พราหมณ์ก็เพราะกรรม, เป็นชาวนาก็เพราะกรรม, เป็นช่างศิลปะก็เพราะกรรม, เป็นพ่อค้าก็เพราะ
กรรม, เป็นผู้รับใช้ก็เพราะกรรม, เป็นโจรก็เพราะกรรม, เป็นทหารอาชีพก็เพราะกรรม เป็นปุโรหิตก็
เพราะกรรม, แม้เป็นพระราชาก็เพราะกรรมทั้งนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 13 ข้อ 460 หน้า 
581-582,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จากข้อความนี้ ย่อมเกิดคำถามขึ้นมา
ว่า เพราะ กรรมอะไรทำไมชาติปัจจุบันถึงเป็นเช่นนั้น ในอรรถกถามัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ 
อธิบายไว้ว่า เป็นชาวนาก็เพราะกรรมนั้น เพราะกรรมคือเจตนาทำให้เกิดการงาน ได้แก่งานกสิกรรมที่
เป็นปัจจุบัน (อรรถกถาภาษาไทย มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มัชฌิมปัณณาสก์ ข้อ 460 หน้า 411,  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) กรรมในความหมายที่หยาบที่สุดจึงหมายถึง อาชีพ
การงาน กิจการที่ประกอบกันอยู่ หรือความประพฤติที่เป็นอยู่เป็นไป หลักกรรมเป็นหลักธรรมที่ลึกซึ้ง 
ไม่ใช่แค่เรื่องภายนอก ไม่ใช่การกระทำที่แสดงออกทางกาย ทางวาจาเท่านั้น สิ่งสำคัญคือกระบวนการ
ทำงานของจิตใจ เริ่มตั้งแต่ความคิดซึ่งมีผลต่อบุคลิกภาพ ที่เกิดขึ้นและฉายตัวตนออกมาในแต่ละขณะ 
กรรมที่แท้จริงจึงเป็นเรื่องของกฎธรรมชาติ เรื่องของข้อเท็จจริง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ป
ยุตฺโต), 2562) 

ด้วยเหตุนี้ ความเข้าใจเรื่องกรรมย่อมทำให้บุคคลมีความอดทน มีมานะบากบั่น มีความเพียร
พยายามสั่งสมกรรมดี หลีกเลี่ยงการทำกรรมชั่ว เพราะการรู้แจ้งว่า ผลทุกอย่างย่อมมีมาเพราะเหตุ 
และหลักกรรมจะเป็นไปไม่ได้ ถ้าไม่มีการเกิดใหม่หรือการเวียนว่ายตายเกิด เนื่องจากช่วงชีวิตของ
บุคคลนั้นสั้นเกินไป ไม่เพียงพอที่จะพิสูจน์กรรมที่บุคคลทำไว้แล้วได้ทั้งหมด การเกิดใหม่จะช่วย
อธิบายกรรมในอดีตได้ดีที่สุด ในทางพุทธศาสนานั้น หลักสำคัญ คือ วัฏฏสงสาร การเวียนว่ายตายเกิด
และกรรม ทำดีได้ดีทำชั่วได้ชั่ว เพราะหนทางปฏิบัติของพุทธศาสนานั้น ก็เพ่ือให้พ้นจากวัฏฏสงสาร 
อันเป็นความทุกข์  

 
แนวคิดเรื่องอโหสิกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

อโหสิกรรมตามความหมายในภาษาบาลีที่แสดงไว้ว่า อโหสิ หมายถึง ได้มีแล้ว หรือได้เป็น
แล้ว ทำหน้าที่เป็นกิริยาอดีตกาล สมาสเข้ากับ กมฺมํ มีรูปเป็น อโหสิกมฺมํ ถอดเป็นไทยว่า อโหสิกัมมะ 
หรือ อโหสิกรรม แปลว่า กรรมได้มีแล้ว กรรมได้เป็น หรือกรรมได้เกิดแล้ว (บรรจบ บรรณรุจิ, 2561: 
86) และคำว่า อโหสิกรรม นำมาใช้เป็นคำศัพท์เฉพาะในความหมายว่า มีแต่กรรมเท่านั้น วิบากไม่มี  



203 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ซึ่งไม่มีโอกาสที่จะให้ผลภายในเวลาที่จะออกผลได้ เมื่อผ่านล่วงเวลา
นั้นไปแล้ว ก็ไม่ให้ผลอีกต่อไป อโหสิกรรมจึงมิใช่แปลว่า เลิกให้ผล หรือให้ผลเสร็จแล้ว (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์, 2564) อโหสิกรรมจึงหมายถึง กรรมที่ไม่ได้มีวิบากแล้ว (ในอดีต) จักไม่มีวิบาก (ใน
อนาคต) และย่อมไม่มีวิบาก (ในปัจจุบัน) ในคัมภีร์มโนรถปูรณีไม่ได้อธิบาย อโหสิกรรมไว้ โดยถือว่า 
อโหสิกรรมเป็นเพียงอาการที่กรรมต่าง ๆ ไปให้ผล เป็นเพียงคำที่ใช้อธิบายกรรมอ่ืน ๆ แทรกอยู่ในที่
ต่าง ๆ จึงไม่นับเป็นกรรมอย่างหนึ่ง เนื่องจากการให้ผลของกรรมมี 3 ประการเท่านั้นคือ 1). กรรม
ให้ผลในปัจจุบัน คือในภพนี้ เรียกว่า ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม 2). กรรมให้ผลในภพที่จะไปเกิดคือ ใน
ภพหน้า เรียกว่า อุปปัชชเวทนียกรรม 3). กรรมให้ผลในภพต่อๆ ไป เรียกว่า อปรปริยายเวทนียกรรม 
(อรรถกถาภาษาไทย มโนรถปูรณี ติกนิบาต ข้อ 34 หน้า 169-170,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2560)  

อโหสิกรรมได้จัดเพ่ิมขึ้นมา ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนายุคอรรถกถา เช่น มโนรถปูรณี อรรถ
กถาอังคุตตรนิกาย ติกนิบาต และในคัมภีร์วิสุทธิมรรค เป็นหนังสือชั้นหลัง โดยจัดหมวดกรรมให้มีผล
ตามกาลไว้ 4 ประการ เป็นการจัดหมวดหมู่แห่งกรรม โดยอธิบายและชี้แจงกรรมเหล่านั้น เพ่ือให้
ทราบถึง กรรม และการให้ผลของกรรม ที่เกิดจากการกระทำของบุคคลผู้มีเจตนาเป็นองค์ประกอบ 
ท่านพระสารีบุตรได้แสดงอโหสิกรรม ไว้ในปฏิสัมภิทามรรค กัมมกถา (ว่าด้วยกรรม) ซึ่งให้ผลพ้นจาก
กรรม และไม่ให้ผลพ้นจากกรรม มี 12 ประการ ดังนี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 31 ข้อ 234-235 
หน้า 397-398,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

1) อดีตกรรม 6 โดยอโหสิกรรม คือ กรรมที่ได้มีแล้ว กรรมที่ทำแล้วในอดีตชาติ มีการให้ผล 
6 ลักษณะ  

1.1) กรรมได้มีแล้ว วิบากแห่งกรรมก็ได้มีแล้ว ได้แก่ กรรมทำแล้วในอดีตชาติ ให้ผลแล้วใน
ชาติที่ทำกรรมนั้น เพราะองค์ประกอบให้กรรมให้ผล คือ กาล (เวลา), คติ (ทางไป, ที่ไปเกิดของสัตว์), 
อุปธิ (สิ่งที่ยังระคนด้วยกเิลส), ปโยคะ (ประกอบกิจการงาน) มีพร้อม  

1.2). กรรมได้มีแล้ว (แต่) วิบากแห่งกรรมไม่ได้มีแล้ว ได้แก่ กรรมทำแล้วในอดีตชาติ (ยังไม่
ให้ผลแล้ว ในชาติที่ทำกรรมนั้น) เพราะองค์ประกอบให้กรรมให้ผลไม่พร้อม  

1.3) กรรมได้มีแล้ว วิบากแห่งกรรมก็มีอยู่ ได้แก่ กรรมทำแล้วในอดีตชาติ (ยังไม่ให้ผลในชาติ
ที่ทำกรรมนั้น) แต่กลับมาให้ผลอยู่ในชาติปัจจุบัน (ท่ีเกิดอยู่)  

1.4) กรรมได้มีแล้ว (แต่)วิบากแห่งกรรมไม่มีอยู่ ได้แก่ กรรมทำแล้วในอดีตชาติ (ยังไม่ให้ผล
ในชาติที่ทำกรรมนั้น) และยังไม่ให้ผลอยู่ในชาติปัจจุบัน (ท่ีเกิดอยู่) เพราะ เลยเวลาที่กรรมเก่านั้นจะ
ให้ผล และเพราะผู้ทำกรรมกำลังนิพพาน (ตาย)  

1.5) กรรมได้มีแล้ว วิบากแห่งกรรมก็จักมี ได้แก่ กรรมทำแล้วในอดีตชิต จักให้ผลในอนาคต
ชาติ เมื่อได้องค์ประกอบพร้อม 

1.6) กรรมได้มีแล้ว (แต่) วิบากแห่งกรรมจักไม่มี ได้แก่ กรรมทำแล้วในอดีตชาติ จักยังไม่
ให้ผลในอนาคตชาติ  

2) ปัจจุบันกรรม 4 ได้แก่ กรรมเป็นไปอยู่ กรรมที่ทำในปัจจุบันชาติมีการให้ผล 4 ลักษณะ  
2.1) กรรมมีอยู่ วิบากแห่งกรรมก็มีอยู่ ได้แก่ กรรมทำให้ปัจจุบันชาติ ให้ผลอยู่ในชาติที่ทำ

กรรมนั้น เพราะ องค์ประกอบให้กรรมให้ผลมีพร้อม  



204  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
2.2) กรรมมีอยู่ (แต่)วิบากแห่งกรรมไม่มีอยู่ ได้แก่ กรรมทำในปัจจุบันชาติ แต่ยังไม่ให้ผลใน

ชาติที่ทำกรรมนั้น เพราะองค์ประกอบให้กรมให้ผลไม่พร้อม 
2.3) กรรมมีอยู่ วิบากแห่งกรรมก็จักมี ได้แก่ กรรมทำในปัจจุบันชาติ (ยังไม่ให้ผลในชาติที่ทำ

กรรมนั้น) แต่จักให้ผลในอนาคตชาติ (คือ ชาติหน้าหลังจากนี้)  
2.4) กรรมมีอยู่ (แต่)วิบากแห่งกรรมจักไม่มี ได้แก่ กรรมทำในปัจจุบันชาติ (ยังไม่ให้ผลทั้งใน

ชาติที่ทำกรรมนั้น) และยังจักไม่ให้ผลในอนาคตชาติ (คือชาติหน้าหลังจากชาตินี้) แต่จักให้ผลในชาติ
ต่อ ๆ ไป  

3) อนาคตกรรม 2 กรรมจักมี กรรมยังไม่ได้ทำ กรรมจักทำในอนาคตชาติ ยังเป็นอนาคต 
การกระทำกรรมยังไม่เกิดขึ้น มีการให้ผล 2 ลักษณะ  

3.1) กรรมจักมี วิบากแห่งกรรมก็จักมี ได้แก่ กรรมจักทำให้อนาคตชาติ จักให้ผลในอนาคต
ชาติ  

3.2) กรรมจักมี (แต่)วิบากแห่งกรรมจักไม่มี ได้แก่ กรรมจักทำในอนาคตชาติ จักไม่ให้ผลใน
อนาคตชาติ เพราะองค์ประกอบให้กรรมให้ผลไม่พร้อม และเพราะผู้จักทำกรรมจักต้องนิพพานในชาติ
นั้น  

อโหสิกรรม จึงเป็นกรรมที่มีแล้วหรือกรรมที่ทำแล้ว ด้วยคำภาษาบาลีที่แสดงความหมายไว้ว่า 
อโหสิ (มีแล้ว) แสดงความเป็นอดีต ส่วนกรรมที่มีอยู่  หรือกรรมที่ทำให้เป็นปัจจุบันชาติเรียกว่า อัตถิ
กรรม ใช้คำว่า อัตถิ (มีอยู่) แสดงความเป็นปัจจุบัน ส่วนกรรมจักมี หรือกรรมจักทำในอนาคตชาติ 
เรียกว่า ภวิสสติกรรม ใช้คำว่า ภวิสสติ (จักมี) เป็นกรรมที่ยังมาไม่ถึงอาจจะเกิดหรือไม่เกิดก็ได้ ด้วย
เหตุนี้ กรรมตามแนวปฏิสัมภิทามรรค จึงสัมพันธ์กับมิติแห่งกาลเวลา คือ อดีตกาล ปัจจุบันกาล และ
อนาคตกาล เป็นตัวแบ่งชนิดของกรรม อโหสิกรรม จึงเป็นการกระทำต่าง ๆ ชนิดที่เกิดขึ้นแล้ว แต่มี
การให้ผลในระยะเวลาที่ต่างกัน และเป็นกรรมหรือการกระทำที่สิ้นสุดแล้ว แต่การให้ผลของการ
กระทำนั้น มีทั้งสิ้นสุดแล้ว และจักดำเนินต่อไปด้วยหากยังไม่ให้ผล ตราบเท่าที่สังขารการเวียนว่าย
ตายเกิดยังดำเนินอยู่  

 
วิเคราะห์การให้ผลกรรมและการไม่ให้ผลกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

1) การให้ผลกรรมในทางพระพุทธศาสนาเถรวาท กรรมต่าง ๆ ชนิดที่เกิดขึ้นเป็นไปตาม
เหตุปัจจัยทางพุทธศาสนา คือ หลักปฏิจจสมุปบาท ที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันจึงเกิดขึ้น ทุกข์เกิดขึ้น
เพราะอาศัยปัจจัยต่อเนื่องกันมา ประมวลแล้วมี 3 ส่วน คือ กิเลส กรรม และวิบาก สิ่งเหล่านี้เป็นเหตุ
ทำให้เกิดกรรม เป็นสิ่งที่เกิดจากการกระทำของบุคคลที่ยังมีกิเลส เป็นความชั่วที่แฝงอยู่ในความรู้สึก
นึกคิด เป็นเครื่องปรุงแต่งความคิดให้ทำกรรม นำไปสู่ปัญหาความยุ่งยากเดือดร้อนและความทุกข์ 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต), 2561)  ด้วยเหตุนี้ “ไม่ว่าจะเป็น สตรี บุรุษ คฤหัสถ์ หรือ
บรรพชิตควรพิจารณาอยู่ตลอดว่า เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มี
กรรมเป็นเผ่าพันธุ์มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย เราทำกรรมใดไว้ จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็น
ผู้รับผลของกรรมนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 22 ข้อ 57 หน้า 101,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังนั้น “คนทำกรรมใดไว้ย่อมเห็นกรรมนั้นในตน คนทำกรรมดีย่อมได้รับ
ผลดี คนทำกรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว คนหว่านพืชเช่นใดย่อมได้รับผลเช่นนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย



205 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
เล่ม 27 ข้อ 144 หน้า 103,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แม้แต่พระพุทธเจ้ายัง
ยังมิอาจหลีกพ้นวิบากกรรมแห่งตน ดังพุทธพจน์ที่ว่า “สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม หมู่สัตว์เป็นไป
ตามกรรม สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นเครื่องผูกพัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 37 ข้อ 783 หน้า 821,  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

วิบากกรรมของพระมหาโมคคัลลานะ เป็นอีกหนึ่งตัวอย่างที่แสดงให้เห็นถึงผลแห่งกรรมที่ไม่
มีใครสามารถหลีกเลี่ยงได้ แม้เวลาจะผ่านไปกี่ภพกี่ชาติ แม้จะมีฤทธานุภาพหรือเป็นพระอรหันต์ยัง
ต้องรับผลแห่งกรรมที่ตนกระทำไว้ โดยพระมหาโมคคัลลานะนั้น สามารถบรรลุเป็นพระอรหันต์ได้
ด้วยกุศลกรรม ประกอบคุณงามความดี บำเพ็ญเพียร แสวงหาโมกขธรรม และในสมัยที่พระพุทธเจ้า
ทรงพระนามว่า อโนมทัสสีนั้น ได้ถวายมหาทาน เครื่องสักการะบูชาอย่างบริบูรณ์ตลอดเจ็ดวัน เจ็ด
คืน (อรรถกถาภาษาไทย พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท ภาค 1 ข้อ 8 หน้า 99,  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2560) แต่ในอดีตชาติได้กระทำกรรมหนัก ทุบตีบิดา
มารดาที่ตาบอดจนตาย ด้วยผลแห่งบุพกรรมนี้ ส่งผลให้ตายแล้วตกนรกหลายแสนปี พอเกิดเป็น
มนุษย์ต้องถูกทุบตีจนตายอีก 100 ชาติ จนมาถึงชาติสุดท้ายที่สำเร็จเป็นพระอรหันต์ จึงเป็นผู้หมด
กิเลส ตัดการเวียนว่ายตายเกิดได้ แต่ก็ไม่สามารถรอดพ้นจากวิบากกรรมที่ตามมาให้ผลในชาติสุดท้าย
ก่อนปรินิพพาน 

การกระทำที่เกิดจากกิเลสทำให้เกิดผล ซึ่งการให้ผลกรรมนั้น คือ ให้ผลในปัจจุบัน (ผลในชาติ
นี้) ให้ผลในชาติหน้า (ให้ผลในชาติต่อจากชาตินี้) ให้ผลในชาติต่อ ๆ ไป (ให้ผลในชาติต่อจากชาติหน้า 
ชาติใดชาติหนึ่ง) การศึกษาเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรมในคัมภีร์อรรถกถาขุททกนิกาย 
ปฏิสัมภิทามรรค หน้า 272-275, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2560 แสดง
รายละเอียดไว้ 12 ประการ เกี่ยวกับกรรมประเภทต่าง ๆ พร้อมทั้งหลักเกณฑ์การให้ผลของกรรม 
แบ่งเป็น 3 หมวด ได้แก่  

1) หมวดว่าโดยปากกาล จำแนกตามเวลาที่ให้ผล 1.1) ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม 1.2) อุปปัชช
เวทนียกรรม 1.3) อปรปริยายเวทนียกรรม 1.4) อโหสิกรรม  

2) หมวดว่าโดยกิจ จำแนกการให้ผลตามหน้าที่ 1.5) ชนกกรรม 1.6) อุปัตกัมภกกรรม 1.7) 
อุปปีฬกกรรม 1.8) อุปฆาตกกรรม  

3) หมวดว่าโดยปากทานปริยาย จำแนกตามลำดับความแรงในการให้ผล 1.9) ครุกรรม 1.10) 
พหุลกรรม หรืออาจิณณกรรม 1.11) อาสันนกรรม กรรมจวนเจียน หรือกรรมใกล้ตาย 1.12) กตัตตา
กรรม กรรมสักว่าทำ 

จากกรรมทั้ง 12 ประการนี้ บางทีกรรมอย่างเดียวกัน อาจเรียกชื่อต่างออกไปตามหน้าที่ กาล
และความหนักเบา เช่น การฆ่าบิดา-มารดาจัดเป็นกรรมหนัก เมื่อให้ผลในปัจจุบัน เช่นถูกฆ่าตอบหรือ
ต้องถูกจองจำได้รับทุกข์ทรมานในชาติปัจจุบัน พอสิ้นชีพลงไปเสวยทุกข์ในนรก กรรมนั้นเป็นอุปัชช
เวทนียกรรม ติดตามให้ผลอยู่ภพแล้วภพเล่า กรรมนั้นเป็นอปราปรเวทนียกรรม เมื่อให้ผลจนเต็มที่
แล้วสมควรแก่เหตุก็เลิกให้ผล หรือผู้ทำกรรมนั้นสำเร็จเป็นพระอรหันต์สิ้นภพ สิ้นชาติแล้ว กรรมนั้น
ตามให้ผลไม่ได้อีกจึงกลายเป็นอโหสิกรรม เป็นต้น (วศิน อินทสระ, 2555)  

นอกจากนี้ในคัมภีร์อรรถกถามโนรถปูรณี ได้อธิบายทิฏฐธรรมเวทนียกรรมไว้ว่า เจตนาแห่ง
ชวนจิตดวงแรกท่ีเป็นกุศล หรืออกุศล ในจิต 7 ขณะในวิถีแห่งชวนวาระหนึ่งที่ชื่อว่า “ทิฎฐธรรมเวทนี



206  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ยกรรม ซึ่งให้วิบากในอัตภาพนี้เท่านั้นเมื่อไม่สามารถให้วิบากอย่างนั้นได้จะเป็นอโหสิกรรมไป คือ ถึง
ความเป็นกรรมที่ไม่มีวิบาก เปรียบเหมือนลูกศรที่นายพรานเนื้อ เห็นเนื้อแล้วโก่งธนูยิงไป ถ้าไม่พลาด
จะทำให้เนื้อนั้นล้มลง สามารถถลกหนัง เฉือนเนื้อเป็นชิ้น ๆ นำเนื้อไปเลี้ยงลูกเมียได้ แต่หากพลาด 
เนื้อหนึไปได้ อธิบายได้ว่า การได้วาระแห่งวิบากของทิฎฐธรรมเวทนียกรรม เหมือนกับลูกศรที่ยิงถูก
เนื้อโดยไม่พลาด และกลายเป็นกรรมที่ไม่มีวิบาก เหมือนลูกศรที่ยิงพลาดเป็นต้น และชวนเจตนาดวง
ที่ 7 ชื่ออุปปัชชเวทนียกรรมที่ให้วิบากในอัตภาพต่อไป กรรมทั้งหลายจะถึงความเป็นอโหสิกรรมได้นั้น 
หากเป็นกุศลกรรมผู้ทำกรรมนั้นได้สมาบัติ 8 ไปเกิดในพรหมโลกด้วยสมาบัติเท่านั้น ส่วนอกุศลกรรม
ของผู้กระทำอนันตริยกรรม 5 ไปเกิดในนรกด้วยกรรมนั้น สมาบัติที่เหลือและกรรมทั้งหลายจะถึง
ความเป็นอโหสิกรรมทั้งหมด คือเป็นกรรมที่ไม่มีวิบาก (อรรถกถาภาษาไทย อังคุตตรนิกาย มโนรถ
ปูรณี ติกนิบาต ข้อ 34 หน้า 155-156,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบ 1 จำลองการทำงานของชวนะจิตทั้ง 7 
 

สรุปได้ว่า กรรมที่ให้วิบากในอัตภาพถัดไป ชื่อว่า อุปปัชชเวทนียกรรม เมื่อไม่อาจให้วิบาก
เช่นนั้นได้ กรรมนั้น ก็จัดเป็นอโหสิกรรม ส่วนอปราปริยเวทนียกรรม เป็นกรรมที่ให้วิบากเม่ือได้โอกาส
ในอนาคต เมื่อมีการเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในวัฏฏสงสาร กรรมนั้นยังไม่ชื่อว่า เป็นอโหสิกรรม ดังนั้น 
กรรมทั้ง 2 ประการนี้ หากพระเถระถอนขึ้นได้ด้วยอรหัตตมรรค อันเป็นเครื่องทำให้สิ้นกรรม แต่ทิฏฐ
ธรรมเวทนียกรรมยังมีอยู่ กรรมนั้นยังคงให้วิบากแม้แก่ผู้บรรลุอรหัตตผลแล้ว กรรมให้วิบากในอัตภาพ
นี้ เมื่อไม่อาจให้วิบากอย่างนั้น จัดเป็นอโหสิกรรม (อรรถกถาภาษาไทย มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี 
มัชฌิมปัณณาสก ์ข้อ 34 หน้า 169-170,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560)  

2) การไม่ให้ผลของกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท กรรมต่าง ๆ ชนิดจะถึงความเป็น
อโหสิกรรม เป็นกรรมที่ไม่มีวิบากได้นั้น มีลักษณะดังนี้คือ1) ผลแห่งกรรมไม่ได้มีแล้ว คือ เป็นกรรมที่
ให้ผลไปแล้ว หมายถึงอดีตกรรม เช่นถ้าเป็นกุศลกรรมก็ไปเกิดในสวรรค์ หรือถ้าเป็นฝ่ายอกุศลกรรมก็
ไปเกิดในอบายภูมิ 2) ผลแห่งกรรมจักมี ได้แก่ ผลกรรมในอนาคตจักไม่มี เช่น พระองคุลิมาลฆ่าคนไว้
มากกรรมนั้นให้ผลไม่ได้ เพราะท่านได้บรรลุเป็นพระอรหันต์สิ้นชาติสิ้นภพไม่ต้องเกิดอีก กรรมที่ทำไว้
นั้นจึงไม่มีผู้รับผล เป็นอโหสิกรรมไป หมายถึงอนาคตกาล 3) ผลแห่งกรรมไม่มีอยู่  ได้แก่กรรมที่ไม่

ชวนจิตดวงที่ 1 
ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม 

ให้ผลในชาตินี้ 

ชวนจิตดวงที่ 2-6 
อปราปริยเวทนียกรรม 

ให้ผลในชาติที่ 3 จนถึงนิพพาน 

ชวนจิตดวงที่ 7 
อุปปัชชเวทนียกรรม 

ให้ผลในชาติที ่2 คือชาติหน้า 

1 2 3 4 5 6 7 

ชวนจิต 7 



207 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ก่อให้เกิดผล เช่น กริยาจิต แม้จะเกิดหรือกระทำสักเท่าไร เป็นกริยาไปหมด ไม่ก่อให้เกิดวิบากหรือไม่
มีผล หมายถึง ปัจจุบันกาล (ประชุม เรืองวารี, 2555) 

กรรมวิบากหรือผลแห่งกรรมมีอานุภาพนำพาให้สรรพสัตว์ทุกชีวิต แตกต่างกันไปตามผล
กรรมที่กระทำไว้ หากเกิดจากกุศลกรรมย่อมส่งผลให้ได้รับความสุขความเจริญ ตรงกันข้ามกับ
กรรมวิบากที่เกิดจากอกุศลกรรม ย่อมส่งผลให้เกิดความทุกข์กายและใจ ดังนั้นเมื่อกระทำกรรมใด ๆ 
ไว้นั้น จึงต้องเป็นผู้รับวิบากกรรมนั้นด้วยตนเองอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ดังเช่น พระองคุลิมาลเถระถือ
เป็นตัวอย่างหนึ่ง ของผู้ประกอบกรรมทั้งกุศลกรรมและอกุศลกรรม ส่งผลให้ได้รับวิบากกรรม รวมถึง
เศษกรรมข้ามภพข้ามชาติ จนกระทั่งบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์หลุดพ้นจากบ่วงกรรมที่ทำไว้ วิบาก
กรรมของพระองคุลิมาลเถระ ก่อนอุปสมบทเคยฆ่าคนตายเป็นจำนวนมาก หลังจากได้บวชแล้ว ต่อมา
ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ สมัยนั้น เมื่อท่านบิณฑบาต มักถูกขว้างปาด้วยก้อนดิน ก้อนกรวด ท่อนไม้ 
จนศรีษะแตกเลือดไหล บาตรแตก ผ้าสังฆาฎิขาด พระผู้มีพระภาคทอดพระเนตรเห็น จึงตรัส ให้พระ
องคุลิมาล อดทนอดกลั้นรับผลกรรมที่จะเป็นเหตุให้ตนนั้น ต้องตกนรกหมกไหม้หลายร้อยพันปีในภพ
ปัจจุบันนี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 13 ข้อ 352 หน้า 429,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

จากวิบากกรรมของพระองคุลิมาลเถระ แสดงให้เห็นถึงการให้ผลของกรรม ที่จัดเป็น
อโหสิกรรม ด้วยเหตุ 3 ประการดังนี้ คือ  

1) หมดแรง คือ ให้ผลจนสมควรแก่เหตุแล้ว เหมือนคนได้รับโทษจำคุก 2 ปี เมื่อถึงกำหนด
ย่อมพ้นจากโทษ หากระหว่าง 2 ปีที่ถูกจองจำ ทำความดีมากจนได้ลดโทษลงเรื่อย ๆ การให้ผลของ
กรรมตามปกติ จะให้ผลจนหมดแรง นอกจากเวลาที่กำลังให้ผลอยู่ ผู้นั้นทำความชั่วเพ่ิมข้ึน กรรมก็จะ
ให้ผลรุนแรงมากขึ้น หากทำความดีมากข้ึน ผลกรรมชั่วจะทุเลาเบาลงขณะที่กรรมดีกำลังให้ผล ถ้าทำ
กรรมดีเพ่ิมข้ึน ผลดีจะมีกำลังมากขึ้น หากทำกรรมชั่วขณะนั้น ผลของกรรมดีจะเพลาลง (วศิน อินทส
ระ, 2555) 

2) เมื่อมีกรรมอ่ืนเข้ามาแทรกแซงเป็นครั้งคราว คือ กรรมดีจะหยุดให้ผลชั่วคราวเมื่อทำกรรม
ชั่วแรง ๆ เปิดโอกาสให้กรรมชั่วที่มีกำลังแรงนั้นให้ผลก่อน แต่ขณะที่กรรมชั่วกำลังให้ผลอยู่ สามารถ
หยุดให้ผลชั่วคราว เมื่อผู้นั้นทำกรรมดีแรง ๆ เพ่ือเปิดโอกาสให้กรรมดีให้ผลก่อน เฉพาะกรณีที่จำเป็น
และเร่งด่วน เพราะตามปกติเมื่อกรรมหนึ่งให้ผลอยู่ กรรมอ่ืน ๆ ต้องรอคอย ด้วยเหตุนี้จึงเป็นการยาก
ที่จะเข้าใจ ในการเห็นกรรม และผลของกรรมโดยตลอดช่วงชีวิตเดียว ดังนั้น เรื่องกรรมและ
สังสารวัฏฏ์ จึงมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด เพ่ือให้เข้าใจเรื่องกรรมโดยตลอด ต้องกล่าวถึงเรื่อง
สังสารวัฏฏ์ เมื่อมีสังสารวัฏฏ์ ก็ต้องเจาะลึกเข้าไปถึงกรรมดีกรรมชั่วในอดีตจึงจะสมบูรณ์ (วศิน อินทส
ระ, (2555): 44) 

3) บุคคลผู้ทำกรรมได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์ คือ การตัดวัฏฏะ การเวียนว่ายตายเกิดได้ มี
ชีวิตอยู่เป็นชาติสุดท้าย ไม่เกิดในภพใหม่อีก กรรมย่อมหมดโอกาสให้ผลอีกต่อไป วิญญาณของท่านผู้
นั้นบริสุทธิ์หมดเชื้อ แต่กรรมจะมีโอกาสให้ผลอยู่บ้าง เฉพาะเวลาที่ท่านผู้นั้นยังมีชีวิตอยู่ เช่น กรรม
ของพระมหาโมคคัลลานะ กรรมของพระองคุลิมาล เป็นต้น เมื่อท่านนิพพานแล้ว กรรมต่าง ๆ ทั้งดี
และชั่ว ไม่ว่ารุนแรงเพียงใด ย่อมหมดโอกาสให้ผล (วศิน อินทสระ, 2555) 



208  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
สรุปได้ว่า การให้ผลของอโหสิกรรม ทำให้กรรมทั้งหลายที่กระทำไว้แล้วนั้น ทั้งกุศลกรรมและ

อกุศลกรรม ไม่มีวิบากกรรม ทำให้วงจร 3 ส่วนของหลักปฏิจจสมุปบาท ที่หมุนเวียนสืบทอดต่อๆ กัน
ไป หรือวงจรแห่งทุกข์สิ้นสุดลง เมื่อผู้นั้นบรรลุเป็นพระอรหันต์ แต่ตราบใดที่การเวียนว่ายตายเกิดยัง
ดำเนินอยู่ กรรมใด ๆ ที่กระทำไว้ย่อมส่งผลกรรมต่อผู้นั้นอย่างแน่นอนไม่ช้าก็เร็ว 

 
บทสรุป 

อโหสิกรรมในกัมมกถา ปฎิสัมภิทามรรคนี้ เป็นคำเฉพาะในความหมายว่า มีแต่กรรม
เท่านั้น วิบากไม่มีทั้งกรรมดีหรือกรรมชั่ว หากไม่มีโอกาสให้ผลภายในเวลาที่จะออกผลได้ เมื่อผ่าน
ล่วงเวลานั้นไปแล้ว ย่อมไม่ให้ผลอีกต่อไป ซึ่งกรรมที่สามารถเป็นอโหสิกรรมได้นั้น ได้แก่ กรรมที่ผล
กรรมไม่ได้มีแล้ว เป็นกรรมที่ให้ผลไปแล้วคือ อดีตกรรม หรือผลกรรมในอนาคตจักไม่มี เพราะได้
บรรลุเป็นพระอรหันต์ สิ้นชาติภพไม่ต้องเกิดอีกจึงไม่มีผู้รับผลกรรม การจัดอโหสิกรรมเพ่ิมเติมใน
คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เพ่ืออธิบายและชี้แจงหมวดกรรมที่ให้ผลตามกาลทั้ง 4 ประการนั้น เพ่ือให้
ทราบถึงกรรมและการให้ผลของกรรม ที่มีเจตนาเป็นองค์ประกอบ  เป็นการกระทำของบุคคลที่ยังมี
กิเลส จึงเป็นต้นเหตุทำให้เกิดกรรมและผลของกรรม ส่งผลโดยตรงต่อชีวิต ไม่ว่าจะเป็นผลดีหรือ
ผลร้าย แล้วแต่กรรมดีกรรมชั่วที่ได้กระทำไว้  

จากการศึกษาอโหสิกรรมแสดงให้เห็นถึง การให้ผลของกรรมประเภทต่าง ๆ ที่จำแนก
ตามเวลาให้ผล และส่วนที่แสดงไว้ในวิถีแห่งชวนวาระจิต 7 ขณะว่า กรรมที่ให้วิบากในอัตภาพถัดไป
ชื่อว่า อุปปัชชเวทนียกรรม เมื่อไม่อาจให้วิบากเช่นนั้นได้ กรรมนั้นจัดเป็นอโหสิกรรม ส่วนอปราปริย
เวทนียกรรม เป็นกรรมที่ให้วิบากเม่ือได้โอกาสในอนาคต เมื่อมีการเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในวัฏฏสงสาร 
กรรมนั้นยังไม่ถือว่าเป็นอโหสิกรรม กรรมทั้ง 2 ประเภทนี้ แม้พระเถระบรรลุอรหัตตมรรคเป็นเหตุทำ
ให้สิ้นกรรมแล้ว แต่ทิฏฐธรรมเวทนียกรรมยังมีอยู่ กรรมนั้นยังคงให้วิบากต่อไปแม้จะบรรลุอรหัตตผล
แล้ว ส่วนกรรมทีใ่ห้วิบากในอัตภาพนี้ เมื่อไม่สามารถให้วิบากอย่างนั้นได ้จัดเป็นอโหสิกรรม  

ด้วยเหตุที่มีความยากในการจะเห็นกรรมและผลของกรรมตลอดช่วงชีวิตเดียวนี้ได้  และ
กรรมไมส่ามารถหมดไปไดด้้วยการชดใช้กรรม แต่สามารถหมดกรรมได้ด้วยการพัฒนาปรับปรุงตนเพื่อ
ทำกรรมที่ดียิ่ง ๆ ขึ้นไป ด้วยปัญญาที่ไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลส จึงจะเรียกว่า พ้นกรรม  ดังนั้น 
การศึกษาอโหสิกรรมตามทรรศนะความเชื่อทางพุทธศาสนา ที่ให้ความสำคัญต่อหลักกรรมและการ
เวียนว่ายตายเกิด ย่อมช่วยแก้ปัญหาชีวิตได้ทุกแง่มุม ทำให้ทุกชีวิตมีความอดทน มุ่งมั่นบากบั่นไม่
ท้อถอย มีความเพียรสั่งสมกรรมดี ละเว้นกรรมชั่ว ไม่ตีโพยตีพายเมื่อผิดหวัง และไม่หลงระเริงเมื่อ
ประสบผลดี การศึกษาให้รู้แจ้งเรื่องกรรม และการเวียนว่ายตายเกิด เป็นกุญแจดอกสำคัญไขไปสู่การ
ดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง มีประโยชน์ในการพัฒนาชีวิตจิตใจให้สูงขึ้น  

 
เอกสารอ้างอิง  
ชาตรี ชุมเสน. (2564). การพิสูจน์ความจริงและการพิสูจน์ความเท็จในปายาสิราชัญญสูตร: กรณีชีวิต 

หลังความตาย. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 4(1), หน้า 35-46. 
บรรจบ บรรณรุจิ. (2557). โครงการบรรยายพิเศษ ชีวิตไม่ติดกรรม. กรุงเทพมหานคร: ยุวพุทธิก- 

สมาคมแห่งประเทศไทย ในพระบรมราชูปถัมภ์. 



209 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ประชุม เรืองวารี. (2555). กรรมในเชิงลึก 29. กรุงเทพมหานคร: พิมพ์โดยเสด็จพระราชกุศล ในงาน 

ออกเมรุพระราชทานเพลิงศพ สมเด็จพระมหาธีราจารย์ (นิยม ฐานิสฺสรมหาเถระ). 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2555). หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมดา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต). (2562). บุญ กรรม นรก สวรรค์ เลือกกันได้ทุกคน.  

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2563). หลักกรรมสำหรับคนสมัยใหม่. นครปฐม: 

วัดญาณเวศกวัน. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต). (2564). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. ฉบับ 

ข้อมูลคอมพิวเตอร์ ครั้งที่ 24. พิมพ์ครบสามภาครวมในเล่มเดียว. 
 

 



210  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

หลักการออมทรัพย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

Money Savings Principles in Theravada Buddhism 
 
 

1พระครูสุภาจารโสภิต (บุญยืน สุภาจาโร), 2ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย 
1Phrakhru Supajarasopit (Boonyuen Subhācāro) 2Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

1คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

2นักวิชาการอิสระ 2Independent Scholar 
1Corresponding Author Email: 6201101004@mcu.ac.th 

 
Received October 6, 2023; Revised November 10, 2023; Accepted: December 15, 2023 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาหลักการออมทรัพย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท บทความนี้
เป็นงานเชิงคุณภาพใช้การศึกษาเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า การออมทรัพย์ทางสังคมถูกมองว่าผู้ที่
ออมทรัพย์จะต้องมีคุณธรรม เช่น ความซื่อสัตย์ การออมทรัพย์ดังกล่าวจึงถือว่าเป็นการออมที่สังคม
ยอมรับ อีกทั้งการออมนั้นต้องไม่ใช่เกิดจากการตระหนี่  แต่เป็นการออมเพ่ือประโยชน์แก่ตนเองและ
สังคม ขณะที่ในพระพุทธศาสนามองว่า การออมทรัพย์เป็นส่วนหนึ่งของการพิจารณาเรื่องเงินและการ
ใช้เงิน ผู้มีหลักธรรมในการออมทรัพย์จึงเป็นผู้ปฏิบัติต่อทรัพย์ได้อย่างถูต้องและเหมาะสม ที่สำคัญ
กว่านั้นคือการจัดการทรัพย์ภายในเสียก่อน เพ่ือยกย่องให้เกิดคุณค่าแก่ทรัพย์ภายนอก 
คำสำคัญ ทรัพย์, การออมทรัพย์, พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract 

This article aims to study the principles of money savings in Theravada 
Buddhism. This article employed the qualitative research methodology done by 
studying documents. It was found that socially money savings is considered that a 
person has moral standing. It is considered savings that are accepted by society. 
Moreover, a person is stingy because saving must be benefit for oneself and society 
together. In Buddhist view, it showed that money saving is a part of the consideration 
of money and spending. In this case, people have principles in saving money are the 
ones who treat their assets correctly and appropriately. More importantly, it is 
important to manage internal assets first to praise and create value for external 
assets. 
Keyword: Money; Money Savings; Theravada Buddhism 
 



211 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
บทนำ 
 กว่า 2,500 ปีมาแล้วที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ทรงตรัสสอนเรื่องการใช้
สอยทรัพย์ที่หามาได้เอาไว้ด้วยญาณปัญญาของพระองค์ ที่ทรงตระหนักถึงความสำคัญของการไม่ใช้
จ่ายทรัพย์โดยประมาทพระองค์จึงทรงตรัสสอนศรัทธาสาธุชนพุทธบริษัทสี่ให้รู้จักการแบ่งทรัพย์ที่ หา
มาได้ ทั้งนี้องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเคยตรัสกับพระอานนท์ว่าเงินคืออสรพิษ  นั่นมี
ความหมายในบริบทของพระภิกษุสาวกทั้งหลาย แต่ในส่วนที่เป็นคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือน เงินเป็น
สิ่งจำเป็น ไม่ใช่แค่สำคัญ แต่จำเป็นสำหรับชีวิต ดังนั้นเมื่อมีเงินก็ควรรู้จักใช้เงินให้เกิดประโยชน์ใน
เบื้องต้นก็คือการทำให้ตนเองมีความเป็นอยู่อย่างสุขสบายในการดำเนินชีวิต (พระสัญญา พทฺธญาโณ 
(สร้อยสุวรรณ) และคณะ, (2563)  

ข้อเท็จจริงดังกล่าวจะพบได้ถึงความจำเป็นในการที่พระพุทธเจ้าทรงมองถึงข้อความเกี่ยวกับ
การใช้ทรัพย์นั้นล้วนสัมพันธ์กับการใช้ชีวิต จนเป็นที่ของการอนุญาตว่า ภิกษุทั้งหลาย คนทั้งหลายที่
ศรัทธาเลื่อมใสมอบเงินและทองไว้แก่กัปปิยการกกล่าวว่า ‘สิ่งใดควรแก่พระคุณเจ้าจงถวายสิ่งนั้นจาก
กัปปิยภัณฑ์นี้’ มีอยู่ ภิกษุทั้งหลาย สิ่งใดควรจากกัปปิยภัณฑ์นั้น เราอนุญาตให้ยินดีสิ่งนั้นได้ แต่เรา
ไม่ได้กล่าวว่าภิกษุพึงยินดีและแสวงหาทองและเงินไม่ว่ากรณีใดๆ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 5 ข้อ 
299 หน้า 128, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) จากข้อมูลเบื้องต้นจึงสะท้อนให้
เห็นการที่ทรัพย์เป็นองค์ประกอบต่อการดำเนินชีวิตภายในสังคม และยังเป็นรูปแบบของการใช้ทรัพย์
ให้เกิดประโยชน์อีกทางหนึ่งด้วย ยิ่งในสังคมปัจจุบันได้มีการตรวจสอบคุณค่าของทรัพย์นั้นผ่าน
มุมมองพระพุทธศาสนาที่ไม่ได้ถือเอาแค่การใช้จ่ายเท่านั้น แต่เป็นการรู้จักการอดออม ดังข้อมูลของ
การที่พระภิกษุเป็นผู้เสนอให้มีการจัดตั้งกลุ่มสัจจะสะสมทรัพย์ก็เป็นวิธีการใช้หลักธรรมมาช่วยในการ
สั่งสมเงินที่ช่วยให้เกิดประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิตและสร้างความยั่งยืนต่อสังคม (พระมหาขวัญชัย กิตฺ
ติเมธี (เหมประไพ), 2561) 

ในวิธีการดังกล่าวนี้จึงนำไปสู่การนำเสนอรูปแบบการรู้จักเก็บรักษาทรัพย์ที่หามาได้อย่าง
เหมาะสม (อารักขสัมปทา) หรือ “เก็บเป็น” ดังพระสูตรที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับอนาถบิณฑิกเศรษฐี
คหบดี ในตอนหนึ่งของปัตตกัมมสูตรว่าอริยสาวกย่อมป้องกันอันตรายที่เกิดจากไฟ น้ำ พระราชา โจร 
คนที่ไม่ชอบกัน หรือจากทายาทด้วยโภคทรัพย์ ทำตนให้ปลอดภัยที่อริยสาวกนั้นถึงแล้ว ถึงโดย
สมควรใช้สอยตามเหตุนั้น เพ่ือเป็นแนวทางรู้จักเก็บรักษาทรัพย์ให้เป็น หากเราให้ความสำคัญเรื่อง
การออมทรัพย์ออมเงิน ฝึกให้เกิดเป็นอุปนิสัย ก็ว่าถือเป็นสิ่งที่ดี การดำเนินชีวิตในปัจจุบันก็จะไม่เกิด
ปัญหา (พระไตรปิฎกภาษาไทย  เล่ม 2 ข้อ 61 หน้า 353, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
อีกทั้งยังเป็นแนวทางในการปฏิบัติตนได้ถ ูกต้องและเหมาะสมตามหลักสมชีวิตาคือการเป็นอยู่อย่าง
พอเพียง 

ด้วยหลักการดังว่ามานี้ บทความนี้จึงเป็นการนำเสนอข้อเสนอทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับ
แนวทางการออมทรัพย์ตั้งแต่หลักการ การประยุกต์ใช้หลักธรรมในการหาทรัพย์และรักษาทรัพย์ไว้ 
อีกท้ังยังเป็นวิธีการบริหารและใช้จ่ายทรัพย์อย่างถูกต้อง อันสอดคล้องกับการพัฒนาตนเองด้วยการใช้
วัตถุเป็นรากฐานในการสร้างหลักธรรมให้เกิดขึ้นตามความเหมาะสมกับการดำเนินชีวิตต่อไป 
 
 



212  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

หลักการออมทรัพย์(เงนิ)ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
การกล่าวถึงหลักการออมในพระพุทธศาสนาเถรวาท เริ่มจากการเข้าใจบทบริทของ

ความหมายเรื่องการออมและการจัดการทรัพย์ ดังนี้ 
 1. ความหมายของทรัพย์ (เงิน) ทรัพท์ที่เป็นเงินนั้นได้ถูกกล่าวถึงในแง่ของการพัฒนาเชิง
คุณค่าของคำว่าทรัพย์นั้น ดังนี้ 
 1.1  ความหมายของ “ทรัพย์ และ ทรัพย์สิน”ในทางกฎหมาย ประมวลกฎหมายแพ่งและ
พาณิชย์ได้บัญญัติความหมายของคำว่า “ทรัพย์” ไว้ในมาตรา 137 ว่าหมายถึง “วัตถุมีรูปร่าง” และ
ได้บัญญัติความหมายของคำว่า “ทรัพย์สิน” ไว้ในมาตรา 138 ว่า “ทรัพย์สินหมายความรวมทั้งทรัพย์ 
และวัตถุไม่มีรูปร่าง ซึ่งอาจมีราคาและอาจถือเอาได้” จากบทบัญญัติดังกล่าวจะเห็นได้ว่า คำว่า 
“ทรัพย์” ตามความหมายในกฎหมายนั้นหมายถึง วัตถุมีรูปร่าง ซึ่งสิ่งที่จะเป็นทรัพย์ตามกฎหมาย
จะต้องเป็นวัตถุที่ประกอบขึ้นด้วยอณูของโมเลกุลอันทำให้เกิดเป็นรูปลักษณะต่าง ๆ ที่เราสามารถเห็น
หรือสัมผัสได้ ส่วนคำว่า “ทรัพย์สิน” นั้น หมายความรวมทั้งวัตถุที่มีรูปร่างและวัตถุที่ไม่มีรูปร่างที่
สามารถมีราคาและถือเอาเป็นเจ้าของได้  ทรัพย์สินจึงมีความหมายกว้างกว่าคำว่าทรัพย์  แต่เมื่อ
พิจารณาทั้งสองคำประกอบกันแล้วจะเห็นได้ว่าทรัพย์เป็นส่วนหนึ่งของทรัพย์สิน นั่นเอง ดังนั้นทรัพย์
จึงหมายถึงวัตถุมีรูปร่างซึ่งอาจมีราคาและอาจถือเอาได้เช่นกัน (ถนัด ไชยพันธ์, 2559) 
 1.2 ความหมายของทรัพย์ในเชิงคุณค่า การเข้าใจว่าเงินนั้นมีค่าสำหรับใช้จ่ายมาจากการให้
คุณค่าของมนุษย์ ซึ่งที่จริงแล้วมาจากการพิจารณาสิ่งใดสิ่งหนึ่งในเชิงเหตุผล ในแง่นี้จึงเป็นที่มาของ
การให้ความหมายของคำว่าทรพัย์ด้วยการพิจารณาจากการถือเอาเหตุผลที่มนุษย์เป็นผู้ให้ความหมาย 
โดยพิจารณาผ่านการใช้ความรู้สึกถึงคำว่า ทรัพย์นั้นปรากฎในแง่ของแรงพลักดันให้มนุษย์อยู่ในการ
ครอบครองและเป็นไปในเชิงให้สยบยอมต่ออำนาจ ซึ่งการครอบครองนี้ไม่ได้เป็นไปตามธรรมชาติแต่
เป็นไปตามอำนาจกิเลสของมนุษย์ ซึ่งนำไปสู่การพิจารณาถึงการมีกรรมสิทธิ์ในทรัพย์สินว่าเป็น
สิ่งจำเป็นสำหรับชีวิตมนุษย์ด้วยเหตุผล 3 ประการคือ 1. มนุษย์แต่ละคนสนใจทรัยพ์สินส่วนตัว
มากกว่าทรัพย์สินส่วนร่วม 2. กิจกรรมของมนุษย์จะดำเนินไปตามขั้นตอนถ้าหากแต่ละคนได้รับ
มอบหมายให้ดูแลในเฉพาะบางเรื่องที่เป็นทรัพย์สินของเขาเอง ในขณะเดียวกันก็จะเกิดความสับสน
ถ้าหากแต่ละคนจะต้องดูแลสิ่งของที่ไม่สามารถกำหนดได้ว่าเป็นของใคร 3. จะเกิดความสงบขึ้นถ้า
หากแต่ละคนจะพอใจในสิ่งที่เขามี ไม่อย่างนั้นจะเกิดความทะเลาะกันหากไม่แบ่งให้ชัดเจน ด้วย
เหตุผลเหล่านี้ ทรัพย์คือเงินจึงเป็นตัวอย่างการใช้เหตุผลที่สื่อให้เห็นระบบการจัดการของมนุษย์ที่ดี
ที่สุด เพราะหากมีจริยธรรมอยู่ในทรัพย์นั้นจะส่งเสริมให้เกิดความสุขสงบในสังคมได้ต่อไป  (พระมหา
ขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ), 2561) 
 1.3 ลักษณะของทรัพย์ จากความหมายของคำว่าทรัพย์และทรัพย์สินดังกล่าว จะเห็นได้ว่า
สิ่งใดจะเป็นทรัพย์และทรัพย์สินตามความหมายของกฎหมายจะต้องประกอบด้วยลักษณะสำคัญรวม 
3 ประการด้วยกัน หากขาดลักษณะหนึ่งลักษณะใดไปก็จะไม่เป็นทรัพย์หรือทรัพย์สิน   ลักษณะ
ดังกล่าว  ได้แก่ 
 ก. เป็นวัตถุมีรูปร่างหรือวัตถุไม่มีรูปร่างก็ได้ คำว่า  “วัตถุมีรูปร่าง”  หมายถึง สิ่งที่มองเห็นได้
ด้วยตาและสามารถหยิบ จับ หรือถือได้เพราะสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้นประกอบขึ้นด้วยโมเลกุลซึ่งเป็น
แหล่งกำเนิดของสสาร ทำให้เราสามารถมองเห็นรูปร่างลักษณะได้ เช่น กระเป๋า ปากกา แก้วน้ำ โต๊ะ 



213 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
เก้าอ้ี รถ บ้านเรือน เป็นต้น มีข้อสังเกตเก่ียวกับเรื่อง “กระแสไฟฟ้า” ซึ่งเราไม่สามารถมองเห็นได้ด้วย
ตาเปล่า  แต่กระแสไฟฟ้าประกอบขึ้นด้วยอณูต่าง ๆ ที่ก่อให้เกิดเป็นกระแสไฟฟ้า อณูเหล่านี้เป็นสิ่งที่
มีรูปร่าง ดังนั้น  กระแสไฟฟ้าจึงถือว่าเป็นวัตถุมีรูปร่างอันจัดว่าเป็นทรัพย์ตามกฎหมาย  ดังนั้น  ผู้ใด
ลักกระแสไฟฟ้าใช้จึงมีความผิดฐานลักทรัพย์ตามประมวลกฎหมายอาญา คำว่า “วัตถุไม่มีรูปร่าง” 
หมายถึง สิ่งที่ไม่สามารถมองเห็นได้ด้วยตา ไม่สามารถสัมผัส หยิบหรือจับได้ เช่น พลังงานน้ำตก 
พลังงานปรมาณู พลังลม แก๊ส เป็นต้น  
 ข. วัตถุนั้นอาจมีราคาได้ คำว่า “อาจมีราคาได้” หมายถึง วัตถุนั้นมีคุณค่าอยู่ในตัวของมันเอง 
กล่าวคือ ของบางอย่างถึงแม้จะไม่มีราคาที่จะซื้อขายกันในท้องตลาด แต่หากมีคุณค่าทางจิตใจของ
บุคคลหนึ่งบุคคลใดแล้ว  ย่อมถือว่าของนั้นอาจมีราคาได้ เช่น กระดูกของบรรพบุรุษ ศพของบุพการี 
เลือดของมนุษย์ ชื่อสกุล เป็นต้น  
 ค. วัตถุนั้นอาจถือเอาได้ คำว่า “อาจถือเอาได้” หมายถึง การที่มนุษย์สามารถเข้าหวงแหน
หรือเข้ายึดถือเอาเป็นเจ้าของได้ เช่น ที่ดิน บ้านเรือน รถยนต์ เงินตรา เป็นต้น สำหรับสิ่งที่มนุษย์ยัง
ไม่สามารถเข้าถือเอาได้ เช่น ก้อนเมฆ ดวงจันทร์ ดวงดาว เหล่านี้ไม่ถือเป็นทรัพย์หรือทรัพย์สิน 
นอกจากนี้ คำว่า    “อาจถือเอาได้” มิได้หมายถึงเฉพาะสิ่งของที่บุคคลอาจหยิบ จับ หรือถือเอาได้
อย่างจริงจังเท่านั้น แต่ยังหมายความรวมถึงสิ่งที่ไม่มีรูปร่างซึ่งบุคคลสามารถแสดงอาการหวงห้าม 
หวงแหน หรือยึดถือไว้เพ่ือตน และห้ามมิให้บุคคลอ่ืนเข้ามาเกี่ยวข้องกับทรัพย์นั้นได้อีกด้วย เช่น 
บรรดาสิทธิต่าง ๆ ที่บุคคลพึงมีพึงได้ตามกฎหมาย อันได้แก่ กรรมสิทธิ์ สิทธิครอบครอง สิทธิอาศัย 
สิทธิเหนือพ้ืนดิน สิทธิเก็บกิน ลิขสิทธิ์ สิทธิในเครื่องหมายการค้า  สิทธิบัตร เป็นต้น (บัญญัติ สุชีวะ, 
2530)  
 1.4 ความหมายของทรัพย์ในทางพระพุทธศาสนา ในทางพระพุทธศาสนา ได้ให้
ความหมายของทรัพย์ไว้ 2 ประเภท คือ 
 1) อามิสโภคะ ทรัพย์ คือ สิ่งของต่าง ๆ เช่น แก้วแหวน เงินทองบ้านเรือน  

2) ธรรมโภคะทรัพย์ คือ ธรรม ได้แก่ อริยทรัพย์ 7 ประการ ประกอบไปด้วย 
  (1) ศรัทธา หมายถึง ความเชื่อ เชื่ออย่างมีเหตุผล 
  (2) ศีล หมายถึง การรักษาวัตรปฏิบัต ทั้งทางกาย วาจาและใจของตนให้เรียบร้อย
และมีความสำรวม 

 (3) หิริหมายถึง ความละอายต่อบาปและกรรมชั่ว 
 (4) โอตัปปะ หมายถึง ความเกรงกลัวต่อบาปและกรรมชั่ว 
 (5) พาหุสัจจะ หมายถึง ความเป็นผู้ที่ได้ศึกษาเล่าเรียนมาก ไฝ่รู้ไฝ่ศึกษาจนมีความรู้

มาก  
 (6) จาคะ หมายถึง การบริจาค การให้ทาน ความเสียสละเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่และ

ช่วยเหลือผู้อื่น 
 (7) ปัญญา หมายถึง ความรู้และความเข้าใจอย่างถ่องแท้ลึกซึ้งในเหตุในผล เข้า

ใจความดีความชั่ว เข้าใจความถูกและผิด ไม่เอาใจเข้าหาอวิชชา 
 ทรัพย์ทั้ ง  2 อย่างนี้  ต้องเกิดขึ้นด้วยวิธีการที่ ชอบธรรมและถูกต้องดี งาม  ในทาง
พระพุทธศาสนาแยกท่ีมาของทรัพย์ 2 ด้าน คือ 



214  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
1)  ด้านทรัพย์สินเงินทอง เป็นทรัพย์ภายนอกที่แสวงหามาด้วยสัมมาชีพเกิดขึ้นด้วยความ 

ชอบธรรม 
 2) ด้านทรัพย์สินภายใน เรียกว่า อริยทรัพย์ ความดีงามต่าง ๆ เป็นคุณธรรมที่เป็นคุณค่า
ภายในตัวบุคคล มีศรัทธา ศีล เป็นต้น ในภาษาบาลีมีอีกคำหนึ่งที่ใช้แทนทรัพย์ คือ ธะนัง มีปรากฏใน
พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค คือ 

(1) สัทธาธะนัง หมายถึง ความศรัทธาที่จะใฝ่หาความจริงต่าง ๆเป็นทรัพย์ทางใจ 
(2) สีละธะนัง หมายถึง การรักษาศีลไม่เบียดเบียนผู้อ่ืนให้เดือดร้อน 
(3) หิริธะนัง หมายถึง การละอายต่อบาปเป็นทรัพย์สินทางใจ 
(4) โอตตัปปะธะนัง หมายถึง การเกรงกลัวต่อบาป 
(5) สุตะธะนัง หมายถึง การหมั่นศึกษา ค้นคว้า สดับตรับฟังในวิชาการต่าง ๆ 
(6) จาคะธะนัง หมายถึง การเสียสละ การบริจาคเพ่ือกำจัดความโลภ 
(7) ปัญญาธะนัง หมายถึง ทรัพย์ คือ ความรอบรู้มีปัญญา (ถนัด ไชยพันธ์, 2559) 

2. แนวคิดว่าด้วยหลักการอ้อมในพระพุทธศาสนาเถรวาท หลักการออมนั้นมีกล่าวไว้ใน
พจนานุกรมฉบับบัณฑิตยสถาน พุทธศักราช 2525 ความหมายของการออม นิยามไว้ว่า การออม คือ
การประหยัด การเก็บหอมรอมริบ การถนอม และการสงวน สิ่งที่จะประหยัด หรือเก็บหอมรอมริบ 
ได้แก่ ทรัพย์สินเงินทอง ดังนั้น การออม หมายถึงการใช้ทรัพย์สินเงินทั้งหลายอย่างระมัดระวังอย่างไม่
ประมาท อย่างมีเหตุผล ทรัพย์สินเงินทองเป็นปัจจัยในการดำรงชีพ ต้องรู้จักเก็บรู้จักใช้การออมจะ
เกิดขึ้นได้ก็เพราะประชาชนได้รับการศึกษาเรียนรู้มีผู้แนะนำสั่งสอนให้เห็นความสำคัญ และเห็น
ประโยชน์ที่เกิดจากการออม (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) ในพระพุทธศาสนาเถรวาทได้กล่าวถึง
หลักการออมทรัพย์ไว้ดังนี้  

2.1 ลักษณะการใช้สอยทรัพย์ในพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าท่านสอนเรื่องการใช้สอยทรัพย์ที่
หามาได้ไว้คือให้แบ่งทรัพย์ออกเป็น 4 ส่วน คือ 

 1) ใช้หนี้เก่า หมายความว่า ให้พ่อแม่ผู้มีพระคุณ ตอบแทนบุญคุณที่ท่านเลี้ยงดูและสั่งสอน
เรามา ทำให้เราสามารถมีชีวิตอยู่ได้ 

 2) ใช้หนี้ใหม่ หมายความว่าให้ครอบครัว ลูกเมีย หรือผู้อยู่ในปกครอง ที่เราสร้างข้ึนมาทีหลัง  
 3) ฝังดินไว้หมายความว่า ให้ทำบุญ ทำทาน แบ่งปัน สร้างสาธารณะประโยชน์ช่วยเหลือ

สังคม เพ่ือนฝูง เผื่อในภายภาคหน้าอาจจะได้พ่ึงพิงเงินส่วนนี้คือเงินที่จะสร้างอนาคตที่ดีให้เราในวัน
หนา้จนถึงชาติหน้า 

 4) ทิ้งเหว หมายความว่า ใช้จ่ายตามความจำเป็นเช่นการกิน อยู่ ซื้อหาปัจจัยสี่ หรือสิ่งของที่
ต้องการ สาเหตุที่ท่านเรียกว่า “ทิ้งเหว” เพราะเงินในส่วนนี้ใช้เท่าไหร่ก็ไม่เคยพอ ยิ่งใช้กิเลสก็ยิ่งงอก
ท่านจึงให้ใช้แค่พอประมาณ ใช้อย่างมีสติไม่เป็นผู้ประมาทต่อการใช้จ่าย เงินสี่ส่วนนี้ท่านไม่ได้จำกัดว่า 
ต้องแบ่งส่วนไหนมากส่วนไหนน้อย ดังนั้นจึงควรพิจารณาอย่างระมัดระวัง แบ่งไปตามเหตุผลที่
ถูกต้องตรงธรรม ไม่ใช่แบ่งไปตามอำนาจของกิเลส นอกจากนี้ท่านยังกล่าวเตือนในเรื่องการกู้หนี้ยืม
สินว่า เรื่องการกู้หนี้ยืมสินนั้น จะก่อให้เกิดความทุกข์ใจกับผู้ครองเรือนเป็นอย่างยิ่ง ทางที่ดีไม่ควร
เป็นหนี้โดยเด็ดขาด เมื่อเรารู้วิธีในการบริหารทรัพย์แล้ว ก็ให้นำมาใช้ด้วยความไม่ประมาทว่าเราหา
ได้มาก ก็ใช้มาก เพราะถ้าเราใช้โดยไม่รู้ประมาณ เราก็ต้องเป็นทาสของทรัพย์นั้นไปตลอด คือต้อง



215 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ทำงานหนักเพ่ือหาทรัพย์อยู่เรื่อยไป สมดังคำบาลีคาถาที่มาในคัมภีร์พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย 
คาถาธรรมบท อัปปมาทวรรคว่า ปราชญ์ย่อมรักษาความไม่ประมาทไว้ เหมือนทรัพย์ประเสริฐสุด 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 18 หน้า 180, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 
 หลักธรรมที่พระพุทธองค์ตรัสรู้นำมาเป็นหลัก ในการดำเนินชีวิตได้ถึงปัจจุบัน หลักธรรมสอน
ให้บุคคลรู้จักประมาณตน ไม่ฟุ้งเฟ้อสุรุ่ยสุร่าย จนเกินกว่าฐานะ และความเป็นอยู่ของตนเองซึ่ง
สอดคล้องกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ที่นอกเหนือจากจะมีเป้าหมายให้ฆราวาสรู้จักแสวงหา
ทรัพย์รักษาทรัพย์ และจ่ายทรัพย์ โดยมีปัญญาเห็นถูกต้องด้วยแล้ว ยังสอนให้บุคคลเป็นนายเหนือ
ความทะยานอยากได้อันเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ เพราะหลักเศรษฐกิจธรรมดาเป็นเพียงการสนองความ
ต้องการของคน ในการบริโภคโภคทรัพย์ แต่หลักธรรมในพระพุทธศาสนาสอนให้คนเราหาความสุขได้
จากการบรรเทาความต้องการ หรือความทะยานอยากได้ที่ไม่จำเป็นหรือเกินจำเป็นให้น้อยลง กล่าว
อีกนัยหนึ่ง คือ ความสุขจากการเสียสละ และตั้งตัวได้หรือพ่ึงตนเองได้ 
 2.2 ลักษณะการรักษาทรัพย์ เป็นการกล่าวถึงหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ อันเป็น
หลักธรรมอำนวยประโยชน์สุขข้ันต้นมี 4 ประการ ได้แก่   

 1) อุฎฐานสัมปทา ถึงพร้อมด้วยความหมั่น คือ ขยันหมั่นเพียรในการปฏิบัติหน้าที่ การงาน
และการประกอบอาชีพที่สุจริตฝึกฝนให้มีความชำนิชำนาญ และรู้จริงรู้จักใช้ปัญญาสอดคล้อง ตรวจ
ตราหาวิธีการที่เหมาะที่ดี จัดการและดำเนินการให้ได้ผลดี  

 2) อารักขสัมปทา ถึงพร้อมด้วยการรักษา คือ รู้จักคุ้มครองเก็บรักษาโภคทรัพย์และ ผลงานที่
ตนได้ทำไว้ ด้วยความขยันหมั่นเพียรโดยชอบธรรมด้วยกำลังงานของตนไม่ให้เป็นอันตราย หรือเสื่อม
เสีย  

 3) กัลยาณมิตตตา คบคนดีเป็นมิตร คือ รู้จักเสวนาคบหาคนไม่คบไม่เอาอย่างผู้ที่ชักจูง ไป
ในทางที่เสื่อมเสีย เลือกเสวนาศึกษาเยี่ยงอย่างท่านผู้รู้ ผู้ทรงคุณ ผู้มีความสามารถ ผู้น่าเคารพนับถือ
และมีคุณสมบัติเกื้อกูลแก่อาชีพการงาน   

 4) สมชีวิตา เลี้ยงชีวิตแต่พอดี คือ รู้จักกำหนดรายได้และรายจ่ายเป็นอยู่พอดีสมรายได้มิให้
ฝืดเคือง หรือฟุ่มเฟือยให้รายได้เหนือรายจ่าย มีประหยัดเก็บไว้ (พระครูปลัดสิวริศร์สุทฺธิมโน (ด่าน
ประสิทธิ์) และคณะ, 2563) 

 2.3 ลักษณะการเป็นอยู่เนื่องด้วยทรัพย์ เป็นการกล่าวถึงหลักสันโดษ สันโดษแปลว่า ยินดี  
ชอบใจ พอใจ อ่ิมใจ สุขใจ กับของของตน ยินดีสิ่งที่เป็นของตน ยินดีในสิ่งที่มีอยู่ และ ยินดีด้วยใจที่
เสมอ (ด้วยใจที่มั่นคง) หลักสันโดษนี้มุ่งให้บุคคลพึงพอใจในสิ่งของหรือทรัพย์สินที่ตนเองได้มาและใช้
จ่ายในสิ่งที่ก่อให้เกิดประโยชน์ ให้บุคคลรู้จักประมาณ ได้แก่ การประหยัดและรู้จักออม ไม่ฟุ่มเฟือย
ฟุ้งเฟ้อ มีความเป็นอยู่อย่างสงบเรียบง่าย โปร่งใส และไม่เบียดเบียนบุคคลอื่น ไม่เอารัดเอาเปรียบกัน 
อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข ความหมายโดยย่อคือ ให้รู้จักพอ รู้จักประมาณตน  แบ่งออกได้เป็น 3 
ประการดังนี้ 

 1) ยถาลาภสันโดษ ยินดีตามที่ได้ หมายความว่าตนหาสิ่งใดได้มาด้วยความเพียรอันชอบ
ธรรม ก็ยินดีในสิ่งนั้น ไม่ติดใจอยากได้สิ่งอ่ืน ทั้งไม่เดือดร้อนเพราะสิ่งที่ตนไม่ได้มา และไม่ริษยาคนอื่น
เขา 



216  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 2) ยถาพลสันโดษ ยินดีตามกำลังคือตนทำเต็มที่ตามศักยภาพที่มีอยู่  และได้มาแค่ไหนก็ยินดี

แค่นั้น ไม่ยินดีอยากได้เกินกำลัง 
 3) ยถาสารุปปสันโดษ ยินดีตามสมควรหมายถึงยินดีตามที่เหมาะสมกับตน ทั้งในแง่ของเพศ

ภาวะ ฐานะทางสังคมและแนวทางการดำเนินชีวิต (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 1 ข้อ 42 
หน้า 82, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) 

 2.4 พุทธวิธีในการปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการทรัพย์ การจัดการทรัพย์ที่เป็นเงินนั้นเป็นไปใน
ลักษณะของการจัดการทรัพย์ภายนอกท่ีมีสาระอยู่ 3 ประการ คือ 

 1) วิธีการแสวงหา และรักษาทรัพย ์ได้แก่ รู้จักหา รู้จักรักษา คบคนดี และวางตนเหมาะสม  
 2) หลักการจัดสรรแบ่งทรัพย์ที่หามาได้ ได้แก่ แบ่งทรัพย์ที่หาได้มาเป็น 4 ส่วน โดยนำไปใช้

เพ่ือการดำเนินกิจการงานของตน 2 ส่วน ใช้ในการดำเนินชีวิต 1 ส่วน และเก็บออมไว้ 1 ส่วน  
 3) หลักการใช้จ่ายทรัพย์ที่หามาได้ ได้แก่ ใช้เพ่ือเลี้ยงตน คนในครอบครัว มิตรสหาย ใช้

ป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ ทำบุญ บำรุงศาสนา บำรุงภาษี เลี้ยงต้อนรับแขก และสักการะบำรุงหรือ
ทำบุญอุทิศสิ่งที่เคารพบูชาตามความเชื่อถือ 

 แม้การจัดการดังกล่าวจะสอดคล้องกับการจัดการทรัพย์ด้วยการจัดแบ่งทั้งออมและใช้ใน
ลักษณะการออมทางด้านบุญสำหรับการยกคุณค่าของทรัพย์สินให้เป็นเรื่องจิตใจนั้นเป็นไปตาม
ลักษณะการจัดการหรือออมทรัพย์ภายในที่เรียกว่า อริยทรัพย์ทั้ง 7 ประการ ซึ่งได้แก่ ศรัทธา ศีล หิริ 
โอตตัปปะ สุตะ จาคะ และปัญญา ซึ่งมีความสอดคล้องเป็นเหตุเป็นปัจจัยซึ่งกันและกัน เพราะปรากฏ
ในตอนที่พระเทวีมารดาพระราหุลกุมารได้ทรงมีพระเสาวนีย์ว่า “แน่ะราหุลสมณะนั้นเป็นบิดาของเจ้า 
เจ้าจงไปทูลขอทรัพย์มรดกเถิด” จึงเขา้ไปกราบทูลขอว่า “พระสมณะได้โปรดประทานทรัพย์มรดกแก่
หม่อมฉัน พระสมณะได้โปรดประทานทรัพย์มรดกแก่หม่อมฉัน”  ลำดับนั้น พระผู้มีพระภาคได้ตรัส
เรียกท่านพระสารีบุตรมารับสั่งว่า “สารีบุตรถ้าอย่างนั้นเธอจงให้ราหุลกุมารบรรพชาเถิด ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 105 หน้า 164-165, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) การมอบทรัพย์อีกอย่างให้กับพระราหุลถือเป็นการจัดการทรัพย์ภายในอันเป็นวิธีการจัดการ
ทรัพย์ภายนอกได้พร้อมกัน กล่าวคือ เมื่อทรัพย์ภายในที่พระพุทธเจ้ามุ่งจัดการนั้นอาจไม่ได้ตรงกับ
ทรัพย์คือเงินอันเป็นภายนอกก็จริง แต่การใช้หลักการนี้ตรวจสอบถือเป็นแนวทางเดียวกันในการ
จัดการร่วมกัน เพราะไม่มีทรัพย์ไหนที่มีคุณค่าหากเราไม่ให้คุณค่าก่อน และคุณค่าเป็นลักษณะเชิง
นามธรรม เมื่อใจให้คุณค่ากับเงินจึงเป็นรูปแบบการสร้างจิตใจให้อยู่เหนือกว่าการที่เงินมีคุณค่าเหนือ
จิตใจ จึงเป็นวิธีการหลักการภายในในการปฏิบัติอันเป็นการใช้ทรัพย์ภายใน ควรใช้โดยการรักษา สติ 
สัมปชัญญะ และความไม่ประมาท (พระครูปราโมทย์สีลคุณ, 2560) 

สรุป จากหลักการออมทรัพย์เป็นวิธีการจัดการทรัพย์ด้วยการออมและใช้ให้เกิดประโยชน์  
ขณะเดียวกันก็เป็นการใช้วัตถุภายนอกเป็นเครื่องในการพัฒนาจิตใจ จึงมีการพิจารณาถึงการที่คนมี
จิตใจเป็นบุญเป็นกุศลก็จะสามารถอมทรัพย์และใช้จ่ายได้อย่างเป็นประโยชน์ เหมาะสมและถูกต้อง  

 
ข้อพิจารณาเร่ืองหลักการออมทรัพยใ์นพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 การจัดการเรื่องการออมทรัพย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทได้เสนอผ่านหลักการปฏิบัติต่อ
ทรัพย์ดังนี้ 



217 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 1. การพิจารณาเชิงสังคม เป็นวิธีการจัดการทรัพย์ผ่านการตรวจสอบด้วยการพิจารณาเชิง
สังคมที่พิจารณาทรัพย์ออกเป็นเครื่องมือในการสร้างการอยู่ร่วมกันในทางสังคม โดยเป้าหมายหนึ่ง
เดียวของเงิน เงินไม่มีประโยชน์อ่ืนใดนอกจากเป็นวิธีบรรลุธุรกรรม (สกิเดลสก ีโรเบิร์ต 2558) เงินจึง
ถูกนำเสนอในแง่ของการเป็นสื่อกลาง และสะท้อนให้เห็นว่าเงินนั้นเป็นคุณค่าที่สังคมใช้ยกย่องมนุษย์ 
ผู้สั่งสมเงินได้จำนวนมากจึงถูกมองว่าเป็นคนที่ควรยกย่องเชิดชู ดังที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถร
วาทที่กล่าวถึงเรื่องจุลลกเศรษฐีตั้งตัวจากการเห็นหนูตายตัวเดียว เป็นการออมเงินจากการใช้หนูนั้น
เป็นค่าแลกเปลี่ยนต่างๆ จนสามารถเก็บสะสมเงินได้เป็นจำนวนมาก และกลายเป็นเศรษฐีในที่สุด 
พระพุทธเจ้าได้ตรัสยกย่องบุคคลนี้ว่า บุคคลผู้มีปัญญารู้จักใคร่ครวญ ย่อมตั้งตนได้ด้วยทรัพย์อันเป็น
ต้นทุน แม้มีประมาณน้อย เหมือนคนก่อไฟกองน้อย ให้เป็นกองใหญ่ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2527) 
หากพิจารณาการสะสมเงินจนเป็นที่ยกย่องนั้น ไม่ใช่มาจากคุณค่าของเงินภายนอก แต่เป็นการยกย่อง
ถึงคุณธรรมภายใน เช่นเรายกย่องคนมีปัญญามากกว่าจะยกย่องคนมีทรัพย์ แต่ไม่มีปัญญา เพราะไม่
นานทรัพย์นั้นก็หมดไปได้ แต่คนมีปัญญาย่อมสามารถหาทรัพย์และสะสมทรัพย์นั้นไว้ได้ ซึ่งคนที่ออม
ทรัพย์ได้จึงต้องมีคุณธรรมประกอบจึงจะถือว่าเป็นการออมทรัพย์ที่สังคมยกย่องและถือว่าเป็นรูปแบบ
การออมที่ถูกต้องและเป็นประโยชน์อย่างแท้จริง 
 อีกประการหนึ่งการออมทรัพย์อันเป็นการกล่าวถึงการเปลี่ยนแปลงแรงงานให้เป็นเงิน 
(มาร์กซ์ คาร์ล, 2559) เป็นวิธีการเข้าใจถึงการแลกเปลี่ยนทรัพย์สินกับแรงงาน การพิจารณาจาก
สังคมแบบนั้นเป็นเชิงรูปธรรม แต่ในพระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่าแรงงานกับเงิน มีคุณค่าในเชิงการ
แลกเปลี่ยนก็จริง แต่ที่เหนือกว่านั้นคือการได้ทรัพย์มาแล้ว จะเน้นไปที่การใช้เพ่ือบำรุงตนเอง บำรุง
มารดาบิดา บำรุงบุตร ภรรยา ทาส กรรมกร และคนใช้ให้เป็นสุข บริหารให้เป็นสุข  โดยชอบด้วยโภค
ทรัพย์ที่หามาได้ด้วยความขยันหมั่นเพียร  เก็บรวบรวมด้วยน้ำพักน้ำแรง อาบเหงื่อต่างน้ำ 
ประกอบด้วยธรรมได้มาโดยธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 41 หน้า 64, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แม้ทรัพย์ที่ได้มานั้นจะหมดไปกับการสร้างบำรุงเลี้ยงบุคคลอื่นก็
ดูเป็นเรื่องปกติ การออมทรัพย์โดยไม่มีจุดมุ่งหมายเพ่ือประโยชน์แก่สังคมหรือแก่ชุมชนจึงถูกมองว่า
เป็นความตระหนี่ และไม่ใช้ทรัพย์ให้ก่อเกิดประโยชน์แทน เหมือนกับแอ่งน้ำที่ใสบริสุทธิ์แต่อยู่กลาง
ป่า มีสัตว์ร้ายอยู่รอบข้างจึงไม่มีประโยชน์อะไร เงินที่ไม่ถูกนำมาใช้ประโยชน์ก็เช่นกัน (พระมหาขวัญ
ชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ), 2561) 
 2. การพิจารณาเชิงจริยธรรม  ในเชิงจริยธรรมนั้นการออมทรัพย์ถือเป็นวิธีการที่
พระพุทธศาสนามองว่าเป็นส่วนหนึ่งของการบริหารจัดการทรัพย์คือเงิน โดยปรากฏในลักษณะของ
การใช้ทรัพย์เป็นฐานของการยกย่องกันฝากเครื่องมือคือทรัพย์ ไม่ใช่เป้าหมายที่บุคคลจะต้องมีเงิน
ก่อนจึงจะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้ การจัดการทรัพย์จึงเป็นเครื่องมือในการพัฒนามนุษย์ให้เกิดคุณค่าที่
แท้จริง ดังปรากฏในข้อพิจารณาของพระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้ 
 2.1 หลักพุทธธรรมเกี่ยวกับการออมทรัพย์(เงิน) สอดคล้องกับการดำรงชีวิต จากการศึกษา
หลักคำสอนพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นหลักการดำเนินชีวิตที่สุจริตทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ 
การศึกษาหลักคำสอนของพระพุทธศาสนานอกจากจะเป็นคำสอนให้เข้าถึงสัจจะธรรมโดยมีนัยทาง
จริยธรรมและศีลธรรมของความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และสรรพสิ่งแล้วยังมีแนวทางแห่งการดำเนิน
ชีวิต การจัดการสินทรัพย์เพ่ือการดำรงอยู่อย่างเหมาะสมและมีความสุข 



218  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 2.2 การแบ่งทรัพย์สินเป็น 4 ส่วน โดย 1 ส่วนคือการออม ถือเป็นเงินเพ่ืออนาคต เผื่อเวลา

ฉุกเฉิน เพ่ือใช้ในสิ่งที่อยากได้หรืออยากทำ เป็นการแบ่งรายได้ส่วนหนึ่งเก็บสะสมไว้สำหรับ
วัตถุประสงค์ต่าง ๆ โดยเฉพาะคฤหัสถ์ หรือผู้ครองเรือนได้นำไปปฏิบัติ จะเป็นผลให้เกิดกุศลในชีวิต 
คือทำให้วางแผนชีวิตที่ถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท ครองสติได้ดี  จะทำการสิ่งใดก็ประสบ
ความสำเร็จ เนื่องจากมีการวางแผนและการปฏิบัติที่เหมาะสมและถูกต้อง 

 2.3 อริยทรัพย์ มี 7 คือ 1) ศรัทธา เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ 2) ศีล รักษาศีลทั้งกาย วาจา ใจ 3) 
หิริ ความละอายบาป 4) โอตตัปปะ ความสะดุ้งกลัวบาป 5) พาหุสัจจะ ความเป็นคนมีข้อมูลมาก 6) 
จาคะ มีความเสียสละ พร้อมเสียสละ 7) ปัญญา รอบรู้สิ่งที่มีประโยชน์ และไม่มีประโยชน์ จัดว่าเป็น
พุทธวิธีในการแก้ปัญหาคฤหัสถ์ หรือผู้ครองเรือน ให้มีความสงบสุขด้วยการออมทรัพย์ภายนอกและ
การออมทรัพย์ภายใน 

 2.4 การประยุกต์ใช้หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์เพ่ือการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคม
บริโภคนิยมเพ่ือแก้ปัญหาการขาดความเพียร ปัญหาการไม่รู้จักประหยัดทรัพย์ ปัญหาการคบคนพาล 
ปัญหาการใช้จ่ายทรัพย์เกินฐานะ อันก่อให้เกิดประโยชน์และคุณค่าในระดับต่าง ๆ ได้แก่ ระดับบุคคล 
ระดับครอบครัว ระดับสังคม และระดับประเทศ 

 2.5 หลักสันโดษ คือมุ่งให้บุคคลพึงพอใจในสิ่งของหรือทรัพย์สินที่ตนเองได้มาและใช้จ่ายใน 
สิ่งที่ก่อให้เกิดประโยชน์ ให้บุคคลรู้จักประมาณ ได้แก่ การประหยัดและรู้จักออม ไม่ฟุ่มเฟือยฟุ้งเฟ้อมี
ความเป็นอยู่อย่างสงบเรียบง่าย และโปร่งใส ไม่ทะเยอทะยานต่อสู้และเบียดเบียนบุคคลอื่น ไม่เอารัด
เอาเปรียบกัน อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุขในคัมภีร์ มังคลทีปนี ได้ให้ความหมายของคำว่า สันโดษ ไว้ 3 
นัยคือ ยินดีสิ่งที่เป็นของตน, ยินดีในสิ่งที่มีอยู่ และ ยินดีด้วยใจที่เสมอ (ด้วยใจที่มั่นคง)  

 หลักสันโดษ ตีความในแง่สังคม คือการส่งเสริมการอยู่ร่วมกันในสังคมบนฐานของการพ่ึงพา
อาศัยกันด้วยปัจจัย 4 คือต้องการให้คฤหัสถ์ หรือผู้ครองเรือน ยินดีพอใจเฉพาะปัจจัยตามที่ตนมี
ตามที่ตนได้ (อิตรีตรปัจจัย) ไม่ให้มีความปรารถนาเกิน (อตฺริจฺโฉ) และไม่ให้โลภเกิน (อติโลโภ) กว่า
ขอบเขตปัจจัยของตนนั้นไป เพราะการปรารถนาเกินหรือโลภเกิน ก็คือการปรารถนาล้ำเข้าไปในเขต
แดนปัจจัยของคนอ่ืน ย่อมจะเป็นที่มาของปัญหาความขัดแย้งและการละเมิดสิทธิของกันและกัน 
นอกจากนั้น ยังจะเป็นที่มาของการเบียดเบียนและการสร้างภาระให้แก่ชุมชนฆราวาสมากยิ่งขึ้นด้วย 
 
บทสรุป 

 การจัดการเกี่ยวกับการเงินควรจะมีการยืดหยุ่น เพ่ือปรับเปลี่ยนให้เข้ากับสถานการณ์ใน
ช่วงเวลาต่าง ๆ ของชีวิตสมดังคำสุภาษิตไทยที่ว่า“มีสลึงพึงบรรจบให้ครบบาท อย่าให้ขาดสิ่งของต้อง
ประสงค์ จงมักน้อยกินน้อยค่อยบรรจง อย่าจ่ายลงให้มากจะยากนาน” ซึ่งเป็นสุภาษิตของสุนทรภู่
มหากวีเอกของไทยที่สามารถนำมาใช้ในการบริหารจัดการเงินได้ทุกยุคทุกสมัย การบริหารการเงินที่ดี
จะทำให้เราใช้ชีวิตได้อย่างมีความสุข มีการบริหารจัดการทรัพย์ตามแนวทางพระพุทธศาสนาใช้จ่าย
อย่างประหยัดเก็บออมเงินเอาไว้ใช้ในยามที่จำเป็น  

 
เอกสารอ้างอิง 
ถนัด ไชยพันธ. (2559). “บริหารทรัพย ์บริหารธรรม: พุทธวิธีในการบริหารจัดการทรัพย์สิน”.  



219 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
วารสาร มจร การพัฒนาสังคม. 1(3), หน้า 71-74. 

บัญญัติ สุชีวะ. (2530). คำอธิบายกฎหมายลักษณะทรัพย์. กรุงเทพ: กรุงสยามการพิมพ์. 
พระครูปลัดสิวริศร์สุทฺธิมโน (ด่านประสิทธิ์) และคณะ. (2563). “การประยุกต์ใช้หลักทิฏฐธัมมิกัตถ 

ประโยชน์เพ่ือการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคมบริโภคนิยม”.วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์,  
7(4), หน้า 147-160.  

พระครูปราโมทย์สีลคุณ และคณะ. (2560). “การดำเนินชีวิตและการปฏิบัติต่อทรัพย์ตามแนวพุทธ 
ปรัชญา”. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 22(1), หน้า 132-145. 

พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ). (2561). เงินกับคุณค่าทางจริยะ : กรณีพระภิกษุจับเงิน.  
วารสารมหาจุฬานาครทรรศน,์ (5)1, 1-15. 

พระสัญญา พทฺธญาโณ (สร้อยสุวรรณ) และคณะ. (2563). การบริหารทรัพย์ (เงิน) ตามหลักพุทธ 
ศาสนา. วารสารพุทธศาสนาเพื่อสันติ, 1(1), 28-38.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา 

ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2527). พระไตรปิฎกและอรรถกถาภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ 

มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มาร์กซ์ คาร์ล. (2559). ว่าด้วยทุน เล่ม 1. แปลโดย บุญศักดิ ์แสงระวี. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ 

ชุมศิลป์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525. กรุงเทพมหานคร: นาน 

มีบุคสพั์บลิเคชันส์. 
สกิเดลสก ีโรเบิร์ต. (2558). เคนส์ : ความรู้ฉบับพกพา. กรุงเทพมหานคร : โอเพ่นเวิลด์ส พับลิชชิ่ง  

เฮาส์.  
 
 

 



220  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

พุทธประวัติ: การเล่าเรือ่งบุคคลสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Biography of Buddha: A Narration of Prominent Person in 

Theravada Buddhism 
 
 

พระครุสังฆรักษ์ธนวัฒน์ เตชธมฺโม (ขำเมือง) 
PhrakrusangkharakThanawat Techadhammo (Khummuang) 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author Email: 6201101014@mcu.ac.th 
 

Received November 8, 2023; Revised November 17, 2023; Accepted: December 15, 2023 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการเล่าเรื่องพุทธประวัติในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็น
การศึกษาเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า เนื้อหาพุทธประวัติเกี่ยวข้องกับประวัติความเป็นมาและปาฎิ
หาริย์ของพระพุทธเจ้ามีปรากฏทั้งในส่วนที่เป็นประวัติศาสตร์ตั้งแต่ประสูติจนกระทั่งปรินิพพาน 
เนื้อหาเกี่ยวกับการกำเนิดมนุษย์และความเป็นใหญ่ของพระราชาที่มาจากความเชื่อเรื่องเทพ เนื้อหา
อีกส่วนเกี่ยวข้องกับวิธีการปฏิบัติตนที่แตกต่างจากบุคคลสามัญทั่วไปอันแสดงให้เห็นความเป็นเลิศ
เหนือกว่าเทพหรือศาสดาอ่ืนๆ ในยุคสมัยนั้น เนื้อหาอีกส่วนเกี่ยวกับข้อปฏิบัติและการแสดงธรรมของ
พระพุทธเจ้า ส่วนวิธีการเล่าเรื่องพุทธประวัติเป็นการผสมกันระหว่างการเล่าเชิงเปรียบเทียบอ้างอิง
เอาจากความเชื่อในสังคม และความเชื่อในเรื่องบุคคลสำคัญที่ต้องมีอัตลักษณ์พิเศษ อีกทั้งวิธีการเล่า
ต้องโยงไปหาผู้ฟังที่ไม่เข้าใจหนังสือแต่เข้าใจรูปภาพและการใช้วิธีการเล่านิทานอันเป็นการเล่านิทาน
พ้ืนบ้านเข้ากับพุทธประวัติที่มีความเก่ียวข้องกัน 
คำสำคัญ: พุทธประวัติ; การเล่าเรื่อง; พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstract 

This article was purposely made to study a narration of Biography of Buddha 
in Theravada Buddhism. It employed the documentary methodology and was found 
that the content of the Biography of Buddha relates to the history and miracles of 
the Lord Buddha. They appear in the historical parts from his birth until his death. In 
addition to the content started with the birth of humans and the supremacy of the 
king that comes from the belief in gods. Moreover, the content concerns how to 
behave differently from ordinary people, which shows superiority over other gods or 
prophets. In the other hand, the content is the practices and teachings of the 
Buddha. When it comes to a narration of Biography of Buddha, it is a combination of 



221 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
allegorical storytelling and references to beliefs in society. and beliefs about 
prominent people who must have special identities. In addition, the method of 
storytelling must be connected to listeners who do not understand the book but 
understand the pictures and the use of storytelling methods, which are telling folk 
tales with the history of the Buddha that are related. 
Keywords: Biography of Buddha; A Narration; Theravada Buddhism 
 
บทนำ 
 พุทธประวัติถือเป็นการเล่าเรื่องประวัติของพระพุทธเจ้า ในการเล่าพุทธประวัติที่ผ่านมานั้นมี
ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกตามลำดับเหตุการณ์ และปรากฏในการเล่าพุทธประวัตินั้นมีปรากฏใน
พระบาลีพระไตรปิฎกที่รวบรวมไว้ด้วยพระองค์เอง แต่มีปัญหาก็คือการเล่าของพระสังคีติกาจารย์นั้น
ไม่ได้เขียนไว้ติดต่อกันไปตลอดเรื่อง จึงเป็นการลำบาก ตามที่พระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณว
โรรสกล่าวไว้ตอนหนึ่งว่า เรื่องพุทธประวัตินั้นไม่ปรากฏในบาลีจนตลอดเรื่อง มีแต่ในบาลีเป็นท่อนๆ 
เช่น ประสูตรในมหาปทานสูตรแห่งทีฆนิกาย บางครั้งก็เล่าตอนยังทรงพระเยาว์ในติกนิบาต อังคุตตร
นิกาย เป็นต้น จนต่อมาพุทธทาสภิกขุก็มองเห็นปัญหาดังกล่าวนี้จึงได้เก็บพระบาลีมาอย่างเดียวไม่
ปะปนกับอรรถกถาอย่างที่สมเด็จพระมหาสมณเจ้าฯ เรียบเรียงไว้ แต่เน้นไปที่พระบาลีจากพระโอฎฐ์
เอง เพราะการเล่าเรื่องที่พระพุทธเจ้าทรงเล่าเองจึงจะมีน้ำหนักยิ่งกว่าเนื้อหาที่อรรถกถาเล่าต่อๆกัน
มา (พุทธทาสภิกขุ, 2549) 
 จากประวัติศาสตร์การเขียนประวัติโดยเฉพาะพุทธประวัตินั้นมีรูปแบบการเรียบเรียงเป็น  3 
อย่างคือ 1. พุทธประวัติที่มุ่งให้คนทั่วไปเกิดความเลื่อมใส เป็นการกล่าวถึงคนส่วนใหญ่ที่ไม่ใช่
นักศึกษา เรื่องราวเน้นหนักไปทางปาฏิหาริย์ เช่น หนังสือปฐมสมโพธิ เป็นการเน้นให้เกิดผลคือยึด
เหนี่ยวน้ำใจคนให้ติดแน่นในศาสนาของตน แต่เนื่องจากมุ่งหนักไปในทางปาฏิหาริย์ ทำให้เกิดความ
เบื่อหน่ายขึ้นแก่พวกนักศึกษาหรือนักปฏิบัติธรรมโดยตรง 2. พุทธประวัติที่มุ่งทางตำนานหรือ
ประวัติศาสตร์ เป็นการแสดงเรื่องราวให้คนทั้งหลายเห็นว่าเป็นความจริง และมีหลักฐานตามกฎเกณฑ์
แห่งวิชาประวัติศาสตร์หรือวิทยาศาสตร์ อันเป็นที่สงบใจของนักศึกษาแห่งสมัยปัจจุบันนี้  3. พุทธ
ประวัติที่มุ่งเน้นสำหรับศึกษาชีวิตแห่งการปฏิบัติธรรมตั้งแต่ออกผนวชจนตรัสรู้และประกาศธรรมจน
วาระสุดท้ายคือนิพพาน โดยไม่ได้สนใจเรื่องปาฏิหาริย์หรือข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์  แนวนี้เป็น
การมุ่งไปที่ธรรมะล้วนๆ คือแสดงข้อธรรมะให้ปรากฏชัดในทุกอากัปกิริยาของพระพุทธองค์ เพ่ือเป็น
หลักการแก่ผู้หวังดำเนินตาม (พุทธทาสภิกขุ, 2549) 
 การเล่าเรื่องหรืออิทธิพลของการเล่าเรื่องพุทธประวัติที่ถูกนำเสนอในอดีตจึงได้ถูกขยายออก
ตามความต้องการของชุมชนที่ในอดีตนั้น ภาษาและวรรณกรรมอินเดียที่เกี่ยวกับศาสนาพุทธนั้นจะ
เป็นที่รับรู้ในส่วนของชนชั้นนำ ส่วนประชาชนคนสามัญเขียนไม่ได้อ่านไม่ออก เข้าไม่ถึงอักษร ภาษา
และวรรณกรรม ไม่ว่านิทาน ชาดก คัมภีร์ต่างๆ คนพ้ืนเมืองจะรู้บ้างสมัยหลังงๆ ก็ผ่านการบอกเล่า
จากนักบวชและผู้รู้อ่ืนๆ ผ่านวิธีการถ่ายทอดแบบท่องจำกันและบอกเล่าเรื่องราว ในช่วงต้นเน้นไปที่
การเล่าแบบนิทานและชาดกผ่านรูปปั้นหรือรูปสลักหิน ก่อนจะกลลายเป็นการเล่าเรื่องที่เน้นประวัติ
หรือคติทีโ่ยงกับคติจักรพรรดิราช คติโพธิสัตว์ คติธรรมราช ล้วนเป็นการสร้างสรรให้เกิดการสรรเสริญ



222  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
และขยายการรับรู้กันในแง่ของการสร้างความศรัทธาต่อบุคคลผู้เป็นศาสดาที่มีพลังอำนาจเหนือกว่า
คนทั่วไปให้เป็นราชาหรือกษัตริย์ทำหน้าที่เป็นผู้พิทักษ์ผ่านภาษาและวรรณกรรมเหล่านี้ (สุจิตต์ วงษ์
เทศ, 2566) 
 การเล่าพุทธประวัติจึงเป็นรูปแบบของการเล่าเรื่องถึงบุคคลสำคัญที่มีลักษณะพิเศษทางด้าน
บุคลิกที่มีทั้งปาฏิหาริย์ ปรากฏอยู่ในประวัติศาสตร์จริง อีกทั้งยังมีการปฏิบัติตนที่เป็นต้นแบบ แต่ถึง
อย่างนั้นอิทธิพลต่อการเล่าเรื่องนี้อาจจะไม่ได้แผ่หลายสำหรับคนอ่ืนทั่วไป หรืออาจจะมีก็ไม่ได้ระบุไว้
ในทั้ง 3 รูปแบบนี้อย่างครบถ้วน หากจะมีครบถ้วนก็ต้องเป็นบุคคลที่ถูกยกให้เห็นเอกบุคคลหรือ
เอกบุรุษที่ไม่มีคนอ่ืนมาเทียบเคียงได้  บทความนี้จึงต้องการเสนอวิธีการเล่าเรื่องบุคคลสำคัญ
โดยเฉพาะพระพุทธเจ้าตามที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งนี้การเล่าเรื่องอาจมีองค์ประกอบ
ทางภาษาและวรรณกรรมที่แตกต่างกันไปตามยุคสมัย แต่ก็ยังคงมีองค์ประกอบที่เป็นโครงสร้างของ
เรื่องเล่าที่สำคัญคือ ใคร ทำอะไร ที่ไหน เพ่ืออะไรอยู่ เพียงแต่จะเน้นไปที่อะไร หรือส่วนไหนมากกว่า
กัน หากเน้นว่าใครก็จะเน้นไปที่ปาฏิหาริย์  แต่ เมื่อเน้นไปที่ทำอะไร ที่ ไหนก็จะเน้นไปทาง
ประวัติศาสตร์ หรือเพ่ืออะไรก็เน้นไปที่การปฏิบัติตนและการเป็นต้นแบบ โดยบทความนี้จะได้
วิเคราะห์องค์ประกอบและเสนอพ้ืนที่การเล่าเรื่องอันเป็นอัตลักษณ์นี้ต่อไป  
 

เนื้อหาและวิธีการเล่าพุทธประวัติในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 การเล่าเรื่องในวรรณกรรมพระพุทธศาสนานั้นมีรูปแบบการไล่เรียงเนื้อหาที่แตกต่างกันไปใน
แต่ละช่วง ซึ่งหลักใหญ่นั้นจะพบว่า  

1. การเล่าเรื่องในพระไตรปิฎก เนื้อหาในพระไตรปิฎกประกอบไปด้วยเนื้อหาในส่วนที่
เกี่ยวข้องกับบุคคลผู้เป็นเลิศหรือเป็นใหญ่ในลักษณะต่างๆ เช่นข้อความว่า บรรดาสัตว์ผู้มีอัตภาพใหญ่ 
ราหูผู้เป็นจอมอสูรเป็นเลิศ บรรดากามโภคีบุคคล พระเจ้ามันธาตุเป็นเลิศ บรรดาบุคคลผู้ยิ่งใหญ่ มาร
ผู้มีบาปเป็นเลิศ พระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า ชาวโลกกล่าวว่าเป็นเลิศในโลก พร้อมทั้งเท
วโลก มารโลก พรหมโลก และหมู่สัตว์พร้อมทั้งสมณพราหมณ์ เทวดา และมนุษย์ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทยเล่ม 21 ข้อ 15 หน้า 27, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) เนื้อหานี้ยัง
เกี่ยวข้องกับบุคคลที่อยู่เหนือบุคคลอื่น เป็นการแสดงให้เห็นลักษณะความยิ่งใหญ่ของบุคคลเมื่อเทียบ
กันตามวิสัยของสิ่งที่ปรากฏในโลกนั้น อีกทั้งยังแสดงให้เห็นถึงความเข้าใจโลกนั้นอย่างแจ่มแจ้ง ดัง
ข้อความเล่าอีกว่า “ทั้งโลกนี้และโลกอ่ืน ตถาคตผู้ทราบดีอยู่ได้ประกาศไว้ชัดแจ้งแล้ว ทั้งที่ที่มารไปไม่
ถึง และที่ที่มฤตยูไปไม่ถึง ตถาคตผู้รู้ชัดเข้าใจได้ประกาศไว้ชัดแจ้งแล้ว เพราะความรู้โกลทั้งปวง” 
(พุทธทาสภิกขุ, 2549)  

ส่วนวิธีการเล่าเรื่องนั้นเป็นลักษณะการเรียงร้อยเรื่องราวที่มีองค์ประกอบของหลักธรรมผสม
กับเรื่องเล่าที่สัมพันธ์กับพระพุทธเจ้า อย่างเนื้อหาในธรรมจักกัปปวัตตนสูตรที่เล่าถึงเนื้อหาในส่วน
เรื่องเล่าผสมกับการแสดงธรรมและผลที่เกิดตามมา  รวมถึงตำนานผ่านชาดกอันเป็นการเล่าผสมกัน
ระหว่างร้อยแก้วและร้อยกรอง โดยอ้างถึงบุคคลทำอะไรที่ไหนและทำอย่างไร อันเป็นหลักพ้ืนฐานของ
เรื่องเล่า ซึ่งการเล่าดังกล่าวนั้นใช้วิธีการเขียนแทนการเล่าเรื่องด้วยการพูด เมื่อเป็นอย่างนั้น  ความ
แตกต่างกันระหว่างภาษาพูดกับภาษาเขียนอาจจะไม่ปรากฏจากคำร้อยกรอง แต่เนื่องจากเรื่องเล่านั้น



223 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
ต้องการนำเสนอศิลปะแห่งการเล่าเรื่องจึงปรากฏมีบทร้อยกรองในเรื่องเล่าเพ่ือสร้างความเพลิดเพลิน
ให้กับการเล่าเรื่องนั้นๆ  
 อีกทั้งบทสนทนาระหว่างตัวละครก็เป็นส่วนหนึ่งของเรื่องเล่าที่ถูกใส่เข้ามาในบทร้อยแก้ว 
และเป็นวิธีการเล่าเรื่อง ทำให้เกิดเป็นการผสมผสานระหว่างตำนานและเรื่องเล่าที่แนบชิดกันมากขึ้น 
โดยตำนานโบราณนั้นมาจากเรื่องเล่า และภายหลังจึงมีการเติมแต่งให้มีองค์ประกอบของพื้นหลังหรือ
สิ่งต่างๆ ที่อยู่รอบๆ ในยุคสมัยนั้นเข้าไปด้วย จึงทำให้องค์ประกอบของเรื่องเล่าเป็นส่วนหนึ่งของ
วิธีการเล่าเรื่อง แต่อย่างไรก็ตาม บทร้อยกรองนั้นช่วยทำให้ดูเป็นเรื่องเล่าเท่านั้น ขณะที่บทร้อยแก้ว
ถือเป็นโครงสร้างของเรื่องเล่าตามรูปแบบของพระสูตรแต่ละนิกาย (T.W.Rhys Davids, 1997)  

 2. การเล่าเรื่องในสมัยหลังพุทธกาล เนื้อหาส่วนใหญ่ทีป่รากฏในเรื่องเล่าในสมัยหลังพุทธกาล
เป็นไปลักษณะของการยกย่องบุคคลในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสังคมในแต่ละสมัยอย่าง เรื่องเล่าสมมติราช 
คือพระราชา หรือกษัตริย์ ล้วนแต่มีเนื้อหาที่ถูกนำไปโยงกับบุคลิกลักษณะของพระพุทธเจ้า จะพบว่า
คนที่เป็นกษัตริย์จะต้องมีคุณธรรมที่แตกต่างคนอ่ืนไม่ใช่คนที่พิเศษต่างจากคคนอ่ืน แต่เป็นมนุษย์
เสมอกันแต่เกิดขึ้นโดยธรรม มิใช่เกิดขึ้นโดยอธรรม ธรรมจึงเป็นสิ่งประเสริฐสุดในหมู่มนุทั้งในปัจจุบัน
และอนาคต (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2566) การเล่าเรื่องกษัตริย์ที่ถือว่าเป็นที่รวมถึงคติความเชื่อพระ
โพธิสัตว์ที่ได้ถูกนำมาเล่าในแง่ของนิทานธรรมบทและชาดกที่สอดคล้องกับบุคลิกลักษณะของผู้เป็น
เลิศทางโลกและทางธรรม 

ส่วนวิธีการเล่าเรื่องเป็นการนำเสนอเรื่องเล่าในสมัยพุทธกาลได้ใช้รูปแบบภาษาหรือเรื่องเล่า
ที่ใกล้เคียงกับยุคนั้นมาเป็นข้อเปรียบเทียบ ซ่ึงจะพบว่า สังคมชาวพุทธได้อยู่ท่ามกลางเรื่องเล่าในสมัย
ใกล้เคียงกันอย่างรามายนะและมหาภารตยุทธ อันเป็นเรื่องเล่าที่ถูกมองว่ามีความสมบูรณ์ที่สุดที่จะ
นำมาเป็นแบบในการเปรียบเทียบการเล่าเรื่อง จะพบว่าเรื่องเล่าทั้งสองเรื่องนั้นมีรูปแบบการดำเนิน
เรื่องในแง่ของการเสนอเรื่องคุณธรรม แม้โดยเนื้อหาจะไม่ได้อ้างอิงเหตุการณ์ทางพระพุทธศาสนามา
เกี่ยวข้องด้วย แต่มีรูปแบบการอ้างอิงคล้ายกันในชื่ออาขยาน (Akhyana) (T.W.Rhys Davids, 1997) 
อันเป็นวิธีการเล่าเรื่องจากการนำข้อความจากคัมภีร์มหาภารตะและรามายนะมาอธิบายด้วยการ
อ้างอิงถึงขอ้ความท่ีมีปรากฏในนั้น รวมถึงการนำวัฒนธรรมของการบอกเล่าถึงเรื่องเล่าต่างๆ ที่จะมีใน
อนาคต ซึ่งต่อมาได้ถูกนำเสนอในแง่ของดนตรี และการเต้น อันเป็นวิธีการนำเสนอผ่านการเล่าเรื่องใน
วัฒนธรรมที่ต่างกันไป  
  

คติชนกับการเล่าเรื่องพุทธประวัต ิ
 การกล่าวเรื่องพุทธประวัติถือว่าเป็นรูปแบบที่มีรายละเอียดและกระบวนการเล่าที่สืบทอดมา
จากยุคสู่ยุค รุ่นสู่รุ่นตามลักษณะการเล่าเรื่องจนเกิดเป็นสำนวนท้องถิ่นของนิทานเรื่องหนึ่ง เป็นวิธี
กการปรับตัวเพ่ือให้เรื่องเล่านั้นเป็นที่แพร่หลายในบริบทต่าง และเป็นไปในแต่ละท้องถิ่นซึ่งต้องปรับ
ให้เรื่องเล่านั้นดำรงอยู่ได้ในแต่ละท้องถิ่นตามรสนิยมของแต่ละท้องถิ่นนั้นๆ (ศิราพร ณ ถลาง, 2548) 
อีกทั้งยังเป็นการปรับตัวของเรื่องเล่าที่เชื่อมโยงเข้ากับวัฒนธรรมที่แตกต่างกันไป เช่น พุทธประวัติ
ตอนหนึ่งที่เล่าถึงการออกบวชนั้นมีปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาทว่าเป็นการตริตรองถึงความเกิด 
แก่ เจ็บตาย บุตรและภรรยาจนรำพึงไปถึงว่า ฆราวาสคับแคบเป็นทางมาแห่งธุลี ส่วนบรรพชาเป็น
โอกาสสว่าง ผู้อยู่ครองเรือนจะประพฤติพรหมจรรย์ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ไม่ใช่เรื่องง่าย ถ้าไฉนพึงปลงผม



224  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
และหนวด ครองผ้าย้อมน้ำฝาดออกจากเรือน บวชเป็นผู้ไม่มีประโยชน์เกี่ยวข้องด้วยเรือน (พุทธทาส
ภิกขุ, 2549) ขณะที่ในพุทธประวัติแบบมหายานนั้นเล่าถึงตอนออกบวชนั้นมาจากเรื่องการทะเลาะกัน
ระหว่างเมืองกบิลพัสดุ์กับกรุงเทวทหะเรื่องการแย่งน้ำกัน เจ้าชายสิทธัตถะพยายามเสนอให้ศากยะ
อย่าได้ทำสงคราม การเสนอนี้ได้ถูกปฏิเสธเนื่องจากข้อความว่า ขึ้นชื่อว่าเรื่องสงครามอันผู้ที่เกิดมาใน
วรรณะกษัตริย์จะต้องกระทำ ไม่จำเป็นต้องคำนึงถึงพวกพ้องพ่ีน้องหรือผู้ใด สงครามไม่ยกเว้นแก่ใคร 
แม้จะต้องประหารกับพ่ีน้องของตนเอง กษัตริย์ประกอบสงครามเพ่ืออาณาจักรของตน มิใช่เพ่ือ
ประโยชน์ส่วนตน (เสฐียร พันธรังษี, 2554) การที่มีการขยายเนื้อหาตรงนี้จึงเป็นการใช้คติชนปรับ
เนื้อหาให้เข้ากับบริบทแวดล้อม โดยเฉพาะเนื้อหาที่เกี่ยวกับสงครามอย่างที่ปรากฏในเรื่องเล่า
มหาภารตยุทธของศาสนาฮินดูที่มองว่าเรื่องธรรมะเป็นเรื่องใหญ่กว่าเรื่องตนเอง ตรงนี้มาจากคติชน
เรื่องเล่าที่เป็นพ้ืนฐานของการผนวกไว้กับเรื่องบุคคลสำคัญ ตรงนี้เองจึงปรากฏวิธีการเล่าเรื่องที่
สัมพันธ์กับคติชน ดังนี้ 
 1. การเล่าเรื่องพุทธประวัติในพระไตรปิฎก เป็นการเล่าเรื่องพุทธวงศ์ในพระพุทธศาสนาเถร
วาทในมหาปทานสูตร อันเป็นการเล่าเรื่องเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในอดีตที่มีความแตกต่ างกันใน
รายละเอียด แต่โดยโครงสร้างของการปฏิบัติและการรู้แจ้งความจริงล้วนมุ่งไปหาวิธีการที่พระพุทธเจ้า
ทุกพระองค์เป็นผู้ตัดธรรมเครื่องเนิ่นช้าได้แล้ว ผู้ตัดทางได้แล้ว ผู้ตัดวัฏฏะได้แล้ว ผู้ล่วงทุกข์ท้ังปวงได้
แล้ว ทั้งโดยพระชาติ พระนาม พระโคตร พระชนมายุ คู่พระอัครสาวก และการประชุมพระสาวกว่า 
‘แม้เพราะหตุนี้ พระผู้มีพระภาคเหล่านั้นจึงมีพระชาติอย่างนี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 10 ข้อ 15 
หน้า 9, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การระบุถึงพระพุทธเจ้าจึงเป็นการระบุถึง
ข้อมูลอันเป็นอัตลักษณ์ของพระพุทธจ้าทุกๆ พระองค์ที่จะช่วยยืนยันความจริงก่อนที่เนื้อหาที่เป็น
รายละเอียดในส่วนอ่ืนจะมุ่งอธิบายพระพุทธเจ้าพระนามว่าวิปัสสีในอดีตผ่านการเล่าถึงความเป็นมา
ของการดำเนินชีวิตอย่างละเอียดอ้างถึงตั้งแต่อยู่ชั้นดุสิตจนกระทั่งได้บรรลุธรรมจนมีเทวดามาปรารภ
ให้แสดงธรรมซึ่งเป็นการย้อนถึงความเชื่อมโยงกันระหว่างพระพุทธเจ้าในอดีตจนถึงปัจจุบันว่ามีวัตร
ปฏิบัติในการแสดงธรรมแก่เหล่าเทวดาและมนุษย์นั้นไม่แตกต่างกัน  ซึ่งลักษณะการเล่าเรื่องนี้ได้
กลายเป็นการเชื่อมต่อกันของพุทธวงศ์และกลายเป็นลักษณะการเล่าถึงความหลากหลายของ
พระพุทธเจ้าแต่มีส่วนที่สัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องกันในแต่ละชาตินั้นอย่างแยกไม่ออกตามคติเรื่องเล่าใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท  
 การเล่าเรื่องแบบเชื่อมสัมพันธ์กันของพระพุทธเจ้านั้นกลายเป็นจุดเริ่มต้นของการเล่าที่เต็ม
ไปด้วยปาฎิหาริย์ เช่นพระพุทธเจ้าจะต้องมีการแสดงฤทธิ์กระทำยมกปาฏิหาริย์ในอากาศกลางหาว 
(พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 33 ข้อ 4 หน้า 701, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) 
เพราะพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ต่างยืนยันว่าทั้งเทวดาและมนุษย์ในโลกนั้นยังไม่ได้เตรียมพร้อมสำหรับ
ยอมรับพระองค์หรือคำสอนของพระองค์ จึงจำเป็นจะต้องแสดงฤทธิ์ให้คนเหล่านั้นพร้อมก่อน และ
การจะสร้างการยอมรับได้นั้นล้วนมาจากการที่เหล่าพระภิกษุหรือพระสาวกอย่างพระสารีบุตรต่าง
สอบถามถึงการปฏิบัติเพ่ือเป็นพระพุทธเจ้านั้นมีความเป็นมาอย่างไร และเมื่อจัดแบ่งการเล่าเรื่องใน
พุทธวงศ์จึงเป็นการเล่าเรื่องใน 2 ลักษณะคือ  

ก. การเล่าแบบพุทธวงศ์ เป็นการเชื่อมต่อวงศ์ของพระพุทธเจ้าตั้งแต่การเป็นสุเมธดาบส
จนถึงพระสมณโคดมอันเป็นวิธีการเล่าเรื่องตามคัมภีร์ชาดกที่สร้างแครื่องมือในการอธิบายถึงการ



225 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
เชื่อมวงศ์กันของพระพุทธเจ้าในอดีตจนถึงการเป็นพระพุทธเจ้านามว่าสมณโคดม การเล่าเรื่องแบบนี้
เป็นวิธีการเชื่อมโยงคุณธรรมที่เกี่ยวข้องกันระหว่างจิตใจและการมุ่งบรรลุ เข้ากับร่างกายที่ปรากฏใน
แต่ละช่วงเวลาตามคำอธิบายของการเวียนว่ายตายเกิด  อีกอย่างหนึ่ง ตามธรรมชาติของการ
เปลี่ยนแปลงธรรมชาติและร่างกายนั้นนั้นปรากฏในการเล่าเรื่องแบบเดียวกับการเล่าในชาดก หาก
พิจารณาการเล่าเรื่องในชาดกนั้นเป็นการสนับสนุนแนวคิดที่ว่าพระพุทธเจ้าเป็นผลจากบารมี  10 
ประการที่ไม่ใช่แค่เพียงการบรรลุธรรมเท่านั้น แต่เป็นการยืนยันให้เห็นวิธีการใช้ชีวิตที่เต็มไปด้วย
ความน่าอัศจรรย์และพิเศษกว่าคนทั่วไป 

ข. การเล่าแบบประวัติศาสตร์ เป็นวิธีการเชื่อมโยงถึงพระพุทธเจ้าตั้งแต่อยู่สวรรค์ชั้นนดุสิต
จนถึงการประทับอยู่ในชั่วชีวิตของพระพุทธองค์ ซึ่งการเล่าในช่วงประวัติศาสตร์นั้นอาจชัดเจนในแง่
ของข้อมูลของพระพุทธเจ้าตั้งแต่ชั้นดาวดึงส์จนถึงการปรินิพพาน  แต่ไม่ได้สนับสนุนข้อมูลการปฏิบัติ
ตนที่เอ้ือต่อการทำให้เห็นความสมบูรณ์ก่อนหน้านั้น เนื่องจากเรื่องในทางศาสนาไม่ได้จบแค่เพียง
ประวัติศาสตร์เชิงกายภาพเท่านั้น แต่ต้องมีเหตุให้นำไปสู่การเชื่อมโยงไปหาอดีตและอนาคตต่อไปอีก
ขึ้นหนึ่ง ซึ่งการเล่าแบบนี้ทำให้เกิดตำนานเชิงชีวประวัติของพระพุทธเจ้าที่มากกว่าแค่ปรากฏในทาง
กายภาพเท่านั้น แต่เป็นการย้อนไปหาว่าทำไมจึงเป็นพระพุทธเจ้าได้ และหลังจากเป็นพระพุทธเจ้า
แล้วอะไรจะเกิดตามมา 
 การเล่าเรื่องในแบบ ก เป็นการเล่าเรื่องแบบชาดกเชื่อมไปหาพระพุทธเจ้าพระองค์ก่อนๆ 
เชื่อมโยงไปหาการปฏิบัติตนตามแนวทางการเป็นพระพุทธเจ้าในต่อมา 

2. การเล่าพุทธประวัติในสมัยหลังพุทธกาล เป็นการศึกษาถึงรูปแบบการเล่าก่อนจะมาเป็น
พระพุทธเจ้า อันเป็นวิธีการเล่าแบบชาดก เรื่องราวชาดกเล่าถึงเรื่องราวที่ถูกสร้างขึ้นตามลำดับ
เหตุการณ์ของพระพุทธองค์ผ่านสถานที่อยู่ในอดีตจนถึงอนาคต เกี่ยวข้องกับเรื่องการเกิดใหม่อันมา
พร้อมกับลักษณะการกระทำของพระพุทธองค์ที่เป็นลักษณะความมีคุณธรรม ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์หรือ
สัตว์ก็ตาม  
 ชาดกในพระพุทธศาสนาเถรวาทเต็มไปด้วยอดีตและข้อมูลย้อนหลังที่ช่วยทำให้เห็นถึงประวัติ
ชีวิตของพระพุทธเจ้า ซึ่งวางรูปแบบเป็นลักษณะของการเล่าเรื่องในชาดกมีโครงเรื่องร่วมสมัยและเป็น
รูปแบบเรื่องเล่าผสมคำสอนในทางพระพุทธศาสนา อย่างไรก็ตามเรื่องเล่าในชาดกนั้นจะมีรูปแบบที่
ทำให้เข้าใจได้ถึงลักษณะการเล่าเรื่องในพระสูตร โดยจะพบว่าในการเล่าเรื่องนี้ไม่ใช่ข้อกำหนดที่ทำ
ขึ้นใหม่โดยพระพุทธเจ้าและรวมเข้ากับวัฒนธรรมการเล่าเรื่องในยุคสมัยนั้นจึงเป็นไปได้ที่นิทานชาดก
เมื่อนำเสนอผ่านวิธีการนี้ถือเป็นการพัฒนาแนวการเล่าเรื่องอันเป็นที่นิยมของยุคสมัยที่จะช่วยขยาย
ให้คำสอนของพระพุทธเจ้าชัดเจนยิ่งขึ้น อีกทั้งวัฒนธรรมชาดกนั้นยังเหมือนกับคำสอนในทางศาสนา
ด้านอื่นๆ ที่ถูกพัฒนาขึ้นภายหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพานไปแล้ว และนำไปสู่รูปแบบที่น่าเชื่อถือ
ที่สุดดังจะพบได้จากจำนวนชาดกที่มีจำนวนมาก เป็นการระบุให้เห็นถึงลักษณะเฉพาะตัวของเรื่องเล่า
อดีตของพระพุทธเจ้าที่มีลักษณะแตกต่างกันไปบางทีก็เป็นมนุษย์ บางครั้งก็เป็นสัตว์ในส่วนของชาดก
ที่เล่าถึงเรื่องราวในการเป็นพระโพธิสัตว์อันเป็นส่วนของบารมีที่สำคัญในการเป็นพระพุทธเจ้าทั้งหมด 
10 เรื่อง ส่วนเรื่องอ่ืนๆ รวมทั้งหมด 500 กว่าเรื่องเป็นการเพ่ิมเติมมาจากส่วนที่เป็นการอ้างไว้ใน
อรรถกถา ซึ่งแสดงถึงลักษณะของผู้จะเป็นพระพุทธเจ้าตามลักษณะรูปแบบก่อนที่จะปรากฏในเรื่อง
เล่าชาดก นำไปสู่ข้อสรุปความเป็นพระพุทธเจ้าที่สมบูรณ์ในอนาคตนั้นจะประกอบไปด้วยความ



226  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
สมบูรณ์ด้วยคุณธรรม 2 แบบคือ พระมหาปัญญาธิคุณและมหากรุณาธิคุณ (Frank E. Reynolds, 
2002) 
 การเล่าเรื่องพุทธประวัติจึงปรากฏในการเล่าถึงที่มาที่ไป และลักษณะพิเศษที่แตกต่างจากคน
ทั่วไป แต่มีความเป็นมาที่เป็นเหตุเป็นผลตามกฎแห่งกรรม ซึ่งลักษณะการอธิบายแบบนี้จึงทำให้ความ
เป็นพระพุทธเจ้านั้นมีเหตุผลที่เพียงพอให้สามารถเข้าใจได้ว่าเป็นไปตามลักษณะที่ถูกเล่านั้น  หรือทำ
ให้เชื่อได้ว่าพระพุทธเจ้าปรากฏนั้นเชื่อมโยงกับการปฏิบัติตนที่สอดคล้องกับคำสอนหรือหลักธรรมที่
ทรงแสดง ซ่ึงสามารถเล่าให้ถึงการปฏิบัติตามธรรมและผลที่ตามมา 
 

วิเคราะห์เนื้อหาและการเล่าเรื่องพุทธประวัติในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 การเล่าเรื่องพุทธประวัติตามที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงมีลักษณะของเนื้อหาและ
วิธีการเล่าที่มีลักษณะเฉพาะอันนำไปสู่การวิเคราะห์ใน 2 แบบคือ 

1. การเล่าพุทธประวัติเชิงเปรียบเทียบ จะพบว่าเนื้อหาในแบบนี้เป็นการอ้างถึงการเล่าพุทธ
ประวัติโดยเทียบเคียงกับประวัติการเล่าเรื่องของบุคคลสำคัญในวัฒนธรรมอินเดียและวัฒนธรรมไทย 
ซึ่งเนื้อหาส่วนใหญ่จะพบว่าเน้นไปที่วิถีชีวิตและการปฏิบัติตนตามหลักธรรมที่สอดคล้องกับหลักความ
เชื่ออ่ืนในยุคสมัยเดียวกันนั้น ทั้งความเชื่อเรื่องสมมติเทพ คือ พระราชา พระราชกุมาร และพระราช
เทวี อุบัติเทพ คือ เทวดาชั้นจาตุมหาราช เทวดาชั้นดาวดึงส์ ฯลฯ เทวดาผู้นับเนื่องในหมู่พรหม และ
เทวดาชั้นสูงกว่านั้น และวิสุทธิเทพ คือ พระตถาคต สาวกของพระตถาคต พระอรหันตขีณาสพ และ
พระปัจเจกสัมพุทธเจ้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 30 ข้อ 119 หน้า 388, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) ตั้งแต่การอยู่ในสวรรค์และประสูติมาเป็นพระราชโอรส ตามข้อความว่า 
“พระโพธิสัตว์มีสติ รู้ตัวทั่วพร้อม จุติจากหมู่เทพชั้นดุสิตก้าวลงสู่ครรภ์แห่งมารดา” (พุทธทาสภิกขุ, 
2549) ในยุคสมัยนั้นคติความเชื่อเรื่องกำเนิดมนุษย์และจักรพรรดิราชเป็นลักษณะความเชื่อในแง่ของ
การกำเนิดเป็นมนุษย์ ราชาหรือกษัตริย์จะถือเป็นเจ้าผู้ปกครองมนุษย์ในนามตัวแทนของเทพจึงชื่อว่า
สมมติเทพ คติความเชื่อนี้มีทั้งของศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู โดยจะว่า สมมติเทพนั้นเป็น
สามัญชนผู้มีผล เป็นที่ประจักษ์แก่คนทั้งหลายจึงได้รับยกย่องเป็นผู้ปกครองบ้านเมือง และมีคติว่าจะ
มีแก้ววิเศษ 7 ประการ คือ ช้างแก้ว ม้าแก้ว ขุนพลแก้ว เสนาแก้ว ชายาแก้ว จักรแก้ว และรัตนะ (สุ
จิตต์ วงษ์เทศ, 2566) จะพบว่าวิธีการเปรียบเทียบกันระหว่างบุคคลกับเทพนั้นเป็นไปตามคติการเล่า
เรื่องที่ต้องการยกบุคคลปกติให้มีอยู่เหนือบุคคลอ่ืนเพ่ือใช้สำหรับเป็นเรื่องบารมีแทนการสื่อสารเชิง
อำนาจ เป็นการระบุถึงเนื้อหาเชิงข้อมูลให้เห็นความเหมือนกันของการใช้ข้อมูลเรื่องการเกิด แก่ เจ็บ
ตายของมนุษย์เป็นหลักในการอธิบายเนื้อหาในพุทธประวัติ  แต่แตกต่างกันในแง่ของรายละเอียดที่
พระพุทธเจ้าจะมีลักษณะที่แตกต่างออกจากมนุษย์ทั่วไป เช่น พระโพธิสัตว์นั้นเมื่ออยู่ในครรภ์ มารดา
จะมีศีลเป็นปกติ ไม่มีอาพาธ รวมถึงการตั้งครรภ์ 10 เดือนจึงคลอด เป็นเรื่องน่าอัศจรรย์ไม่เคยมี 
(พุทธทาสภิกขุ, 2549) การมีการกำเนิดบริสุทธิ์ถือเป็นวิธีการเล่าเรื่องที่ตรงกับการกำเนิดของเหล่า
เทพในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่มีลักษณะของการกำเนิดที่มีการเปรียบเทียบกันได้อย่าง พระรามจาก
เรื่องรามายณะและพระกฤษณะจากเรื่องมหาภารตะ โดยทั้งพระรามและพระกฤษณะต่างเป็นปุรุโษต
มะ หรือบุคคลผู้ถึงความบริบูรณ์ คือบุรุษอันอุดม ต่างกันในแง่พระรามเป็นมรยาทาปุรุโษตมะ แปลว่า 
บุรุษอันอุดมผู้มีจรรยามารยาทและขอบเขตความประพฤติ  ส่วนพระกฤษณะเป็น ลีลาปุรุโษตมะ 



227 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
หมายถึงบุรุษอันอุดมผู้เปี่ยมไปด้วยลีลาน่าอัศจรรย์ (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2566) เป็นการนำเนื้อหาในส่วน
ของการพรรณาถึงความเป็นบุรุษอันอุดมสูงสุดมาพิจารณาพบว่า การประสูตินั้นเกิดในราชตระกูล 
ได้รับการอบรมจรรยามารยาทและการรับภาระหน้าที่ของการปฏิบัติตามหน้าที่หรือธรรมะในการ
ปกครอง เช่นเดียวกับพุทธประวัติอันเป็นการโยงไปหาหลักธรรมะ ซึ่งข้อพิจารณานี้ปรากฏว่ามีการ
เปรียบเทียบกันระหว่างมหาบุรุษทางโลกกับทางธรรมว่า “คนในโลกนี้เป็นพหุสูต มีเรื่องที่ควรสดับอัน
ตนได้สดับแล้วมาก เป็นคนมีสติระลึกสืบสาวการที่ทำคำที่พูดแล้วแม้นานได้ และเป็นคนฉลาดใน
กิจการของคฤหัสถ์ที่ต้องจัดต้องทำ ขยันไม่เกียจคร้านในกิจการเหล่านั้น มีปัญญาพิจารณาสอบสวน
อันเป็นอุบายวิธีที่จะให้กิจการนั้นสำเร็จได้ด้วยดี สามารถทำเอง และสามารถที่จะจัดให้ผู้อ่ืนทำ ใน
กิจการเหล่านั้น บุคคลเหล่านี้ถือว่าเป็นปราญช์ทางโลก แต่ปราชญ์ทางธรรมนั้นคือเป็นผู้ปฏิบัติเกื้อกูล
แก่มหาชน เพ่ือความสุขของมหาชน ยังประชุมชนเป็นอันมากให้ประดิษฐานอยู่ในอริยญาณธรรมคือ
ความเป็นผู้มีธรรมงาม มีธรรมเป็นกุศล” (พุทธทาสภิกขุ, 2549) 

ส่วนวิธีการเล่านั้น มีการเล่าโยงหาคนที่เป็นหลักทางสังคมนั้นๆ เช่นพระราชา พราหมณ์ จึง
พบว่าการเล่าเรื่องพุทธประวัติจะต้องโยงให้เกี่ยวข้องกับบุคคลสำคัญเป็นส่วนใหญ่ ที่เกี่ยวข้องกับ
ชาวไร่ชาวนาจะมีปรากฏอยู่น้อย อีกท้ังวิธีการเล่าเรื่องยังสัมพันธ์กับสิ่งที่คนนับถือเช่น เล่าเรื่องที่พระ
นางสิริมหามายาพระสุบินถึงช้างเผือก อันเป็นความเชื่อว่าช้างนั้นเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในวัฒนธรรมอินเดีย
ตามความเชื่อในพระพิฆเนศเป็นช้างที่นับถือมาก่อนจะมีการนับถือมหาเทพอ่ืนๆ (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 
2566) และยังสอดรับการวิธีการนำเอาพุทธประวัติมาใช้ในการเล่าเรื่องพระราชาในยุคสมัยต่อมาดัง
เนื้อหาที่ปรากฏในชินมหานิทานตอนเสด็จออกจากครรภ์มารดาของพระโพธิสัตว์ เป็นการนำพระองค์
ไปเปรียบกับบุรุษก้าวลงจากบันใด ดังบุรุษนี้ปรากฏในตำนานเมืองเชียงแสนที่เปรียบการเสด็จลงมา
อุบัติในเมืองเชียงแสนของลวจังกราชต้นวงศ์กษัตริย์ครองเมืองเชียงแสน เชียงใหม่ อันเป็นการแต่ง
ตำนานเมืองเชียงแสนในพุทธศตวรรษที่ 21 และชินมหานิทานก็แต่งขึ้นก่อนหน้านั้นราวพุทธศตวรรษ
ที ่20 (ศิริศักดิ ์อภิศักดิ์มนตรี และคณะ, 2561) 

2. การเล่าพุทธประวัติเชิงบุคคล เนื้อหาเน้นไปที่ความเชื่อทางศาสนาที่สร้างวัฒนธรรมการ
เชื่อทางด้านเพศสภาพและอำนาจในฐานะชายเป็นใหญ่ที่ประกอบสร้างขึ้นจากจิตสำนึกของคนใน
สังคม (พระมหาณัฐวุฒิ สงวนงาม และเกษริน บุตรา, 2563) และเน้นความพิเศษของบุคคล จะพบว่า
เนื้อหานี้อ้างถึงบุคคลที่มีลักษณะเฉพาะ มีการปฏิบัติตนที่เน้นรูปแบบที่แตกต่างจากบริบทที่มีจึง
ปรากฏในเชิงสัญลักษณ์ความเป็นเอกบุคคล หรือเป็นเลิศท่ีแตกต่างออกไปจากศาสดาของศาสนาอ่ืนๆ 
ดังข้อความว่า “ศาสดาที่ใครๆ ไม่ควรท้วงติง ในโลกนี้มีอยู่ ตถาคตบังเกิดขึ้นในโลกนี้ เป็นพระอรหันต์ 
ผู้ตรัสรู้ชอบด้วยตนเอง” (พุทธทาสภิกขุ, 2549) เนื้อหาส่วนนี้มีปรากฏทั้งในปฐมสมโพธิอันแสดงให้
เห็นลักษณะอันน่าอัศจรรย์ของพระพุทธเจ้า และเป็นการแสดงให้เห็นรายละเอียดที่สนับสนุนสถานะ
ของพระพุทธเจ้าในอดีตว่า “ก็รอยทางเก่าที่เคยเป็นมาเป็นหนทางเก่าที่พระพุทธเจ้าในอดีตทั้งหลาย
ดำเนินมาก่อน คืออริยมรรคมีองค์ 8 ตถาคตได้ดำเนินไปแล้วซึ่งหนทางนั้น เมื่อดำเนินตามไปอยู่ซึ่ง
หนทางนั้น ได้รู้ยิ่งเฉพาะแล้วซึ่งชรามรณะ เหตุเกิด ความดับไม่เหลือ และข้อปฏิบัติเครื่องทำสัตว์ให้ลุ
ถึงความดับไม่เหลือแห่งชรามรณะ” (พุทธทาสภิกขุ, 2549) แม้แต่ในส่วนของปฐมสมโพธิกถาก็เป็น
การกล่าวถึงพระโพธิสัตว์โคตมะ พร้อมเอ่ยถึงชื่ออดีตพระพุทธเจ้าทั้ง 24 พระองค์มากล่าวไว้ประกอบ



228  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
พร้อมกันในแง่ที่เป็นเครื่องเปรียบเทียบให้เห็นความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของพระพุทธเจ้าพระองค์
อ่ืนๆ เนื้อหาส่วนใหญ่จึงเป็นการมุ่งเน้นไปที่พระพุทธเจ้าในแง่ของบุคคล  

เนื้อหาพุทธประวัติที่มีบุคคลจึงเป็นโครงสร้างถึงลักษณะพิเศษของการอธิบายลักษณะ
เฉพาะที่โยงหาบุคคลในอดีตและอนาคตที่เกี่ยวข้องกันปรากฏในการเล่าแบบพุทธวงศ์ ทั้งนี้การ
เชื่อมโยงนี้ไม่ใช่เป็นการเชื่อมโยงแบบญาติหรือเชื้อสายในรูปแบบผู้กระทำกรรมต่อกัน แต่เป็นการโยง
ความหมายในแง่ของการเกี่ยวข้องกันทางธรรม เนื้อหานี้จึงมีลักษณะพิเศษและการกระทำบางอย่างที่
แตกต่างไปจากที่มีมาในอดีตจึงเป็นที่มาของการขยายให้เห็นถึงผลของการอธิษฐานและการดำเนิน
ชีวิตในความเป็นพุทธเจ้าที่สอดคล้องกันในส่วนของแต่ละบุคคล 
 ส่วนวิธีการเล่าเรื่องนั้นเป็นการใช้วิธีการเล่าแบบนิทานพ้ืนบ้านที่เน้นการเข้าถึงและการบอก
ต่อกัน ปรากฏในคำว่า “สวด" อันเป็นการเล่านิทานชาดก ด้วยการใช้ทำนองเสนาะ การสวดด้านนี้ได้
ฟังอย่างเพลิดเพลิน ซึ่งสวนใหญ่เน้นทำนองเสนาะให้ชาวบ้านที่ทั้งรู้หนังสือและไม่รู้หนังสือได้ฟัง จึง
เป็นการใช้วรรณกรรมที่มีการบันทึกไว้เพ่ือสร้างการรับรู้จากชาวบ้าน (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2566) การเล่า
พุทธประวัติแบบนี้จึงเป็นการเสนอให้เห็นลักษณะที่สอดรับกับการเข้าใจของบุคคลที่เป็นต้นแบบการ
ดำเนินชีวิต บุคคลที่เป็นต้นแบบนี้จึงเป็นการเสนอถึงการเล่าแบบนิทานที่ตัวละครเอกจะต้องประสบ
ปัญหาในการดำเนินชีวิตเป็นส่วนใหญ่จึงพบวิธีการเล่านี้ในแง่ของเรื่องเล่าที่มีปาฏิหาริย์ และการบรรลุ
เป้าหมาย ก่อนจะจบเรื่องนี้ด้วยความสุขสมหวังของทุกคนที่มาพบเจอกับพระพุทธเจ้า 
 
บทสรุป 
 การเล่าพุทธประวัตินั้นมีปรากฏทางเนื้อหาที่โยงกับปาฏิหาริย์ เน้นประวัติศาสตร์ และเน้น
การปฏิบัติธรรม ทั้ ง 3 แบบนี้ต่างเป็นการระบุถึงเนื้อหาที่กล่าวถึงพระพุทธเจ้าว่ามีที่มาทาง
ประวัติศาสตร์เกี่ยวข้องหรือสัมพันธ์กับความเชื่อในยุคสมัยเดียวกันโดยเฉพาะเรื่องการกำเนิดมนุษย์
และความเป็นใหญ่ของพระราชาที่มาจากความเชื่อเรื่องเทพ อีกทั้งยังมีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับวิธีการ
ปฏิบัติตนที่แตกต่างจากบุคคลสามัญทั่วไปอันแสดงให้เห็นความเป็นเลิศเหนือกว่าเทพหรือศาสดาอ่ืนๆ 
ในยุคสมัยนั้น จนกระทั่งเกิดวิธีปฏิบัติเพ่ือพ้นทุกข์เป็นคำสอนสำคัญที่นำไปสู่การปฏิบัติตามของเหล่า
สาวก  

ส่วนวิธีการเล่าเรื่องนั้นผสมกันระหว่างการเล่าแบบพุทธกาลและหลังพุทธกาลที่เน้นไปที่
หลักการปฏิบัติตนในพระชาตินั้นๆ รวมถึงที่มาที่ไปของพระพุทธเจ้า การเวียนว่ายตายเกิดจากการ
เป็นพระโพธิสัตว์ที่บำเพ็ญตนตามหลักธรรมที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับบุคคลต่างๆ  ในอดีต จน
กลายเป็นที่มาของการผูกโยงกันระหว่างเรื่องเล่าที่เป็นนิทานพ้ืนบ้านเข้ากับพุทธประวัติในบางยุคบาง
สมัยอีกด้วย 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระมหาณัฐวุฒิ สงวนงาม และเกษรินบุตรา. (2563). มโนทัศน์เรื่องแม่มดในเรื่องเล่าศาสนา. 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 3(2), หน้า -24. 
พุทธทาสภิกขุ. 2549. พุทธประวัติ จากพระโอษฐ์. พิมพ์ครั้งที ่15. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 



229 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เสฐียร พันธรังษ.ี 2554. พุทธประวัติ มหายาน. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 
สุจิตต์ วงษ์เทศ. 2566. อำนาจของภาษาและวรรณกรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพพ์นาตา 

แฮก. 
ศิราพร ณ ถลาง. 2548. ทฤษฎีคติชนวิทยา: วิธีวิทยาในการวิเคราะห์ตำนาน-นิทานพ้ืนบ้าน.  

กรุงเทพมหานคร: โครงการเผยแพร่ผลงานทางวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์ 
มหาวิทยาลัย. 

ศิริศักดิ ์อภิศักดิ์มนตรี, พระครูประวิตวรานุยุต และพระครูพิพิธสุตาทร. 2561. พัฒนาการ 
วรรณกรรมพุทธประวัติ. วารสารปาริชาต มหาวิทยาลัยทักษิณ, 31(2), หน้า 189-213. 

Frank E. Reynolds. (2002). “Rebirth Traditions and the Lineages of Gotama: A Story in  
Theravada Buddhology”. Sacred Biography in the Buddhist Traditions of  
South and Southeast Asia. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers. 

T.W.Rhys Davids. (1997). Buddhist India. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers. 
 
 

 



230  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

พหุปัญญา: แนวทางพัฒนาการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม ่
Multiple Intelligences: A Guideline for Developing the Learning  

of the New Generation 
 
 

1พระปลัดสมพร  กิตติโสภโณ 2เพ็ญพรรณ เฟื่องฟูลอย 3พระครูภาวนาวรานุรักษ์ 
 1Phrapalad Somporn Kittisobhano 2Penphan Fuangfooloy 3Phrakhru havanavaranurak 

12วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
12Suphanburi-Srisuvarnabhumi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

3นักวิชาการอิสระ 3Independent Scholar 
1Corresponding author, E-mail: penphanfuang@gmail.com 

 
Received November 9, 2023; Revised November 25, 2023; Accepted: December 15, 2023 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาความหมายและลักษณะของปัญญาที่ปรากฏในคัมภีร์
พระไตรปิฎก ร่วมกับแนวคิดของนักการศึกษาทางตะวันตก 2) วิเคราะห์ให้เห็นถึงแนวทางหรือวิธีใน
การสอนที่เหมาะสมกับการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม่ โดยเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร จากการศึกษาพบว่า 
พหุปัญญาคือ กลยุทธ์การสอนหรือวิธีการสอนสำหรับคนรุ่นใหมแ่ตกต่างจากแบบเดิม และต้องรองรับ
นักเรียนในระดับความสามารถที่แตกต่างกัน การเพ่ิมขีดความสามารถแก่นักเรียนในการเรียน ผ่าน
รูปแบบของพหุปัญญาจะส่งเสริมการทำงานร่วมกันในชั้นเรียน จากปัจจัยในการพัฒนาปัญญา ที่
นอกเหนือจากการฝึกฝนทั้งสองประการ คือ 1) ปัญญาที่ได้มาจากสถาพทางชีววิทยาของบุคคล หรือ
พันธุกรรม 2) ปัญญาที่ได้มาจากสภาพแวดล้อม  และที่สำคัญปัญญาเป็นเครื่องมือจำเป็นที่ใช้ในทุก
กระบวนการของการดำเนินชีวิตตั้งแต่เกิดจนตายและเป็นเครื่องมือสูงสุดในการบรรลุเป้าหมายคือ  
การเป็นผู้รู้แบบถาวร 
คำสำคัญ: พหุปัญญา; การเรียนรู้; คนรุ่นใหม่ 
 
Abstract 

This article aims: 1) to study the meaning and characteristics of wisdom as 
presented in the Buddhist Tipiṭaka along with the perspectives of Western scholars, 
and 2) to analyze suitable teaching approaches for the learning of the new 
generation. The research is conducted through document analysis. From the study, it 
was found that pedagogy, or teaching strategies for the new generation, differs from 
traditional methods and thereby must accommodate students with varying abilities. 
Enhancing students' learning abilities through the application of pedagogy fosters 
collaborative work in the classroom. Factors contributing to intellectual 



231 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
development, beyond training in both biological and environmental aspects, include 
1) intelligence derived from an individual's biological or genetic makeup, and 2) 
intelligence acquired from the environment. Crucially, wisdom is an essential tool 
used in all life processes from birth to death and is the highest instrument in 
achieving the ultimate goal of becoming a perpetual learner. 
Keyword: multiple intelligence; learning; new generation 
 
บทนำ  

ปัญญาในพระไตรปิฎก หมายถึง ความรู้ กิริยาที่รู้ ความรู้ทั่ว รู้ซึ้ง รู้ในสิ่งที่ควรรู้ รู้ที่จะจัดแจง 
จัดสรร จัดการ ความรอบรู้ในกองสังขาร การมองเห็นตามสภาพความเป็นจริง ปัญญาจำแนกไว้หลาย
ประเภท เช่น ปัญญามี 2 ประเภท ได้แก่ โลกียปัญญาและโลกุตตรปัญญา ปัญญามี 3 ประเภท ได้แก่ 
สุตมยปัญญา คือ ปัญญาที่ได้จากการฟังผู้อ่ืน จินตามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการความคิด
ของตนเอง และภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาที่อัปปนาสมาธิอันสำเร็จด้วยอำนาจภาวนา และปัญญาที่
รู้แจ้งอริยสัจ 4 ได้แก่ ปัญญาที่เข้าไปรู้ในทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค ซึ่งปัญญาที่มีลักษณะรู้แจ้ง
สภาพธรรมนี้ มีการกำจัดความมืดมนอยู่เป็นกิจ มีความไม่หลงจากความเป็นจริง เป็นผล และมีสมาธิ 
เป็นเหตุใกล้ (พระมหาสมัย ปิยวณฺโณ (แจ่มจำรัส) : 2565) 

การที่เราจะกล่าวว่าเด็กคนหนึ่งฉลาด หรือมีความสามารถมากน้อยเพียงใด ถ้าเรานำระดับ
สติปัญญาหรือ ไอคิว ที่ใช้กันอยู่ในปัจจุบันมาเป็นมาตรวัด ก็อาจได้ผลเพียงส่วนเดียว เพราะว่าวัดได้
เพียงเรื่องของภาษา ตรรกศาสตร์ คณิตศาสตร์ และมิติสัมพันธ์เพียงบางส่วนเท่านั้น ยังมี
ความสามารถอีกหลายด้านที่แบบทดสอบในปัจจุบันไม่สามารถวัดได้ครอบคลุมถึง เช่น เรื่องของ
ความสามารถทางดนตรี ความสามารถทางกีฬา และความสามารถทางศิลปะ เป็นต้น 

ศาสตราจารย์โฮวาร์ด การ์ดเนอร์ (Howard Gardner) นักจิตวิทยา มหาวิทยาลัยฮาวาร์ด 
เป็นผู้หนึ่งที่พยายามอธิบายให้เห็นถึงความสามารถที่หลากหลาย โดยคิดเป็น “ ทฤษฎีพหุปัญญา ” 
(Theory of Multiple Intelligences) เสนอแนวคิดว่า สติปัญญาของมนุษย์มีหลายด้านที่มี
ความสำคัญเท่าเทียมกัน ขึ้นอยู่กับว่าใครจะโดดเด่นในด้านไหนบ้าง แล้วแต่ละด้านผสมผสานกัน 
แสดงออกมาเป็นความสามารถในเรื่องใด เป็นลักษณะเฉพาะตัวของแต่ละคนไป 

การพัฒนาการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม่มีลักษณะของความหลากหลายตามความสามารถอันมา
จากทักษะชีวิตหรือความเข้าใจโลกท่ีต่างกัน ในพระพุทธศาสนาก็มองว่าการพัฒนาคนนั้นบางครั้งก็ให้
คนได้รู้ผ่านการฟัง การคิด การภาวนา บางคนก็เรียนรู้ผ่านการฟัง ดังข้อที่พระสารีบุตรกล่าวถึงการที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมนั้น ไม่ว่าจะย่อหรือพิสดาล ก็จะมีผู้รู้ทั่วถึงธรรมนั้นได้ ไม่มากก็น้อย 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 33 หน้า 185, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) ขณะเดียวกันก็ยังมีคนอีกจำนวนหนึ่งที่อาศัยการปฏิบัติในการสร้างปัญญา อย่างพระจูฬปันถก
เถระที่ไม่ได้เน้นการฟังแต่เป็นการลงมือปฏิบัติด้วยการให้ท่านใช้มือทั้ง 2 จับผ้าผืนนั้นแล้วระลึกถึง
ดอกบัว จิตของท่านก็น้อมไปในดอกบัวนั้นข้าพเจ้าจึงได้บรรลุอรหัตตผล (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
32 ข้อ 52 น. 109, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) วิธีการเข้าใจกระบวนการนี้จึง
นำไปสู่การเข้าใจว่าการเรียนรู้และพัฒนาคน และการพัฒนาคนรุ่นใหม่มาจากการเข้าใจฐานของ



232  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
แนวคิดของคนที่มีความหลากหลายและสอดคล้องกับการเรียนรู้ในสังคมพหุวัฒนธรรมที่ต้องการเสนอ
ให้เห็นกระบวนการปรับตัวเข้ากับสังคมและการเรียนรู้ให้เกิดผลประโยชน์แก่การอยู่ร่วมกัน (ภัสสรา 
มณฑนาธรรม: 2565) จากข้อมูลดังกล่าวนี้ บทความนี้จึงต้องการนำเสนอความหมายและลักษณะของ
ปัญญาที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก ร่วมกับแนวคิดของนักการศึกษาทางตะวันตก และวิเคราะห์ให้
เห็นถึงแนวทางหรือกลวิธีในการสอนที่เหมาะสมกับการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม่ต่อไป 

 
แนวคิดเรื่องพหุปัญญา  

แนวคิดเรื่องพหุปัญญานั้นมีการศึกษาและอธิบายทางทฤษฎี ดังต่อไปนี้ 
1. ทฤษฎีพหุปัญญา ดร.โฮเวิร์ด การ์ดเนอร์ ได้นำเสนอทฤษฎีพหุปัญญาในปี ค.ศ.1983 โดย

จำแนกประเภทปัญญาของมนุษย์ออกเป็น 7  ด้าน ประกอบด้วย 1) ด้านภาษา (Verbal/Linguistic) 
2) ด้านการใช้เหตุผลและคณิตศาสตร์ (Logical/Mathematical) 3) ด้านดนตรี (Musical) 4) ด้าน
สรีระและการเคลื่อนไหว (Bodily/Kinesthetic) 5) ด้านมิติและความสัมพันธ์ (Visual Spatial) 6) 
ด้านการเข้าใจตัวเอง (Intrapersonal) 7) ด้านมนุษย์สัมพันธ์ (Interpersonal) สำหรับสองประเภท
หลังนี้เขาจัดเป็นด้านความสัมพันธ์ของมนุษย์ (Personal intelligences) (Gardner, H., 1999) และ
การ์ดเนอร์ได้แบ่งกลุ่มของปัญญาเบื้องต้นนี้ออกเป็น 3 กลุ่ม คือกลุ่มที่ 1 กลุ่มคณิตศาสตร์ และ
ตรรกะ กลุ่มที่ 2 กลุ่มดนตรี ภาษาและการเคลื่อนไหว กลุ่มที่ 3 กลุ่มความฉลาดในการเข้าใจตนเอง
และผู้อ่ืน (Gardner, H., 1993) ต่อมาในปี ค.ศ. 1997 เขาได้เพ่ิมประเภทขของเชาว์ปัญญาขึ้นอีก
หนึ่งอย่าง คือ 8) ด้านธรรมชาติ (Naturalist) (Gardner, H.: 1999) และหลังจากนั่นในปี ค.ศ. 1999 
เขาได้เสนอ 9) ด้านการดำรงชีวิตและความคิดใคร่ครวญ (Existential Intelligence)  

แนวคิดเรื่องความรู้ที่ติดตัวมาแต่กำเนิดโดยธรรมชาติ นอม ชอมสกี้ (Noam Chomsky) ได้
เสนอแนวคิดว่า “เด็กที่เกิดมาจะต้องมีความรู้ที่ติดตัวมาแต่กำเนิดโดยธรรมชาติ กฎและรูปแบบของ
ภาษาจะติดตัวมากับการกำเนิดของทารกเป็นข้อสมมติฐานที่พิเศษเฉพาะเกี่ยวกับการถอดรหัสการพูด
ออกมาเป็นภาษาอย่างเป็นธรรมชาติของพวกเขา” (N.Chomsky, 1980) จากนั้นจึงมีการเสนอกลวิธี
การสอนและการเรียนที่แตกต่าง โบแร็ค เจนนีเฟอร์ ได้นำเสนอแนวคิดจากผลการศึกษา เรื่องกลวิธี
การสอนและการเรียนที่แตกต่างจากแบบดั้งเดิมสามารถรองรับนักเรียนในระดับความสามารถที่
แตกต่างกัน ซึ่งรวมไปด้วยผู้เรียนที่ไม่สามารถเรียนด้วยวิธีการตามปกติ การเพ่ิมขีดความสามารถแก่
นักเรียนในการเรียนโดยผ่านรูปแบบของพหุปัญญาจะส่งเสริมการทำงานร่วมกันในชั้นเรียนและ
นักเรียนแต่ละคนจะมีความรู้สึกแบบสบายๆในการร่วมทดลองกัน (Borek Jennifer, 2003) 
 การ์ดเนอร์ ได้อ้างอิงถึงกฎเกณฑ์ที่สนับสนุนแนวคิดเขานี้เรียกว่า “สัญญาณ หรือ การ
พิจารณา” (signs or considerations) เพ่ือที่กำหนดหลักเกณฑ์สำคัญที่จะนำไปสู่การมีปัญญา 
(Gardner,H., 1999)  ซึ่งมีดังนี้ 

1) ศักยภาพทางปัญญาแต่ละด้านจะถูกแยกอยู่ในแต่ส่วนของสมอง (Potentialisolation by 
brain damage) จากหลักฐานของอุบัติเหตุที่ทำลายสมอง ศักยภาพทางปัญญาจะสูญเสียเฉพาะสมอง
ส่วนที่เป็นศูนย์การทำงานของปัญญานั้นเท่านั้น 



233 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
2) อัจฉริยะปัญญาอ่อน (Idiot savantsor Savant syndrome), อัจฉริยะ (Prodigies และ

ลักษณะเด่นเฉพาะตัวของบุคคลที่ถูกยอมรับว่าเป็นความสามารถพิเศษ (special abilties) เป็นสิ่งที่
สนับสนุนภาวะของปัญญา 

3) ภาวการณ์มีปัญญาต้องมีการกระทำหรือการแสดงถึงความสามารถที่สามารถชี้วัด
คุณสมบัติพิเศษได้ (An identifiable core operation or set of operations) 

4) มีประวัติพัฒนาการอย่างโดดเด่นเป็นพิเศษโดยผ่านช่วงเวลาของการเรียนรู้ปกติ ซึ่งแสดง
ออกมาให้เห็นว่าเป็นผู้มีความสามารถพิเศษ 

5) มีประวัติการพัฒนาการที่น่าเชื่อถือ (An evolutionary history and evolutionary 
plausibility) เช่น ประวัติในเรื่องคุณค่าของชีวิตของผู้มีปัญญาความสามารถพิเศษนั้น 

6 ) ถู ก ส นั บ ส นุ น จ าก แบ บ ท ด ส อบ ท างจิ ต วิ ท ย า  (Support form experimental 
psychological tasks) เช่น ความสามารถในการปรับจากทักษะที่มีอยู่เดิมไปสู่การแก้ปัญหาในเรื่อง
ใหม่ ๆ หรือเรื่องที่เกี่ยวกับปัญญาด้านอ่ืน หรือเข้าไปเกี่ยวข้องในในปัญหาช่วยแยกแยะปัญญาแต่ละ
ประเภท 

7) ถูกยอมรับโดยค้นหาจากผลการวัดทางจิตวิทยา (Support from psychometric 
findings) ซึ่งถูกใช้เพ่ือสนับสนุนการมีอยู่ของพหุปัญญาในตัวบุคคล 

8) มีความสามารถที่รวดเร็วในการถอดรหัสระบบสัญลักษณ์(Susceptibility to encoding 
in a symbol system) เช่น ในก้านของภาษา โน้ตดนตรี หรือภาพต่าง ฯลฯ 

ในการอภิปรายทฤษฎีของ การ์ดเนอร์ ส่วนต่างๆ สมอง คือ หัวข้อที่สำคัญที่ถูกอ้างอิงถึง
บ่อยครั้ง ซึ่งมีรายละเอียดที่สรุปได้ดังนี้ 

1) กลีบบสมองส่วนหน้าผาก (prefrontal cortex) คือส่วนของด้านหน้าของกลีบสมองจะอยู่
หลังกะโหลกหน้าผาก กลีบสมองส่วนนี้จะกระทำการเกี่ยวกับ การวางแผน การแก้ปัญหา การคิดใน
ระดับสูง ซึ่งภาพลักษณ์ หรือบุคลิกภาพของบุคคลจะถูกบรรจุอยู่ในส่วนนี้ 

2) กลีบสมองการเคลื่อนไหวส่วนหน้า (motor cortex) กลีบสมองส่วนนี้จะอยู่ระหว่างกลีบ
สมองส่วนข้างกับกลีบสมองส่วนหน้า โดยจะวางทอดข้ามส่วนบนสุดของสมองจากหูข้างหนึ่งถึงหูอีก
ข้างหนึ่ง ส่วนนี้จะควบคุมกิจกรรมการเคลื่อนไหวของร่างกาย 

3) กลีบสมองส่วนขมับ (Temporal lobe) จะอยู่ในตำแหน่งเหนือหู ซึ่งจะเกี่ยวข้องกับ เสียง 
เพลง การจดจำรูปลักษณ์เช่น ใบหน้า หรือวัตถุสิ่งของ เป็นศูนย์ของการพูดในสมองซึ่งส่วนใหญ่จะอยู่
ด้านซ้ายของสมอง 

4) กลีบสมองส่วนข้าง (Parietal lobe) จะอยู่ในตำแหน่งใกล้ส่วนบนสุดของสมอง จะมี
หน้าที่หลักเกี่ยวกับ มิติสัมพันธ์ ประมวลผลและที่ว่าง การคำนวณ การจดจำ และประมวลข้อมูล
ความรู้สึกต่าง ๆ 

5) กลีบสมองส่วนท้ายทอย (Occipital lobe) เป็นศูนย์กลางของกระบวนการมองเห็นรับ
ความรู้สึกเก่ียวกับการมองเห็น หากสมองส่วนนี้เสื่อมลงจะทำให้เกิดภาพหลอน 

6) สมองส่วนท้าย (Cerebellum) จะอยู่ในตำแหน่งด้านขวาหลังก้านสมอง (Brainstem) 
สมองส่วนนี้จะมีบทบาทที่สำคัญคือ ควบคุมท่าทาง การทรงตัว ความสมดุล และการกระทำกิจกรรม
ต่าง ๆ ที่เป็นนิสัย หรือการกระทำท่ีปราศจากการใช้ความตั้งใจ หรือสมาธิเช่นการปั่นจักรยาน 



234  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
7) ผู้รักษาประตู หรือก้านสมอง (The gatekeeper or Brainstem) เป็นส่วนของสมองที่

ถ่ายทอดข้อมูลเข้าและออกจากสมอง เส้นประสาทส่วนใหญ่ของร่างการจะไปสิ้นสุดทีสมองโดยผ่าน
ก้านสมอง ส่วนนี้เป็นส่วนที่สำคัญอย่างยิ่งของชีวิตและร่างกายเช่น การเฝ้าระวังการเต้นของหัวใจ 
และการหายใจจะถูกสังเกตและตรวจจับที่นี่ 

การศึกษาของการ์เนอร์ไม่เพียงแต่การพัฒนาทางด้านทฤษฎีพหุปัญญาของเขา แต่ยังมุ่งเน้น
ไปที่การทดลองทางจิตวิทยา และขอบเขตของการนำไปปรับใช้ในชีวิตจริง ซึ่งในความเห็นของเขา
ปัญญาคือ การแก้ไขปัญญา และการสร้างประโยชน์ เขาได้ทำรายละเอียดการศึกษา ในผลกระทบที่มี
ต่อบุคคลที่มาจากทั้งทางด้านพันธุกรรม และเงื่อนไขทางสิ่งแวดล้อม และข้อมูลทางปัญญาของบุคคล 
(Teele,S., 1995) การ์ดเนอร์ ได้ให้ความสำคัญเกี่ยวกับการได้มาของปัญญาตามทฤษฎีพหุปัญญาของ
เขาว่าทุกปัญญาสามารถฝึกฝนได้ และในการพัฒนาปัญญานั้นมี 3 ปัจจัยด้วยกันซึ่งการ์ดเนอร์ ได้
อธิบายไว้ว่าปัญญาจะพัฒนาได้หรือไม่ข้ึนอยู่กับเหตุปัจจัยดังนี้ 

1) สภาพทางชีววิทยาของบุคคล อันได้แก่ กรรมพันธุ์ หรือการกระทบกระเทือนของสมอง
ก่อนการตั้งครรภ์ ระหว่างตั้งครรภ์ และเมื่อเกิดแล้ว 

2) ประวัติชีวิตของแต่ละคน อันได้แก่ ประสบการณ์ที่มีกับพ่อแม่ ครู พี่น้อง และเพ่ือนฝูง ซึ่ง
อาจจะเป็นประสบการณ์ที่ช่วยพัฒนาปัญญา หรือทำให้การพัฒนาปัญญาชะงักงัน 

3) พ้ืนฐานทางประวัติและวัฒนธรรม[ภูมิหลัง] ตลอดจนเวลาและสถานที่เกิดและเติบโต จะมี
ส่วนสำคัญในการส่งเสริมปัญญาบางด้านและไม่ส่งเสริมปัญญาบางด้าน 

จากปัจจัยในการพัฒนาปัญญาทั้งสามข้อนี้ สามารถเทียบเคียงได้กับการได้มาของปัญญาที่
นอกเหนือจากการฝึกฝน ซึ่งสามารถแยกออกเป็นหลักใหญ่ได้สองประการคือ 1) ปัญญาที่ได้มาจาก
สภาพทางชีววิทยาของบุคคล หรือพันธุกรรม 2) ปัญญาที่ได้มาจากสภาพแวดล้อม 

2. แนวคิดพหุปัญญาในพระพุทธศาสนา ปัญญาในทางพระพุทธศาสนา คือ การรอบรู้หรือ
หยั่งรู้ เกิดขึ้นได้ 3 ทาง ได้แก่ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และภาวนามยปัญญา (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 305 หน้า 271, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ปัญญาแต่
ละทางมีการเกิดข้ึนคือ 

2.1 สุตมยปัญญา งานทั้งหลายที่ต้องจัดการด้วยปัญญา ในศิลปะวิชาทั้งหลาย ที่ต้องจัดการ
ด้วยปัญญา บุคคลได้ฟังจากผู้ อ่ืนได้รู้ว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ได้ความสามารถ 
ความคิดอ่าน ความพอใจ ความกระจ่าง ความเพ่งพินิจ และได้ปัญญาที่สามารถไตร่ตรองสภาวธรรม
อันเหมาะสม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 35 ข้อ 768 หน้า 504, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

2.2 จินตามยปัญญา งานทั้งหลายที่ต้องจัดการด้วยปัญญา ในศิลปะในวิชาทั้งหลายที่ต้อง
จัดการด้วยปัญญา บุคคลมิได้ฟังจากผู้อ่ืนได้ iรู้ว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณไม่เที่ยง ได้
ความสามารถ ความคิดอ่าน ความพอใจ ความกระจ่าง ความเพ่งพินิจ และได้ปัญญาที่สามารถ
ไตร่ตรองสภาวธรรมอันเหมาะสม (อภิ.วิ. (ไทย) 35/768/503มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  



235 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
2.3 ภาวนามยปัญญา เป็นปัญญาเกิดจากการประกอบกระทำ เกิดจากการทำให้ มีข้ึนเป็นขึ้น 

การทำให้เกิดข้ึน เจริญขึ้น การบำเพ็ญ การพัฒนา การฝึกอบรมหรือการเจริญขึ้น การกระทำหรือการ
ปฏิบัติเช่นนี้เรียกว่า ภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546)  

สรุปแนวคิดเรื่องทฤษฎีพหุปัญญาในทางพระพุทธศาสนานี้ เป็นเครื่องมือในการสร้างปัญญา
ด้วยกระบวนการพัฒนาการรับรู้หรือการหยั่งรู้ ด้วยหนทางแห่งการเกิดทั้ง 3 ทาง คือ สุตมยปัญญา 
จินตามยปัญญา และภาวนามยปัญญา ทีจ่ะพัฒนาบุคคลให้มีปัญญาและใช้ปัญญาได้อย่างสมบูรณ์ 

3. แนวคิดเรื่องพหุปัญญากับการพัฒนาการเรียนรู้ของคนรุ่นใหม่ การ์ดเนอร์ได้ให้การ
ยอมรับในการได้มาของปัญญาตามทฤษฎีพหุปัญญาของเขา ในประการแรกได้มาจากพันธุกรรม ซึ่ง
เป็นการได้มาเองนอกเหนือจากการฝึกฝนถือว่าเป็นพรสวรรค์ “การ์ดเนอร์เชื่อว่าพหุปัญญามีอยู่ในทุก
บุคคล แม้ว่าลักษณะเด่นของปัญญาบางประเภทจะเป็นผลมาจากปัจจัยทางพันธุกรรม”  (Gardner, 
H., 2000) 

ผู้ให้หลักการเกี่ยวกับการได้มาของปัญญาที่นอกเหนือจากการฝึกฝนนี้ได้ดี และโน้มน้าวได้
อย่างน่าเชื่อถือที่สุดคือ นอม ชอมสกี้ (Noam Chomsky) เขาได้อ้างว่า  “เด็กที่เกิดมาจะต้องมี
ความรู้ที่ติดตัวมาแต่กำเนิดโดยธรรมชาติ กฎและรูปแบบของภาษาจะติดตัวมากับการกำเนิดของ
ทารกเป็นข้อสมมติฐานที่พิเศษเฉพาะเกี่ยวกับการถอดรหัสการพูดออกมาเป็นภาษาอย่างเป็น
ธรรมชาติของพวกเขา” สอดคล้องกับการศึกษาของ การ์ดเนอร์ที่พบว่าสมองมนุษย์มีศักยภาพในการ
เรียนรู้สูงสุดอย่างน่าอัศจรรย์และมีความพร้อมที่จะเรียนรู้ตั้งแต่เกิด ซึ่งความฉลาดที่สร้ างขึ้นนั้นมา
จากประสบการณ์ที่ได้รับ โดยมีการเรียนรู้และพัฒนาผ่านกลไกการทำงานที่สำคัญ ทางสมองและ
ร่างกาย การทำซ้ำจนเกิดเป็นทักษะ ความรู้สึกและอารมณ์การเชื่อมโยงกับประสบการณ์เดิมประสาท
สัมผัสและสัญชาติญาณ จากกระบวนการเรียนรู้โดยผ่านประสบการณ์นี้ ทำให้บุคคลได้ พัฒนาความ
สามรถและความฉลาด ตามแต่ละลักษณะปัจเจกบุคคลที่ได้ผ่านประสบการณ์หลากหลายที่ไม่
เหมือนกัน 

จากหลักการของพหุปัญญา ตามที่กล่าวไว้ในเบื้องต้นจะเห็นว่า ระบบประสาททางสมอง คือ
พ้ืนฐานหลักของการมีพหุปัญญา เพราะพหุปัญญาแต่ละด้านจะมีการทำงานในพ้ืนที่ของสมองที่
ต่างกัน ในเรื่องพหุปัญญาที่ได้มาจากสิ่งแวดล้อมรอบตัว จะเห็นว่าหนึ่งในสองปัจจัยหลักในการพัฒนา
พหุปัญญา ที่เป็นตัวกีดกั้นพหุปัญญานั้นก็คือ “ประสบการณ์ฉุดรั้ง” (Paralyzing experiences) 
ประสบการณ์ฉุดรั้งจะทำให้ปัญญาถูกปิดตัวลง (Shut down) เช่นนักเรียนแสดงงานศิลปะของเขา 
และถูกเย้ยหยันจากครูต่อหน้าเพ่ือนร่วมห้อง สิ่งนี้จะเป็นการสร้างประสบการณ์ฉุดรั้งปัญญา โดย
ส่วนมากจะเป็นเรื่องเกี่ยวกับ อารมณ์ทางด้านลบ เช่น การอับอาย ความรู้สึกผิด กลัวโกรธ สิ่งเหล่านี้
จะเป็นตัวกีดกั้น การพัฒนาและการเติบโตของปัญญาในบุคคล  จากปัจจัยหลายอย่างดังกล่าวข้างต้น
จะเห็นได้ว่าอุปสรรคของการพัฒนาพหุปัญญา ประกอบด้วย 

1. พ้ืนฐานของระบบประสาททางสมองซึ่งระบบสมองในแต่ละส่วนเป็นตัวบงการทำงานของ
พหุปัญญาในแต่ละด้าน หากเกิดความบกพร่องของสมองในส่วนใด พหุปัญญาที่เกี่ยวข้องกับสมอง
ส่วนนั้นก็จะบกพร่องหรือหยุดชะงักตาม 

2. ประสบการณ์ฉุดรั้ง (Paralyzing Experiences) ก็คือประสบการณ์ต่างๆ ที่มาจาก
สิ่งแวดล้อมที่ปัจเจกบุคคลได้สัมผัสพบเจอ และเกิดผลกระทบทางจิตใจเป็นความรู้สึกทางด้านลบเช่น 



236  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
การอับอาย ความรู้สึกผิด กลัว โกรธ สูญเสีย ผิดหวัง ฯลฯซึ่งความรู้สึกลบเหล่านี้มีสาเหตุมาจากความ
เกี่ยวพันกับพหุปัญญาในด้านนั้นทำให้จิตใจ อารมณ์ และความรู้สึกของบุคคลมีการต่อต้านต่อพหุ
ปัญญาด้านนั้น ๆ  

พหุปัญญานั้นให้ประโยชน์มากมาย จากการศึกษาการ์ดเนอร์ได้อิทธิพลต่อการเรียนการสอน
ของครู ซึ่งมีหลากหลายวิธีที่แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจต่อผู้เรียน และสิ่งที่สำคัญคือการวางแผนการ
หลักสูตรการสอนต้องรวบรวมปัญญาในทุกด้านเพื่อที่จะครอบคลุมความสามารถเบื้องต้นของนักเรียน
ทั้งหมดเพ่ือนักเรียนจะได้รับสิ่งที่ดีที่สุดสำหรับการเรียนของเขา การเข้าใจเกี่ยวกับทฤษฎีพหุปัญญา
ของการ์ดเนอร์จะทำให้ครูผู้สอนสามารถส่งเสริมและเน้นในส่วนที่สำคัญให้เหมาะสมกับนักเรียนนั้น ๆ 
ในการสอนระยะยาว ด้วยการสนับสนุนการพัฒนาทักษะของนักเรียนด้วยวิธีใหม่  ๆ อย่างสร้างสรรค์ 
ซึ่งจะไม่ดูแต่เพียงปัญญาที่แตกต่างกันของนักเรียน แต่ต้องรู้ว่าจะสอนเขาอย่างไร ครูควรใช้บทเรียน
ให้เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพ เพ่ือให้ผู้เรียนทั้งหมดได้แสดงในสิ่ งที่พวกเขารู้ ซึ่งจะแตกต่างจาก
การเรียนการสอนในแบบเดิม ๆ ที่ให้ความสำคัญเพียงแต่ผู้ที่อ่านและเขียนเก่งเท่านั้น 

โบแร็ค เจนนีเฟอร์ นำเสนอประโยชน์ของการใช้รูปแบบของพหุปัญญาในโรงเรียน ด้วยกลวิธี
การสอนและการเรียนที่แตกต่างจากแบบดั้งเดิมสามารถรองรับนักเรียนในระดับความสามารถที่
แตกต่างกัน ซึ่งรวมไปด้วยผู้เรียนที่ไม่สามารถเรียนด้วยวิธีการตามปกติ การเพ่ิมขีดความสามารถแก่
นักเรียนในการเรียนโดยผ่านรูปแบบของพหุปัญญา ดังนี้ 

1. จากผลการศึกษาได้แสดงให้เห็นว่านักเรียนจำนวนมากที่มีคะแนนต่ำจากการทดสอบ
แบบเดิม แต่กลับมีคะแนนดีเมื่อพวกเขาเรียนและทำกิจกรรมเก่ียวกับ ศิลปะ การกีฬา และดนตรี 

2. ผู้เรียนจะได้รับโอกาสสำหรับการเรียนในรูปแบบแท้จริงที่น่าเชื่อถือ ซึ่งมีพ้ืนฐานมาจาก
ความต้องการ ความสนใจ และพรสวรรค์ที่มีมาแต่เดิมของนักเรียนเอง ห้องเรียนพหุปัญญาจะ
ปฏิบัติการอย่างแท้จริงดั่งโลกแห่งความเป็นจริง ทำให้นักเรียนมีความกระตือรือร้นและมีส่วนร่วมกับ
ผู้เรียนอื่นมากขึ้น ผู้เขียนและผู้บรรยายในหนังสือทุกคนล้วนเป็นผู้สร้างสรรค์ท่ีมีคุณค่าอย่างแท้จริง 

3. การมีส่วนร่วมของพ่อแม่ และสังคมในโรงเรียนจะเพ่ิมขึ้น สิ่งนี้สามารถเห็นได้เมื่อนักเรียน
แสดงผลงานของเขาก่อนที่จะนำออกสู่ผู้ชม กิจกรรมเรียนรู้ที่เกี่ยวกับการฝึกหัดหรือฝึกงานจะนำผู้คน
ในสังคมเข้าสู่กระบวนการเรียนการสอน 

4. นักเรียนจะมีความสามารถที่จะแสดงผลงาน และแบ่งฝันผลงานที่เป็นจุดเด่นของเขา การ
สร้างจุดเด่นจะทำให้นักเรียนเกิดแรงบันดาลใจที่จะเป็นผู้เชี่ยวชาญ (Specialist) ในด้านนั้นๆ ซึ่งจะ
เป็นการเพ่ิมความม่ันใจในตนเองของนักเรียนได้ดีขึ้น 

5. เมื่อครูสอนเพ่ือให้เข้าใจ นักเรียนจะสามารถสะสมประสบการณ์ในเชิงบวก และจะสะสม
ความสามารถที่ใช้สำหรับแก้ปัญหาในชีวิตได้ดีขึ้น 

ผลจากการศึกษายืนยันว่ามีผลดีมากมาย สำหรับการนำทฤษฎีพหุปัญญาไปใช้ในห้องเรียน 
กรีน ฮอว์ค ได้กล่าวถึงประโยชน์ของทฤษฎีพหุปัญญา ที่สำคัญไว้ 5 ประการ (Greenhawk, J., 
1997) ดังนี้  

1. ช่วยให้นักเรียนเข้าใจความสามารถของตนเองและของผู้อื่น 
2. ทำให้นักเรียนใช้ลักษณะด้านเด่นของตน เพ่ือเสริมในด้านที่ด้อยกว่า 
3. ทำให้นักเรียนมีความม่ันใจ ซึ่งจะช่วยให้นักเรียนกล้าทำงานที่ยากกว่าเดิม 



237 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
4. ช่วยให้เรียนได้ดีข้ึน เพระจะจดจำอย่างไม่ลืมในบทเรียนที่ตนชอบ  
5. ช่วยในการประเมินทักษะพ้ืนฐานและระดับของนักเรียนได้อย่างแม่นยำ  
อย่างไรก็ตาม การพัฒนาปัญญาในทางพระพุทธศาสนา เป็นการรอบรู้หรือหยั่งรู้ ซึ่งจะ

เกิดขึ้นได้ 3 ทาง ได้แก่ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และภาวนามยปัญญา ถือเป็นองค์ประกอบ
สำคัญต่อพัฒนาการด้านสติปัญญา อันเป็นความสามารถของบุคคลในการทำกิจกรรมต่าง ๆ ด้วยการ
ใช้สมองในการคิด ใคร่ครวญ เพ่ือบรรลุเป้าหมายตามที่ต้องการ เช่น กระกระตุ้นด้วยการสร้าง
แรงจูงใจ การให้รางวัล หรือของขวัญ ประการต่อมาอาจจะต้องใช้กระบวนการจิตวิทยาในการสร้าง
พัฒนาการด้านความคิดและความเข้าใจของเด็กนักเรียน เพราะระดับความสามารถในการทำความ
เข้าใจในสิ่งต่าง ๆ การรับรู้ การจดจำ และการถ่ายทอด นั้นแตกต่างกันด้วยอิทธิพลจากครอบครัวและ
สังคม ดังนั้น การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาจึงเป็นการพัฒนาเป็นขั้นตอนอย่างรอบคอบ และมี
กระบวนการเป็นขั้นตอนอย่างชัดเจนตามาตุขันธ์และช่วงวัย 
 4. กลวิธีการสอนและการเรียนที่แตกต่าง  โบแร็ค เจนนีเฟอร์ ได้นำเสนอแนวคิดจากผล
การศึกษา เรื่องกลวิธีการสอนและการเรียนที่แตกต่างจากแบบดั้งเดิมสามารถรองรับนักเรียนในระดับ
ความสามารถที่แตกต่างกัน ซึ่งรวมไปด้วยผู้เรียนที่ไม่สามารถเรียนด้วยวิธีการตามปกติ การเพ่ิมขีด
ความสามารถแก่นักเรียนในการเรียนโดยผ่านรูปแบบของพหุปัญญาจะส่งเสริมการทำงานร่วมกันใน
ชั้นเรียนและนักเรียนแต่ละคนจะมีความรู้สึกแบบสบายๆในการร่วมทดลองกัน (Borek Jennifer, 
2003)  
 
บทสรุป 

จากการศึกษาสรุปว่า กลวิธีการสอนและการเรียนที่แตกต่างจากแบบดั้งเดิม สามารถรองรับ
นักเรียนในระดับความสามารถที่แตกต่างกัน ซึ่งรวมผู้เรียนที่ไม่สามารถเรียนด้วยวิธีการตามปกติ การ
เพ่ิมขีดความสามารถแก่นักเรียนในการเรียนโดยผ่านรูปแบบของพหุปัญญาจะส่งเสริมการทำงาน
ร่วมกันในชั้นเรียนและนักเรียนแต่ละคนจะมีความรู้สึกแบบสบายๆ ในการร่วมทดลองกัน พ้ืนฐาน
หลักของการมีพหุปัญญา แต่ละด้านจะมีการทำงานในพ้ืนที่ของสมองที่ต่างกัน จากปัจจัยในการ
พัฒนาปัญญา สามารถเทียบเคียงได้กับการได้มาของปัญญาที่นอกเหนือจากการฝึกฝน ซึ่งสามารถ
แยกออกเป็นหลักใหญ่ได้สองประการคือ 1) ปัญญาที่ได้มาจากสถาพทางชีววิทยาของบุคคล หรือ
พันธุกรรม 2) ปัญญาที่ได้มาจากสภาพแวดล้อม  พระพุทธศาสนาเป็น “ศาสนาแห่งปัญญา” ซึ่งเป็น
ลักษณะที่โดดเด่นยิ่งคือปัญญา เป็นยอดธรรมไม่บังคับความเชื่อไม่เอาศรัทธาเป็นใหญ่ มีหลักการ คือ 
ทดลองปฏิบัติจนได้ผลลัพธ์ว่าเป็นสิ่งที่ควรเชื่อหรือไม่เชื่อ ควรจะทำต่อหรือพอแค่นั้น ปัญญาจึงถือ
เป็นเครื่องมือสำคัญและจำเป็น ในทุกกระบวนการพัฒนาปัญญาในทุกระดับของการดำเนินชีวิต 
นับตั้งแต่เกิดจนตายและเป็นเครื่องมือสูงสุดในการบรรลุเป้าหมาย คือ การเป็นผู้รู้แจ้งอย่างแท้จริง
แบบถาวร 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



238  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่  

12. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระมหาสมัย  ปิยวณฺโณ (แจ่มจำรัส). (2565).  กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฒิธรรม. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา . บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

ภัสสรา มณฑนาธรรม. (2565). การพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมพหุวัฒนธรรมด้วยหลักนาถกรณธรรม 
10. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 5(4), หน้า 198-210. 

Borek Jennifer. (2003). Inclusion and the Multiple Intelligences: Creating a Student- 
Centered. Curriculum The Quaterly. 

Gardner, H. (1999). Intelligence Reframed: multiple intelligences for the 21th century. 
New York: Basic Book. 

Gardner, H. (1993). Multiple Intelligences: The Theory in Practice in Practice. New 
York: Basic Book. 

Gardner, H. (2000). The disciplined mind: Beyond facts and standardized tests, K-12 
education that every child deserves. New York: Penguin Putnam. 

Greenhawk, J. (1997). Multiple Intelligences Meet Standards. Educational Leadership, 
September. 

 



239 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สมัมาสติ:   

พระธรรมธีรราชมหามนุี (โชดก ญาณสิทธฺิ) 
Insight Meditation Practice through the Utilization of the Right 

Mindfulness: Phra DhammadhirarājaMahāmuni (Chodok 
Yānasiddhi) 

 
 

1พระวรพนธ์  วรธมฺโม 2พระเจริญ  วฑฺฒโน 3นฤมล จิวัฒนาสุข 
 1Phra woraponte  varadhammo 2Phra charoen Vaddhano  3 Narumon Jiwattanasuk 

123ธรรมสถานมูลนิธิพุทธะมหาเมตตา 
123Buddhamahametta Foundation 

1Corresponding author, E-mail: vipassanathai2557@gmail.com            
 

Received December 8, 2023; Revised December 15, 2023; Accepted: December 18, 2023 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติของพระ
ธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) ด้วยการศึกษาจากเอกสารและวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษา
พบว่า กรรมฐานคือการฝึกอบรมจิต มี 2 อย่าง คือ สมถกรรมฐาน และวิปัสสนากรรมฐาน การปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้น เป็นการสอนกรรมฐานผ่าน
สัมมาสติที่เป็นหลักการสำคัญ ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนในพระไตรปิฎก เป็นสัมมาสติที่เป็นองค์
มรรค คือสติปัฏฐานนั่นเอง เป็นหัวใจของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน มีการประยุกต์หลักการหายใจ
กับอิริยาบถต่างๆ มาเป็นวิธีการปฏิบัติตามแนวสติป้ฏฐาน 4 ที่มีคำบริกรรมว่า หนอ ตามเสมอ  
คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน; สัมมาสติ; พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ)  
 
Abstract           

The purpose of this article is made to study Vipassana meditation practice 
through the utilization of the right mindfulness of Phra Dhammadhirarajamahamuni 
(Chodok Yānasiddhi), where documents and research works were studied. The 
results of the study were found that meditation is the training of the mind whereby 
two types are mentioned: tranquility development and Insight development. The 
practice of Vipassana meditation done by Phra DhammadhirarājaMahāmuni (Chodok 
Yānasiddhi) refers to a teaching of meditation done through the utilization of the 
right mindfulness regarded as the most important method by which it is consistent 
with the Buddha’s teachings in the Tipiṭaka. It is mindfulness that is the element of 



240  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
the Eightfold Path, that is, Foundation Mindfulness, which is the heart of Vipassana 
meditation practice where its principles of breathing are applied to various postures. 
It is the method of practice that always needs recitation of "nor" while practicing it. 
Keyword: Insight Meditation Practice; Right Mindfulness;  
               Phra Dhammadhirarajamahamuni (Chodok Yānasiddhi) 
 
บทนํา 
 หลักธรรมในพระพุทธศาสนา เป็นลักษณะคำสอนที่เป็นเหตุผลเพ่ือให้พ้นทุกข์และออกจาก
ทุกข์ได้ โดยเน้นความสำคัญของการปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นจากอาสวะกิเลส มีเป้าหมายสูงสุด คือ 
การบรรลุธรรม  เข้าสู่นิพพาน  ในวิธีการบรรลุธรรมนั้นพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงไว้ในวิมุตตายนสูตร
ว่า มี 5 ประการ ดังนี้ 1. ได้ฟังธรรม และเข้าใจอรรถ เข้าใจธรรมในธรรมนั้น ตามที่พระศาสดาหรือ
เพ่ือนสพรหมจารีได้แสดงธรรมไว้ 2. ได้แสดงธรรมเท่าที่ได้ฟัง ได้ศึกษาเล่าเรียนมา และเข้าใจอรรถ
เข้าใจธรรม ในธรรมที่ตนแสดง 3. ได้สาธยายธรรมเท่าที่ได้ฟัง ได้ศึกษาเล่าเรียนมา และเข้าใจอรรถ 
เข้าใจธรรม ในธรรมที่ตนสาธยาย 4. ใคร่ครวญธรรมเท่าที่ได้ฟัง ได้ศึกษาเล่าเรียนมาด้วยใจ และ
เข้าใจอรรถ เข้าใจธรรมในธรรมนั้น ตามที่ตรึกตรองใคร่ครวญ 5. ได้เจริญวิปัสสนา ทำไว้ในใจด้วยดี 
ทรงไว้ด้วยดี แทงตลอดด้วยดีด้วยปัญญา และเข้าใจอรรถ เข้าใจธรรม    ในธรรมนั้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 20 หน้า 34, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)      
       จากข้อ 5 จะเห็นได้ว่า การเจริญวิปัสสนามีความสำคัญ นอกจากจะเป็นวิธืการหนึ่งในเหตุ
แห่ง  การบรรลุธรรมแล้ว พระพุทธเจ้ายังได้ตรัสสรรเสริญการปฏิบัติวิปัสสนาเป็นอย่างมาก ดังพุทธ
พจน์ว่า “ผู้ใดที่มีความรักในเรา ผู้นั้นพึงเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เช่นเดียวกับติสสะนี้เถิด เพราะ 
(ถึงแม้ว่า)ชนทั้งหลายทำการบูชาด้วยของหอมและมาลา เป็นต้น ก็ยังไม่ชื่อว่าได้บูชาเราอย่างแท้จริง 
ส่วนหมู่ชนผู้ปฏิบัติอันสมควรแก่ธรรม คือ เจริญกรรมฐานสมควรแก่มรรคผล นิพพาน จึงชื่อว่าได้บูชา
เราอย่างแท้จริง ดังนี้”(อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 8 หน้า 54, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2560)  จากพุทธพจน์จะเห็นได้ชัดเจนถึงความสำคัญของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของประเทศไทยในปัจจุบันนี้ อยู่ในความดูแลของมหาเถร
สมาคม    ที่ ได้ระบุถึงวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานว่า ให้ เป็นไปเพ่ือการส่งเสริมเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ได้กําหนดเกณฑ์มาตรฐานสำหรับสํานักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยมีหลักการที่
สำคัญ คือ “จัดการฝึกอบรมการปฏิบัติให้เป็นไปตามหลักที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมหาสติปัฏฐานสูตร 
และ ต้องไม่ดําเนินการสอนสมถะวิปัสสนากรรมฐาน ให้วิปริตผิดไปจากหลักพระบาลี”  (มหาเถร
สมาคม, 2558) ข้อความที่ว่า “ต้องไม่ดําเนินการสอนสมถะวิปัสสนากรรมฐานให้วิปริตผิดไปจากหลัก
พระบาลี” นั้น หมายความถึงให้ดำเนินการสอน และหลักปฏิบัติตามแนวมหาสติปัฏฐานสูตรนั่นเอง 
เป็นหลักปฏิบัติที่นับได้ว่าเป็นได้ตั้งแต่พ้ืนฐานจนถึงจุดมุ่งหมายสูงสุด สติปัฏฐานเป็นทางไปอันเอก 
เป็นทางบริสุทธิ์หมดจด เป็นหนทางที่ทำให้มีความรู้ความเข้าใจในตนเอง สามารถเอาชนะ ลดละกิเลส
อาสวะทั้งหลายให้หมดสิ้น รู้เท่าทันสิ่งที่มากระทบทาง หู ตา จมูก ลิ้น กาย ใจ   ตัดวงจรปฏิจจสมุป
บาท รู้เท่าทันความจริงในพระไตรลักษณ ์ที่มีเพียง ความไม่เทียง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน  



241 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 สติปัฏฐานเป็นที่ตั้งแห่งสัมมาสติจากมรรค 8 คือ การมีสติใน กาย เวทนา จิต ธรรม มี
ความสำคัญดังที่พระพุทธเจ้าใตรัสว่า พระสัทธรรมดำรงตั้งอยู่ไม่ได้นาน ก็เพราะบุคคลไม่เจริญสติปัฏ
ฐาน 4 ประการ    พระสัทธรรมจึงตั้งอยู่ไม่นาน พระสัทธรรมจะดำรงตั้งอยู่ได้ชั่วกาลนาน ตราบเท่าที่
ยังมีบุคคลเจริญสติปัฏฐาน  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 391 หน้า 249-250, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสติปัฏฐาน ประดิษฐานลงในสุวรรณภูมิโดย
การนำของพระโสนะเถระ และพระอุตตระเถระ มีหลักฐานที่เชื่อถือได้ว่ามีกุลบุตรและกุลธิดาเข้ามา
ศึกษาพระพุทธศาสนาจำนวนมาก และบางกลุ่มขอบวชเป็นพระภิกษุ  พระเถระได้สอนวิปัสสนา
กรรมฐานแก่ภิกษุใหม่เหล่านั้น ให้ตั้งสติมั่นในฐานทั้ง 4 คือ กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตา
นุปัสสนา ธรรมานุปัสสนา จนภิกษุเหล่านั้นได้บรรลุมรรคผลเป็นพระอริยบุคคล ตามบุรพวาสนาบารมี
ของตนโดยลำดับ และเป็นผู้สืบสานการปฏิบัติต่อๆ กันมา (พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร), 2543)  
ดังนั้นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวมหาสติปัฏฐานสูตรจึงมีความเจริญรุ่งเรืองสืบเนื่องต่อมา
ตามลำดับ จนถึงสมัยพระโสภณมหาเถระ (มหาสีสะยาด่อว์) ได้นำไปเผยแผ่ยังสหภาพเมียนมาร์ และ
ก่อตั้งสำนักปฏิบัติวิปัสสนา ศาสนยิกต้า ที่นครย่างกุ้ง  
 ต่อมาในยุครัตนโกสินทร์ตอนกลาง พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ) ได้ไปเรียน
วิปัสสนากรรมฐานจากสหภาพเมียนม่าร์ เป็นลูกศิษย์ของพระโสภณมหาเถระ (มหาสี สะยาด่อว์) และ
กลับมาก่อตั้งสำนักปฏิบัติวิปัสสนาธุระขึ้นที่คณะ 5 วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏ์ กรุงเทพมหานคร มี
การพัฒนาหลักสูตร   การสอนตามแนวมหาสติปัฏฐานสูตร ที่สืบเนื่องมาจากพระโสภณมหาเถระ 
(มหาสี สะยาดอว์) (ธนิต อยู่โพธิ์, 2540). พระธรรมธีรราชมหามุนี  (โชดก ญาณสิทธิ) มองเห็น
ความสำคัญของสัมมาสติที่เปรียบประดุจหางเสือเรือ ที่ช่วยให้ถึงจุดหมายปลายทางโดยทำงานร่วมกับ
สมาธิ และปัญญา และนำไปสู่การบรรลุมรรคผล สัมมาสติเป็นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวสติ
ปัฏฐาน 4 ที่เป็นหลักโลกุตตระ ที่จะช่วยให้ปัจเจกบุคคลสามารถพัฒนาจิต พัฒนาตน ลดละกิเลสได้
ตามลำดับขั้น 
 พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) เป็นผู้บัญญัติคำว่า หนอ ขึ้นมาใช้เป็นคนแรก 
โดยมีการประยุกต์หลักการหายใจกับอิริยาบถต่างๆ มาเป็นวิธีการปฏิบัติ ที่มีคำบริกรรมว่า หนอ ตาม
เสมอ เช่น พองหนอ ยุบหนอ ยืนหนอ นั่งหนอ เป็นต้น จนเป็นที่เรียกกันทั่วไปว่าสายพอง -ยุบ โดย
การประยุกต์ใช้ คำว่า  พองหนอ-ยุบหนอ แปลจากคำว่า พองแด เป็งแด ที่เป็นภาษาเมียนม่าร์ ด้วย
ศรัทธาในพระอาจารย์ที่เป็นชาวเมียนม่าร์ มีวิธีการปฏิบัติที่เป็นเอกลักษณ์ด้วยการบริกรรม คำว่า 
หนอ ในการติดตามจิตที่เป็นปัจจุบัน ในลักษณะที่เป็นจิตเจตสิก ทำให้เข้าใจง่ายขี้น และเข้ากับบริบท
ในวัฒนธรรมการใช้ภาษาของคนไทย โดยการบูรณาการสภาวธรรมกับอิริยาบถต่างๆ และหลักการ
หายใจที่เป็นการเคลื่อนไหวของธาตุลมในกาย มีผู้สนใจเข้ารับการอบรมวิปัสสนากรรมฐานเป็นจำนวน
มาก เป็นที่ยอมรับนับถือของมวลชนมากหลาย ทั้งในประเทศไทยและต่างประเทศทั่วโลก 

จากข้อมูลดังกล่าวจะพบว่ารูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี 
(โชดก ญาณสิทธิ) ที่ปรับเปลี่ยนและพัฒนา จากคัมภีร์สู่รูปแบบที่สอดคล้องกับบริบทของสังคมไทย
มากยิ่งขึ้น มีการปฏิบัติให้เป็นไปในแนวของสัมมาสติ คือการมีสติกำหนดระลึกรู้อยู่เป็นนิจว่า กำลังทำ
อะไรอยู่ กำหนดรู้สภาวะที่เกิดขึ้นจริงในขณะปัจจุบัน ในสภาวะทั้ง 4 คือ การกำหนดระลึกรู้ในกาย 
เวทนา จิต ธรรม 



242  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 

รูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน       
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเป็นกิจสำคัญในพระพุทธศาสนา เป็นการปฏิบัติเพ่ือความหลุด
พ้นจากอาสวกิเลส จุดหมายสูงสุด คือ พระนิพพาน เป็นความรู้จริงที่เป็นปรมัตถ์ที่ จะได้จากการ
ปฏิบัติกรรมฐาน “บุคคลไม่อาจบรรลุธรรมได้โดยการนั่งมองท้องฟ้าโดยการคิดคำนึง โดยการอ่าน
พระไตรปิฎก หรือ ปรารถนาเองว่าสภาวธรรมเกิดขึ้นในใจ” (พระบัณฑิตาภิวงศ์, 2549) แต่แท้จริง
แล้วมีองค์ธรรมหลายประการที่เป็นเหตุปัจจัยแห่งการบรรลุธรรม และองค์หนึ่งที่สำคัญมากคือ
วิปัสสนากรรมฐาน     
 1.1 ลักษณะของกรรมฐาน  ในพระพุทธศาสนากล่าวว่าการงานที่เป็นเหตุแห่งการบรรลุคุณ
วิเศษชื่อว่า กรรมฐาน คือการอบรมจิตใจให้สงบจากนิวรณ์ธรรม คือ ตัณหา ความคิดมุ่งร้าย ความ
เกียจคร้าน ความโกรธ ไม่สบายใจ และระแวงสงสัย จิตที่สงบจากนิวรณ์ธรรมทั้งหลาย จะเข้าถึง
สภาวะแห่งปัญญาได้ไม่ยากนัก ซ่ึงกรรมฐานเป็นที่ตัง้แห่งการงาน หรือ การบำเพ็ญเพียรภาวนาในการ
ปฏิบัติกรรมฐาน ศีล สมาธิ ปัญญา ที่ยังไม่เคยเกิดให้เกิดขึ้น และที่เคยเกิดแล้วให้เจริญยิ่งขึ้น 
กรรมฐานได้แก่สิ่งที่เป็นบาทฐาน เป็นอุปกรณ์ แห่งการบำเพ็ญเพียรในภาวนาเพ่ือให้การภาวนาสำเร็จ
ได้  ในส่วนของพระอภิธรรม กรรมฐานมีความสัมพันธ์กับสภาพธรรม 2 อย่าง คือ อารมณ์และภาวนา
วิธี ในด้านอารมณ์ระบุความหมายว่า ชื่อว่า กรรมฐาน เพราะอาศัยความเพียรพยายามเพ่งพิจารณา
อารมณ์อย่างใด  อย่างหนึ่ง ช่วยให้จิตเกิดสมาธิตั้งมั่นได้ คำสำคัญที่มักใช้กัน คือ กำหนดกรรมฐาน 
เพ่งกรรมฐาน พิจารณากรรมฐาน เป็นต้น ในด้านภาวนาวิธี ชื่อว่ากรรมฐานหมายถึงวิธีการเพื่อให้การ
ภาวนาดำเนินไปอย่างถูกต้อง (ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์, 2530) อีกทั้งกรรมฐานยังเป็นอุปกรณ์ในการ
ฝึกอบรมจิต จิตจะได้มีงานทำ ไม่เที่ยวเตลิดฟุ้งซ่านไปอย่างไร้จุดหมาย ตามความหมายแปลว่า ที่ตั้ง
แห่งการงาน หรือที่ที่ให้จิตทำงานหรือสิ่งที่ใช้เป็นอารมณ์ในการเจริญภาวนา หรือเป็นอุปกรณ์ในการ
ฝึกอบรมจิต  จิตจะได้มีงานทำ ไม่เที่ยวเตลิดฟุ้งซ่านไปอย่างไร้จุดหมาย กรรมฐานจึงเป็นอุบายทางใจ
ที่มีวิธีฝึก 2 อย่าง ได้แก่ สมถกรรมฐาน เป็นการฝึกอบรมจิตไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้เกิดความสงบ จนตั้ง
มั่นเป็นสมาธิในระดับต่างๆ จุดมุ่งหมายของสมถะ หมายเอาสมาธิขั้นสูงจนเกิดฌาณ เป็นต้น ส่วนการ
พิจารณาสังขารให้เกิดความเห็นแจ้ง รู้จักมองสิ่งทั้งหลายตามสภาวะที่เป็นจริง สามารถถอนความหลง
ผิด รู้ผิด และยึดติดในสิ่งทั้งหลายได้ตามลำดับของญาณปัญญา เรียกว่า วิปัสสนากรรมฐาน  (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), 2564) สรุปความว่า กรรมฐาน คือ การฝึกอบรมจิตให้ห่างไกล
จาก ความอยากได้ อยากมี อยากเป็น  ความโกรธ การเบียดเบียน กรรมฐานมี 2 อย่าง คือ สมถกรรม
ฐาน เป็นการฝึกอบรมจิตไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้เกิดความสงบ จนตั้งมั่นเป็นสมาธิในระดับต่างๆ ส่วน
วิปัสสนากรรมฐาน เป็นการพัฒนาปัญญา รู้จักมองสิ่งทั้งหลายตามสภาวะที่เป็นจริง สามารถถอน
ความหลงผิด รู้ผิด และยึดติด ในสิ่งทั้งหลายได้ตามลำดับของปัญญา เป็นเหตุปัจจัยแห่งการบรรลุ
ธรรม 
 1.2 กรรมฐานที่ปรากฏในพระไตรปิฎกในสุภสูตร “สุภมาณพได้ทูลถามพระพุทธเจ้าในเรื่อง
ของผลของฐานะแห่งการงานหรือการปฏิบัติกิจในหน้าที่ระหว่างของคฤหัสถ์ที่มีการตระเตรียมมากมี
กิจที่ต้องทำมากเป็นต้น กับบรรพชิตที่มีการตระเตรียมน้อยมีกิจที่ต้องทำน้อยเป็นต้น อย่างไหนจะมี
ผลมากกว่ากัน พระพุทธองค์ตรัสว่าฐานะแห่งการงานหรือการปฏิบัติกิจในหน้าที่ของคฤหัสถ์ หรือบรร
ชิตก็ตาม เมื่อเหตุปัจจัยถึงพร้อมย่อมมีผลมาก แต่เมื่อเหตุปัจจัยไม่สมบูรณ์ย่อมมีผลน้อย ” 



243 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 275 หน้า 77, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และมีการ
กล่าวไว้ในมหาสีหนาทสูตร  ทรงแสดงผลสรุปแห่งการปฏิบัติไว้ว่า ไม่ทรงพบหนทางใดใดแห่งการพ้น
ทุกข์ได้จริงเลยจากการปฏิบัติในแนวอ่ืนๆ “เรามิได้บรรลุญาณทัสสนะที่ประเสริฐอันสามารถวิเศษยิ่ง
กว่าธรรมของมนุษย์แม้ด้วยปฏิปทานั้น และด้วยการทรมานตนที่ทำได้ยากนั้นเลย ข้อนั้นเพราะเหตุไร 
เพราะเหตุที่ยังมิได้บรรลุปัญญาอันประเสริฐนี้ ซึ่งเราบรรลุแล้ว เป็นเครื่องนำออก นำสัตว์ออกไปจาก
ทุกข์เพ่ือความสิ้นทุกข์ โดยชอบสำหรับบุคคลผู้ปฏิบัติตามธรรมนั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 
ข้อ 159 หน้า 162, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จากพระสูตรสามารถพิจารณาได้ว่า ใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาปรากฏหลักฐานที่แสดงให้เห็นถึงแนวคิดของการปฏิบัติกรรมฐานในสมัยก่อน  
แต่ไม่ใช่วิปัสสนากรรมฐาน คัมภีร์อรรถกถา ให้คำจำกัดความของกรรมฐานแคบเข้าโดยใช้หมายถึง
การอบรมจิตเพ่ือให้เกิดสมาธิและปัญญาอย่างเดียว แบ่งเป็น 2 อย่างคือ สมถกรรมฐานและวิปัสสนา
กรรมฐาน  ความหมายของคำว่ากรรมฐานตามแนวอรรถกถาตรงกับความหมายของพระบาลีเดิม ที่ใช้
ในพระไตรปิฎกหลายแห่ ในบางแห่งใช้คำว่า วิชชาภาคิยธรรม  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 32 ข้อ 
32 หน้า 60, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) หมายถึงธรรมอันเป็นส่วนแห่งการรู้แจ้ง
สภาวธรรมตามเป็นจริง โดยแบ่งออกเป็นสมถะและวิปัสสนา และยังปรากฎในปทีโปปมสูตร กล่าวถึง
กรรมฐาน คือ อานาปานสติ ดังนี้ “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อก่อนเราเป็นโพธิสัตว์ ยังไม่ได้ตรัสรู้ โดยมากก็อยู่
ด้วยวิหารธรรม (ธรรมเป็นเครื่องอยู่) นี้ เมื่อเราอยู่ด้วยวิหารธรรมนี้ กายก็ไม่ลำบาก จักษุก็ไม่ลำบาก 
และจิตของเราก็หลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลายเพราะไม่ถือมั่น ... เพราะเหตุนั้น    หากภิกษุในธรรม
วินัยนี้พึงหวังว่า ‘แม้กายของเราไม่พึงลำบาก จักษุของเรา ... และจิตของเรา  พึงหลุดพ้นจากอาสวะ
ทั้งหลาย เพราะไม่ถือมั่น’ ก็พึงมนสิการอานาปานสติสมาธิ  (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 984 
หนน้า 461, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ส่วนคัมภีร์วิสุทธิมรรค ได้แสดงจุดมุ่งหมายของ สมาธิหลายประการคือ 1. เพ่ือความอยู่เป็น
สุขในปัจจุบัน 2. เพ่ือเป็นบาทฐานแห่งเป็นการอาศัยสมาธิ เพ่ือการเจริญวิปัสสนา 3. เพ่ือเป็น
ปทัฏฐานหรือบาทแห่งอภิญญา -เพ่ือเป็นเหตุให้เกิดในภพภูมิที่สูงขึ้น ในข้อนี้ยิ่งผู้ปฏิบัติสามารถอบรม
จิตของตนได้ถึงขั้นสูงมากเท่าใด ในภพหน้าจะได้ไปเกิดในภพภูมิที่สูงตามไปด้วย แล้วยังจะได้รับผล
พลอยได้คือความสามารถพิเศษซึ่งเรียกว่าอภิญญา 5 (พระพุทธโฆสาจารย์, 2548)   
 1.3 กรรมฐานจากแนวคิดของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา ความหมายที่นักวิชาการทาง
พระพุทธศาสนาได้อธิบายไว้มีดังนี้ 
 พระบัณฑิตาภิวงศ์ กล่าวถึงความหมายว่ามีมาในมูลฎีกาว่า การงานอันเป็นการเจริญในการ
บรรลุคุณวิเศษ ชื่อว่ากรรมฐาน (พระบณัฑิตาภิวงศ์, 2549)       
 สมเด็จพระญาณสังวร  สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปรินายก  ได้กล่าวถึงความหมาย
ของกรรมฐานไว้ว่า แปลว่า ตั้งกรรม กรรมะก็คือกรรม ฐานะที่อ่านเป็นภาษาไทยว่า ฐาน ก็แปลว่าตั้ง 
รวมกันเป็นกรรมฐานก็แปลว่าตั้งกรรม และคำว่า ตั้ง ถ้ามุ่งถึงที่ตั้งก็แปลว่าที่ตั้ง ถ้ามุ่งถึงกิริยาที่ทำก็
แปลว่า การตั้ง จึงแปลว่าที่ตั้งกรรมก็ได้ การตั้งกรรมก็ได้ และคำว่ากรรมนั้นจะแปลว่าการงานก็ได้  
เมื่อแปลว่า  การงาน ก็แปลรวมกันว่า ตั้งการงานหรือที่ตั้งการงานหรือการตั้งการงาน ทาง
พระพุทธศาสนาก็ได้นำเอาคำดังกล่าวนี้มาใช้ในการปฏิบัติทำสมาธิและปัญญาว่า กรรมฐาน (สมเด็จ
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆ ปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2551) 



244  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 พระธรรมสิงหบุราจารย์ (หลวงพ่อจรัญ ฐิตธมฺโม) กล่าวว่า กรรมฐาน แปลว่า หน้าที่การงาน
ที่เปลี่ยนสภาพชีวิต ต้องทำงาน ต้องอยู่ด้วยงาน อยู่ด้วยจิต ต่อชีวิต ต่อการงานและหน้าที่ การปฏิบัติ
กรรมฐานนี่เป็นเรื่องจำเป็น  (พระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม), 2554)   
 พระภาวนาเขมคุณ (สุรศักดิ์ เขมรํสี) กล่าวว่า  การเจริญวิปัสสนากรรมฐานมีเป้าหมายคือ
ความดับทุกข์ให้บรรลุ มรรคผลนิพพาน หรือถึงความดับทุกข์ ทางเดินของวิปัสสนา คือ รูปนาม ต้อง
เดินไปตามรูปนามที่กำลังปรากฏ ตัวเดินทางก็คือสติสัมปชัญญะ รูปนามเป็นทางเดิน สติไประลึกรู้ที่
รูปนาม สัมปชัญญะ พิจารณาที่รูปนาม จึงจะเป็นวิปัสสนา ถ้าไปดูอย่างอ่ืนที่ไม่ใช้รูปนาม ก็ไม่ใช่การ
เจริญวิปัสสนา กรรมฐาน (พระภาวนาเขมคุณ (สุรศักดิ์ เขมรํสี),  2543)  
 พระบุญจันทร์ คุตฺตจิตฺโต (จิมพละ) วิจัย เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการสอนกรรมฐาน
ตามแนวสติปัฏฐาน 4 โดยเน้นคำสอนเรื่องกรรมของพระธรรมสิงหบุราจารย์  (จรัญ ฐิตธมฺโม)” 
ผลการวิจัยพบว่า กรรมฐานเป็นหัวใจของคำสอนของพระพุทธศาสนา ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ด้วย
พระองค์เอง และทรงสั่งสอนพุทธบริษัทตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์ เพ่ือให้พุทธบริษัทรู้ยิ่งเห็นจริง
ในธรรมที่ควรรู้ ควรเห็น การสอนกรรมฐานจึงถือเป็นหน้าที่หลักของพุทธสาวกผู้สืบทอดศาสนธรรม
คำสอน ในสมัยพุทธกาล การปฏิบัติกรรมฐานเป็นการศึกษาจากพุทธสำนัก หรือ สำนักของพระเถระ
ที่มีชื่อเสียง  (พระบุญจันทร์ คุตฺตจิตฺโต (จิมพละ), 2562)   
 จิณัฐตา ฐิตวัฒน์   วิจัย เรื่อง “วิเคราะห์กรรมฐานในอัปปมาทวรรคและจิตตวรรค” .
ผลการวิจัยพบว่า อัปปมาทวรรคเป็นการสอนกรรมฐานผ่านความไม่ประมาทผ่านหลักเมตตาพรหม
วิหาร อาโลกกสิณ เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน หลักไตรลักษณ์ การบำเพ็ญสมณธรรม วิธีการละ
สังโยชน์ เป็นการสอนวิปัสสนาโดยมีสมถะเป็นบาทฐาน จิตตวรรคเป็นการกำหนดจิตตานุปัสสนาสติ
ปัฏฐานกำหนดอาการของจิตที่เปลี่ยนแปลงไปตามอารมณ์ ใช้ปัญญาในการควบคุมรักษาจิต เป็นการ
สอนกรรมฐานผ่านการรักษาจิตให้อยู่ในอารมณ์กรรมฐาน อัปปมาทวรรคและจิตตวรรคเป็นการสอน
สติปัฏฐาน 4 (จิณัฐตา ฐิตวัฒน์,  2565) 
 สรุป กรรมฐานเป็นเครื่องมือในการพัฒนาจิตใจตามแนวทางพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคง
และห่างไกลจากกิเลส โดยมีจุดมุ่งหมายทางด้านจิตใจเป็นหลัก 
  
รูปแบบการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก  ญาณสิทฺธิ) 
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระธรรมธีรราชมหามุนี  (โชดก ญาณสิทธิ)  นั้น เป็นการ
ปฏิบัติตามหลักมหาสติปัฏฐาน 4 ที่มีหลักการสอนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการมีสัมมาสติ ซึ่ง
จะพัฒนาได้ด้วยการกำหนดรู้รูปนามในปัจจุบันขณะอย่างต่อเนื่อง ด้วยการบริกรรมคำว่า หนอ ในทุก
อิริยาบถ มีคุณค่าในการแก้ปัญหาสังคมได้โดยตรงและถูกต้องตามเป้าหมาย การแก้ไขปัญหาต้องเน้น
ให้ตรงจุด คือการตัดอุปาทานขันธ์ 5 เป็นการสอนให้ระลึกรู้สภาวะปัจจุบันที่ปรากฏชัดในแต่ละขณะ 
ไม่ให้บุคคลประพฤติตนเป็นผู้ประมาทคือสอนเรื่องสติ ให้รู้เท่าทันกฎของอนิจจัง ทุกขัง และ อนัตตา 
รู้ทันความเปลี่ยนแปลงของโลกและสิ่งแวดล้อมรอบตนเอง ควบคุมรักษาสภาพจิตให้อยู่ในภาวะที่
ต้องการ โดยตรวจตรากระบวนการรับรู้และกระแสความคิด ที่เป็นทางเดินสู่พระนิพพาน ดังต่อไปนี้ 
 1. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวคิดสัมมาสติ  



245 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
 พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ) จะเน้นถึงความสำคัญของสัมมาสติเป็นอย่างมาก   
ท่านมักกล่าวเสมอว่า “ถ้าหากปราศจากสัมมาสติแล้ว การบรรลุมรรคญาณก็จะเป็นไปไม่ได้เลย” 
นอกจากนั้นท่านยังมีความเห็นว่าในธัมมจักกัปปวัตนสูตรไม่ได้กล่าวถึงสัมมาสติโดยละเอียดทั้งๆ ที่
เป็นหลักธรรมสำคัญจึงอาจทำให้คนไม่เข้าใจและมองข้ามไปเพราะในการบรรลุมรรคญาณนั้น ถ้าคน
ไม่เข้าใจสัมมาสติอย่างถ่องแท้แล้วนั้น จะเจริญสัมมาสติไม่ได้เลย  (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
ญาณสิทฺธิ), 2548). สัมมาสติ เป็นสติที่นำให้ดำเนินชีวิตด้วยความถูกต้องตามทำนองคลองธรรม
ประกอบด้วยความรู้สึกตัว หรือสัมปชัญญะ  พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นำมาเป็น
หลักสำคัญในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานทุกครั้งจะต้องใช้
สัมมาสติเพ่ือเป็นเครื่องระลึกรู้ ในรูปนาม อันประกอบด้วยความระลึกรู้ และความเพียรทั้งกายและใจ 
ทำให้การกำหนดรู้รูปนามต่อเนื่องไม่ขาดช่วง เป็นกระบวนการพัฒนาปัญญาร่วมกันกับความเพียรเผา
กิเลส สติที่กำหนดต่อเนื่องทำให้เกิดสมาธิ และนำไปสู่การเกิดปัญญา หยั่งเห็นลักษณะพิเศษของ
สภาวธรรมแต่ละอย่างว่าเป็นเพียงรูปนาม ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ของเรา และมีสภาพไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่
ตัวตน (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ), 2538) โดยมีรายละเอียดคำอธิบายดังนี้ 
 1.1 บทบาทสำคัญของสัมมาสติ  มีพุทธพจน์ในคัมภีร์อภิธรรมกล่าวว่า “สัมมาสติเป็นไฉน 
สติ คือการคอยระลึกถึงอยู่เนืองๆ การหวนระลึก สติ คือภาวะที่ระลึกได้ ภาวะที่ทรงจำไว้ ภาวะที่ไม่
เลือนหาย ภาวะที่ไม่ลืม สติ คือสติที่เป็นอินทรีย์ สติที่เป็นพละ สัมมาสติ สติสัมโพชฌงค์ สติเป็นที่องค์
มรรค นับเนื่องเป็นมรรค นี้เรียกว่า สัมมาสติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 35 ข้อ 182 หน้า 140, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)    
  สติเป็นองค์ธรรมที่มีประโยชน์มากในทุกกรณี โดยมีพุทธพจน์ว่า สติจำปรารถนา (ใช้
ประโยชน์ได้)  ในที่ทั้งปวง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 19 ข้อ 572 หน้า 158, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย , 2539) ในพุทธธรรมวิเคราะห์ความสำคัญของสติ ว่า ความสำคัญของสติ คือ สติจำ
ปรารถนาในที่ทั้งปวง (คือต้องนำมาใช้) ในกรณีทั้งปวง และเปรียบสติเหมือนเกลือ ที่ต้องใช้ในกับข้าว
ทุกอย่าง เป็นทั้งตัวการเหนี่ยวรั้งปรามจิต และหนุนประคองจิตตามควรแก่กรณี  เมื่อนำลักษณะการ
ทำหน้าที่ของสติที่กล่าวแล้วนั้นมาพิจารณาประกอบ จะมองเห็นประโยชน์ที่มุ่งหมายของการปฏิบัติ
ฝึกฝน  ในเรื่องสติดังนี้คือ ควบคุมรักษาสภาพจิตให้อยู่ในภาวะที่ต้องการ โดยตรวจตรากระบวนการ
รับรู้ และกระแสความคิด เลือกรับสิ่งที่ต้องการ กันออกไปซึ่งสิ่งที่ไม่ต้องการ ตรึงกระแสความคิดให้
นิ่งเข้าที่ และทำให้จิตเป็นสมาธิได้ง่าย ทำให้ร่างกายและจิตใจ อยู่ในสภาพที่เรียกได้ว่าเป็นตัวของ
ตัวเอง เพราะมีความโปร่งเบา ผ่อนคลาย เป็นสุขโดยสภาพของมันเอง พร้อมที่จะเผชิญความเป็นไป
ต่างๆ และจัดการกับสิ่งทั้งหลายในโลกอย่างได้ผลดี ในภาวะจิตที่เป็นสมาธิ อาจใช้สติเหนี่ยวนำ
กระบวนการรับรู้ และกระแสความคิด ทำขอบเขตการรับรู้และความคิดให้ขยายออกไปโดยมิติต่างๆ 
หรือให้เป็นไปต่างๆ ได้ โดยการยึด หรือจับเอาอารมณ์ท่ี  เป็นวัตถุแห่งการพิจารณา วางไว้ต่อหน้า จึง
ทำให้การพิจารณาสืบค้นด้วยปัญญา ดำเนินไปได้ชัดเจนเต็มที่  เป็นฐานในการสร้างเสริมปัญญาให้
บริสุทธิ์ อิสระ ไม่เกลือกกลั้วหรือเป็นไปด้วยอำนาจตัณหาอุปาทาน และร่วมกับสัมปชัญญะ ทำให้
พฤติกรรมเหล่านั้นเป็นไปด้วยปัญญา หรือเหตุผลบริสุทธิ์ล้วนๆ ฉะนั้น สัมมาสตินับได้ว่าเป็นจุดหมาย
ขั้นสูง จะเข้าถึงได้ด้วยวิธีปฏิบัติที่กำหนดไว้เป็นพิเศษ ซึ่งตามคำจำกัดความในข้อสัมมาสตินี้ ก็
ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต.), 2564) 



246  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
 1.2 สติปัฏฐานในฐานะสัมมาสติ  สติปัฏฐาน แปลว่า ที่ตั้งของสติบ้าง การที่สติเข้าไปตั้งอยู่ 
คือมีสติกำกับอยู่ ฯลฯ ว่าโดยหลักการก็คือ การใช้สติ หรือวิธีปฏิบัติเพ่ือใช้สติให้บังเกิดผลดีที่สุด ดัง
พุทธพจน์ในมหาสติปัฏฐานสูตรว่า “หนทางนี้เป็นที่ไปอันเอก เพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วง
ความโศก และปริเทวะ เพ่ือความดับสูญแห่งทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพ่ือทำให้แจ้ง
ซึ่งพระนิพพาน หนทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 ประการ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 372 หน้า 
301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การปฏิบัติในสติปัฏฐานนี้ เป็นวิธีปฏิบัติธรรมที่นิยมกัน
มาก และยกย่องนับถือกันอย่างสูง ถือว่ามีพร้อมทั้งสมถะและวิปัสสนาในตัว ผู้ปฏิบัติอาจเจริญสมถะ
จนได้ฌาน อย่างที่จะกล่าวถึงในเรื่องสัมมาสมาธิอันเป็นองค์มรรคข้อที่ 8 ก่อนแล้ว จึงเจริญวิปัสสนา
ตามแนวสติปัฏฐานไปจนถึงที่สุดก็ได้ หรือจะอาศัยสมาธิ เพียงขั้นต้นๆ เท่าที่จำเป็นมาประกอบ เจริญ
วิปัสสนาเป็นตัวนำตามแนวสติปัฏฐานนี้ ไปจนถึงที่สุดก็ได้นั่นเอง ดังมีพุทธพจน์กล่าวว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย สัมมาสติเป็นไฉน นี้เรียกว่าสัมมาสติ คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้   
 พิจารณาเห็นกายในกาย  มีความเพียร มีสัมปชัญญะ  มีสติ  กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลก
เสียได้  พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา มีความเพียร  มีสัมปชัญญะ  มีสติ  กำจัดอภิชฌาและโทมนัส
ในโลกได้พิจารณาเห็นจิตในจิต มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสีย
ได้ พิจาณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสใน
โลกเสียได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 299 หน้า 349, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   
 2.  หลักการเบื้องต้นในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระ
ธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้น สัมมาสติมีบทบาทสำคัญ ด้วยการกำหนดรู้รูปนามใน
ปัจจุบันขณะอย่างต่อเนื่อง ด้วยการบริกรรมคำว่า หนอ ในทุกอิริยาบถ ซึ่งท่านได้บัญญัติใช้ก่อนและ
สอนศิษยานุศิษย์  สืบต่อมา ความจริงในภาษาพม่าใช้คำว่า “พองแด  เปงแด” ซึ่งแปลเป็นภาษาไทย
ว่า “พองอยู่ ยุบอยู่” เพราะภาษาพม่านั้นใช้คำประกอบกิริยาคุมพากย์เหมือนภาษาบาลี จึงใช้คำว่า
แด (อยู่) ควบคู่ไปกับคำว่า    พอง และเปง ดังนั้นคำบริกรรมจึงมี 2 คำว่า พองแด เปงแด (พองอยู่ 
ยุบอยู่) และท่านเจ้าคุณโชดก ได้บัญญัติใช้คำว่า “หนอ” เข้ามาแทนในการบริกรรมเบื้องต้น เพราะมี
ความตั้งใจที่จะเน้นประโยชน์ของคำบริกรรมโดยนัยที่เป็นการทำให้จิตใจจดจ่อมากขึ้น เป็นการตามรู้ 
เพ่ิมความเพียรในจิตใจให้จดจ่อต่อเนื่อง ไม่ใช่การ  ตามรู้เพียงผิวเผิน (พระคันธสาราภิวงศ์ (แปล).  
วิปัสสนานัย ภาค 1, 2552)  
 ก. ความสำคัญของคำว่า หนอ คำว่า หนอ ที่มีความเป็นมาดังที่พระธรรมธีรราชมหามุนี 
(โชดก ญาณสิทฺธิ) ได้อธิบายในการบรรยายที่คณะ 5 วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ มีใจความสำคัญ 
ดังนี้  
 1) การเทศน์ของพระพุทธเจ้าใช้คำว่า วต ที่แปลว่า หนอ เช่น อจิรํ วต ยํ กาโย เป็นต้น 
 2) คำว่า หนอ นั้นเป็นภาษาไทย แปลจากคำบาลีว่า วต มีความสำคัญที่พระพุทธเจ้าได้ใช้
เป็นคำตรัสในการเทศน์เป็นครั้งแรกในโลกที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน โดยมีใจความย่อว่า อญฺญาสิ วต 
โภ โกณฑญฺโญติ แปลว่า อัญญาโกณฑัญญะได้รู้แล้วหนอ   
  3) วต  เป็นคำที่มีความหมายลึกซึ้งท่านกล่าวว่า มีความหมายหลายประการ เช่น หนอ 
ความสังเวชสลดใจ บันเทิง ถึงตรงนี้ เดี๋ยวนี้ ธรรม ฯลฯ ยกตัวอย่าง เช่น ธรรมที่ยังสัตว์ทั้งหลายให้พ้น



247 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
จากวัฏสงสารให้ถึงนิพพาน ซึ่งหมายถึงการพ้นจากกิเลสวัฏ กรรมวัฏ วิปากวัฏ ในด้านกิเลสวัฏ ได้แก่
สิ่งที่มากวนใจให้เศร้าหมอง คือ โมหะ โทสะ โลภะ มานะ ทิฏฐิ      
 4) หนอ เป็นการเน้นสติให้ทันปัจจุบันเป็นตัวรู้ เป็นปัญญาที่รู้เท่าทันปัจจุบัน เป็นการเน้นสติ
ให้ทันปัจจุบันเพือ่มิให้กิเลสเข้าได้เพราะเม่ือบริกรรมคำว่า หนอ จิตจะเป็นปัจจุบันอยู่ที่ตรงนั้น  
  5) ประโยชน์ของคำว่า หนอ ทำให้มีสติ ทันทีที่นี้และเดี๋ยวนี้  หนอมีคุณค่ามหาศาล        
เป็นอริยทรัพย์ กล่าวคือ (1) คั่นรูปกับนามให้แยกจากกัน อธิบายว่า พองกับยุบเป็นรูป หนอเป็นจิตรู้
เป็นนาม (2) เพ่ิมสมาธิให้มีกำลังแก่กล้า (3) เป็นการดึงสติให้เป็นปัจจุบัน (4) การบริกรรมคำว่าหนอ 
เป็นการดึงจิตไว้ไม่ให้ไวเกินไป (5) หนอเป็นปัจจัยนำให้ถึงพระนิพพานได้ (6) เป็นพลังสร้างเสริมให้มี
วิริยะและศรัทธาในพละ 5 ดังนั้นคำว่า หนอ จึง เป็นคำบริกรรมที่สำคัญต่อการเจริญวิปัสสนา
กรรมฐาน เป็นบัญญัติแสดงเนื้อความที่ปรากฏโดยปรมัตถ์ สื่อให้รู้ถึงสภาวะธรรมนั้นๆ ได้โดยชัดเจน
ช่วยให้จิตจดจ่อมากขึ้นในการบริกรรมเบื้องต้น ในภายหลังเมื่อเจริญสติได้มากข้ึนก็ไม่จำเป็นต้องใช้คำ
บริกรรมอีกต่อไปเพราะในขณะนั้นจะสามารถตามรู้รูป นาม ได้ชัดเจน จนรู้เห็นความเกิดดับอย่าง
รวดเร็วของสภาวะธรรมที่กำลังกำหนดอยู่  
 ข. การประยุกต์หลักการหายใจและอิริยาบถต่างๆ มาใช้ในการบริกรรม ในการตามรู้สภาวะ
พองยุบนี้ พระอาจารย์จัดว่าเป็นความฉลาดในธาตุ หรือธาตุกรรมฐาน รู้การปรากฏของรูปกับนามว่า
มีวิญญาณธาตุเป็นมูลเหตุและเกิดพร้อมกัน (พระคันธสาราภิวงศ์ (แปล). วิปัสสนานัย ภาค 1, 2552)  
การรู้เห็นธาตุด้วยวิปัสสนาญาณนั้นให้เข้าใจว่า กองรูป ยาววา หนาคืบ ที่มีใจครองนั้นว่างเปล่าไม่ใช่
สัตว์บุคคล ในการตามรู้ลมหายใจเข้า–ออก ก็เช่นเดียวกันจากการมีสติหายใจเข้า และมีสติหายใจออก 
สภาวะที่เคลื่อนปรากฏนั้นเป็นลักษณะของธาตุลมที่ทำหน้าที่อยู่ ผู้ที่ระลึกรู้ลมหายใจตามวิปัสสนานัย
ย่อมรู้ชัดเพียง “กองลมที่เคลื่อนไหว” ไม่ใช่บุคคล ไม่มีตัวเรา หรือของเรา ไม่ผูกพันด้วยตัณหาทิฏฐิ
และไม่ยึดมั่นสิ่งใดๆ ในโลก  
 
วิเคราะห์การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติ 
  พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ)  เป็นพระมหาเถระที่เชี่ยวชาญแตกฉานใน
พระไตรปิฎก มีความทรงจำเป็นเลิศ การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของท่าน มีสัมมาสติเป็นหลัก  ที่
เป็นอัตลักษณ์ด้วยการบริกรรมคำว่า หนอ ในทุกอิริยาบถ ซึ่งท่านได้บัญญัติใช้เป็นคนแรก และ
สอนศิษยานุศิษย์สืบต่อมาเป็นการประยุกต์มาจากภาษาที่สหภาพเมียนมาร์ใช้ ซึ่งเป็นคำคู่ เป็นหลัก
ภาษในเมียนมาร์ เป็นคำคู่ เรียกว่าคำประกอบกิริยาคุมพากย์ พระธรรมธีรราชมหามุนี ได้บัญญัติใช้คำ
ว่า หนอ เข้ามาแทนในการบริกรรมเบื้องต้น เพราะมีความตั้งใจที่จะเน้นประโยชน์ของคำบริกรรม
โดยนัยที่เป็นการทำให้จิตใจจดจ่อมากขึ้น      เป็นการตามรู้ เพ่ิมความเพียรในจิตใจให้จดจ่อต่อเนื่อง 
จากกระบวนการดังกล่าวสะท้อนให้เห็นลักษณะของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานใน 2 รูปแบบ คือ 
 1. ลักษณะองค์ประกอบภายใน เป็นการใช้หลักสัมมาสติอันเป็นการใช้สติในองค์มรรคคือ
มหาสติปัฏฐาน 4 นั่นเอง ซึ่งเป็นหัวใจของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ด้วยนโยบายหลักคือการ
เจริญสติที่เป็นสัมมาสติแล้วเข้าใจ ทุกขสัจจะ ที่อยู่ภายในร่างกาย  ยาววา  หนาคืบ กว้างศอก และมี
ใจครองนี้ เมื่อบุคคลเจริญสติ ทำให้ระลึกรู้สภาวธรรมอันมีเพียงรูปนามขันธ์ 5 ที่แปรเปลี่ยนเป็นนิจ  
มีความทุกข์เป็นเบื้องหน้า  และไม่ใช่ตัวตน การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติของพระ



248  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) นั้นมีคุณค่าสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันและ
แก้ปัญหาด้านเศรษฐกิจ การเมืองและสังคม จากการปฏิบัติที่ทำให้เกิดกระบวนการพัฒนาจิต ทำให้
เป็นอิสระจากทุกข์ ละกิเลสได้ คลายความยึดมั่น       ในตัวตน สามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตและ
สังคมได้ในระดับโลกิยธรรมและโลกุตตรธรรมจนสามารถเข้าสู่   มรรคผลนิพพานได้ 
 การกำหนดรู้จิตและธรรม อันเป็นองค์ประกอบที่เกิดจากการพิจารณาจิต ถ้าจิตคิดถึงบ้าน 
จิตออกไปนอกตัว ให้เอาสติกำหนดที่หัวใจ พร้อมกับภาวนาว่า  คิดหนอ คิดหนอ จนกว่าจะหยุดคิด  
(ธนิต อยู่โพธิ์, 2548)  พูดรวมๆ ว่าจิตรู้เพราะมีสัมมาสติ ขณะที่รู้อาการนั้นมีธรรมอยู่ 5 อย่าง คือ 
ปัญญา วิตก วิริยะ สติ สมาธิ ในสติปัฏฐานยกมากล่าว 3 อย่าง คือ สติ ปัญญา วิริยะ ที่เรากำหนดอยู่
ได้ เพราะมีความเพียร (วิริยะ) เกิดขึ้นสติเป็นตัวรู้ว่าขณะนี้กำลังทำอะไร ส่วนปัญญาเป็นตัวตัดสิน สิ่ง
ที่กำลังปรากฏอยู่ว่าเป็นรูปหรือนาม ส่วนธรรมอีก 2 อย่าง คือ วิตก และสมาธิ ไม่กล่าวถึงแต่ต้องร่วม
ด้วย เพราะปัญญาไม่สามารถพิจารณาสิ่งใดสิ่งหนึ่งได้ด้วยตนเอง ต้องอาศัยวิตกเป็นตัวเสนออารมณ์
ให้ปัญญา คือ ทำงานพร้อมกัน แต่หน้าที่ต่างกัน พอง-ยุบ เป็นบัญญัติอารมณ์ แต่ลึกลงไป คือ 
รูปธรรมและนามธรรม ซึ่งเป็นปรมัตถ์ คิดว่าปฏิบัติโดยใช้พองหนอ-ยุบหนอ  กับการกำหนดรูป-นาม  
สามารถปรับเข้ากันได้”   
 2. ลักษณะองค์ประกอบภายนอก การศึกษาทฤษฎีและเรื่องที่ควรรู้ก่อนลงมือปฏิบัติ 
สามารถใช้ในชีวิตประจำวันด้วยการมีสติจดจ่อต่อเนื่องกับพองหนอ ยุบหนอ เพ่ือรักษาจิตใจให้สงบ มี
สุขภาพใจดี พยายามทำอยู่บ่อยๆ เท่าที่จะทำได้ อย่างน้อยเริ่มจากกำหนดพองหนอ ยุบหนอ ให้
ติดต่อกัน เมื่อเราชำนาญแล้ว การกลับมามีสติระลึกอยู่กับพองหนอ ยุบหนอ จะเป็นไปเองตาม
ธรรมชาติ สิ่งที่ต้องฝึกในเบื้องต้นคือ ทำอย่างไรที่จะมีสติสัมปชัญญะกับการพองหนอ ยุบหนอ แต่ละ
ครั้ง มีสติตามรู้ตามกำหนดได้ทัน ต้องเข้าใจว่าอาการที่มีสติสัมปชัญญะในการหายใจหนึ่งครั้งเป็น
อย่างไร ให้พยายามรักษาความรู้สึกที่ดี หรือกุศลจิตเอาไว้ตลอดเวลาในทุกอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง นอน 
เป็นการกำหนดรู้กายกับเวทนาที่ปรากฎต่อกายเป็นหลัก โดยจะพบได้จากการพิจารณาจากการรับรู้ 
 เมื่อเวลาตาเห็นรูป  ให้ตั้งสติไว้ที่ตา  ภาวนาว่า  เห็นหนอ  เห็นหนอ  เห็นหนอ  
 เวลาหูได้ยินเสียง  ให้ตั้งสติไว้ที่หู  ภาวนาว่า  ได้ยินหนอ ได้ยินหนอ ได้ยินหนอ 
 เวลาจมูกได้กลิ่น ให้ตั้งสติไว้ที่หู  ภาวนาว่า  กลิ่นหนอ  กลิ่นหนอ  กลิ่นหนอ  
 เวลาลิ้นได้รส  ให้ตั้งสติไว้ที่ลิ้น  ภาวนาว่า  รสหนอ  รสหนอ  รสหนอ  

เวลากายถูกต้องเย็น ร้อน อ่อน แข็งให้ตั้งสติไว้ตรงที่ถูก ภาวนาว่า ถูกหนอ ถูกหนอๆ  ต่อไป 
ให้เพ่ิม เพ่ิมเดินจงกรมระยะท่ี 2 - ระยะที่ 6  ตามลำดับ     

ส่วนการนั่งนั้นเพ่ือเป็นการฝึกสติ  สมาธิ  ปัญญา ให้แก่กล้า ให้เข้มแข็ง ให้เพ่ิมถูกได้อีกถึง 6 
แห่ง     คือ  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกก้นย้อยข้างขวา)    
 พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกก้นย้อยข้างซ้าย)  
  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกเข่าข้างขวา)  
  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกตาตุ่มขวา)  
  พองหนอ – ยุบหนอ – นั่งหนอ – ถูกหนอ (ถูกตาตุ่มซ้าย) (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
ญาณสิทธฺิ), 2553)  



249 Journal of MCU Philosophy Review Vol.6 No.2 (July-December 2023): AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee I 

 
  ถ้าผู้ใดไม่ประมาท ผู้นั้นจะได้ผลดีโดยไม่นานเลยก็จะเห็นผล  แต่ถ้าผู้ใดประมาทขาดการ
ปฏิบัติติดต่อกัน ผู้นั้นจะได้ผลช้า อาจจะไม่ได้ผลเต็มที่ก็เป็นได้  
 เดินจงกรม  ให้ยืนตัวตรง  เอามือขวาวางไขว้ทับมือซ้ายก็ได้ วางไว้ตรงๆ ก็ได้  ไขว้หลังก็ได้
ตามแต่ถนัด  ส่วนมากเอาไว้ข้างหน้า  ทอดสายตาไปประมาณ 4-5 ศอก ให้ลืมตาอย่าหลับตา ให้สติ
จับอยู่ที่ร่างกาย  ภาวนาว่า  ยืนหนอๆ  (3 หน)   
 -ยกเท้าขวา ให้สติจับอยู่ที่ส้นเท้าขวา เดินช้าๆ ภาวนาอยู่ในใจว่า “ขวา-ย่าง-หนอ”  ขณะที่
ใจนึกว่าขวา ต้องยกส้นเท้าขวาขึ้นให้พร้อมกัน เท้าที่ยกกับใจนึกต้องให้ตรงกัน ขณะว่า ย่าง ต้อง
เคลื่อนเท้าไปอย่างช้าๆ ลากเสียงยาวแล้วหยุดนิดหนึ่ง ขณะว่า หนอ  เท้าต้องลงถึงพ้ืนพร้อมกัน  
  -ยกเท้าซ้าย ให้สติจับอยู่ที่ส้นเท้าญซ้าย ภาวนาในใจว่า “ซ้าย-ย่าง-หนอ”  ให้ส้นเท้ากับ
ปลายเท้าห่างกันประมาณสัก 2-3 นิ้ว  เมื่อเดินสุดระยะ ให้เอาเท้าเคียงกัน แล้วหยุดยืน  ภาวนาในใจ
ว่า “ยืนหนอ     ยืนหนอ  ยืนหนอ” ว่าช้าๆ 3 ครั้ง ขณะนั้นให้สติอยู่ที่ร่างกาย  แล้วกลับ  
 -เวลากลับ ยกปลายเท้าให้พ้นพ้ืน  แล้วหมุนไปช้าๆ พร้อมกับภาวนาในใจว่า “กลับหนอ 
กลับหนอ กลับหนอ” ให้หมุนไปประมาณสัก 4-5 นิ้ว ส่วนเท้าซ้ายให้ยกขึ้นพ้นพ้ืนแล้วหมุนไปตาม
พร้อมกับภาวนาว่า กลับหนอ กลับหนอ ให้หมุนกลับไปอย่างนี้ประมาณ 3 หรือ 4 คู่ ก็จะพอดีกับ
ความต้องการที่จะหยุดแล้วยืนตรงอยู่กับที่ภาวนาว่า ยืนหนอ ยืนหนอ ยืนหนอ แล้วเดินจงกรมต่อไป 
เมื่อเดินพอสมควรแก่เวลาแล้ว ก็ให้นั่งติดต่อกันไปเลย จึงจะไม่ขาดระยะ สติ สมาธิ ปัญญา จึงจะแก่
กล้าขึ้น  (ธนิต อยู่โพธิ์, 2548) 
 
บทสรุป 
 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยการใช้สัมมาสติของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณ
สิทฺธิ)   มีคุณค่าในการแก้ไขปัญหาสังคมได้โดยตรงและถูกต้องตามเป้าหมาย การที่สังคมจะสงบสุขได้
นั้นเพราะปัจเจกบุคคลซึ่งเป็นสมาชิกในสังคมเป็นพ้ืนฐานของสังคม เป็นผู้มีคุณสมบัติที่ดี ปราศจาก
ความลังเลสงสัยในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์และความดีงาม เชื่อมั่นในกฎแห่งกรรม มีการดำเนิน
ชีวิตอย่างดีงามมีพ้ืนฐานจิตใจที่สำคัญ คือ มีเมตตา พร้อมที่จะสละประโยชน์ส่วนตนเพ่ือสังคมได้มาก
ขึ้น มีสำนึกเบื้องต้นของความเป็นมนุษย์คือการมีศีลเป็นพ้ืนฐาน ไม่เบียดเบียนไม่ทำร้ายผู้อ่ืน มีจิต
เมตตาด้วยกายและวาจาใจ ซึ่งคุณสมบัติเหล่านี้ จะปลูกฝังให้เกิดมีขึ้นได้ โดยการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานโดยใช้สัมมาสติ ผลที่จะได้จากการฝึกวิปัสสนากรรมฐานนั้น พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าว
เปรียบเทียบไว้ว่า ปัญญาที่เกิดขึ้นสามารถทำลายข่ายของกิเลสที่ครอบงำมานาน เปรียบประดุจ
สายฟ้าฟาดทำลายก้อนหิน ดุจไฟป่าลุกฮือขึ้นมาเผาป่า ดุจดวงอาทิตย์เปล่งรัศมีเจิดจ้าทำลายความมืด 
ผลที่ได้จากการปฏิบัตินั้น ละเมียดละไม ซาบซ่านไปด้วยความสุข สะอาด มีโอชะเป็นอมตสุขหวานชื่น
ยิ่งกว่าน้ำหวาน เปรียบประดุจน้ำผึ้ง  
 
เอกสารอ้างอิง 
จิณัฐตา ฐิตวัฒน์. (2565).  วิเคราะห์กรรมฐานในอัปปมาทวรรคและจิตตวรรค. บัณฑิตวิทยาลัย:  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ไชยวัฒน์  กปิลกาญจน์.  (2530).  กรรมฐานประจำวัน.  กรุงเทพมหานคร: พัฒนวิทย์การพิมพ์. 



250  

 

I วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566): บทความวิบทความวิชาการชาการ 

 
ธนิต อยู่โพธิ์.  (2548).  วิปัสสนานิยม.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระคันธสาราภิวงศ์  (2552).  (แปล).  วิปัสสนานัย ภาค ๑.  กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาส์นไทย. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ).  (2548).  วิปัสสนากรรมฐาน ภาค 1–2.  

กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ).  (2538).  วิปัสสนาภาวนา.   กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธฺิ). (2553).  วิธีสมาทานและวิธีปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน.  

กรุงเทพมหานคร: วัดมหาธาตุ คณะ 5, 
พระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม).  (2554).  วิธีเจริญกรรมฐาน.  กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระบัณฑิตาภิวงศ.์ (2549).  รู้แจ้งในชาตินี้.  กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
พระบุญจันทร์ คุตฺตจิตฺโต (จิมพละ).  (2562).  ศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการสอนกรรมฐานตามแนวสติ 

ปัฏฐานโดยเน้นคำสอนเรื่องกรรมของพระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม).  วารสารสิริน 
ธรปริทรรศน์, 20(1), หน้า 98-102. 

พระพุทธโฆสาจารย. (2548).  คัมภีร์วิสุทธิมรรค.  แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์  
(อาจ อาสภมหาเถระ). (กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาสน์ไทยการพิมพ์.  

พระภาวนาเขมคุณ (สุรศักดิ์ เขมรํสี).  (2543).  หลักการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน  
4.  กรุงเทพมหานคร: บุญศิริการพิมพ์จำกัด.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2560).  อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิ 
ทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาเถรสมาคม.  (2558).  ระเบียบมหาเถรสมาคม.  สืบค้นเมื่อวันที่ 15 สิงหาคม 2566 จาก   
http://www.onab.go.th,   

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน).  (2551).  การ 
ปฏิบัติกรรมฐาน.  กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต.).  (2564).  พุทธธรรมฉบับปรับขยาย.  ฉบับ 
ข้อมูลคอมพิวเตอร์ ครั้งที่ 24. พิมพ์ครบสามภาครวมในเล่มเดียว. 

 
 

 


