
วิจารณ์หนังสือ : Book Review  

“เหนือสามัญวิสัยอิทธปิฏิหาริย-์เทวดา” 
Beyond Ordinary Vision, Supernatural Miracles – Angels 

 

ผู้เขียน : พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)          
ปีที่พิมพ ์: 2550                                                
จ านวนหน้า : 132 หน้า 
ส านักพิมพ ์: บริษัท พิมพ์สวย จ ากัด 

 
 
 

    พระธีรดา สมจิตฺโต และ พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Phra Thirada Samacitto and Phramaha Daosayam Vajirapañño 

               Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus,Thailand 

Corresponding Author,E-mail : naka25220@gmail.com 

 

******** 

บทน า* 
ความเชื่อของมนุษย์มีพัฒนาการมาจากการนบูชาธรรมชาติโดยเข้าใจว่าใครเคารพบูชาสิ่งศักดิ์สิทธ์

ตั้งใจขออะไรก็ได้ สิ่งเหล่านี้ล้วนอยู่ในอ านาจของสิ่งที่เรียกว่า“เทพเจ้า” ซึ่งเชื่อว่ามีมากมายหลายพระองค์
ตามแต่ความเชื่อของแต่ละชนเผ่า เทพเจ้าบางองค์เชื่อว่ามีความช านาญพิเศษทางด้านสามารถดลบันดาลให้
เกิดความอุดมสมบูรณ์ด้วยพืชพรรณธัญญาหาร เวลาถึงฤดูกาลท าเกษตรมนุษย์ก็จะบวงสรวงเทพเจ้าองค์นั้น
เป็นการเฉพาะเทพเจ้าบางองค์ เชื่อว่าถ้าได้บวงสรวงแล้วจะคุ้มครองให้มีชีวิตปลอดภัย เมื่อจะประกอบ
กิจกรรมใดที่มีความเสียงสูงมนุษย์ก็จะบวงสรวงเทพเจ้าองค์นั้นเครื่องมือในการบวงสรวงประกอบด้วยหลายสิ่ง
หลายอย่าง ตามความเชื่อว่า เทพเจ้าจะชอบสิ่งนั้นจนท าให้เกิดการบวงสรวง และสรรเสริญเทพเจ้า  

(แสง จันทร์งาม, 2531 : 277) ดังนั้นเมื่อเกิดภัยพิบัติทางธรรมชาติต่างๆ ขึ้นก็นึกเอาเองว่าเป็น
เพราะผีหรือเทพ เทวดา ซึ่งมีอ านาจอยู่เหนือตนเป็นผู้บันดาลจึงเป็นธรรมดาที่มนุษย์จะต้องพยายามหาทาง
ป้องกันภัยเหล่านั้นไม่ให้เกิดขึ้นกับตน โดยการสวดอ้อนวอนต่อเจ้าป่าเจ้าเขา ผีสาง เทพ เทวดาที่ตนเชื่อ 
(อมรา พงศาพิชญ์, 2541 : 3) 

                                                           
* วันที่รับบทความ: 24 สิงหาคม 2563; วันแก้ไขบทความ 22 ตุลาคม 2563; วันตอบรับบทความ: 26 ตุลาคม 2563 
 Received: August 24, 2020; Revised: October 22, 2020; Accepted: October 26, 2020 

 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 5 ประจ าเดือนกันยายน – ตุลาคม 2563 

357 

 

เช่นเดียวกับความเชื่อเรื่องของเทวดาที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกเล่มต่างๆ นั้นเป็นส่วนส าคัญต่อ
ความเชื่อของพุทธศาสนิกชนเพราะคติความเชื่อของชาวพุทธส่วนใหญ่เมื่อยามท าบุญก็คือการอธิษฐานให้ได้รับ
สิ่งที่ดี จนกระทั่งขอให้ได้ไปเกิดในภพภูมิที่ดี มีสวรรค์เป็นต้น การที่ได้ไปเกิดเป็นเทวดาอยู่บนสวรรค์นั้นก็ด้วย
ผลของการท าบุญสร้างกุศลคุณงามความดีต่างๆ ตอนเมื่อครั้งยังเป็นมนุษย์อยู่ ในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น 
การยอมรับว่าเทวดามีจริง หรือความมีอยู่จริงของเทวดานั้นไม่เป็นที่คลางแคลงสงสัยของเหล่าพุทธบริษัท 
เพราะเรื่องราวของเทวดานั้นมีหลักฐานปรากฏอยู่ในที่หลายแห่ง ดังพุทธพจน์ที่ปรากฏในพระบาลีสุตตันตปิฏ
กว่า “ภิกษุทั้งหลาย ในหมู่เทพยดานั้นแล เทพยดานับร้อยนับพันเป็นอันมากได้เข้ามาหาเราครั้นเข้ามาหาไหว้
เราแล้ว ได้ยืนอยู่ ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่งครั้นเทพยดาเหล่านั้นยืนเรียบร้อยแล้ว” (ที.มหา. (ไทย) 10/91/51) ดัง
พุทธพจน์ที่กล่าวมานี้  ได้มีการกล่าวยืนยันถึงความมีอยู่ของเทวดา ซึ่งมาจากสวรรค์ชั้นต่างๆ เพ่ือ ต้องการเข้า
เฝ้าพระพุทธองค์ และได้มีการกล่าวยืนยันว่า แม้เทวดาก็ระลึกชาติในอดีตได้ และมีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธ
องค์อย่างใกล้ชิด และนอกจากเทวดาจะมีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธองค์เท่านั้น แม้แต่มนุษย์เ องก็มีความ
ผูกพันหรือมีความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทวดามาเนิ่นนาน  ดังที่เป็นความเชื่อของประชาชนทั่วไปที่มีการ
นับถือรวมถึงการอ้อนวอนสิ่งศักดิ์สิทธ์ตลอดจนถึงเทวดา และภูตผีต่างๆ ดังที่เราจะเห็นได้จากคติความเชื่อ
ของคนโบราณที่มีการสร้างศาลพระภูมิเจ้าที่ไว้ตามบ้านเรือน ที่พักอาศัย สถานที่ท างาน ตลอดจนร้านค้า 
อาคารต่างๆ เพ่ือให้เป็นที่พักอาศัยของเทวดา และภูตผีต่าง ๆ ที่ตนเคารพนับถือเพ่ือให้ท่านเหล่านั้นพอใจ
รวมทั้งสามารถปกปักษ์รักษาให้ผู้ที่เคารพนับถืออยู่ดีมีสุขตามคติความเชื่อของคนในสมัยโบราณ ตลอดจนถึง
ความเชื่อที่ว่า เมื่อมีการสร้างอาคารบ้านเรือน หรือสิ่งปลูกสร้างต่าง ๆ ก็จะมีพวกเทวดามาจับจองเป็นที่พัก
ของเหล่าเทวดาเหล่านั้น (พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สืบนิสัย), 2551)  

ตามหลักการของพระพุทธศาสนา ปัญหาความเชื่อที่มีต่อผีสางเทวดา อ านาจลึกลับ อิทธิฤทธิ์ 
ปาฏิหาริย์ มีอยู่จริงหรือไม่ ไม่ส าคัญเท่ากับปัญหาว่า ในกรณีที่มีอยู่จริง สิ่งเหล่านั้นมีฐานะอย่างไรต่อการ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์และอะไรคือความสัมพันธ์อันถูกต้องระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหล่านั้น พระพุทธศาสนากล้า
ท้าให้สิ่งเหล่านั้นมีจริงเป็นจริง โดยประกาศอิสรภาพให้แก่มนุษย์ท่ามกลางความมีอยู่ของสิ่งเหล่านั้น โดย
พระพุทธศาสนาได้วางหลักการต่างๆ ไว้ ที่จะท าให้มนุษย์ได้รับ แต่ผลดีในการเกี่ยวข้องกับเรื่องเหนือสามัญ
วิสัย อย่างน้อยก็ให้มีผลเสียน้อยกว่าการที่จะมัวไปวุ่นวายอยู่กับปัญหาว่าสิ่งเหล่านั้นมีจริงหรือไม่ จุดส าคัญใน
เรื่องนี้อยู่ที่ว่าเราเข้าใจหลักการที่พระพุทธศาสนาวางไว้และได้น ามาใช้ปฏิบัติกันหรือไม่ 

หนังสือ “เรื่องเหนือสามัญวิสัยอิทธิปฏิหาริย์-เทวดา” นิพนธ์โดย พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต) เป็นหนังสือที่มีเนื้อหาสาระทางด้านวิชาการทางพระพุทธศาสนา ผู้วิจารณ์ได้น าเอาหนังสือเล่มนี้มาวิจารณ์
เพราะเห็นว่าเป็นหนังสือท่ีกล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างเทวดากับมนุษย์ เป็นการยอมรับนับถือในเรื่องของกฎ
แห่งกรรม ความเชื่อในกฎแห่งกรรมน าไปสู่การละความชั่วท าความดี การละความชั่วท าความดีน าไปสู่การ
พัฒนาด้านจิตใจและความประพฤติ การพัฒนาจิตใจน าไปสู่ความสุขความสงบทางจิตใจ เพ่ือน าความสุขความ
สงบที่เกิดภายในจิตของคนในสังคมไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุข เพราะฉะนั้น การน าหนังสือนี้ มาวิจารณ์



358 Journal of Modern Learning Development 
Vol. 5 No. 5  September - October 2020 

    

จึงอาจท าให้ผู้อ่านเห็นประเด็นที่ท าให้ผู้ที่หลงงมงายในเรื่องเหล่านี้เปลี่ยนแปลงทัศนคติ  เข้าใจแจ่มแจ้งในการ
เข้าถึงอิทธิปาฏิหาริย์-เทวดาที่แท้จริงทางพระพุทธศาสนาต่อไป 

 

โครงสร้างหนังสือ 
หนังสือ “สวดมนต์ต้องไม่โค่นสาธยาย” ตีพิมพ์ครั้งแรก ในเดือนมีนาคม พ.ศ. 2544 ส่วนในเล่มที่ผู้

วิจารณ์น าศึกษาในครั้งนี้เป็นการตีพิมพ์ในครั้งที่ 5 ในเดือนธันวาคม พ.ศ. 2550 วัตถุประสงค์ของการเขียน
หนังสือเล่มนี้เพ่ือให้เข้าใจถึงการบูชาตามหลักการของพระพุทธศาสนา ปัญหาความเชื่อที่มีต่อผีสางเทวดา 
อ านาจลึกลับ อิทธิฤทธิ์ ปาฏิหาริย์ มีอยู่จริงหรือไม่ โดยมีประเด็นที่ส าคัญของหนังสือแบ่งออกเป็นเรื่องใหญ่ๆ  
5 ตอน ได้แก่ ประกอบไปด้วยเนื้อหา 6 ส่วน คือ 

ส่วนที่ 1 เรื่องเหนือสามัญวิสัย: อิทธิปฏิหาริย์ – เทวดา 
ผู้เขียนเริ่มต้นอธิบายประเด็นที่ส าคัญของส่วนนี้ว่า  อิทธิปาฏิหาริย์  เทวดา หรือเทพเจ้า สิ่งเหล่านี้ 

“มี”อยู่จริง โดยเน้นว่ามีจริงตามตัวอักษรของคัมภีร์พระไตรปิฎก สิ่งเหล่านี้เราไม่จ าเป็นจะต้องพิสูจน์ว่ามีจริง
หรือไม่มีจริง เพราะการมัววุ่นวายกับการพิสูจน์สิ่งเหล่านั้น ย่อมก่อให้เกิดโทษหลายอย่างทั้งแก่บุคคลและ
สังคม และอีกประเด็นที่ผู้เขียนต้องการให้ผู้อ่านท าความเข้าใจคือ “สิ่งที่ไม่อาจพิสูจน์และมิใช่ธรรมส าหรับ
เข้าถึง ให้ใช้การวางท่าทีหรือวิธีปฏิบัติที่ถูกต้อง”  

ส่วนที่ 2 อิทธิปาฏิหาริย์ 
ในส่วนนี้ผู้เขียนต้องการอธิบายให้เข้าใจเกี่ยวกับเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์ว่าเป็น “อภิญญา” คือความรู้

ความสามารถพิเศษยวดยิ่งอย่างหนึ่ง อิทธิปาฏิหาริย์ยังแบ่งออกเป็น 3 อย่าง คือ อิทธิปาฏิหาริย์ อาเทศนา
ปาฏิหาริย์ และ อนุสาสนีปาฏิหาริย์  โดยผู้เขียนยังให้ประเด็นที่ส าคัญอีกว่า “อิทธิปาฏิหาริย์ไม่ใช่แก่นของ
ธรรมะ” โดยยกเรื่องราวที่เกิดขึ้นในสมัยพุทธกาลว่า พระพุทธองค์ทรงไม่สนับสนุนให้พระสงฆ์แสดง
อิทธิปาฏิหาริย์ เพราะเป็นสิ่งที่ท าให้คนเกิดความมัวเมา นอกจากนี้ผู้เขียนได้ยกเรื่อง “อิทธิฤทธิ์ที่เป็นและไม่
เป็นอริยะ” โดยแบ่งฤทธิ์เป็น 2 ประเภท คือ ฤทธิ์ที่มิใช่อริยะ และฤทธิ์ที่เป็นอริยะ ซึ่งผู้เขียนได้แสดงโทษของ
ฤทธิ์ที่มิใช่อริยะว่าเป็นสิ่งที่ท าเพ่ือสนองกิเลส แต่ฤทธิ์ที่เป็นอริยะเป็นสิ่งที่ท าเพ่ือละกิเลส และประเด็นสุดท้าย
ที่ผู้เขียนต้องการให้เข้าใจคือ ฤทธิ์อาจเป็นโทษได้ทั้งแก่ผู้มีฤทธิ์เอง และแก่คนที่มาเกี่ยวข้องกับผู้มีฤทธิ์  ในตรง
ส่วนนี้ผู้เขียนต้องการที่จะให้เข้าใจเก่ียวกับฤทธิ์ว่า ถ้าเราท าเพ่ือประโยชน์ย่อมจะได้ประโยชน์ แต่ถ้าเราท าเพ่ือ
สนองกิเลสย่อมจะเกิดโทษขึ้นตามมา 

ส่วนที่ 3 เทวดา 
ในส่วนนี้ผู้เขียนได้ยกเอาเรื่องเทวดามาอธิบายว่า เทวดาก็คือเพ่ือนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย เวียน

ว่ายอยู่ในสังสารวัฏเช่นเดียวกับมนุษย์ทั้งหลาย และส่วนใหญ่ก็เป็นปุถุชน ยังมีกิเลสคล้ายมนุษย์ ในแง่ความ
ได้เปรียบเสียเปรียบ บางอย่างเทวดาดีกว่า แต่บางอย่างมนุษย์ก็ดีกว่า เช่น ท่านเปรียบเทียบระหว่างมนุษย์กับ
เทวดาว่า เทวดาเหนือกว่ามนุษย์ 3 อย่าง คือ มีอายุทิพย์ ผิวพรรณทิพย์ และความสุขทิพย์ แต่มนุษย์ก็



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 5 ประจ าเดือนกันยายน – ตุลาคม 2563 

359 

 

เหนือกว่าเทวดา 3 ด้าน คือกล้าหาญกว่า มีสติดีกว่า และมีการประพฤติพรหมจรรย์ ประเด็นที่ส าคัญที่ผู้เขียน
ต้องการอธิบาย คือมนุษย์จะถือว่าเทวดาสูงกว่าพวกตนและพากันอยากไปเกิดในสวรรค์ แต่ส าหรับพวกเทวดา 
เขาถือกันว่า การเกิดเป็นมนุษย์เป็นสุคติของพวกเขา นอกจากนี้ยังมีประเด็นที่ต้องการให้เข้าใจชัดเกี่ยวกับ
เทวดาว่า การอ้อนวอนหวังพ่ึงเทวดา นอกจากขัดกับความเพียรพยายามโดยหวังผลส าเร็จจากการกระท า ขัด
กับหลักพ่ึงตนเองและความหลุดพ้นเป็นอิสระ เป็นต้น และผู้เขียนยังให้ข้อสังเกตเพ่ือการสร้างความสัมพันธ์ที่
ถูกต้องกับเทวดาว่า เทวดานั้นมีทั้งดีและร้าย และเทวดาที่ร้ายที่สุดในทางพระพุทธศาสนานั้นก็คือ “มาร”
นั่นเอง เพราะมารจัดเป็นเทวดาพวกหนึ่งที่อยู่ในช่วงระหว่างชั้นของเทวดาและพรหม เพราะฉะนั้น จึงได้วาง
หลักการการสร้างสัมพันธ์อันดีต่อเทวดาว่า ไม่ควรที่จะอ้อนวอน แต่ควรแผ่เมตตาให้กับเทวดาเหล่านั้น 

ส่วนที่ 4 สรุปวิธีปฏิบัติที่ถูกต้องต่อเรื่องเหนือสามัญวิสัย 
ในส่วนนี้ผู้เขียนได้ยกประเด็นขึ้นมาว่า เมื่อคนผู้ใดผู้หนึ่งจะได้ชื่อว่าเป็นชาวพุทธก็ต่อเมื่อเขาก้าวพ้น

จากข้ันอ้อนวอนหวังพ่ึงเทพเจ้าเข้าสู่ขั้นอยู่ร่วมกันด้วยไมตรี ดังนั้น ให้เข้าใจว่าเราไม่ควรที่จะหวังพ่ึงอ้อนวอน
แต่เทวดา  แต่ควรที่จะสร้างเมตตาจิตต่อกันด้วยการแผ่เมตตาให้กับเหล่าเทวดา จึงได้ชื่อว่าเป็นการปฏิบัติด้วย
ความเอ็นดู เช่นเดียวกับแม่เอ็นดูลูก  นอกจากนี้ผู้เขียนยังต้องการให้เข้าใจในพัฒนาการแห่งความสัมพันธ์  3 
ขั้น เป็นการก้าวเข้าสู่ขั้นของการมีชีวิตอิสระ เพ่ือเป็นชาวพุทธที่แท้ เพ่ือให้เกิดวิธีปฏิบัติที่ถูกต้องต่อสิ่งเหนือ
สามัญวิสัย โดยกล่าวไว้ว่าวิธีปฏิบัติต่อเทวดาและอิทธิปาฏิหาริย์ตลอดจนมงคลฤทธิ์ต่างๆ  เป็นเรื่องไม่ยุ่งยาก
อย่างใด ถ้าเราประพฤติถูกต้องตามธรรมอยู่แล้ว ก็ด าเนินชีวิตไปตามปกติ 

ส่วนที่ 5 บันทึกพิเศษท้ายบท (ส าหรับผู้สนใจเชิงวิชาการ)  
ในส่วนนี้ผู้เขียนต้องการให้รู้ว่า อิทธิปาฏิหาริย์ที่พระพุทธเจ้าและพระสาวกได้แสดงฤทธิ์ให้เห็นนั้นมี

อยู่ในในคัมภีร์พระไตรปิฎกตรงสูตรไหนบ้าง  และทรงกระท าเช่นไรต่อใคร ก็เพ่ือให้ผู้ค้นคว้าได้เข้าไปศึกษา
ค้นคว้าว่ามีอยู่จริงหรือไม่  นอกจากนี้ยังเสนอเรื่องราวการช่วยและการแกล้งของพระอินทร์ว่า พระอินทร์จะลง
ไปช่วยมนุษย์เพราะอาสน์ร้อนเป็นสัญญาณเตือนให้ลงไปช่วย  หรือการแกล้งของพระอินทร์ที่พยายามหาทาง
ท าลายตบะของมนุษย์เป็นต้น ซึ่งมีปรากฏอยู่ในชาดกหรือวรรณกรรมของพระพุทธศาสนาหลายเรื่องให้ไป
ศึกษาค้นคว้า  ไม่เพียงเท่านั้น ยังได้น าเอาเรื่องสัจกิริยา ทางออกท่ีดีส าหรับผู้ยังหวังอ านาจดลบันดาล เพ่ือเป็น
การเสริมย้ าความมั่นใจในคุณธรรมและความเพียรพยายามของตน  และสุดท้ายเพ่ือที่ต้องการให้เราเข้าใจว่า 
พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์หรือเทวดา ค าตอบก็คือพระพุทธเจ้านั้นเป็นมนุษย์ 

ส่วนที่ 6 ภาคผนวก ประเด็นเสริมเพื่อย้ าความเข้าใจ  
ในส่วนนี้ต้องการที่จะให้ผู้อ่านเข้าใจชัดเจนยิ่งขึ้นในประเด็นเหล่านี้ คือ .แต่พระพุทธเจ้าทรงห้าม

พระภิกษุอ่ืนๆแสดงฤทธิ์ เพราะจะมีผลเสียมากกว่าผลดี คือ ถ้าไม่มีข้อห้ามให้พระแสดงฤทธิ์ได้ พระที่มีนิสัย
ทางฤทธิ์จ านวนหนึ่ง(ซึ่งจะมีจ านวนน้อยมาก) อาจจะแสดงฤทธิ์ได้เรื่อยๆ ประชาชนที่นับถือแทบทั้งหมด ก็จะ
มุ่งไปหาเฉพาะพระที่แสดงฤทธิ์ได้นั้นแต่ผู้เดียว จะไม่สนใจพระอ่ืนๆที่แสดงฤทธิ์ไม่ได้ ลาภสักการะและความ
สนใจจะมุ่งไปที่พระที่มีฤทธิ์นั้นเพียงผู้เดียว เมื่อใดที่พระที่แสดงฤทธิ์ได้เกิดปัญหาขึ้นมาหรือมรณภาพตายไป 



360 Journal of Modern Learning Development 
Vol. 5 No. 5  September - October 2020 

    

ประชาชนพวกนั้น ก็จะไม่สนใจไปหาพระอ่ืนๆอีก พระอ่ืนๆที่แสดงฤทธิ์ไม่ได้ ก็จะหมดโอกาสสั่งสอน จะท าให้
ศาสนาหดตัว ลดลง อย่างรวดเร็ว เปรียบเหมือนการปลูกต้นไม้ เป็นป่าใหญ่ ถ้าเรามุ่งแต่ ใส่น้ า ใส่ปุ๋ย  ไปที่
ต้นไม้ต้นเดียว ต้นไม้ต้นอ่ืนๆก็จะไม่เจริญ จะตายหมด เหลือแต่ต้นไม้ที่เราบ ารุงต้นเดียว เมื่อใดต้นไม้นี้ล้มลง ก็
จะไม่มีต้นไม้เหลืออีก 

จุดเด่นและข้อควรน ามาพิจารณาในภาพรวม  
1. ด้านโครงสร้างของหนังสือ  
หนังสือ “เรื่องเหนือสามัญวิสัยอิทธิปฏิหาริย์-เทวดา” ของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ที่

ต้องการน าเสนอ ความเชื่อเรื่องเทวดาที่อ้างอิงตามหลักฐานในคัมภีร์ เรื่องอิทธิปาฏิหาริย์ เทวดา หรือเทพเจ้า
เป็นสิ่งที่มีขึ้นจริง ซึ่งตรงส่วนนี้เป็นการอธิบายให้เห็นว่า เทวดาหรือเรื่องราวอิทธิปาฏิหาริย์นั้นมีจริงตามตัวบท
ของคัมภีร์  แต่การที่เราจะน าเอาเรื่องเหล่านี้มาอธิบายให้กับบุคคลทั่วไปที่ยังเป็นปุถุชนธรรมดาให้สามารถรับรู้
ได้เป็นรูปธรรมนั้นไม่สามารถที่จะกระท าได้ ดังนั้น จึงมีเพียงบุคคลที่มีคุณวิเศษอย่างพระพุทธเจ้า หรือพระ
อรหันต์ที่ได้ปฏิบัติสมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐานจนสูงสุดเท่านั้นจึงจะสามารถรับรู้สิ่งเหล่านี้ได้  แต่ถึง
อย่างนั้นการที่จะเอาเรื่องนี้มามองให้เห็นเป็นรูปธรรมนั้นก็เป็นไปได้ยาก ซึ่งผู้วิจารณ์เห็นว่า ถ้าไม่สามารถ
มองเห็นได้ด้วยตนเองแล้ว ก็อย่าไปเชื่อตาม เพราะเทวดา หรือ สวรรค์นั้น ไม่ใช่ประเด็นส าคัญ แต่ประเด็น
ส าคัญอยู่ที่ว่า คนที่มัวเมาอยู่ด้วยกามคุณอย่างเทวดา  จะเป็นเทวดาอยู่ที่ไหนก็ตาม ผู้ที่มัวเมาอยู่แล้ว ยากที่จะ
มีจิตใจที่โปร่งหรือแจ่มใสเพียงพอ ที่จะเข้าใจเรื่องดับทุกข์ หรือเรื่องนิพพาน เพราะฉะนั้น เป้าหมายของส่วนนี้
ก็เพ่ือที่จะให้เรามองว่าเราไม่ควรมุ่งแต่ท าตนเองให้ได้ขึ้นสวรรค์ แต่เราควรที่จะมุ่งท าตนเองให้หมดจากทุกข์ทั้ง
ปวง 

ผู้วิจารณ์เห็นว่า ข้อส าคัญในส่วนที่หนึ่งนี้ คือ สิ่งที่ไม่อาจพิสูจน์และมิใช่ธรรมส าหรับเข้าถึง ให้ใช้การ
วางท่าทีหรือวิธีปฏิบัติที่ถูกต้อง  คือต้องการเน้นย้ าว่า เรื่องอิทธิปาฏิหาริย์หรือเรื่องเทวดาเป็นสิ่งที่เราไม่
จ าเป็นต้องเข้าไปรับรู้ว่าเป็นสิ่งที่มีจริงหรือไม่มีจริง  เพราะเทวดานั้นแท้จริงไม่ได้มีความหมายอย่างใดอย่าง
หนึ่ง  เป็นเพียงมนุษย์ที่ได้กระท ากรรมดีแล้วได้ไปเกิดในภพภูมิที่ดี ดังนั้น ประเด็นจึงอยู่ในเรื่องของกฎแห่ง
กรรม ดังนั้น การที่เราท าสิ่งที่ดีหรือมีการประพฤติปฏิบัติดี ไม่มีการเบียดเบียนผู้อ่ืน  มีความปารถนาที่จะให้
คนอ่ืนได้พบแต่ความสุขกายสบายใจ และเป็นผู้ที่ปฏิบัติอยู่ในศีลธรรมเป็นปกติ  บุคคลเหล่านี้ย่อมที่จะประสพ
สุขในทั้งในปัจจุบัน และอนาคตสิ่งเหล่านี้เราไม่จ าเป็นจะต้องพิสูจน์ว่ามีจริงหรือไม่มีจริง เพราะการมัววุ่นวาย
กับการพิสูจน์สิ่งเหล่านั้น ย่อมก่อให้เกิดโทษหลายอย่างทั้งแก่บุคคลและสังคม ดังนั้น ในทัศนะนี้ก็เพ่ือที่จะหวัง
ให้คนทั่วไปหันมาประพฤติปฏิบัติกันในทางที่ดี  ไม่หลงมัวเมาอยู่ในเรื่องของกามคุณ  คือเพ่ือที่จะให้เห็นถึง
แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา ไม่ใช่ท าความดี  เพ่ือที่จะเข้าไปอยู่ในภพภูมิของเทวดา  และไม่ใช่เพ่ือที่จะหวังพ่ึง
อิทธิปฏิหาริย์ของเทวดาเข้ามาช่วย  เพาะเมื่อเราท ากรรมดีแล้ว  สิ่งที่ช่วยเราได้จริงนั้น ก็คือความดีของเราเอง 

 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 5 ประจ าเดือนกันยายน – ตุลาคม 2563 

361 

 

2. ด้านเนื้อหาและคุณค่าวรรณกรรม 
ในส่วนนี้ประเด็นของค าว่า อิทธิปาฏิหาริย์ ซึ่งในหนังสือมีการอธิบายว่า อิทธิปาฏิหาริย์เป็นอภิญญา 

คือความรู้ความสามารถพิเศษยวดยิ่งอย่างหนึ่ง ดังนั้น อิทธิปาฏิหาริย์คือความรู้ความสามารถพิเศษที่เกิดจาก
การฝึกจิตให้เป็นสมาธิ มีความสงบ  ผ่องใส  แน่วแน่ปราศจากกิเลสขุ่นมัวต่างๆ  มารบกวน  ดังนั้นผู้เขียนจึงได้
หยิบยกเอาเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์ 3 อย่าง คือ อิทธิปาฏิหาริย์ (การแสดงฤทธิ์) อาเทสนาปาฏิหาริย์ (การทายใจ) 
เพราะอนุสาสนีปาฏิหาริย์แม้ไม่ได้ฝึกจิตจนส าเร็จฌาณสมาบัติ ก็สามารถรู้แจ้งในหลักธรรมค าสอนได้ โดย
อนุสาสนีปาฏิหาริย์เป็นสิ่งควรน าไปปฏิบัติ เพราะอนุสาสนี แปลว่า ค าพร่ าสอน การสอนการแนะน าหลักธรรม
ค าสอนทางพระพุทธศาสนา ก็เพ่ือให้บุคคลที่ได้ยินได้ฟังน าไปปฏิบัติตาม โดยพิจารณาตรึกตรองให้เห็นตาม
ความเป็นจริงจนสามารถดับทุกข์  แก้ปัญหาของชีวิตได้   

ผู้เขียนต้องการที่จะอธิบายให้คนเข้าใจในเรื่องของอิทธิปาฏิหาริย์ในทางพระพุทธศาสนาโดยได้กล่าว
ลงไปอีกว่า “อิทธิปาฏิหาริย์ไม่ใช่แก่นของธรรมะ” ซึ่งตามหลักการของพระพุทธศาสนาในเรื่องของ
อิทธิปาฏิหาริย์และอาเทศนาปาฏิหาริย์เป็นสิ่งที่พระพุทธองค์ทรงห้ามไม่ให้เหล่าสาวกน าไปแสดงแก่บุคคล
ทั่วไป  เพราะเห็นโทษที่ว่าพระสาวกน าไปอวดอ้างเพ่ือหวังลาภสักการะ เพราะการอวดแสดงอิทธิฤทธิ์เพ่ือน้อม
ลาภย่อมเป็นหนทางแห่งความเสื่อม  เป็นการท าลายตนเอง ดังนั้น ประโยชน์ของการเข้ามาศึกษาในเรื่องของ
อิทธิปาฏิหาริย์ในหนังสือเล่มนี้ก็เพ่ือที่จะเข้าใจในหลักของการประพฤติปฏิบัติด้วยตนเองและส าเร็จผลด้วย
ตนเอง จะเห็นได้ว่าอิทธิปาฏิหาริย์นั้นมีสิ่งที่ดีและไม่ดี  สิ่งที่ไม่ดีนั้นก็คือสิ่งที่ท าออกมาแล้วเกิดความเดือดร้อน
ต่อคนอ่ืนท าให้คนอ่ืนนั้นเกิดทุกขเวทนา เพราะเกิดจากการใช้ฤทธิ์ทีมีอุปธิ  คือ  มีกิเลสเข้าไปผสมอยู่  ท าให้
เกิดความมัวเมาลุ่มหลง  หรือตัณหาเข้ามาพัวพัน แต่ฤทธิ์ที่เป็นอีกด้านหนึ่งคือฤทธิ์ที่ไม่ประกอบด้วยอาสวะ ไม่
มีอุปธิ (ไม่มีกิเลส ไม่ท าให้เกิดทุกข์) ซึ่งเป็นการท าให้ตนเองเกิดความเบื่อหน่ายในขันธ์ ให้เห็นซึ่งความเป็นจริง
ของธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงไป จึงเป็นสิ่งที่น่ายกย่อง เพราะโดยภาวะพ้ืนฐาน เทวดาทุกประเภทจนถึงพรหม
สูงที่สุด ล้วนแล้วแต่เป็นเพื่อนร่วมทุกข์เกิดแก่เจ็บตาย เวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ แม้ว่าจะมีเทพที่เป็นอริยบุคคล
บ้าง ส่วนมากก็เป็นอริยะมาก่อนตั้งแต่ครั้งยังเป็นมนุษย์ แม้ว่าเมื่อเทียบโดยเฉลี่ยตามล าดับฐานะ เทวดาจะ
เป็นผู้มีคุณธรรมสูงกว่า แต่ก็อยู่ในระดับใกล้เคียงกันจนพูดรวม ๆ ไปได้ว่าเป็นระดับสุคติด้วยกัน (พระเทพเวที 
(ป.อ.ปยุตฺโต, 2532 : 455) 

ผู้วิจารณ์เห็นว่า ในทัศนะนี้ ผู้เขียนได้ให้แนวคิดที่ส าคัญในการเชื่อเรื่องของการนับถืออ านาจเร้นลับ
ดลบันดาล ซึ่งในปัจจุบันผู้คนหวังพ่ึงสิ่งภายนอกมากเกินไป ไม่เพียรพยายามท าการด้วยตนเอง มัวแต่คิดอ้อน
วอนเอาอกเอาใจสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือรอคอยฤทธิ์เดชของคนอ่ืน ท าให้ตัวเองไม่มีอะไรดีขึ้น ดังนั้น ทัศนะในส่วนนี้
ของหนังสือก็เพ่ือที่จะให้ผู้อ่านเข้าใจในพัฒนาการแห่งความสัมพันธ์ 3 ขั้น  คือ ขั้นอ้อนวอนหวังพ่ึงเทวดา ขั้น
อยู่ร่วมกันด้วยไมตรีกับเทวดา และข้ันได้รับความเคารพบูชาจากเทวดา ขั้นที่ 1 จัดว่าเป็นขั้นก่อนพัฒนา ขั้นที่ 
2 คือจุดเริ่มต้นของชุมชนแบบพุทธหรือชุมชนอารยะ ขั้นที่  3 เป็นระดับพัฒนาการของผู้เข้าถึงจุดหมายของ
พระพุทธศาสนา ดังนั้น จากพัฒนาการแห่งความสัมพันธ์  3 ขั้นจะเห็นได้ว่า วิธีปฏิบัติต่อเทวดาและ



362 Journal of Modern Learning Development 
Vol. 5 No. 5  September - October 2020 

    

อิทธิปาฏิหาริย์ตลอดจนมงคลฤทธิ์ต่างๆ เป็นเรื่องไม่ยุ่งยากอย่างใดถ้าเราประพฤติถูกต้องตามธรรมอยู่แล้ว ก็
ด าเนินชีวิตไปตามปกติ เพราะฉะนั้นชาวพุทธจึงมีความสัมพันธ์กับเทวดา โดยปฏิบัติต่อท่าน ดังนี้ 1) นอกจาก
มีเมตตาไมตรีเผื่อแผ่กุศลความดีให้เทวดาแล้ว ก็เคารพนับถือ หรือให้เกียรติเทวดาทั้งหลาย เหมือนปฏิบัติต่อ
มนุษย์ผู้ใหญ่ ซึ่งเป็นที่เคารพนับถือ หรือเป็นผู้มีคุณความดี 2) เอาคุณธรรมความดีของเทวดามาเป็นที่ระลึก
หรือเป็นเครื่องเตือนสติ ให้บ าเพ็ญความดีหรือบุญกุศลยิ่งขึ้นไป ดังเช่นข้อปฏิบัติที่เรียกว่า เทวตานุสติ ซึ่ง
แปลว่าตรองระลึกถึงคุณธรรมที่ท าให้เป็นเทวดาที่มีอยู่ในตน และ 3) ไม่ว่าจะเป็นเทวดาหรือมนุษย์ก็ตาม ท่าน
ผู้ใดฝึกฝนพัฒนาตนดีแล้ว เราก็ยกย่องเชิดชูไว้เป็นแบบอย่างของสังคม เพ่ือให้เป็นเครื่องแสดงว่าสังคมของเรา
เป็นสังคมที่เชิดชูความดี และเชิดชูคนดี อันจะเป็นเครื่องรักษาสังคมนั้นเองให้อยู่ในสันติสุขได้ยั่งยืนมั่นคง 

ดังนั้น การที่จะอ้อนวอนหรือรอคอยความช่วยเหลือจากเทวดา หวังพ่ึงเทวดา คอยประจบเอาใจ
เทวดาให้โปรดปรานนั้น จึงไม่ใช่วิถีทางของชาวพุทธ เช่นเดียวกับในหมู่ มนุษย์ การที่จะมัวรอคอยความ
ช่วยเหลือของท่านผู้ใหญ่ คอยไปประจบเอาใจท่านให้ท าอะไรให้ โดยไม่เพียรพยายามท ากิจหน้าที่ของตน ก็
ย่อมไม่เป็นที่ยอมรับในสังคมใดๆ ของอารยะชน ซึ่งในส่วนนี้ผู้ เขียนต้องการให้รู้ว่าอิทธิปาฏิหาริย์ที่
พระพุทธเจ้า และพระสาวกได้แสดงฤทธิ์ให้เห็นนั้นมีอยู่ในในคัมภีร์พระไตรปิฎก จะเห็นได้ว่าความแตกต่าง
ระหว่างมนุษย์กับเทวดาความต่างกันทั้ง 2 ฝ่าย คือเห็นว่าเทวดาในสวรรค์ แม้จะเป็นเทวดาระดับสูงสุดใน
สวรรค์ แต่ในอีกบริบทหนึ่งก็คือมารนั่นเอง เพราะเทวดาไม่ว่าจะอยู่ในสวรรค์ ชั้นไหนหรืออยู่ในระดับใดก็ยังอยู่
ในฐานะเป็นปุถุชน ไม่ใช่พระอริยเจ้าที่หมดกิเลสตัณหาแล้ว แม้จะบังเกิดเป็นเทวดาซึ่งถือว่าเป็นภพภูมิที่ดีอัน
เป็นผลจากการท าคุณความดีบางอย่าง แต่ก็ยังไม่หมดกิเลสตัณหา เทวดาบางองค์จึงยังมีอารมณ์ความรู้สึก
เช่นเดียวกับมนุษย์ปุถุชนทั่วไป เช่นเดียวกับมนุษย์ที่แม้จะเป็นคนจนหรือคนรวย มียศมีต าแหน่งต่ าหรือสูง 
ตราบใดที่ยังมีกิเลสตัณหา ก็ไม่ได้หมายความว่าคนที่มั่งมีหรือมียศศักดิ์สูงจะดีกว่าคนจนเสมอไป บางครั้งคนที่
ร่ ารวยมียศศักดิ์สูงอาจมีพฤติกรรมแย่กว่าหรือเลวร้ายกว่าคนจนก็ได้ คนรวยหรือผู้มีอ านาจสูงบางคนยังมีความ
อิจฉาริษยาคอยขัดขวางไม่อยากให้คนจนหรือผู้มีอ านาจต่ ากว่าได้ดีเสมอตนหรือยิ่ง กว่าตนก็มีให้เห็นทั่วไป 

ในส่วนของจุดด้อยหรือจุดที่ควรปรับปรุงของหนังสือเล่มนี้ ผู้วิจารณ์เห็นว่าควรปรับปรุงโดยการเพ่ิม
รูปประกอบที่เกี่ยวกับพุทธวิธีการสอน และการจัดรูปเล่ม (Art Work) และการจัดย่อหน้า เพ่ือเป็นการเพ่ิม
ความน่าสนใจแก่ผู้อ่านมากขึ้นด้วย 

 

สรุป  
หนังสือ “เรื่องเหนือสามัญวิสัยอิทธิปฏิหาริย์-เทวดา” เล่มคือการที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ

โต) ได้เสนอน าเสนอเรื่องเทวดานี้ จะไปพิสูจน์ เรื่องนรก สวรรค์ กันมากกว่านั้น ก็ไม่มีเวลา ไม่ใช่สิ่งที่จ าเป็น 
ทั้งไม่ได้ประโยชน์อะไรเพราะเรื่องที่ส าคัญนั้น ต้องการจะสอน ให้เห็นความทุกข์ให้เห็นเหตุให้เกิดทุกข์ 
กล่าวคือ เรื่องอริยสัจจ์ 4 ที่เป็นหลักการที่ส าคัญที่สุดของพระพุทธศาสนานั่นเอง เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าจึง
ทรงมีอุบายช าระจิตใจของประชาชน ได้แก่ ทรงแสดงเรื่อง ทาน เรื่องศีล แล้วเรื่องสวรรค์แล้วย้ าเรื่อง โทษของ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 5 ประจ าเดือนกันยายน – ตุลาคม 2563 

363 

 

สวรรค์ แล้วจึงถึง เรื่องการออกไปเสียจากสวรรค์ ที่เรียกว่า เนกขัมมะ ที่หมายถึงการออกไปเสียจากกามคุณ 
ว่าจะมีผลดีอย่างนั้นๆพอมาถึงขั้นนี้แล้ว จิตใจสะอาดผ่องใสแล้วถูกหมดสิ้นดีแล้ว  ก็พร้อมที่จะรู้อริยสัจ 4 คือ 
ทุกข์ มูลเหตุให้เกิดทุกข์ สภาพที่ไม่มีความทุกข์เลย และวิธีปฏิบัติที่จะให้บรรลุ 

 

เอกสารอ้างอิง 
พระเทพเวท ี(ป.อ. ปยุตฺโต). (2532). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). เหนือสามัญวิสัย อิทธิปฏิหาริย์-เทวดา. (พิมพ์ครั้งที่ 5). 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จ ากัด. 
พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปณฺโญ (สืบนิสัย). (2551). การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในเทวตาสังยุต.

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
แสง จันทร์งาม. (2531). ศาสนศาสตร์ (The Science of Religion). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ไทยวัฒนา

พานิช จ ากัด. 
อมรา พงศาพิชญ์. (2541). วัฒนธรรม ศาสนา และชาติพันธ์: วิเคราะห์สังคมไทยแนวมนุษย์วิทยา.

กรุงเทพมหานคร : สานักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 

 


