
พระไตรปิฎก : ภูมิปัญญาแห่งการเรียนรู ้
Tipitaka : Wisdom for Learning 

 

พระมหาวิเชียร ธมฺมวชิโร 
หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสตร์เพ่ือการพัฒนา  

คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง 

Phramaha Vichian Dhammavajiro 
Bachelor of Arts Program in Buddhist Studies for Development, 

Mahamakut Buddhist University, Srilanchang Campus.  

E-mail: pmvichian@gmail.com 

******** 

บทคัดย่อ* 
 บทความวิชาการเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือกล่าวถึงพระไตรปิฎกในฐานะที่เป็นศูนย์รวมแห่งภูมิ

ปัญญาด้านต่าง ๆ ทั้งในด้านแห่งความเป็นมนุษย์ มารยาทและการดูแลสุขภาพ การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม ความ
เชื่อ ประเพณี และพิธีกรรม ค าสอนที่ปรากฏในพระไตรปิฎกเป็นวิถีที่มนุษย์ปฏิบัติสืบต่อกันมา ความรู้ด้าน
ภาษาและวรรณกรรม ความรู้ด้านการจัดระเบียบสังคม ความรู้ด้านการประพฤติปฏิบัติตนที่ถูกต้องและแสดง
ถึงวิถีชีวิตของพระสงฆ์และฆราวาสด้านความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรมต่าง ๆ เสริมด้วยองค์ความรู้แห่งพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าว่าด้วยเรื่องของความเป็นแก่นสารแห่งชีวิตที่วนเวียนอยู่กับกฎแห่งไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุก
ขัง อนัตตา จึงถือว่าเป็นคลังแห่งภูมิปัญญาที่บุคคลทั้งหลายควรศึกษาเล่าเรียนและน าไปประยุกต์ใช้กับการ
ด าเนินชีวิตเพ่ือพัฒนาตนเองและสังคม  

 

ค าส าคัญ: พระไตรปิฎก;  ภูมิปัญญา;  วิถีชีวิตมนุษย์ 
 

Abstracts 
 

The purpose of the academic article was to describe the Pāli Canon, so-called 

Tipitaka, as an aggregation of human wisdom, accounting for humankind, courtesy, health 

care, environmental conservation, belief, custom and tradition and ritual ceremonies. 

Teachings and principles in the Pāli Canon were generally involved with successive ways of 

human life, including knowledge on language and literature, social organization, and 

appropriate self-practice. In addition, the ways of ecclesiastical and householding life on 

beliefs, customs and traditions, and rites were demonstrated in line with the Buddha's 

knowledge on the essence of human life, which was in reality under the rule of three 

characteristics of existence (Tilakkhaṇa in Pāli): impermanence or transiency (Aniccatā), the 

state of suffering or being oppressed (Dukkhatā) and soullessness of not-self (Anattatā). As a 

result, Tipitaka was regarded as a bank of wisdom to be studied, learned and applied to all 

people's living life in order to improve themselves and their society. 

 
Keywords: Tipitaka;  Wisdom;  Way of Human Life 

                                                           
* วันที่รับบทความ: 1 ธันวาคม 2563; วันแก้ไขบทความ 29 ธันวาคม 2563; วันตอบรับบทความ: 30 ธันวาคม 2563 
 Received: December 1, 2020; Revised: December 29, 2020; Accepted: December  30, 2020 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

375 

 

บทน า           
พระไตรปิฎก เป็นคัมภีร์ที่บรรจุพุทธพจน์และเรื่องราวชั้นเดิมของพระพุทธศาสนา  3 ชุด หรือ

ประมวลแห่งคัมภีร์ที่รวบรวมพระธรรมวินัย 3 หมวด กล่าวคือ วินัยปิฎก สุตตันตปิฎก และ อภิธรรมปิฎก 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2559: 111) ทั้งนี้หลักค าสอนของพระพุทธเจ้าและพระสาวกที่ได้ทรง
แสดงและกล่าวไว้ในครั้งพุทธกาลได้มีการน ามารวบรวมเรียบเรียงจัดเป็นหมวดหมู่ในการท าสังคายนานับตั้งแต่
พระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) (2559: 111-112) อธิบายไว้ในพจนานุกรม
พุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ว่า พระวินัยปิฎกเป็นประมวลพระพุทธพจน์ หมวดพระวินัย คือพุทธบัญญัติ
เกี่ยวกับความประพฤติ ความเป็นอยู่ ขนมธรรมเนียมและการด าเนินกิจการต่าง ๆ ของภิกษุสงฆ์และภิกษุณี
สงฆ์ พระสุตตันตปิฎกเป็นประมวลพุทธพจน์ หมวดพระสูตร คือพระธรรมเทศนา ค าบรรยายธรรมต่าง ๆ ที่
ตรัสยักเยื้องให้เหมาะกับบุคคลและโอกาส ตลอดจนบทประพันธ์ เรื่องเล่า และเรื่องราวทั้งหลายที่เป็นชั้นเดิม
ในพระพุทธศาสนา และพระอภิธรรมปิฎกเป็นประมวลพุทธพจน์ หมวดพระอภิธรรม คือ หลักธรรมและ
ค าอธิบายที่เป็นหลักวิชาล้วน ๆ ไม่เก่ียวด้วยบุคคลหรือเหตุการณ์  

 พระไตรปิฎก เป็นสิ่งที่ทรงคุณค่าทางสติปัญญาของมนุษย์ เพราะเป็นการแสดงถึงหลักธรรม แนว
ปฏิบัติ เหตุการณ์เรื่องราว และศาสตร์ต่าง ๆ ไว้ ท าให้มนุษย์เข้าใจในวิถีการด าเนินชีวิตตามหลักพุทธธรรม 
และมีความรู้เหตุการณ์เรื่องราวต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในพระพุทธศาสนา พร้อมกับมีความรู้เกี่ยวกับศาสตร์ต่าง ๆ ที่
มีความสัมพันธ์กับหลักพระพุทธศาสนา ความเข้าใจและความรู้ต่าง ๆ ได้เกิดเป็นภูมิปัญญาของมนุษย์และเป็น
ข้อคิดเตือนใจในการน ามาใช้ในชีวิต เป็นไตรปิฎกเป็นแหล่งศึกษาข้อมูลที่ทรงคุณค่าที่สุดแห่งการเรียนรู้ทุก
ศาสตร์ทุกสาขาวิชาทั้งความรู้ที่เป็นทฤษฎีทางธรรมและทางโลก เป็นประโยชน์อย่างส าหรับผู้ที่จะสืบค้นข้อมูล
เรื่องราวแล้วน ามาใช้กับการศึกษาเล่าเรียนทั้งในห้องเรียนและในชีวิตจริง 

 ในบทความนี้ จึงได้กล่าวถึงสาระส าคัญของพระไตรปิฎกที่กล่าวถึงภูมิปัญญาคือความรอบรู้  ความ
เข้าใจในหลักค าสอนที่มีความสัมพันธ์กับการด ารงชีวิตของมนุษย์ด้านต่าง  ๆ จนท าให้เกิดเป็นภูมิปัญญาแห่ง
การเรียนรู้และเป็นแนวปฏิบัติขึ้นมาจนถึงปัจจุบัน 
 

ภูมิปัญญาแห่งการเรียนรู้ในพระไตรปิฎก 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ให้ความหมายของค าว่า ภูมิปัญญา ว่าหมายถึง พ้ืน

ความรู้ความสามารถ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 826) พระพรหมคุณาภรณ์ (2554: 231) อธิบายไว้ใน
พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ว่า ภูมิปัญญา มาจากค าว่า ภูมิ กับ ปัญญา ค าว่า ภูมิ หมายถึง พ้ืน
เพ พ้ืน ชั้น ที่ดิน แผ่นดิน และค าว่า ปัญญา หมายถึง ความรู้ทั่ว ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล ความรู้เข้าใจชัดเจน 
ความรู้เข้าใจหยั่งแยกได้ในเหตุผล ดีชั่ว คุณโทษ ประโยชน์มิใช่ประโยชน์ เป็นต้น  



376 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

 ภูมิปัญญาเป็นความรู้และความคิดของมนุษย์ ซึ่งได้รับการถ่ายทอด สั่งสม ปรับปรุง ดัดแปลง และ
สืบทอดกันมาหลายชั่วบรรพบุรุษ เป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไปว่ามีคุณค่า ละเอียด ประณีต มีลักษณะแสดงความ
เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัวของกลุ่มชนหรือชนชาตินั้น  ๆ  

 ภูมิปัญญาในพระไตรปิฎก เป็นองค์ความรู้ที่เกิดมาจากพระปัญญาคือการตรัสรู้ของพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าที่ได้ทรงตรัสรู้แล้วน ามาตรัสสอนแก่พระสาวกให้รู้ตามและได้น าไปประพฤติปฏิบัติ  ดังนั้น ใน
พระไตรปิฎกจึงได้บรรจุหลักค าสอนที่เป็นภูมิปัญญาด้านต่าง ๆ ที่มนุษย์ต้องเรียนรู้ไว้แทบทุกเรื่อง เพราะหลัก
ค าสอนแต่ละเรื่องที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงนั้น ได้ให้ข้อคิด ข้อปฏิบัติและเป็นแนวทางในการด าเนินชีวิต เมื่อได้
ศึกษาให้เข้าใจและรู้ชัดแล้วก็จะเกิดเป็นภูมิปัญญาคือเป็นความรู้  ความสามารถเข้าใจในเรื่องต่าง ๆ ได้อย่าง
แจ่มแจ้ง แล้วน ามาเป็นแนวทางด าเนินชีวิตของตนเอง ภูมิปัญญาแห่งการเรียนรู้ในพระไตรปิฎกที่น ามากล่าว
ไว้ในที ่นี้เป็นเรื่องเก่ียวข้องกับพระสงฆ์และบุคคลทั่วไปประกอบด้วย 4 เรื่อง คือ 

 1) ภูมิปัญญาแห่งความเป็นมนุษย์ 
 พระไตรปิฎกถือว่าเป็นคัมภีร์ที่ประชาชนทั่วโลกให้ความสนใจศึกษาในหลายองค์ความรู้  ในวงการ

สมัยใหม่พระไตรปิฎกถือว่าเป็นแหล่งภูมิปัญญาได้เป็นอย่างยิ่ง  เพราะคุณลักษณะพิเศษที่โดดเด่นอย่างยิ่งคือ
พระพุทธธรรมในพระไตรปิฎกเป็นปัญญาที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับมนุษย์  ธรรมชาติ และสังคม และกระบวนการ
แสวงหาความรู้และวิธีการคิดท าให้เกิดความรู้ตามความเป็นจริง มองเห็นประโยชน์หลายระดับ มีการสืบค้น
เหตุปัจจัยมีการวิเคราะห์แยกแยะ และมีวิธีการคิดแบบมองหาคุณโทษและทางออก (พระธรรมปิฎก (ป. อ. 
ปยุตฺโต), 2541: 142) 

 ภูมิปัญญาแห่งความเป็นมนุษย์ เป็นรากฐานแห่งภูมิปัญญาทั้งหลายที่มีอยู่ในสังคมมนุษย์ เป็นสิ่งที่
หมายรวมถึงทุกอย่างที่มนุษย์ได้กระท า รู้สึก นึกคิด จินตนาการ สร้างสรรค์ นวัตถกรรม เพ่ือความดี ความงาม 
ในการด ารงรักษาเผ่าพันธุ์มนุษยชาติได้อย่างมีคุณค่าแก่โลก (วารีญา ภวภูตานนท์ ณ มหาสารคาม อ้างใน กอง
วิชาการ ส านักงานอธิการบดี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2545: 325) 

 ภูมิปัญญาแห่งความเป็นมนุษย์ในพระไตรปิฎกท่ีจะน ามากล่าวในที่นี่ มี 3 เรื่องด้วยกัน ได้แก่ 1) ภูมิ
ปัญญาด้านภาษาและวรรณกรรม 2) ภูมิปัญญาด้านการจัดระเบียบสังคม และ 3) ภูมิปัญญาในการด าเนินชีวิต
และการประกอบอาชีพ  

1.1) ภูมิปัญญาด้านภาษาและวรรณกรรม เป็นขุมทรัพย์ทางปัญญาของภาษาไทย ภาษาเป็น
เครื่องมือที่มนุษย์ใช้ในการสื่อสารสื่อความหมายร่วมกันอย่างมีแบบแผน มีระเบียบวิธีการใช้ มีโครงสร้างทาง
ไวยากรณ์และวรรรณกรรม ท าให้การสื่อภาษามีพลังในการถ่ายทอดความรู้คิด เช่น คุณสมบัติที่เรียกว่า “การ
อุปมาอุปมัย” โดยขอยกตัวอย่างการเปรียบเทียบปรากฏการณ์ธรรมชาติของมหาสมุทรกับพระธรรมวินัย ซึ่ง
พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้ในปหาราทสูตร อัฎฐกนิบาต อังคุตตรนิกาย พระสุตตันตปิฎก (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2533 ฉ: 399 – 180) ว่า  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

377 

 

 “สมัยหนึ่งพระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ ควงไม้สะเดาที่มียักษ์ นเรฬุ สิงสถิตอยู่ ใกล้เมืองเวรัญชา 
ครั้งนั้นจอมอสูร ปหาราทะ ได้เข้าไปเฝ้า พระองค์ตรัสถามถึงเหตุที่พวกอสูรอภิรมย์ในมหาสมุทร โดยจอมอสูร
กราบทูลว่า พวกอสูรอภิรมย์ใน 8 เรื่องของมหาสมุทร ดังนี้ 1) มหาสมุทรลาด ลุ่ม ลึก ลงไปโดยล าดับ หาได้
โกรกชันเหมือนเหวไม่ 2) มหาสมุทรไม่เกลื่อนเต็มเปี่ยมอยู่เสมอ ไม่ล้นฝั่ง 3) มหาสมุทรไม่เกลื่อนด้วยซากศพ 
เพราะคลื่นจะซัดเอาซากศพเข้าหาฝั่ง ให้ขึ้นบกทันที 4) แม่น้ าสายใหญ่ ๆ บางสาย คือ แม่น้ าคงคา แม่น้ ายมุ
นา แม่น้ าอจิรวดี แม่น้ าสรภู แม่น้ ามหี แม่น้ าล้วนแต่ไหลไปถึงมหาสมุทร พอถึงมหาสมุทรแล้วก็ไม่เหลือชื่อเดิม
ไว้ แต่กลายเป็นมหาสมุทรเท่านั้น 5) แม่น้ าทุกสายในโลก ย่อมไหลไปรวมยังมหาสมุทรและสายฝนจากอากาศ
ตกลงสู่มหาสมุทร มหาสมุทรก็มิได้ปรากฏว่าพร่องหรือเต็มเพราะน้ านั้น ๆ 6) มหาสมุทรมีรสเดียว คือ รสเค็ม 
7) มหาสมุทรมีรัตนะมากมายหลายชนิด ในมหาสมุทรมีรัตนะเหล่านี้ คือ แก้วมุกดา แก้วมณี แก้วไพฑูรย์ สังข ์
ศิลา แก้วประพาฬ เงิน ทอง ทับทิม มรกต และ 8) มหาสมุทรเป็นที่พ านักอาศัยของพวกสิ่งมีชีวิตใหญ่ ๆ และ
สิ่งมีชีวิตในมหาสมุทรมีดังนี้ ปลาติมิ ปลาติมิงคละ ปลาติมิรมิงคละ พวกอสูร นาค คนธรรพ์ แม้ที่มีร่างกาย
ประมาณ 100 โยชน์ 200 โยชน์ 300 โยชน์ 400 โยชน์ ก็มีอยู่  

 จากนั้นจอมอสูร ปหาราทะ ได้กราบทูลถามถึงเหตุที่ภิกษุทั้งหลายอภิรมย์ในพระธรรมวินัยนี้  และ
พระองค์ตรัสว่า ภิกษุย่อมอภิรมย์ 8 เรื่องในพระธรรมวินัยนี้ คือ 1) ในพระธรรมวินัยนี้ มีการศึกษาปฏิบัติไป
ตามล าดับ มีการกระท าไปตามล าดับ มีการปฏิบัติไปตามล าดับ มิใช่ว่าจะมีการบรรลุอรหัตผลโดยตรง 2) สาวก
ทั้งหลาย ไม่ล่วงละเมิดสิกขาบทที่บัญญัติไว้ แม้เพราะเหตุแห่งชีวิต 3) บุคคลผู้ทุศีล มีบาปธรรม มีสมาจารไม่
สะอาด น่ารังเกียจ ปกปิดกรรมชั่ว มิใช่สมณะ แต่ปฏิญาณว่าเป็นสมณะ มิใช่ผู้ประพฤติพรหมจรรย์ แต่
ปฏิญาณตนว่าพระพฤติพรหมจรรย์ เน่าใน ชุ่มด้วยราคะ เป็นเพียงดังหยากเยื่อ สงฆ์ย่อมไม่อยู่ร่วมกับบุคคล
นั้น ประชุมกันยกวัตรเธอเสียแล้วทันที แม้เขาจะนั่งอยู่ท่ามกลางภิกษุสงฆ์ก็จริง ถึงกระนั้น เขาก็มีชื่อว่า
ห่างไกลจากสงฆ์ พระสงฆ์ก็ห่างไกลจากเขา 4) วรรณะ 4 เหล่านี้ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ ศูทร ออกบวช
เป็นบรรพชิตในพระธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศแล้ว ย่อมละนามและโคตรเดิมเสีย ถึงความนับว่าเป็นสมณะ
ศากยบุตรทั้งนั้น 5) แม้ภิกษุเป็นอันมากจะปรินิพพานด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ นิพพานธาตุก็มิได้ปรากฏว่า
พร่องหรือเต็มด้วยภิกษุนั้น 6) พระธรรมวินัยนี้มีรสเดียว คือวิมุตติรส 7) พระธรรมวินัยนี้มีรัตนะมากมายหลาย
ชนิด รัตนะในพระธรรมวินัยนั้นมีดังนี้ คือ สติปัฎฐาน 4 สมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 
7 อริยมรรคมีองค์ 8 และ 8) พระธรรมวินัยนี้ก็เป็นที่พ านักของสิ่งมีชีวิตใหญ่ ๆ สิ่งมีชีวิตในพระธรรมวินัยนี้ มี
ดังนี้ พระโสดาบัน ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ือกระท าให้แจ้งซึ่งโสดาปัตติผล พระสกทาคามี ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ือกระท าให้
แจ้งซึ่งสกทาคามิผล พระอนาคาม ีท่านผู้ปฏิบัติเพื่อกระท าให้แจ้งซึ่งอนาคามิผล พระอรหันต์ ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ือ
ความเป็นพระอรหันต์”  

 นอกจากนี้พระพุทธเจ้าได้ทรงอธิบายหลักธรรมด้วยการใช้อุปมาอุปไมย ท าให้เข้าใจชัดเจนขึ้นไว้ใน
คัมภีร์อังคุตตรนิกาย เช่น เปรียบพระบ าเพ็ญศีล สมาธิ ปัญญา เหมือนชาวนาปรับพ้ืนที่นา หว่านกล้า และไข
น้ า เปรียบสามีภรรยา คนหนึ่งดีอีกคนหนึ่งไม่ดี เหมือนศพอยู่กับเทพ (หรือผีกับเทวดา) ถ้าดีสองคนก็เหมือน



378 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

เทพอยู่กับเทพ ถ้าเลวทั้งคู่เหมือนผีอยู่กับผี เปรียบคนดีกับคนชั่วอยู่ห่างไกลกันเหมือนฟ้ากับดิน ฝั่งนี้กับฝั่งโน้น 
พระอาทิตย์ขึ้นกับพระอาทิตย์ตก เปรียบคนล้มเหลวทั้งทางโลกและทางธรรมเหมือนคนตาบอด คนประสบ
ความส าเร็จทางการด าเนินชีวิตแต่ไร้ศีลเหมือนคนตาเดียว คนที่สมบูรณ์ทั้งสองด้านเหมือนคนสองตา เปรียบ
คนดีแต่พูด แต่ไม่ท า เหมือนฟ้าร้องฝนไม่ตก คนท าด้วยพูดด้วย เหมือนฟ้าร้องฝนตกด้วย เปรียบคนโกรธง่าย
หายเร็วเหมือนรอยขีดบนดิน คนโกรธง่ายหายช้าเหมือนรอยขีดบนแผ่นหิน คนไม่มักโกรธเหมือนรอยขีดในน้ า 
เปรียบคนไม่มีคุณธรรมเหมือนคนจน คนท าชั่วเหมือนการกู้หนี้ คนท าชั่วและปกปิดไว้เหมือนการเสียดอกเบี้ย 
คนท าชั่วถูกนินทาต าหนีเหมือนถูกท้วงหนี้ คนท าชั่วได้รับความเดือดร้อนใจเหมือนถูกตามตัว คนท าชั่วได้ผล
กรรม เหมือนคนเป็นหนี้ถูกฟ้องร้องและตัดสินจ าคุก เป็นต้น (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2553: 234 – 235) 

 และในคัมภีร์ธรรมบท ขุททกนิกาย ได้ เห็นภูมิปัญญาการสอนธรรมด้วยภาษาที่ เป็นการ
อุปมาอุปไมยได้เป็นอย่างดี โดยเฉพาะในตัวคาถา ค าอุปมาอุปไมยสั้น แต่ให้ภาพชัดเจน เข้าใจง่าย เช่น 

 - ความทุกข์ติดตามคนชั่ว เหมือนล้อเกวียนหมุนตามรอยเท้าโค 
 - ความสุขติดตามคนดี เหมือนเงาตามตัว 
 - คนร้ายคนบริสุทธิ์ บาปไม่พ้นตัว เหมือนชัดฝุ่นทวนลม ฝุ่นจะกลับเข้าหาตัว 
 - ชรามรณะไล่ต้อนชีวิตคน เหมือนเด็กเลี้ยงโคต้อนโคไปหากิน 
 - กิเลสตัณหาไม่ค้างใจพระอรหันต์ เหมือนหยาดน้ าตกจากใบบัว 
 - บัณฑิตไม่หวั่นไหว เพราะค านินทาและสรรเสริญ เหมือนภูเขาไม่สะเทือนเพราะแรงลม 
 - คนมีราคะ กิเลสติดในรูป รส กลิ่น เสียง เหมือนลูกโคยังไม่หย่านม ติดแม ่
 - ตัณหาที่ถอนไม่ได้หมดงอกงามได้อีก เหมือนต้นไม้ท่ีย้งไม่ถอนรากทิ้ง 
 - คนประมาทท้ิงคนคนประมาทไว้ห่างไกล เหมือนม้าฝีเท้าเร็วทิ้งม้าแกลบ 
 - ผู้คัดค้านค าสอนของพระอริยเจ้าท าลายตนเอง เหมือนขุยไผ่ฆ่าต้นไผ ่ผลกล้วยฆ่าต้นกล้วย 
 - ราคะ โทสะ โมหะ ท าให้เสียคน เหมือนหญ้าที่ท าให้นาเสียหาย 
 - ความชั่วไม่มีอิทธิพลแก่คนไม่ท าชั่ว เหมือนมือไม่มีแผลจับต้องยาพิษได้ 
 - คนชั่วไมเ่ด่น เหมือนลูกศรที่ยิงเวลากลางคืน 
 - คนโง่ไม่รู้รสพระธรรม เหมือนจวักไม่รู้รสแกง 
 - ใจคนดิ้นรนด้วยอ านาจกิเลส เหมือนปลาถูกโยนขึ้นปกดิ้นรนหาน้ า เป็นต้น (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 

2553: 264 – 265) 
 จากข้อความที่กล่าวมานี้ ได้เห็นภูมิปัญญาด้วนภาษาและวรรณกรรมในพระไตรปิฎกที่พระพุทธเจ้า

ได้ตรัสไว้ในลักษณะของการอุปมาเปรียบเทียบให้ผู้ศึกษาได้เข้าใจในหลักค าสอนได้ง่ายขึ้น ซึ่งพระองค์ได้ทรงใช้
จิตวิทยาและทรงมีพระพุทธปฏิภาณท่ียากจะหาผู้ใดในโลกเหมือน 

 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

379 

 

 1.2) ภูมิปัญญาด้านการจัดระเบียบสังคมมนุษย์ เป็นเรื่องที่เกี่ยวกับกฎเกณฑ์ ระเบียบ ข้อบังคับ 
และหลักปฏิบัติของมนุษย์ในสังคมที่อยู่ร่วมกัน ในพระวินัยปิฎกได้แสดงถึงศีลที่เป็นข้อห้ามมิให้พระภิกษุล่วง
ละเมิด อันเป็นเกราะในการครองตน พระวินัยเป็นกฎข้อบังคับ ที่มีลักษณะเป็นกฎหมายของสังคมสงฆ์ ให้งด
เว้นการกระท าและอนุญาตการกระท าส าหรับบริหารหมู่ใหญ่คณะ พระวินัยเป็นกฎข้อบังคับที่พระพุทธเจ้าได้
ทรงบัญญัติขึ้นจากธรรมชาติของสิ่งทั้งปวง มีตั้งแต่อนาคาริยวินัย ได้แก่ วินัยของบรรพชิต คือ ภิกษุ ภิกษุณี 
สามเณร สามเณรี และอาคารวินัย ได้แก่ วินัยของคฤหัสถ์ คืออุบาสก อุบาสิกา ได้แก่ศีล 5 และศีล 8 หรือ
อุโบสถศีล ตลอดถึงการเว้นจากอบายมุขต่าง ๆ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2559: 372)  

 1.3) ภูมิปัญญาในการด าเนินชีวิตและการประกอบอาชีพ ในเรื่องนี้กล่าวถึงภูมิปัญญาที่มนุษย์ต้อง
เรียนรู้และศึกษาหลักธรรมไปในการด าเนินชีวิตและการประกอบอาชีพ มีหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าที่
พระองค์ได้ทรงแสดงถึงหลักธรรมที่เป็นแนวทางการด าเนินชีวิตไว้ เช่น แสดงถึงหลักความสุขของคฤหัสถ์หรือผู้
ครองเรือน ผู้ครองเรือนที่ถูกต้องตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา หรือตามหลักกฎหมายบ้านเมือง ย่อมจะ
ได้รับความสุข 4 อย่าง คือ  

 1) อัตถิสุข สุขที่เกิดจากการมีทรัพย์  
 2) โภคสุข สุขที่เกิดจากการบริโภคใช้สอยทรัพย์สมบัติ  
 3) อนณสุข สุขที่เกิดจากการไม่ต้องเป็นหนี้เป็นสินคนอ่ืน  
 4) อนวัชชสุข ความสุขที่เกิดจากการประกอบกิจการงานที่ปราศจากโทษ (องฺ. จตุกฺก. 21/42 

อ้างถึงใน สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. 2509: 71)  
 นอกจากนี้ยังได้แสดงประโยชน์ในปัจจุบัน หรือทิฎฐธัมมิกัตถะ 4 อย่าง ซึ่งผู้ครองเรือนที่จะ

ได้รับความสุข 4 อย่างนั้นต้องมาจากกระท าในประโยชน์ทั้ง 4 ประการ ได้แก่  
 1) อุฎฐานสัมปทา สมบูรณ์ด้วยความขยันหมั่นเพียร  
 2) อารักขสัมปทา สมบูรณ์ด้วยความรักษาทรัพย์สมบัติ  
 3) กัลยาณมิตตตา คบหาสมาคมกับคนดี และ  
 4) สมชีวิตา เลี้ยงชีวิตพอสมควรแก่ก าลังทรัพย์ของตน (องฺ. อฏฺฐก. 23/294 อ้างถึงใน 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. 2509: 67)  
 จะพบว่าหลักทิฎฐธัมมิกัตถะ คือประโยชน์ในปัจจุบัน 4 ประการนี้ครอบคลุมหลักเศรษฐศาสตร์ แต่

ของพระพุทธศาสนาเด่นกว่าเพราะมีการควบคุมด้วยคุณธรรม คือ  
 “อุฏฐานสัมปทา หรือผลิตกรรม ต้องเป็นการกระท าอย่างมีสายตากว้างไกล มีปัญญาที่จะพัฒนาจน

ช านาญ และมที่มาแห่งการสนับสนุนในด้านต่าง ๆ ตามอาชีพ อารักขสัมปทา และสมชีวิตา คือหลักบริโภค
กรรมมีหลักการของความรู้จักประมาณ คือ มัตตัญญุตาเป็นตัวควบคุม กัลยาณมิตตตา หรือ หลักของปริวรรต
กรรม และวิภาคกรรม อันจ าต้องอาศัยความมีน้ าใจของความเป็นกัลยาณมิตร ซึ่งกลุ่มผลประโยชน์ทั้งสองฝ่าย
จะต้องมีจิตส านึกในทางที่เป็นมิตรกัน โดยแสดงความมีน้ าใจต่อกัน เพราะกลุ่มคนทั้งสองฝ่ายนั้นจะอิงอาศัย



380 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

กันจนไม่อาจแยกออกจากกันได้ ที่เป็นปัญหากันทุกยุคทุกสมัยเพราะความขาดแคลนน้ าใจของความเป็นมิตร
ต่อกันนั่นเอง” (พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2537: 190)  

 ประโยชน์ทั้ง 4 อย่างนี้ คนโบราณท่านเรียกว่าเป็นหัวใจเศรษฐี ที่มีตัวย่อว่า “อุ อา กะ สะ” ซึ่งเป็น
แนวทางชีวิตในปัจจุบันของคนท่ีจะอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข 

 นอกจากพระพุทธเจ้าทรงแสดงแนวทางการด าเนินในปัจจุบันแล้ว ยังได้ทรงแสดงแนวทางที่จะไปสู่
โลกหน้าหรือประโยชน์ในโลกหน้าของผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ ที่เรียกว่า สัมปรายิกัตถสังวัตตนิกธรรม ซึ่งเป็น
ธรรมที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์เบื้องหน้า ธรรมเป็นเหตุให้สมหมาย หรือหลักธรรมอันอ านวยประโยชน์สุขขั้น
สูงขึ้นไป มี 4 ประการ ได้แก่  

 1) สัทธาสัมปทา ถึงพร้อมด้วยศรัทธา  
 2) สีลสัมปทา ถึงพร้อมด้วยศีล  
 3) จาคสัมปทา ถึงพร้อมด้วยการเสียสละ และ  
 4) ปัญญาสัมปทา ถึงพร้อมด้วยปัญญา (องฺ. อฏฺฐก. 23/297 อ้างถึงใน สมเด็จพระมหาสมณเจ้า 

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. 2509: 67 - 68)  
 ส าหรับการประกอบอาชีพนั้น ในวณิชชาสูตร อังคุตตรนิกาย ปัญจก-ฉักกนิบาต พระสุตตันตปิฎก 

(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 จ: 376) พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสถึงการค้าขายที่ชาวพุทธควรงดเว้นที่เรียกว่า 
“มิจฉาวณิชชา” คือการเลี้ยงชีพในทางท่ีผิด เพราะเป็นการเบียดเบียนตนเองให้ล าบาก และท าอันตรายต่อคน
อ่ืน ผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนาควรงดเว้นจากอาชีพเหล่านี้ ซึ่งได้แก่  

 1) การค้าขายเครื่องประหาร ตลอดถึงอาวุธสงคราม  
 2) ค้าขายมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นการค้าขายเพ่ือความเป็นทาส การค้าประเวณี ตลอดถึงการค้าขาย

แรงงานทาส  
 3) ค้าขายสัตว์เป็นส าหรับปรุงเป็นอาหาร แม้จะเป็นอาชีพที่ไม่ผิดกฎหมาย แต่ในแง่ของศีลธรรม

แล้วถือว่าเป็นการละเมิดชีวิตสัตว์ทั้งนั้น  
 4) ค้าขายน้ าเมา หมายรวมถึงสิ่งเสพติดนานาชนิด สรุปว่าไม่ขายสิ่งเสพติดให้โทษต่าง ๆ 
 5) ค้าขายยาพิษ เป็นเช่นเดียวกับพวกอาวุธ เพราะฆ่าคน สัตว์โดยส่วนเดียว   
 ยังมีหลักค าสอนอีกมากมายที่เกี่ยวกับการด าเนินชีวิตและการประกอบอาชีพ เช่น สัมมัปปธาน 4 

อิทธิบาท 4 พละ 5 ทิศ 6 อปริหานิยธรรม 7 มรรค 8 อกุศลกรรมบถ 10 เป็นต้น ที่เกิดเป็นภูมิปัญญาให้คนได้
น ามาประพฤติปฏิบัติจนถึงปัจจุบัน 

 2) ภูมิปัญญาด้านมารยาทในการฉันและการดูแลสุขภาพอนามัยของพระสงฆ์ 
 ในพระไตรปิฎกมีหลายเรื่องที่ได้กล่าวถึงหลักการและค าสอนที่เกี่ยวกับการมารยาทในและการฉัน

และการดูแลสุขภาพอนามัยที่พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงไว้และตรัสเป็นค าสอนไว้  จนพระสงฆ์ได้ยึดเป็นแนว
ปฏิบัติมาถึงปัจจุบันนี้ พระพุทธเจ้าได้แสดงมารยาทในการฉันของพระสงฆ์ไว้ซึ่งถือว่าเป็นสิกขาบทหรือศีลของ



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

381 

 

พระภิกษุไว้ในสิกขาบทหมวดเสขิยะ กลุ่มโภชนปฏิสังยุตต์ไว้ เช่น ฉันบิณฑบาตโดยความเคารพ ในขณะฉัน
บิณฑบาต ให้แลดูแต่ในบาตร ฉันบิณฑบาตพอสมส่วนกับแกง ไม่ฉันแกงมากเกินไป ฉันบิณฑบาตไม่ขยุ้มแต่
ยอดลงไป ไม่เอาข้าวกลบแกงและกับด้วยหวังจะได้มาก ไม่ขอแกงหรือข้าวสุกเพ่ือประโยชน์แก่ตนมาฉัน หาก
ไม่เจ็บไข้ ไม่มองดูบาตรของผู้อ่ืนด้วยคิดจะยกโทษ ไม่ท าค าข้าวให้ใหญ่เกินไป ท าค าข้าวให้กลมกล่อม ไม่อ้า
ปากรอเมื่อค าข้าวยังมาไม่ถึง ไม่เอามือทั้งมือใส่ปากในขณะฉัน ไม่พูดในขณะที่มีค าข้าวอยู่ในปาก ไม่ฉันโดย
การโยนค าข้าวเข้าปาก ไม่ฉันกัดค าข้าว ไม่ฉันท ากระพุ้งแก้มให้ตุ่ย ไม่ฉันพลางสะบัดมือพลาง ขณะฉันไม่ท าให้
เมล็ดข้าวหกเรี่ยราด ไม่ฉันแลบลิ้น ไม่ฉันดังจับ ๆ ไม่ฉันดังซูด ๆ ไม่เลียมือ ไม่เลียบาตร ไม่เลียริมฝีปาก ไม่เอา
มือเปื้อนจบภาชนะน้ า (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2509: 23 - 24) นี้  

 นอกจากนี้พระพุทธเจ้ายังได้ทรงแสดงสิกขาบทที่เกี่ยวกับการดูสุขภาพอนามัยไว้ในสิกขาบทหมวด
เสขิยะ กลุ่มปกิณกะ เช่น ห้ามพระภิกษุถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะ และบ้วนน าลายในแม่น้ า (สมเด็จพระมหาสมณ
เจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2509: 25 - 26) ห้ามพระภิกษุฉันอาหารในภาชนะเดียวกัน ห้ามพระภิกษุดื่ม
น้ าในถ้วยหรือใส่น้ าเดียวกัน ห้ามรับผู้เป็นโรคพึงรังเกียจ เช่น โรคเรื้อน เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา เป็นต้น 
ยังมีพระวินัยอีกหลายข้อที่เกี่ยวกับการดูแลสุขภาพอนามัย เช่นการรู้จักประมาณในการบริโภคอาหาร การใช้
ไม้สีฟัน การสวมรองเท้า การใช้ร่ม การนอน เป็นต้น  

 3) ภูมิปัญญาด้านการรักษาสิ่งแวดล้อม 
 พระไตรปิฎกได้แสดงถึงค าสั่งสอนที่น าสมัยเกี่ยวกับการดูแลรักษาสิ่งแวดล้อม ซึ่งพระพุทธเจ้าได้

ทรงบัญญัติเป็นสิกขาบทให้พระภิกษุได้ปฏิบัติ และทรงแสดงสั่งสอนไว้ในพระสูตรต่าง ๆ ซึ่งล้วนแต่เป็นค าสอน
ที่ทรงคุณค่าและเป็นภูมิปัญญาที่เกิดขึ้น แล้วส่งผลมาให้พระสงฆ์ได้อนุรักษ์รักษาสิ่งแวดล้อมจนถึงปัจจุบัน ใน
ที่นี่จะน าค าสอนและบทบัญญัติบางประเดน็ในพระไตรปิฎกมาน าเสนอไว้พอสังเขป 

 ในพระวินัยปิฎก พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทเกี่ยวกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมไว้มากมาย 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ประมวลไว้ในหนังสือ นวโกวาท (หลักสูตรนักธรรมชั้น
ตรี) ดังนี้ 

 1) ภิกษุใดใช้ผ้ารองนั่งผสมใยไหม ต้องอาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์ (2509: 7) พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติ
สิกขาบทนี้ด้วยทรงมุ่งรักษาชีวิตของสัตว์ เพราะพระองค์ทรงมีพระมหากรุณาในหมู่สัตว์เป็นที่ตั้ง 

 2) ภิกษุใดขุดดินเอง หรือใช้ให้คนอ่ืนขุดดิน ต้องอาบัติปาจิตตีย์ (2509: 10) พระพุทธเจ้าทรง
บัญญัติสิกขาบทนี้ เพ่ือมุ่งรักษาชีวิตสัตว์และรักษาสภาพดินไว้ให้ปกติ 

 3) ภิกษุพรากภูตคาม ต้องอาบัติปาจิตตีย์  (2509: 11) ภูตคามคือพืชพันธ์ในป่าทั้ งหมด 
พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทนี้เพ่ือช่วยอนุรักษ์ป่าไม้ให้เจริญเติบโต 

 4) ภิกษุใดรู้อยู่ว่าน้ ามีสัตว์มีชีวิต รดหรือใช้ให้รดหญ้าหรือดิน ต้องอาบัติปาจิตตีย์ (2509: 12) 
พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทนี้มุ่งรักษาชีวิตของสัตว์ในน้ าไม่ให้ถูกฆ่าและยังช่วยรักษาความสมดุลทาง
ธรรมชาติด้วยเพราะสัตว์น้ าบางจ าพวกเป็นห่วงโซ่อาหารของกันและกัน 



382 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

 5) ภิกษุใดจงใจฆ่าสัตว์มีชีวิต ต้องอาบัติปาจิตตีย์ (2509: 17) พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทนี้ 
เพ่ือป้องกันไม่ให้ภิกษุไปฆ่าสัตว์ ซึ่งไม่เหมาะกับสมณภาวะ และเพ่ืออนุรักษ์สัตว์ป่าไม่ให้สูญพันธ์ด้วย 

 6) ภิกษุพึงระลึกอยู่เสมอว่า เราจักไม่เทน้ าล้างบาตรมีเมล็ดข้าวลงในละแวกบ้าน (2509: 24) การ
เทน้ าล้างบาตรไม่เป็นที่นับว่าได้ท าลายสภาพแวดล้อมให้เสื่อมโทรมเป็นบ่อเกิดแห่งโรค 

 จะเห็นได้ว่าพระวินัยปิฎก ได้แสดงถึงหลักค าสอนเกี่ยวกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม ที่พระพุทธเจ้า
ทรงมุ่งหวังให้พระสงฆ์เป็นบุคคลตัวอย่างที่ดีแก่สังคม มีการด ารงชีวิตอย่างเรียบง่ายเกื้อกูลต่อธรรมชาติ 
นอกจากนี้ยังมีหลักค าสอนที่พระพุทธเจ้าทรงส่งเสริมให้ปลูกสวน ปลูกป่า ซึ่งเป็นการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
ดังเช่นที่พระองค์แสดงไว้ในวนโรปสูตร สังยุตตนิกาย สคาถวรรค พระสุตตันตปิฎก (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2533 ง: 145 - 255) ว่า ชนเหล่าใดสร้างอาราม ปลูกหมู่ไม้ สร้างสะพาน และชนเหล่าใดให้โรงน้ าเป็นทาน 
และบ่อน้ าทั้งบ้านที่พักอาศัย ชนเหล่านั้นย่อมมีบุญ เจริญในกาลทุกเมื่องทั้งกลางวันและกลางคืน ชนเหล่านั้น
ตั้งอยู่ในธรรม สมบูรณ์ด้วยศีล เป็นผู้ไปสวรรค์ฯ  

 4) ภูมิปัญญาด้านความเชื่อ ประเพณ ีและพิธีกรรม  
 พระพุทธศาสนาเป็นบ่อเกิดของความเชื่อ ประเพณีและพิธีกรรมต่อสังคมมนุษย์หลายอย่าง เพราะ

วิถีชีวิตของคนนั้นได้เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนามาตั้งแต่เกิดจนตาย ดังนั้น พระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อการ
ด าเนินชีวิตของคนเราที่แสดงออกมาเป็นความเชื่อ และประเพณีพิธีกรรมต่าง ๆ และความเชื่อ ประเพณี และ
พิธีกรรมนั้น ถือว่าเป็นเรื่องส าคัญอย่างหนึ่งในองค์ประกอบของพระพุทธศาสนา เพราะพระพุทธศาสนามีความ
เชื่อหรือศรัทธาเป็นตัวน า มีประเพณีและพิธีกรรมเป็นตัวสนับสนุน ในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้แสดงเรื่องราวต่าง 
ๆ ไว้จนกลายมาเป็นความเชื่อ เป็นประเพณีและพิธีกรรมให้คนรุ่นหลังได้ประพฤติปฏิบัติและเกิดเป็นภูมิ
ปัญญาในการด ารงชีพของคนในปัจจุบัน  

 4.1) ภูมิปัญญาด้านความเชื่อ 
 ความเชื่อที่มีอิทธิพลทางพระพุทธศาสนาที่ส าคัญ ได้แก่ ความเชื่อเรื่องกฎแห่งกรรม ความ

เชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิด และความเชื่อเรื่องนรกสวรรค์ ในที่นี่จะแสดงเฉพาะเรื่องความเชื่อเรื่องกฎแห่ง
กรรมไว้ 

 ในพจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) (2559: 3 
- 4)  กล่าวว่า กรรม คือการกระท า หมายถึง การกระท าประกอบด้วยเจตนา คือ ท าด้วยความจงใจหรือจงใจ
ท า ดีก็ตาม ชั่วก็ตาม เช่น ขุดหลุมพรางดักคนหรือสัตว์ให้ตกลงไปตาย ถือว่าเป็นกรรม แต่ขุดบ่อน้ าไว้กินใช้ 
สัตว์ตกลงไปตายเอง ไม่ถือว่าเป็นกรรม ว่าโดยสาระ กรรมก็คือเจตนา หรือเจตนานั่นเองเป็นกรรม ทั้งนี้ 
พระพุทธเจ้าทรงสอนเรื่องกรรมไว้ ซึ่งมีพระพุทธภาษิตหลายแห่งที่แสดงเรื่องกรรมไว้ เช่น  

 กมฺมุนา วตฺตตี โลโก. สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม (ม.ม. 13/648. ขุ.สุ. 25/457) 
 กมฺม  สตฺเต วิภชติ ยทิท  หีนปฺปณีตตาย. กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ให้เลยและประณีตต่างกัน (ม.

อุป. 14/385) 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

383 

 

 กลฺยาณการี กลฺยาณ  ปาปการ ีจ ปาปก . ผู้ท ากรรมดี ย่อมได้รับผลดี ผู้ท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับ
ผลชั่ว (ส .ส. 15/333. ขุ.ชา.ทุก. 27/84) เป็นต้น  

 ค าสอนเรื่องกฎแห่งกรรม ถือว่าเป็นเรื่องส าคัญในพระพุทธศาสนา ในพระไตรปิฎกได้จ าแนกกรรม
ตามหลักเกณฑ์เกี่ยวกับการให้ผลออกเป็น 12 อย่าง แบ่งเป็น 3 หมวด ๆ ละ 4 ข้อ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต), 2559: 4) ได้แก่ 

 1) กรรมให้ผลตามหน้าที่ มี 4 อย่าง ได้แก่  
   1.1) ชนกกรรม คือ กรรมก่อให้เกิด 
  1.2) อุปถัมภกรรม คือ กรรมอุปถัมภ์ 
  1.3) อุปปีฬกกรรม คือ กรรมบีบคั้น 
  1.4) อุปฆาตกกรรม หรืออุปัจเฉทกกรรม คือ กรรมตัดรอน 
 2) กรรมให้ผลตามความหนักเบา มี 4 อย่าง ได้แก่ 
  2.1) ครุกรรม คือ กรรมหนัก ได้แก่อนันตริยกรรม 
  2.2) อาจิณณกรรม หรือพลุกรรม คือ กรรมที่ท าจนเคยชิน  
  2.3) อาสันนกรรม คือ กรรมที่บุคคลท าเมื่อจวนสิ้นชีวิต 
  2.4) กตัตตากรรม คือ กรรามสักแต่ว่าท า หรือท าโดยไม่มีเจตนา 
 3) กรรมให้ผลตามกาล มี 4 อย่าง ได้แก่ 
  3.1) ทิฎฐธัมมเวทนียกรรม คือ กรรมให้ผลในปัจจุบัน 
  3.2) อุปปัชชเวทนียกรรม คือ กรรมที่ให้ผลในชาติต่อไป 
  3.3) อุปราปรเวทนียกรรม คือ กรรมที่ให้ผลหลังจากอุปปัชชเวทนียกรรม 
  3.4) อโหสิกรรม คือ กรรมที่ไม่ให้ผล คือเลิกให้ผลนั่นเอง  
 ค าสอนเรื่องกฏแห่งกรรมมีปรากฏในพระไตรปิฎกหลายที่ เช่น ในจูฬกัมมวิภังคสูตร มัชฌิมนิกาย 

อุปริปัณณาสก์ พระสุตตันตปิฎก (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 ค: 251 - 257) ได้แสดงถึงเหตุที่บุคคลและ
สัตว์ทั้งหลายเกิดมาแล้วมีความแตกต่างกันเพราะกรรมของตน เหตุให้เกิดผลไม่ดี 7 อย่างและเหตุให้เกิดผลดี 
7 อย่าง เหตุให้เกิดผลไม่ด ี7 อย่างได้แก่  

 1) คนมีอายุน้อย เพราะฆ่าสัตว์  
 2) คนมีโรคมาก เพราะเบียดเบียนสัตว์ 
 3) คนมีผิวพรรณไม่ส่วย เพราะมักโกรธแค้นพยาบาท 
 4) คนมีศักดิ์ต่ า เพราะมักริษยา 
 5) คนมีโภคทรัพย์น้อย เพราะไม่เอ้ือเฟ้ือเจือจานผู้อ่ืน 
 6) คนเกิดในตระกูลต่ า เพราะกระด้างถือตัว ไม่รู้จักอ่อนน้อม 
 7) คนโง่ เพราะไม่ได้ไต่ถามหรือแสวงหาความรู้  



384 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

 ส่วนเหตุให้เกิดผลดีก็ปฏิบัติตรงกันข้ามในทางที่ดีกับเหตุให้เกิดผลไม่ดีทั้ง 7 อย่าง 
 ในมหากัมมวิภังคสูตร มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ พระสุตตันตปิฎก พระพุทธเจ้าทรงแสดงเรื่อง

กรรมและผลกรรมแก่พระอานนท์ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 ค: 268 – 278) ไว้ดังนี้ 
 1) ผู้ท าชั่วทั้งกาย วาจา และใจ ตายแล้วไปนรกก็มี เพราะบุคคลพวกนี้ได้ท ากรรมชั่วต่อเนื่องกันมา

ตั้งแต่อดีตชาติ จนถึงชาติปัจจุบัน 
 2) ผู้ท ากรรมชั่วทางกาย วาจา และใจ ตายแล้วไปเกิดในสวรรค์ก็มี เพราะพวกนี้ท ากุศลกรรมไว้

มากมายในชาติก่อน ๆ กุศลกรรมนั้นยังมีแรงให้ผลอยู่ ส่วนกรรมชั่วที่เขาท าใหม่ยังไม่ทันให้ผล 
 3) ผู้ท าสุจริตทั้งกาย วาจา และใจ เมื่อตายไปแล้วไปเกิดในสวรรค์ก็มี เพราะบุคคลพวกนี้ ท าความ

ดีติดต่อกันมาต้ังแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบัน 
 4) ผู้ท าสุจริต ทั้งกาย วาจา และใจ ตายแล้วไปนรกก็มี เพราะพวกนี้ได้ท าชั่วไว้มากในชาติก่อน ๆ 

อกุศลกรรมนั้นยังมีแรงให้ผลอยู่ กุศลกรรมที่เขาท าใหม่ยังไม่มีโอกาสให้ผล  
 4.2) ภูมิปัญญาด้านประเพณี 
 ประเพณีก็ถือว่าเป็นภูมิปัญญาที่เกิดมาจากพระพุทธศาสนาเช่นกัน เพราะประเพณีนั้น เป็น

เรื่องที่นิยมประพฤติปฏิบัติสืบ ๆ กันมาจนเป็นธรรมเนียมที่ได้ปฏิบัติร่วมกันในสังคม ในพระพุทธศาสนามี
ประเพณีที่เกิดมาจากหลักค าสอนของพระพุทธเจ้าและเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในสมัยพุทธกาล  และคนรุ่นหลัง
น ามาปฏิบัติต่อจนเป็นภูมิปัญญาในปัจจุบัน ประเพณีท่ีส าคัญที่ถือว่าเป็นภูมิปัญญาที่ควรรู้ ได้แก่ ประเพณีการ
ไปกราบนมัสการสังเวชนียสถาน 4 ต าบล ประเพณีการกราบ การไหว้และการแสดงความเคารพของพระสงฆ์ 
ประเพณีการเทศน์มหาชาติ ประเพณีวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา ประเพณีการทอดกฐิน ทอดผ้าป่า เป็นต้น 
ในที่นี่จะแสดงประเพณีการไปกราบสังเวชนียสถาน 4 ต าบล และประเพณีการเทศน์มหาชาติ เพ่ือเป็นแนวทาง
แห่งการศึกษาไว้ 

 การไปกราบสังเวชนียสถาน 4 ต าบล ที่ประเทศอินเดีย เป็นเรื่องที่ชาวพุทธให้ความสนใจและ
เดินทางไปกราบทั้งไปเป็นคณะทัวร์และไปเฉพาะส่วนตัว จนกลายมาเป็นประเพณีเกิดขึ้นแล้ว ทั้งนี้เกิดมาจาก
ความเชื่อในหลักค าสอนของพระพุทธเจ้า มีหลักค าสอนที่แสดงไว้ในมหาปรินิพพานสูตร ทีฆนิกาย มหาวรรค 
พระสุตตันตปิฎก (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 ข: 308) ซึ่งเป็นพระสูตรเกี่ยวกับเหตุการณ์ก่อนเสด็จดับขันธป
รินิพพานของพระพุทธเจ้า ได้แสดงเกี่ยวกับสังเวชนียสถาน 4 ต าบลไว้ว่า 

 “ครั้งนั้นพระอานนท์เถรเจ้าได้กราบทูลพระพุทธองค์ว่า ในกาลก่อนภิกษุทั้งหลายที่ได้แยก
ย้ายกันไปจ าพรรษาอยู่ตามชนบทในทิศต่าง ๆ เมื่อสิ้นไตรมาสครบ 3 เดือนตามวินัยนิยมหรืออกพรรษาแล้ว 
ข้าพระองค์ทั้งหลายก็ย่อมจะเดินทางมาเฝ้าพระองค์เป็นอาจิณวัตร ก็เพ่ือจะได้เห็น ได้เข้าใกล้ ได้อุปัฎฐาก
พระองค์ อันจะท าให้เกิดความเจริญทางจิต ก็มาบัดนี้เมื่อกาลแห่งการล่วงไปแห่งพระองค์แล้ว ก็แล้วข้า
พระองค์ท้ังหลายก็จะไม่ได้เห็น จะไม่ได้นั่งใกล้ จะไม่ได้สากัจฉา (สนทนาธรรม) เหมือนกับสมัยที่พระองค์ยังมี
พระชนม์ชีพอีกต่อไป 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

385 

 

เมื่อพระอานนท์กราบทูลดังนี้แล้ว พระตถาคตเจ้าได้ทรงแสดงสถานที่ 4 ต าบลว่าเป็นสิ่งที่ควรจะดู 
ควรจะได้เห็น ควรจะเกิดสังเวช (ความสลดใจกระตุ้นเตือนจิตใจให้คิดกระท าแต่สิ่งดีงาม) แก่กุลบุตร กุลธิดา ผู้
มีศรัทธา คือ 

  1. สถานที่พระตถาคตเจ้าบังเกิดแล้วคือประสูติจากพระครรภ์มารดา ต าบลหนึ่งคืออุทยานลุมพินี 
  2. สถานที่พระตถาคตเจ้าตรัสรู้พระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณต าบลหนึ่งคือควงไม้โพธิ์ พุทธคยา 
  3. สถานที่พระตถาคตเจ้ายังพระธัมมจักกัปปวัตตนสูตรให้เป็นไป หรือแสดงปฐมเทศนาต าบลหนึ่ง 

คือ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน แขวงเมืองพาราณสี  
  4. สถานที่พระตถาคตเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพานแล้วด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ  ต าบลหนึ่ง คือ 

สาลวโนทยาน เมืองกุสินารา  
 อนึ่ง ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ผู้มีศรัทธามายังสถานที่ 4 ต าบลนี้ ด้วยมีความเชื่อว่า พระ

ตถาคตเจ้าได้บังเกิดขึ้นแล้ว ณ สถานที่นี่ พระตถาคตเจ้าได้ตรัสรู้พระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว ณ สถานที่นี่ 
พระตถาคตเจ้าได้ให้พระอนุตตรธัมมจักรเป็นไปแล้ว ณ สถานที่นี้ และพระตถาคตเจ้าได้เสด็จดับขันธปริ
นิพพานด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุแล้ว ณ สถานที่นี่ 

 “ดูก่อนอานนท์ ชนเหล่าใดเท่ียวจาริกไปยังสังเวชนียสถาน 4 สถาน คือสถานที่ประสูติ ตรัสรู้ แสดง
ปฐมเทศนา และเสด็จดับขันธปรินิพพาน เหล่านี้แล้ว หากมีจิตเลื่อมใส ชนเหล่านั้นทั้งหมด เบื้องหน้าแต่กาย
เพราะกายแตก จักเข้าถึงสุคติคือโลกสวรรค์” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 ข: 308)  

 สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงถึงสังเวชนียสถาน 4 ต าบลว่าเป็นที่ควรเห็น ควรดู ควรให้เกิด
สังเวชของกุลบุตร กุลธิดา ผู้มีศรัทธา ดังนี้ 

 นี้เป็นเหตุการณ์ที่แสดงสาเหตุของการไปกราบสังเวชนียสถาน 4 ต าบลที่ประเทศอินเดียของชาว
พุทธ ซึ่งได้กลายมาเป็นประเพณีธรรมเนียมที่สืบทอดกันมา เมื่อถึงช่วงเวลาที่เหมาะสมระหว่างเดือน
พฤศจิกายนถึงเดือนมีนาคม ของทุกปี ชาวพุทธทั่วโลกจะมากราบบูชาสังเวชนียสถาน 4 ต าบลดังกล่าว  

 อีกประเพณีหนึ่งซึ่งมีท่ีมาจากพระไตรปิฎกและอรรถกถาคือการฟังเทศน์มหาชาติ หรือประเพณีบุญ
เผวดฟังเทศน์มหาชาติ โดยเฉพาะในสังคมไทยได้สืบทอดกันมาเป็นเวลาช้านาน และได้กลายเป็นประเพณี
ประจ าเดือนของสังคมไทยแล้ว ประเพณีการเทศน์มหาชาติถือว่าเป็นภูมิปัญญาที่มาจากหลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนา ที่แสดงถึงประวัติเรื่องราวของพระพุทธเจ้าทรงบ าเพ็ญทานบารมี  เมื่อครั้งเป็นพระโพธิสัตว์ 
ประวัติเรื่องราวก่อให้เกิดการเทศน์มหาชาติมีปรากฏในมหาเวสสันดรชาดก อรรถกถามหานิบาตชาดก ขุททก
นิกาย ชาดก พระสุตตันตปิฎก (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 ช: 599 - 814) ดังนี้   

 “สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าพร้อมพระสงฆ์สาวกจ านวนมากได้ เสด็จไปกรุงกบิลพัสดุ์เพ่ือแสดงธรรม
โปรดพระญาติ ข่าวทราบถึงพระเจ้าสุทโธทนะ พระพุทธบิดาและพระญาติต่างมีความยินดี ได้ไปถวายการ
ต้อนรับ เมื่อพระญาติได้เห็นพระพุทธองค์ผู้มีรูปงาม มีพระชนมายุรุ่นราวคราวเดียวกันกับบุตรธิดาของตนก็ไม่
ถวายความเคารพ คงมีแต่พระราชกุมารหนุ่ม ๆ เท่านั้นที่ถวายความเคารพ พระพุทธองค์เห็นเช่นนั้นจึงทรง



386 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

แสดงบารมี เข้าสู่ฌาน แล้วลอยขึ้นเหนือพระญาต ิพร้อมเปล่งพระฉัพพรรณรังสีรุ่งเรืองสว่างรอบพระองค์ เป็น
ที่อัศจรรย์ยิ่งนัก พระพุทธบิดาทอดพระเนตรเห็นเช่นนั้นจึงยกพระหัตถ์ขึ้นถวายความเคารพและตรัสสรรเสริญ
พระพุทธองค์ว่า ในครั้งที่พระพุทธองค์ยังทรงพระเยาว์ ได้เชิญเสด็จพระพุทธองค์เข้าไปนมัสการชฎิลดาบส 
ครั้งนั้นพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงพระบารมีลอยขึ้นเหนือเศียรเกล้าของชฎิลดาบส ครั้งนั้นพระพุทธบิดาก็ได้
ถวายความเคารพไปแล้วครั้งหนึ่ง ครั้งที่สองเมื่อพระพ่ีเลี้ยงได้เชิญเสด็จพระพุทธองค์ไปในพิธีวัปปมงคลจรด
พระนังคัลแรกนาขวัญ ณ ท้องสนามหลวง โดยให้บรรทมอยู่ใต้ต้นหว้า (ชมฺพู) ในครั้งนั้นแม้ตะวันบ่ายคล้อยไป
แล้ว แต่เงาไม้ไม่ได้คล้อยตามไปด้วย กลับท าหน้าที่ประดุจร่มกั้นพระองค์ไว้ ไม่ให้โดนแสงตะวัน พระพุทธบิดา
ได้ถวายความเคารพเป็นครั้งที่สอง และครั้งนี้เป็นครั้งที่สาม ท าให้พระญาติทุกพระองค์ถวายความเคารพ 
ขณะนั้นก็บังเกิดฝนโบกขรพรรษ ซึ่งมีน้ าฝนสีแดงใสบริสุทธิ์ตกลงมา หากพระญาติคนใดไม่ต้องการให้ฝนสีแดง
ถูกต้องกายก็จะเป็นไปดังปรารถนา พระพุทธเจ้ากลับเข้าพระราชวัง ฝ่ายสงฆ์ได้ประชุมสัมมนากันถึงความ
อัศจรรย์ที่เกิดขึ้น พระพุทธองค์ตรัสว่า ฝนโบกขรพรรษนี้เคยมีมาแล้วในอดีต จากนั้นจึงตรัสเรื่องพระเวสสันดร
ว่า  

พระโพธิ์สัตว์เสวยชาติเป็นพระเวสสันดร พระองค์ทรงประสูติในวันที่พระราชบิดาทรงท าประทักษิณ
พระนคร และพระราชมารดาก าลังเสด็จชมร้านตลาด จึงได้ทรงพระนามว่า เวสสันดร พระองค์พอพระทัยใน
การบริจาคทานอย่างมาก กระทั่งถูกพระบิดาเนรเทศออกจากเมืองเพราะทรงบริจาคช้างชื่อ ปัจจัยนาเคน พระ
เวชสันดรทรงพาพระนางมัทรี พระโอรสและพระธิดา ด าเนินด้วยพระบาทผ่านเมืองเจตราชไปถือเพศเป็นฤาษี 
ณ บรรณศาลาที่เขาวงกต เสวยผลหมากรากไม้เป็นอาหาร ผ่านไป 7 เดือนพราหมณ์ขอทานชื่อ ชูชก เดินทาง
ไปขอพระโอรสและธิดา คือ ชาลี และ กัณหา เพ่ือน าไปเป็นทาสรับใช้ พระองค์พระราชทานให้ วันรุ่งขึ้นท้าว
สักกเทวราชแปลงเป็นพราหมณ์มาขอพระนางมัทรี พระองค์ก็พระราชทานให้อีก พราหมณ์ชูชกพาสองกุมาร
เดินทางไปถึงเมืองเชตุดร พระเจ้าสัญชัยทรงเห็นเข้าจึงให้น าพระราชทรัพย์มาไถ่พระราชนัดดา ต่อมาได้ให้พระ
ราชนัดดาน าทางไปรับพระเวสสันดรกลับนคร เมื่อพระเวสสันดรเสด็จกลับพระนคร ฝนแก้ว 7 ประการได้ตก
ลงมาทั่วพระนคร พระองค์ทรงปกครองแผ่นดินโดยธรรม ทรงบริจาคมหาทานและรักษาอุโบสถศีลตลอด 
พระชนมายุ หลังจากสวรรคตแล้วจึงไปสู่สวรรค์ชั้นดุสิต”  

 ในมหาเวสสันดรชาดก อรรถกถามหานิบาตชาดก ขุททกนิกาย พระสุตตันตปิฎก (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2533 ช: 599 - 814) ได้อธิบายถึงเรื่องราวของพระเวสสันดรออกเป็น 13 กัณฑ์ และน ามาใช้ในการ
เทศน์มหาชาติ  

 นอกจากประเพณีแล้ว พิธีกรรมก็เป็นภูมิปัญญาที่ได้รับอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนาเช่นกัน ซึ่งมี
แสดงไว้ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาด้วย พิธีกรรมคือพฤติกรรมที่มนุษย์พ่ึงปฏิบัติต่อความเชื่อในศาสนาของ
ตน และพิธีกรรมเป็นแบบอย่างหรือแบบแผนที่ควรปฏิบัติทางศาสนา ส่วนมากจะเกี่ยวข้องกับการวิถีการด ารง
ชีวิตประจ าวัน ในพระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าทรงแสดงเรื่องราวหรือเหตุการณ์ที่ก่อให้เกิดเป็นการประกอบ
พิธีกรรมขึ้นในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งถือว่าเป็นภูมิปัญญาที่เกิดจากพระไตรปิฎก พิธีกรรมที่เกิดขึ้นมาจาก



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

387 

 

อิทธิพลหลักค าสอนในสมัยพุทธกาลและได้ถูกน ามาปฏิบัติถึงปัจจุบัน เช่น พิธีการสวดมนต์ พิธีการอุปสมบท 
พิธีถวายสังฆทาน พิธีการท าบุญวันส าคัญ พิธีฟังธรรมในวันธัมมัสสวนะ เป็นต้น  

 ในที่นี้จะแสดงพิธีการอุปสมบท และการสังฆทาน มาเป็นตัวอย่างพอสังเขป การอุปสมบทหรือการ
บวช รวมทั้งเรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับการบวช เช่น การบวชด้วยญัตติจตุตถกรรม การบวชเป็นสามเณร ผู้ที่ห้าม
บวช วิธีการในการอุปสมบท เป็นต้น แสดงไว้คัมภีร์มหาวรรค มหาขันธกะ พระวินัยปิฎก (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2533 ก: 50 - 359) ได้แสดงเรื่องราวเกี่ยวกับการบวช เช่น ห้ามบวชให้กับคนลักษณะต่าง ๆ เช่น 
ห้ามบวชคนเป็นโรคร้ายแรง 5 ชนิด ห้ามบวชให้ข้าราชการ ห้ามบวชให้โจร ห้ามบวชผู้ติดหนี้ เป็นทาส ห้าม
บวชผู้มีอายุยังไม่ครบ 20 ปี ห้ามบวชกะเทย ห้ามบวชผู้ฆ่ามารดาบิดา ห้ามบวชคนมีอวัยวะ 2 เพศ เป็นต้น 
จากหลักค าสอนที่พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้นี้ การอุปสมบทจึงมีระเบียบแบบแผนขั้นตอนพิธีกรรมที่ถูกต้อง  

 ส่วนพิธีกรรมถวายสังฆทาน มีแสดงไว้ในทักขิณาวิภังคสูตร มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ พระ
สุตตันตปิฎก (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2533 ค: 391 - 397) ซึ่งเป็นมูลเหตุที่ท าให้ชาวพุทธนิยมท าบุญสังฆทาน
กัน โดยเชื่อว่าถวายสังฆทานจะได้อานิสงส์มากกว่าทานอ่ืน มีเนื้อหาโดยย่อว่า  

 “ในสมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ ครั้งนั้นทรงประทับอยู่ ณ วัดนิโครธาราม กรุงกบิลพัสดุ์ 
พระนางมหาปชาบดีโคตมี พระมาตุจฉาของพระพุทธเจ้า ได้เกิดศรัทธาแรงกล้า ทรงทอจีวรด้วยพระองค์เอง
เพ่ือน ามาถวายแก่พระพุทธเจ้า แต่พระพุทธองค์ทรงตรัสให้พระนางมหาปชาบดีโคตมีน าผ้าดังกล่าวไปถวายแก่
สงฆ์เพราะมีอานิสงส์มากกว่า” 

 จากนั้นพระพุทธองค์ได้ตรัสถึงปาฏิปุคลิกทาน 14 ประเภท และสังฆทาน 7 ประการ (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2533 ค: 391 - 397) คือ 

 1) ให้ทานในสงฆ์ 2 ฝ่าย (ทั้งฝ่ายภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ)์ มีพระพุทธเจ้าเป็นประมุข 
 2) ให้ทานในสงฆ์ 2 ฝ่าย ในเมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว 
 3) ให้ทานในภิกษุสงฆ ์ในเมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว 
 4) ให้ทานในภิกษุณีสงฆ์ ในเมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว 
 5) เผดียงสงฆ์ว่า ขอได้โปรดจัดภิกษุและภิกษุณีจ านวนเท่านี้ ขึ้นเป็นสงฆ์แก่ข้าพเจ้าแล้วให้ทาน (ให้

ทานโดยให้คณะสงฆ์เป็นผู้เลือกพระภิกษุและพระภิกษุณีที่จะรับถวายทานเอง) 
 6) เผดียงสงฆ์ว่า ขอได้โปรดจัดภิกษุจ านวนเท่านี้ขึ้นเป็นสงฆ์แก่ข้าพเจ้า แล้วให้ทาน 
 7) เผดียงสงฆ์ว่า ขอได้โปรดจัดภิกษุณีจ านวนเท่านี้ขึ้นเป็นสงฆ์แก่ข้าพเจ้า แล้วให้ทาน 
 โดยได้ตรัสว่าแม้ในอนาคตกาล การถวายสังฆทานแม้แก่พระสงฆ์ผู้ทุศีล ก็ยังนับว่ามีผลนับประมาณ

มิได้ และปาฏิปุคลิกทานทั้งปวงในบุคคลใด ๆ มีพระพุทธเจ้าเป็นอาทิ ก็ไม่สามารถมีผลเทียบเท่าสังฆทาน 1 
ใน 7 ประการดังกล่าวได้เลย การถวายสังฆทานจึงกลายมาเป็นภูมิปัญญาที่สืบทอดกันมาจากคัมภีร์
พระไตรปิฎกดังที่แสดงมา 

 



388 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 5 No. 6  November - December 2020 
    

สรุป 
พระไตรปิฎก เป็นแหล่งบรรจุความรู้ทุกศาสตร์ที่ควรแก่การเรียนรู้ เป็นภูมิปัญญาที่ได้รับการสืบทอด

ต่อกันมาตั้งแต่สมัยพระพุทธเจ้าจนมาถึงปัจจุบัน โดยเป็นภูมิปัญญาที่แสดงถึงความรู้ด้านภาษาและวรรณกรรม 
ความรู้ด้านการจัดระเบียบสังคม ความรู้ด้านการประพฤติปฏิบัติตนที่ถูกต้องและแสดงถึงวิถีชีวิตของพระสงฆ์
และฆราวาสด้านความเชื่อ ประเพณ ีพิธีกรรมต่าง ๆ  

 กล่าวได้ว่าพระไตรปิฎกจึงเป็นภูมิปัญญาแห่งการเรียนรู้ส าหรับบุคคลทั่วไป ที่ควรแก่การศึกษาเล่า
เรียนและน าไปประยุกต์ใช้กับการด าเนินชีวิตและพัฒนาสังคม การได้ศึกษาพระไตรปิฎกจึงเป็นการสร้างภูมิ
ปัญญาให้เกิดแก่ตนเองและถ่ายทอดความรู้ ไปสู่คนอ่ืน  ทั้งจะเป็นการได้ศึกษาหลักธรรมค าสอนทาง
พระพุทธศาสนา การเผยแผ่หลักค าสอนและการสืบทอดพระพุทธศาสนาในเจริญมั่นคงตลอดไป  

 

เอกสารอ้างอิง 
กองวิชาการ ส านักงานอธิการบดี มหาวิทยาลัยามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2545). เก็บเพชรจากคัมภีร์

 พระไตรปิฎก. (พิมพ์ครั้งที ่2). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺ โต).  (2541). พระพุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ .

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม.   
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 17). 

 กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 28). 

 กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2537). นิเทศธรรม, กรุงเทพมหานคร: ธีรพงษ์การพิมพ์   
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 ก). พระวินัยปิฎก มหาวรรค เล่ม 4 ภาค 1. พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา

 แปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 ข). พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค เล่ม 2 ภาค 1. พระไตรปิฎก

 พร้อมอรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 ค). พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก ์เล่ม 3 ภาค 2.  พระไตรปิฎก

พร้อมอรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 ง). พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค เล่ม 1. พระไตรปิฎกพร้อม

 อรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 จ). พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ปัญจก-ฉักกนิบาต เล่ม 3. พระไตรปิฎก

 พร้อมอรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 5 ฉบับท่ี 6 ประจ าเดือนพฤศจิกายน – ธันวาคม 2563 

389 

 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 ฉ). พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย สัตตก-อัฏฐก-นวกนิบาต เล่ม 4. 
 พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร:มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2533 ช). พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก เล่ม 4 ภาค 3. พระไตรปิฎกพร้อม
 อรรถกถาแปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์
พับลิเคชั่นส์. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2509). นวโกวาท (หลักสูตรนักธรรมชั้นตรี). (พิมพ์ครั้ง
 ที ่64). กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2553). ค าบรรยายพระไตรปิฎก. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: สถาบันบันลือ
ธรรม.  

 
 


