
การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู 
 An Analytical Study of the Concept of Narayana  

Avatar in Hindu Philosophy 

 

นิติกร วิชุมา, พระครูภาวนาโพธิคุณ,  
จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ และ ธนกร  ดรกมลกานต์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  
Nitikorn Wichuma,  Phrakhru Bhavanabodhikun, 

Chakkapan Wongpornpavan  and  Thanakorn Donkamonkan 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand                     

Corresponding Author, E-mail: jack_nitikorn_wichuma2517@hotmail.com 

 

******** 

 

บทคัดย่อ* 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาแนวคิดเรื่องอวตารในปรัชญาฮินดู 2) ศึกษาแนวคิดเรื่อง
นารายณ์อวตาร และ 3) วิเคราะห์แนวคิดเรื ่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
(Documentary Research) โดยการเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ แล้วนำเสนอ
ผลการวิจัยแบบพรรณนาวิธี  

ผลการศึกษาพบว่า 1.แนวคิดการอวตารคือ การแบ่งภาคหรือการลงมาของเทพเจ้าสู่โลกมนุษย์ 
ด้วยมีพันธกิจสำคัญในการลงมาปราบ สั่งสอน และชี้นำหนทางไปสู่สัจธรรมสูงสุด การสำแดงรูปขององค์
อวตารนั้นปรากฏในรูปมนุษย์ อมนุษย ์และสัตว์ แต่ยังคงดำรงคุณสมบัติเฉกเช่นเดียวกับพระเจ้าคือ ทรงไว้ด้วย
มหิทธานุภาพ ความเป็นสัพพัญญู และปรากฏพระองค์ในทุกหนทุกแห่ง 
 2. แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตาร ที่กล่าวถึงการอวตารในยุคต่างๆ ได้แก่ 1). สัตยยุค เป็นยุคที่ความ
ดีอย่างเต็มเปี่ยม มีการอวตารเป็น 4 ปางได้แก่  มัสยาวตาร ทรงอวตารเป็นปลา, กูรมาวตาร ทรงอวตารเป็น
เต่า, วราหาวตาร ทรงอวตารเป็นหมูเผือกเขี้ยวเพชร, นรสิงหาวตาร  ทรงอวตารรูปครึ ่งคนครึ ่งสิงโต 2) 
ไตรดายุค คือ ยุคที่ความดีของมนุษย์เริ่มเสื่อม มีการอวตารเป็น 3 ปางได้แก่  วามนาวตาล ทรงอวตารเป็น
พราหมณ์เตี้ย, ปรศุรามาวตาร ทรงอวตารเป็นพราหมณ์ชื่อปรศุราม, รามาวตาร ทรงอวตาร เป็นพระราม 
พระมหากษัตริย์แห่งกรุงอโยธยา 3) ทวาปรยุค เป็นยุคที่ความชั่วและความดีเท่ากัน ได้แก่ กฤษณาวตาร ทรง
อวตารมาเป็นพระกฤษณะ และ 4) กลียุค เป็นยุคมืดเพราะผู้คนห่างเหินจากพระเจ้าอย่างถึงที่สุด ได้แก่ 
พุทธาวตาร ทรงอวตารเป็นพระพุทธเจ้า และ อวตารเป็นมนุษย์ผู้ขี่ม้าขาว  

 
* วันที่รับบทความ: 20 ธันวาคม 2563; วันแก้ไขบทความ 4 กุมภาพันธ์ 2564; วันตอบรับบทความ: 7 กุมภาพันธ์ 2564 
 Received: December 20, 2020; Revised: February 31, 2021; Accepted: February 7, 2021 

 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%A2%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%A8%E0%B8%B8%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B9%82%E0%B8%A2%E0%B8%98%E0%B8%A2%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%84
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2


76 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

 3. การอวตารของพระนารายณ์ในปรัชญาฮินดู แสดงให้เห็นวิวัฒนาการความเป็นมนุษย์แบ่งออก
ได้เป็น 3 ประเภทใหญ่ ๆ ดังนี้ 1) สัตว์ หมายความรวมถึงสิ่งที่มีชีวิตทุกประเภททั้งที่อาศัยอยู่ในน้ำ , บนบก
และ สัตว์ที่อาศัยอยู่บนบกและในน้ำ 2) อมนุษย ์ในที่นี้หมายถึงอมนุษย์ 3) มนุษย ์หมายถึงผู้ที่สามารถฝึกและ
พัฒนาตนให้มีความเจริญทางด้านอารยธรรมและคุณธรรมได้อย่างเป็นลำดับขั้นตอน 

 

คำสำคัญ : นารายณ์; การอวตาร; ปรัชญาฮินดู 

 
Abstracts 

This article aims to 1) study the concept of Avatar in Hindu philosophy, 2) study the 

concept of Narayana Avatar and 3) analyze the concept of Narayana Avatar in Hindu 

philosophy. It is a documentary research by collecting data from primary and secondary 

documents. And present the research results in a descriptive method 

The study found that 1. The concept of avatar is Division or descending of gods to the 

human world With an important mission to subdue and preach and direct the way to the highest 

truth The avatar's manifestation appears in human, non-human, and animal forms, but still 

maintains divine qualities: His Majesty the King Omniscience And appeared to him 

everywhere. 

2. The concept of Narayana Avatar The mention of the incarnation in various eras, 

including 1). Satanism is an era in which the fullness of good There are 4 avatars: a fish avatar, 

a turtle avatar, a turtle-shaped avatar, a taro-fanged pig, a half-human, half-lion-shaped avatar. 

2) The trinity is an era when the goodness of human beings begins to decline. There are three 

incarnations: Vamnavatar, an incarnation of a short Brahman, Prasuramavatar, an incarnation 

of a Brahman named Prasuram, Ramavatar, an incarnation of Rama, King of Ayodhya 3) The 

Dvarajuk is an era where evil and good are equal, namely Krishna Vatar, an incarnation of 

Krishna, and 4) the chaos of the dark age because people are far away from God. He was an 

avatar of a Buddha and an avatar was a human riding on a white horse. 

 3. The incarnation of Narayana Avatar in Hindu philosophy. It shows the evolution of 

humanity can be divided into 3 main categories as follows: 1) Animal means including all types 

of living things both living in water, on land and animals living on land and in water Man here 

refers to the human being. 3) Man refers to people who are able to train and develop themselves 

to progress in civilization and morality in a sequence.  

 

Keywords : Narayana; Avatar; Hindu Philosophy 

 
บทนำ 

แนวคิดทางปรัชญาอินเดียโบราณ ให้ความสนใจปัญหาเกี่ยวกับโลกและชีวิตของมนุษย์เช่นกับ
แนวคิดทางปรัชญาปัจจุบัน ปัญหาต่าง ๆ ที่มนุษย์ในอดีตให้ความสนใจยังคงเป็นปัญหาที่มนุษย์ในยุคปัจจบุัน
ให้ความสนใจด้วย และยิ่งมีพัฒนาการที่ซับซ้อนยิ่งขึ ้นด้วยเครื่องมือเทคโนโลยีที่แสดงถึงความเจริญทาง
วิทยาศาสตร์ โดยเฉพาะแนวคิดด้านอภิปรัชญา แนวคิดทางอภิปรัชญาของปรัชญาอินเดียก่อนพุทธกาลนั้น 
เกิดข้ึนเพราะสนใจในมนุษย์โดยเฉพาะเรื่องความสุข ความทุกข ์หรือความไม่สุขไม่ทุกข์ของชีวิตมนุษย์ว่า ทำไม 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

77 

 

มนุษย์จึงตกอยู่ในสภาพเช่นนั้น เพ่ือสืบค้นหาต้นตอหรือสาเหตุของความสุข ความทกุข์ หรือความไม่สุขไม่ทุกข์
ของมนุษย์ที่ว่านี้ การคิดค้น สืบหาสาเหตุที่ว่านั้นจึงเป็นที่มาของเนื้อหาอภิปรัชญาอินเดียส่วนหนึ่ง เช่นมีความ
เชื่อว่า มีบางอย่างที่อยู่เบื ้องหลังปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่ประจักษ์ในชีวิตประจำวันและปรากฏการณ์ทาง
ธรรมชาติอ่ืน ๆ ซึ่งทรงพลัง มีอำนาจดลบันดาลให้สิ่งต่าง ๆ เกิดข้ึนและเป็นไปโดยประการต่าง ๆ ได ้ 

แนวคิดในเรื่องของเทพเจ้ามีอยู่คู่กับมนุษย์มาเป็นระยะเวลานาน เป็นความผสมผสานกันระหว่าง
ปัจจัยหลายประการไม่ว่าจะเป็นชนชาติ สภาพแวดล้อม วัฒนธรรม เป็นต้น สิ่งเหล่านี้นำไปสู่การพัฒนาให้เกิด
เป็นศาสนาอย่างเป็นรูปธรรมเป็นเอกลักษณ์ที่สำคัญแตกต่างกันไปความคิด แนวคิดในเรื่องของเทพเจ้านี้ส่งผล
ต่ออารมณ ์ความรู้สึก รวมถึงแนวทางในการดำเนินชีวิตของมนุษย์เป็นอย่างมาก อาจเรียกได้ว่าเป็นส่วนหนึ่งใน
ชีวิตผู้ที ่นับถือ เห็นได้ชัดเจนอย่างในศาสนาฮินดูซึ ่งวิวัฒนาการมาตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์แล้วว่ามี
แนวความคิดที่เกี่ยวข้องกับเทพเจ้ามาตั้งแต่เริ่มแรก อันก่อให้เกิดการพัฒนาหลักความเชื่อ รูปแบบ รวมถึง
วิธีการทางศาสนาให้มีความมั่นคงเพิ่มมากขึ้นผ่านแนวคิดและคำ สอนต่าง ๆ กันไป ในคำสอนเรื่องการอวตาร
ของเทพเจ้า 

ปรัชญาฮินดูอธิบายถึงบทบาทหน้าที่ในการอวตารของเทพเจ้าที่มีความแตกต่างกันออกไปได้  โดย
ไม่ขัดกับหลักความเชื่อ ความศรัทธาของมนุษย์ทั้งนี้ยังสร้างความเชื่อถือเพ่ิมมากขึ้น ถือได้ว่าเป็นความเข้มแข็ง
ของปรัชญาฮินดูที่มีจุดมุ่งหมายเพื่อต้องการเผยแพร่คำสอนผ่านสิ่งที่ทำให้สามารถเข้าใจและเข้าถึงมนุษย์ได้
โดยง่าย  (Winternitz, 1972 : 15)  

พระนารายณ์ เป็นเทพที่ยิ่งใหญ่และเป็นเทพแห่งดวงอาทิตย์องค์หนึ่ง ในแนวคิดของปรัชญาฮินดูที่
นับถือไวษณพนิกายนั้นนอกจากจะมีพิธีกรรมบวงสรวงบูชาพระนารายณ์ในลักษณะของเทพเจ้าแล้ว ทัศนะ
ปรัชญาฮินดูยังนับถือพระองค์ในอวตารต่างๆ อีก อวตาร นี้แปลว่า ลงมา คือเกิดลงมาเป็นมนุษย์หรือการเข้า
ในร่างมนุษย์ หมายถึงพระนารายณ์ หรือพระวิษณุถือกำเนิดลงมาบนโลกเป็นภาคเป็นตอนต่างกันเพ่ือปราบยุค
เข็ญในโลกให้หมดสิ้นไป คือเมื่อบาปกรรมมีหนาแน่นในโลกเมื่อใด เมื่อนั้นพระนารายณ์ก็จะอวตารลงมาช่วย
สงเคราะห์เสียครั้งหนึ่งเพื่อดับทุกข์ สร้างความสุขให้แก่มนุษย์และสัตว์บนโลก (พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์, 2523 : 
121-122) เป็น “พันธกิจ” (Mission) หรือบ้างก็เรียกว่าภารกิจ ล้วนแล้วมีความหมายถึงว่า เป็นความมุ่ง
ประสงค์หรือวัตถุประสงค์ที่ต้องกระทำเพ่ือให้บรรลุจุดมุ่งหมายนั้น ๆ ก็ว่าได ้ดังนั้นในความหมายของพันธกิจนี้
เมื่อนำมา มาอธิบายแนวคิดการอวตารโดยการที่เทพอวตารลงมาสู่โลกเพ่ือทำพันธกิจต่าง ๆ ที่ได้รับการร้องขอ
ตามความต้องการของโลก ณ ขณะนั้น ได้แก่ 
 ประการที่ 1 การอวตารลงมาปราบ พันธกิจการอวตารในรูปแบบนี้มีให้เห็นโดยส่วนมากในการ
อวตารของพระนารายณ์หากวิเคราะห์ดูแล้วจะเห็นว่า การอวตารลงมาใช่ว่าจะเป็นการใช้พละกำลังหรือ
อิทธิฤทธิ์อำนาจที่มีอยู่มากมายเหลือคณาเข้าต่อสู้กับเหล่าอสูรที่มาทำความเดือดร้อนให้กับเหล่าเทพ, มนุษย์ 
และสรรพสัตว์บนโลกเพียงอย่างเดียวแต่อาจเป็นการอวตารลงเพื่อปราบอธรรมที่อยู่ในจิตของเหล่าสรรพสตัว์  
ซึ่งอวตารของพระนารายณ์ที่มีพันธกิจอวตารลงมาปราบมีตัวอย่าง เช่น อวตารปางที่ 1 มัตสยาวตาร การ



78 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

อวตารลงมาเป็นปลานั้นลงมาเพื่อปราบอสูรหัยครีพที่ได้ทำการขโมยพระเวทจากพระโอษฐ์ของพระพรหม, 
อวตารปางที ่3 วราหาวตาร อวตารเป็นหมูป่า พ่ือปราบหิรันยักษ์ ที่ต้องการขัดขว้างไม่ให้มนุษย์มีแผ่นดินอยู่, 
หรืออวตารปางที่ 4 นรสิงหาวตาร (เป็นมนุษย์กึ่งราชสีห์) เพ่ือปราบอสูรหิรันยกศิปุ ที่โกรธแค้นพระนารายณ์
ทรงสังหารน้องของตน เป็นต้น จากการอวตารของพระนารายณ์ในปางดังกล่าวข้างต้นนี้ล้วนแล้วแต่เป็นการ
อวตารที่มีจุดมุ่งหมายลงมาปราบทั้งนั้น เป็นเพราะเหล่าอสูรไม่มีหลักธรรมอยู่กับตน เหิมเกริมในความยิ่งใหญ่
ของตนไม่เกรงกลัวต่อสิ่งใด การอวตารลงมาของพระองค์ในแต่ละปางย่อมจะทำให้ดูยิ่งใหญ่และน่ากลัวกว่า
อสูรเหล่านี้ ตามความเชื่อเรื่องยุคทั้ง 4  ยุค เมื่อมาถึงช่วงกลียุคถือว่าเป็นช่วงที่ความชั่วร้ายเข้าครอบครอง
พื้นที่ส่วนความดีมากที่สุดสิ่งที่เกิดขึ้นในยุคสมัยนี้คือ เกิดแต่ความสับสนวุ่นวายเพราะฉะนั้นสิ่งที่เหล่ามนุษย์
และสรรพสัตว์ต้องการคือ ความสงบสุขทางด้านจิตการอวตารในปางนี้จึงเหมือนเป็นการอวตารลงมาปราบ
อธรรมที่ไม่ได้เป็นรูปธรรมอย่างอวตารที่ผ่านมา ทั้งนี้ถือว่าความชั่วร้ายที่เกิดขึ้นนั้นเป็นเป็นสิ่งที่กลัดกร่อน
สภาพจิตมากกว่า อสูรที่กล่าวถึงน่าจะเป็นอสูรจากนามธรรมมากกว่าเพราะฉะนั้นอวตารปางนี้จึงเป็นปางที่ยัง
ไม่เกิดขึ้นแต่จะมีการอวตารในอนาคตซึ่งถือว่าใกล้เข้ามาทุกที 
 ประการที่ 2 การอวตารลงมาทำหน้าที่สอนและชี้นำหนทางไปสู่สัจธรรมสูงสุด พันธกิจอวตารใน
รูปแบบนี้เป็นการทำ หน้าที่สั่งสอนและชี้นำ ผู้ที่หลงผิดไปจากธรรมะให้กลับคืนสู่ทางที่ถูกต้อง ซึ่งนัยก็คือ การ
ปราบอาจหมายความไปถึงการใช้ปัญญา คติธรรมต่างๆ เข้าสู้กับอสูรและสิ่งชั่วร้ายก็เป็นได้ ดังนี้ว่าเมื่อใดก็
ตามที่มนุษย์หลงไหลไปอย่างไร้จุดหมายและไร้ความหมาย องค์อวตารจะมาเตือนและแสดงหนทางแก่มนุษย์ 
(Courtois Luc, 2008 : 7) และองค์อวตารมีหน้าที่เปิดเผยวิวรณ์จากเบื้องบน เพื่อนา ทางมนุษย์ผู้หลงทาง
กลับคืนสู่แหล่งต้นธาตุที่จากมา ดังข้อความว่า อวตารทุก ๆ พระองค์ ขณะที่ลงมามีพันธกิจที่เกี่ยวข้องกับ
ปัญหาเฉพาะของโลก นอกเหนือไปจากนั้น แต่ละองค์ยังมีหน้าที่เปิดเผยวิวรณ์หรือแสดงความรู้เพ่ือให้มนุษย์
แทรกทะลุสู่เบื ้องบน (Armstrong Jeffrey, 2010 : 146) พันธกิจการอวตารข้างต้นนี้ของพระนารายณ์ที่
สามารถวิเคราะห์ได้นั้นที่เห็นได้ก็คือ การอวตารในปางที่ 5 วามนาวตาร (เป็นพราหมณ์เตี้ย) ที่ถึงแม้ท้าวพลีจะ
เป็นวงศ์ของอสูรแต่ก็เป็นกษัตริย์ที่ปกครองบ้านเมืองด้วยความยุติธรรมแต่ด้วยความเป็นธรรม  และประกอบ
กับความมีศรัทธาในเทพเจ้าทำยัญกรรมโดยตลอดย่อมเป็นที่เกรงต่อบรรดาเทพ ดังนั้นพระนารายณ์ทรงอวตาร
ลงมาในปางนี้เป็นการสอนแนวธรรมให้แก่ท้าวพลีโดยเฉพาะแต่ด้วยความที่ท้าวพลีมีหลักธรรมอยู่กับตนและ
แสดงออกให้เห็นถึงความนอบน้อมพร้อมกับมีความศรัทธาต่อพระนารายณ์  
 ประการที่ 3 การอวตารลงมาเป็นต้นแบบ พันธกิจลำดับสุดท้ายของพระนารายณ์คือ การลงมา
เป็นแบบอย่างการประพฤติปฏิบัติ และวางรากฐานต่าง ๆ ให้กับมนุษย์ การอวตารในรูปแบบนี้ส่วนมากจะอยู่
นอกเหนือจากอวตารทั้ง 10 ปางของพระนารายณ์ โดยอวตารปางนี้คือการอวตารมาสู่โลกในรูปของ พระ
ฤาษีฤษภะเป็นอวตารปางที่ 9 จาก 24 ปางของพระวิษณุ ตามคัมภีร์ภาควัตปุราณะจะเผยแผ่คำสอนและชี้นำ
หนทางโมกษะแล้ว พระฤาษีฤษภะยังทำหน้าที่เป็นต้นแบบในการดำเนินชีวิตทั้งทางโลกและทางธรรมแก่มนุษย์
และสรรพสัตว์ (แคทรียา อังทองกำเนิด, 2556 : 1-22) ทั้งนี้การอวตารที่เกิดขึ้นในแต่ละคัมภีร์ถือว่าพระองค์



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

79 

 

ลงมาเป็นต้นแบบให้กับมนุษย์และสรรพสัตว์เช่นเดียวกัน  ก่อให้ชีวิตดำเนินไปอย่างไม่สงบสุขทั้งกายและใจ
เปรียบเทียบได้กับความชั่วร้าย เราไม่สามารถรับรู้ได้ว่าเราจะต้องเจอกับความชั่วร้ายในรูปแบบลักษณะใด
ดังนั้นการอวตารของพระนารายณ์ที่เกิดขึ้นเปลี่ยนแปลงไปตามลักษณะความชั่วร้าย หากความชั่วร้ายที่เกิดขึ้น
มีอำนาจเกินไปก็ย่อมมีความดีที่อยู่เหนือกว่าขึ้นไปอีก พันธกิจอวตารของพระนารายณ์ที่อวตารลงมาเป็น
ต้นแบบนี้จึงเปรียบได้กับความดีในระดับต่าง ๆ ตั้งแต่ข้ันพื้นฐานจนไปถึงขั้นสูงสุดนั่นเอง 
 พันธกิจของการอวตารจึงเป็นการกำราบทุรชน ขจัดอธรรม ดำรงไว้ซึ่งธรรมะ เป็นแบบอย่าง สั่ง
สอนชี้นำหนทางไปสู่สัจธรรมสูงสุด ซึ่งพันธกิจต่าง ๆ เหล่านี้ ล้วนมีจุดประสงค์เพื่อช่วยเหลือและธำรงรักษา
โลกให้ดำรงไว้ซึ่งความสงบสุข ซึ่งในยุคแรกๆ นั้น การอวตารลงมาเพื่อปราบเหล่าอธรรม ส่วนในยุคหลังโลก
เจริญก้าวหน้ามากข้ึน มนุษย์ให้ความสำคัญกับการพัฒนาวัตถุมากกว่าเรื่องของการพัฒนาจิตใจมนุษย์ห่างไกล
จากศาสนา และหลงระเริงเดินทางในกระแสโลกแห่งวัตถุอย่างไร้จุดมุ ่งหมายและไร้ความหมาย  ความ
ปรารถนาปลายทางในชีวิตของมนุษย์นั้นจึงเป็นเรื่องของความปรารถนาในการครอบครองวัตถุสิ่งของและ
ปรารถนาถึงความร่ำรวยมีชีวิตที่สุขสบายจนหลงลืมต้นธาตุที่มา จิตใจมนุษย์เสื่อมถอย พระเจ้าจึงต้องอวตาร
ลงมาเพ่ือเผยแผ่และฟื้นฟูธรรมะ เป็นแบบอย่างการปฏิบัติตนและแนะนำหนทางในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง
ให้แก่มนุษย ์(แคทรียา อังทองกำเนิด, 2556 : 1-22) 

แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดูถึงแม้ว่าจะเป็นแนวคิดที่สำคัญของปรัชญาฮินดู ที่มี
อิทธิพลต่อสังคมอินเดียหลายๆ ด้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งทางด้านปรัชญา วรรณคดี ศิลปะ วัฒนธรรมประเพณี 
และวิถีชีวิตที่กล่าวมาแล้วนั้น ปัญหาก็คือองค์ความรู้ที่เกี่ยวกับแนวคิดทางปรัชญาดังกล่าวมีผู้สนใจศึกษาและ
เผยแผ่น้อยมาก ส่วนมากจะเป็นการศึกษาโดยเน้นในเรื่องของวรรณคดี ศิลปะ วัฒนธรรมประเพณี และวิถีชีวิต
ของชาวอินเดีย แต่ไม่ได้เน้นแนวคิดทางปรัชญาเรื่องอวตารจริงๆ จึงทำให้องค์ความรู้ที่เกี่ยวกับอวตารขาด
การศึกษาอย่างต่อเนื่อง และทำให้คนรุ่นหลังไม่เข้าใจและเห็นความสำคัญของแนวคิดเรื่องอวตารในส่วนที่เป็น
ทัศนะทางปรัชญาจริงๆ ทั้งท่ีคนรุ่นใหม่ได้มีการสืบต่อแนวคิดเรื่องอวตารมาจนถึงกระทั่งถึงยุคปัจจุบัน 

ผู้วิจัยเห็นว่า แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดูนั้น ควรศึกษาในส่วนที่แสดงให้เห็นถึง
ความเป็นแนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารอย่างแท้จริง เพราะองค์ความรู้ในส่วนนี้มีผู้สนใจศึกษาและเผยแผ่น้อย
มาก ทั้งที่เป็นส่วนที่แสดงให้เห็นถึงแนวคิดที่สำคัญทางปรัชญาฮินดู ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะทำการศึกษา
แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู เพื่อที่จะได้นำองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยมาเผยแผ่แก่คนรุ่นหลัง
หรือผู้ที่สนใจได้ศึกษาหาความรู้ และทำความเข้าใจว่า แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดูมีความ
เชื่อมโยงกับปัจจุบันอย่างไร  
 

 

 



80 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอวตารในปรัชญาฮินดู  

2. เ พ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องนารายณ์อวตาร 

3. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ผู้วิจัยได้กำหนดขั้นตอน

การวิจัยไว้ ดังนี้ 
1. ขั้นรวบรวมข้อมูล 

1) รวบรวมข้อมูลเอกสารขั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ The Bhagavad Gita: The 

Original Sanskrit and English Translation/Lars Martin Foss, outline of Indian Philosophy 

(M.Hirianna), A Critical Survey of Indian Philosophy, Indian Phiolsophy Vol 1-2 

2) เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) ภารตวิทยา (กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย), ภควัทคีตา 
(สมภาร พรมทา), ปรัชญาอินเดีย (อดิศักดิ์ ทองบุญ), ปรัชญาอินเดีย (สุนทร ณ. รังษี), ปรัชญาอินเดีย : ประวัติ
และลัทธิ (สุนทร ณ. รังษี),  ปรัชญาอินเดีย (ประยงค์ แสนบุราณ) เป็นต้น 

2. การวิเคราะห์ข้อมูลและการนำเสนอข้อมูล 
ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยนำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาข้อมูลจากเอกสารทั้งปฐมภูมิและทุติยภูมิมาตอน

ตรวจสอบข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูล จัดหมวดหมู่ข้อมูล แยกแยะข้อมูล และวิเคราะห์ข้อมูลในด้านต่างๆ ตาม
วัตถุประสงค์อย่างเป็นระบบ  เปรียบเทียบข้อมูล ลักษณะที่เหมือนกันและแตกต่างกัน และการเสนอ
ข้อเท็จจริงที ่ได ้ด ้วยการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) ตามหลักการของอุปนัยวิธี 
(Inductive Method) โดยยึดวัตถุประสงค์เป็นแนวทาง 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

81 

 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 

จากการศึกษาแนวคิดทฤษฎีและข้อมูลตามเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องดังกล่าวผู้วิจัยจึงสรุป
เป็นกรอบแนวคิดในการวิจัยดังแผนภาพ 

 

 

                                                                                             
 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

 

ผลการวิจัย 
 1.แนวคิดเรื่องอวตารในปรัชญาฮินดู 
 แนวคิดอวตารในปรัชญาฮินดูเป็นการอธิบายความมีอยู่ของเทพเจ้าแต่ละองค์มักมีเรื่องราวที่เต็มไป
ด้วยอำนาจอิทธิฤทธิ์ที ่แต่ละองค์ล้วนมี ซึ่งสิ ่งนี้เป็นไปตามความเชื่อของมนุษย์นั่นเอง เมื่อกล่าวถึงคำ ว่า 
“อวตาร” เป็นความเชื่อหนึ่งที่เกิดขึ้นมาพร้อมกับตำนานเทพเจ้าอันแสดงให้เห็นถึงสิ่งที่เทพเจ้ามีเหนือกว่า
มนุษย์ธรรมดาที่จะทำได้ ด้วยเหตุนี้ตำนานต่างๆ เกี่ยวกับการอวตารจึงมักปรากฏอยู่ในวรรณกรรมต่าง ๆ ของ
อินเดีย สำหรับชาวฮินดูแล้วถือว่าการอวตารเกิดขึ้นกับเทพเจ้าหลายๆ  องค์ที่พวกเขาให้การเคารพนับถือ 
แบ่งเป็น 3 แบบ ได้แก่ 1) อวตาร คือ การแบ่งภาค หรือ การลงมา ถือเป็นความหมายที่เป็นที่เข้าใจของคน
โดยทั่วไป ว่าเทพเจ้าทรงแบ่งภาคลงมาตามพระบรมราชาธิบายของพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว  
สรุปได้ใจความว่า อวตาร ไม่ได้จำกัดอยู่ที่เทพเจ้าเพียงอย่างเดียวแต่ครอบคลุมถึงเทพโดยทั่วไปที่สามารถแบ่ง
ภาคลงมาบนโลก (พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2516: 98) 2) อวตาร คือ ผู้หลุดพ้นโดยสมบรูณ์ 
ยกเอาความหมายตามที่สวามีกริยานันทะ กล่าวอธิบายไว้ว่าองค์อวตารเป็นผู้ที่มีอิสรภาพอย่างสมบูรณ์ ลงมาสู่

ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู   

 
แนวคิดเร่ืองอวตารในปรัชญาฮินดู 
-พัฒนาการของปรัชญาฮินด ู

-แนวคิดการอวตารในปรัชญาฮินด ู

-แนวคิดการอวตารทีเ่กิดขึ้นใน
ปรัชญาฮินด ู

-แนวคิดเรื่องพระเจ้า 

 
  

 
 

แนวคิดการอวตารของพระนารายณ์ 

- พัฒนาการของแนวคิดเรื่องพระ
นารายณ ์

- ลักษณะและประเภทการอวตารของ
พระนารายณ ์

- ประเภทการอวตารของพระนารายณ์ 
- จุดมุ่งหมายแนวคดิการอวตารของพระ
นารายณ ์
- ความสัมพันธ์ระหว่างลักษณะ 
และประ เภทกา รอวต า รของพระ
นารายณ์ 
 

วิเคราะห์แนวคิด 

เร่ืองนารายณ์อวตารใน
ปรัชญาฮินดู   
-  แนวคิดเรื่องอวตารใน
ปรัชญาฮินดู    

- แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตาร 
- วิเคราะห์แนวคดิเรื่อง 
นารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู   

 

 



82 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

โลกเพื่อปกป้อง และนำความเข้าใจมาสู่โลกมนุษย์ เป็นผู้ที่มีพลังไร้ขีดจำกัด (Swami Kriyananda, 2007: 

157) และ 3) อวตาร คือ ผู้ที่ลงมาด้วยมีวัตถุประสงค์เพ่ือปฏิบัติภารกิจอ้างจากการให้ความหมายของเจฟฟรีย์ 
อาร์มสตรอง ที่กล่าวว่าเทพเจ้ามีจุดมุ่งหมายลงมาสู่โลกในร่างของมนุษย์ทำพันธกิจให้สำเร็จตามความต้องการ 
ณ ขณะนั้น (Armstrong Jeffrey, 2010: 4) เพราะฉะนั้นความหมาย อวตาร คือการปรากฏกายในร่างของ
มนุษยแ์ละสัตว์ของเทพเจ้า  

 2. แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตาร 
 การอวตารของพระนารายณ์ให้ถือว่าเป็นผู้ทรงอำนาจสูงสุดเกี่ยวข้องกับสรรพสิ่งด้วยรูปแบบ 
ฐานะและวิธีการที่แตกต่างกันออกไป แนวคิดเรื่องการอวตารของพระองค์ยังสื่อความหมายโดยนัยให้เห็น
ขั้นตอนกระบวนการของธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับการดำเนินชีวิตของทุกสรรพสิ่ง ดังนั้นหากกล่าวว่าความเชื่อ
เรื่องอวตารของพระนารายณ์หรือพระวิษณุเป็นความเชื่อเกี่ยวกับทางศาสนาเพียงประการเดียวเห็นจะเป็นการ
ด่วนตัดสินเกินไป อย่างน้อยแนวความเชื ่อนี ้ทำให้เราได้เห็นถึงความเชื ่อที่นำไปสู่ความคิดเห็นทางด้าน
วิทยาศาสตร์ที่สามารถพิสูจน์ได้ส่วนหนึ่งด้วย  
 ลักษณะการอวตารของพระนารายณ์นั้นส่วนมากแล้วจะปรากฏอยู่ใน 3 อิริยาบถหลัก คือ ประทับ
ยืน, ประทับนั่ง และประทับนอน แต่ในอิริยาบถหลักก็มีอิริยาบถย่อยอยู่ด้วย กล่าวคือ เมื่อปรากฏลักษณะว่า
พระองค์ประทับยืนอยู่ ก็อาจจะประทับยืนอยู่ในแบบโยคะ, แบบโภคะ, แบบวีระ และแบบอาภิจาริกะ เมื่อ
ปรากฏลักษณะว่าพระองค์ประทับนั่งอยู่ ก็อาจประทับนั่งในแบบโยคะ, แบบโภคะ, แบบวีระ และแบบอาภิจา
ริกะ ในกรณีเดียวกันเมื่อปรากฏว่าพระองค์ประทับนอนอยู่ ก็อาจประทับนอนในแบบโยคะ, แบบโภคะ, แบบวี
ระ และแบบอาภิจาริกะ นั่นเอง ซึ่งสาเหตุที่มีอิริยาบถย่อยเกิดขึ้นมาตามความเชื่อในแต่ละคนของผู้เคารพบูชา 
เห็นได้ว่าลักษณะความปรารถนาของผู้เคารพบูชาเป็นแบบใดก็จะเคารพลักษณะของพระนารายณ์ในลักษณะ
นั้นเหล่านักบวชก็จะบูชาในรูปแบบของโยคะ ผู้ที่ยังต้องการความสุขทางโลกอยู่อย่างเช่นปุถุชนธรรมดาทั่วไปก็
จะบูชาในรูปแบบของโภคะ, ผู้ที่อยู่ในฐานะผู้นา ทางด้านต่าง ๆ ที่ต้องการมีอำนาจก็จะบูชาพระองค์ในแบบ
ของวีระ และสุดท้ายผู ้ที ่ต ้องการปราบปรามศัตรูก็จะบูชาพระองค์ในรูปแบบของอาภิจาริกะ  เป็นต้น 
นอกจากนี้มีการอธิบายเพิ่มว่ายังมีการจัดลำดับความสำคัญแต่ละแบบออกเป็น 3 ระดับ ได้แก่ 1) อุตตมะ 
(Uttama) อยู่ในระดับสูง ถือว่ามีบริวารเต็มครบตามคัมภีร์ 2) มัธยม (Madhyma) อยู่ในระดับกลาง ถือว่า
หากมีบริวารน้อยลงมาจากระดับสูง 3) อธม (Adhama) อยู่ในระดับต่ำสุด ถือว่ามีบริวารน้อยที่สุด (เทวสถาน
โบสถ์พราหมณ์, 2546 : 42) 
 การแบ่งประเภทของการอวตารของพระนารายณ์อย่างสิ้นเชิง  แต่ก็เป็นจุดเริ่มต้นที่ทำให้เห็นว่า
มนุษย์ในยุคสมัยนี้แบ่งพระนารายณ์ออกไปตามสภาพที่เห็น เป็นจินตภาพที่ถือว่ามีค่ามากต่อแนวคิดการ
อวตารของพระองค์ในยุคหลัง เพราะเมื่อพิจารณาดูแล้วย่อมเห็นว่าช่วงระยะเวลาดังกล่าวนี้มีความสอดคล้อง
ซึ่งกันและกันอยู่ ทั้งนี้จุดมุ่งหมายหลังของการแบ่งประเภทการอวตารของพระนารายณ์นี้เกิดขึ้นจากความเชื่อ
ที่ว่าเมื่อธรรมเพ่ิมขึ้นจนทำให้โลกตกอยู่ในอันตราย เทพเจ้าสูงสุด คือ พระนารายณ์หรือพระวิษณุจะลงมาจาก



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

83 

 

สวรรค์ไวกูณฐ์มายังโลกเพื ่อนำธรรมกลับมา และเพื ่อคุ ้มครองผู ้ทำความดี ทำลายผู้ทำความชั ่ว  ซึ่ง
ความสัมพันธ์ระหว่างลักษณะและประเภทการอวตารของพระนารายณ์นี้เกิดขึ้นจากความต้องการศึกษาใน
รูปลักษณะการอวตารของพระนารายณ์ เป็นการบอกรายละเอียดลักษณะในแต่ละปางของพระนารายณ์ตั้งแต่
อวตารปางหลัก 10 ปาง จนถึงการอวตารปางย่อยว่าทรงอวตารลงมาในรูปลักษณะใดปาง ส่วนประเภทการ
อวตารเป็นการบอกถึงรูปแบบว่าทรงอวตารลงมาในรูปกายแบบใดบ้าง กล่าวว่ากระบวนการทั้ง 2 อย่างนี้เมื่อ
ศึกษาแล้วเป็นสิ่งที่มีความสอดคล้องกัน ทั้งนี้ยังเกี่ยวข้องกับความเชื่อที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ปุราณะเป็นส่วน
ใหญ่ประกอบกันด้วย ซึ่งความเชื่อหลักในคัมภีร์นี้ปรากฏรายละเอียดอยู่ 5 ประการ ได้แก่ 1) เรื่องการสร้าง
โลก 2) การที่โลกปรากฏขึ้นใหม่อีกครั้ง 3) เผ่าพันธุ์ของเทพเจ้า 4) การเริ่มต้นของพระมนู 5) ดวงอาทิตย์และ
ดวงจันทร์ ทั้งนี้คัมภีร์ปุราณะเป็นคัมภีร์ที่กล่าวได้ว่าเกี่ยวข้องกับเทพผู้ยิ่งใหญ่ทั้ง 3 องค์มากท่ีสุด เกี่ยวกับเรื่อง
การสร้างโลกมีความเชื่อตามนัยแห่งปรัชญาฮินดูว่ายุคแห่งการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับโลกขึ้นอยู่กับเวลาของ
จักรวาลไม่มีที่สิ้นสุด ถือว่าเป็นช่วงระยะเวลาแห่งการสร้างโลกจนถึงระยะเวลาแห่งการทำลายล้างไม่มีวัน
สิ้นสุด ช่วงระยะเวลานี้ถูกเรียกว่า “กัลป์” (เทวสถาน โบสถ์พราหมณ์, 2546 : 29)ส่วนระยะเวลาที่ยังไม่ได้
สร้างโลกใหม่เรียกว่า “ประลัยกัลป์” ในสมัยเริ่มแนวคิดนี้แบ่งออกเป็น 4 ยุคแยกออกจากกัน แต่ในภายหลังได้
รวมทั้ง 4 ยุค ได้แก่ ยุคที ่1 กฤตยุค มีชื่อเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สัตยยุค เป็นยุคที่สัจธรรมยังมีความมั่นคงอยู่ ถือ
ว่ามีพระพรหมองค์เดียวเป็นใหญ่ ไม่มีสิ่งใดเลยทั้งเทพ, ยักษ์ หรือ มาร ความน่าอัศจรรย์ของยุคนี้คือการที่ใคร
ปรารถนาสิ่งใดก็จะสำเร็จ ไม่มีการค้าขายแลกเปลี่ยน อีกทั้งไม่มีความโลภ โกรธ หลง อันเป็นสิ่งที่ไม่ดีอยู่เลย 
ยุคที ่2 ไตรดายุค หรือ เตรดายุคไม่มีพิธีกรรม มนุษย์ปฏิบัติธรรมเพ่ือหวังผลหรืออานิสงส์จากการปฏิบัติธรรม
นั้นๆ ยุคที่ 3 ทวาปรยุค เป็นยุคที่นรชนเกิดเจ็บป่วยขึ้น เกิดตัณหาทำให้ความชั่วก่อกำเนิดขึ้น มีพิธีกรรมเพ่ือ
ล้างความไม่ด ีพระเวททั้งสี่เกิดขึ้นแต่นรชนไม่สนใจศึกษา ยุคที ่4 กลียุค เป็นยุคที่ศีลและธรรมเสื่อมถอย ผู้คน
เต็มไปด้วย ราคะ โทสะ โมหะ มีแต่ความชั่วร้ายมีมากกว่าความดี  
 

   
 
 
                                                                                         
 
                                                                               
                                                                

 

 

แผนภาพแสดงสัจธรรมของแต่ละยุค 
 

ยุคของจักรวาล 

กฤตยุค ไตรดายุค ทวาปรยุค กลียุค 

1๐๐ % 75 % 

ค 
5๐ % 

 

25 % 
 



84 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

 3. วิเคราะห์แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู 
 แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตาร เป็นแนวคิดที่สำคัญในปรัชญาฮินดูซึ่งแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องนี้ต่อเทพ
เจ้าที่ได้รับการเคารพและศรัทธาเป็นที่รู้จักมากที่สุดกล่าวคือ พระนารายณ์ที่เป็นความเชื่อในศาสนาฮินดู โดย
เชื่อว่าสามารถอวตารลงมาช่วยเหลือเหล่าสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์  ทั้งนี้ความเชื่อดังกล่าวมีบทบาทที่
สอดคล้องกับการดำรงชีวิตไม่ว่าจะเป็นโครงสร้างทางสังคม วัฒนธรรม จากการศึกษาพบว่า 1) มัสยวตาร อยู่
ในตำแหน่งพระผู้เป็นเจ้า ผู้ถนอมโลกองค์หนึ่งแห่งพระเป็นเจ้า ตำนานน้ำท่วมโลกครั้งใหญ่ ที่ทำให้เกิดโดย
พระเจ้าทรงศักดานุภาพที่ยิ่งใหญ่ (Omnipotence) หมายถึงพระเจ้าเป็นผู้มีอำนาจที่ยิ่งใหญ่ มีอำนาจทุกอย่าง 

2) กูรมาวตาร แสดงให้เห็นถึงพระนารายณ์พระนารายณ์ได้รักษาระเบียบของจักรวาลโดยให้ฝ่ายเทพได้รับ
ความดีฝ่ายอสูรได้รับความชั่ว ตัวเอกในการกวนเกษียรสมุทรเป็นทั้งทวยเทพและเหล่าอสูร แนวคิดของฮินดู
เห็นว่า เทพเป็นฝ่ายธรรมะอสูรเป็นฝ่ายอธรรม เป็นมารร้ายที่สู้รบ ลักษณะนิสัยแบบเทพหรือแบบอสูรมักถูก
นำมาเปรียบเทียบกับลักษณะแบบสองขั้วความดีกับความชั่ว กุศลกับอกุศลของคน สิ่งมีชีวิตที่ถูกสร้างขึ้นใน
โลกนี้มีอยู่สองจำพวกโดยแท้หนึ่งคือเทวะ อีกหนึ่งคืออสูร.อันประกอบด้วยความเป็นอสูรนั้นหารู้ในการ
ประพฤติอันสมควรหรือการสละซึ่งการประพฤติใดๆ ไม่ อีกทั้งมิอาจพบซึ่งความบริสุทธิ์ หรืออาการอันเป็น
กุศล หรือสัตย์จากชนเหล่านี้ได้ 3) วราหาวตาร ทรงสร้างโลกใหม่ขึ ้นมาจากห้วงน้ำ นำขึ้นมาไว้เบื้องบน
ตลอดจนยังนำพระเวทกลับมาคืนและกู้แผ่นดินให้ขึ้นมาอยู่เหนือน้ำอีกครั้งหนึ่ง 4) นรสิงหาวตา เป็นสิ่งที่มี
รูปร่าง เค้าโครงคล้ายๆ มนุษย์ แต่ไม่ใช่มนุษย ์ซึ่งเมื่อวิเคราะห์เปรียบเทียบกับการแบ่งประเภทอวตารของพระ
นารายณ์ที่อวตารในปางที่ 4 ที่ลงมาเป็นนรสิงหาวตาร ซึ่งเปรียบได้กับอมนุษย์ ดังนั้นการอวตารในที่นี้จึงไม่ได้
มีความหมายของอมนุษย์ในด้านลบแต่เป็นการตีความทางการศึกษาที่อธิบายถึงประเภทการอวตารลงมาในร่าง
ที่ไม่ใช่ทั้งมนุษย์และสัตว์ในส่วนของมนุษย์นั้นก็ยังสามารถแยกย่อยลงไปได้อีก  กล่าวคือ มนุษย์ในยุคดั้งเดิมที่
พัฒนาการทางความคิดและการดำรงชีวิตที่สลับซับซ้อนมีลักษณะที่กลมกลืนกับความเป็นไปตามธรรมชาติ 5) 
วามนาวตาร แสดงให้เห็นถึงอำนาจของพระเจ้าที่แม้แต่วรรณะกษัตริย์หรือผู้ปกครองที่เป็นใหญ่ ยังต้อง
ยอมรับเอาพระเจ้าหรือนักบวชอยู่เหนือตนในฐานะตัวแทนของพระผู้เป็นเจ้าที่เป็นผู้สร้างและรักษาโลก 6) 
ปรศุรามาวตาร เป็นอวตารพิเศษกว่าอวตารอ่ืนๆของพระวิษณุ เพราะเชื่อกันว่า ปรศุรามา ยังคงมีชีวิตอยู่และ
อาศัยอยู่ในโลกใบนี้เพ่ือรอทำภารกิจบางอย่าง ดังนั้นปรศุรามา จึงยังไม่ได้รับการบูชาแบบเทวะซึ่งไม่เหมือนกับ
อวตารที่เป็นพระรามหรือพระกฤษณะ หรืออวตารองค์อื่นๆของพระวิษณุ 7) รามาวตารมีแนวคิดที่นำเสนอ
อุดมคติทีเ่ชื่อว่าจักรพรรดิแห่งสากลจักรวาลจะปรากฏตัวขึ้นมาเพ่ือพิชิตและปกครองแผ่นดินให้เกิดความมั่งคั่ง
และเที่ยงธรรม 8) กฤษณาวตารเป็นการเสนอแนวคิดในการปฏิบัติตามหลักแห่งชีวิตเพื่อ หลุดพ้นจากความ
ทรมานและความทุกข์ยากในชีวิต 9) พุทธาวตาร เป็นปางอื่นแต่การเปลี่ยนมาเป็นพระพุทธเจ้า เป็นเพราะ
เรื่องการเมืองแก่งแย่งความเคารพนับถือในอินเดียมากกว่าเรื่องอ่ืนโดยการเขียนตำนานเทพเพ่ือสนับสนุนเรื่อง
นี้เช่นเดียวกับญี่ปุ่นที่เขียนตำนานเทพสนับสนุนฐานะของสมเด็จพระจักรพรรดิ โดยในสมัยพุทธกาลมีชาว
อินเดียหันมานับถือพระพุทธศาสนามากจนศาสนาฮินดูดูลดลำดับความสำคัญบางพื้นที่ก็ถูกทอดทิ้งเลยที่เดยีว 



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

85 

 

10) กัลกิยาวตาร การอวตารลักษณะนี้ของพระนารายณ์ยังไม่เกิดขึ้น แต่จะเกิดข้ึนเมื่อเข้าสู่ยุคที่มนุษย์มีจิตใจ
เสื่อมทราม กระทำแต่ความชั่ว สิ่งที่ดีงามถูกทำลายหายไปจากโลก โลกเต็มไปด้วยความมืดมิด เกิดความ
เดือดร้อนวุ่นวาย ผู้คนไม่นับถือพระเวท ท้ายที่สุดอารยธรรมต่างๆ จะสูญสิ้นไป  
 แนวคิดการอวตารของพระนารายณ์ในปรัชญาฮินดูด้รับการตีความหรือศึกษาในส่วนของความ
เกี่ยวข้องกับวิวัฒนาการความเป็นมนุษย์ที่เกิดขึ้นว่าเป็นไปในรูปแบบใด ซึ่งส่วนนี้มีความสอดคล้องกับลักษณะ
การอวตารของพระนารายณ์ ซึ่งแบ่งออกได้เป็น 3 ประเภทใหญ่ ๆ ดังนี้ 1) สัตว์ ในที่นี้หมายความรวมถึงสิ่งที่มี
ชีวิตทุกประเภททั้งที่อาศัยอยู่ในน้ำ, อาศัยอยู่บนบกและ สัตว์ที่อาศัยอยู่ทั้งบนบกและในน้ำ 2) อมนุษย์ ในที่นี้
จึงไม่ได้มีความหมายของอมนุษย์ในด้านลบแต่เป็นการอธิบายถึงประเภทการอวตารลงมาในร่างที่ไม่ใช่ทั้ง
มนุษย์และสัตว์ 3) มนุษย์ ในที่นี้หมายถึงผู้ที่สามารถฝึกและพัฒนาตนให้มีความเจริญทางด้านอารยธรรมและ
คุณธรรมได้อย่างเป็นลำดับขั้นตอน 

การอวตารของพระนารายณ์เป็นวิวัฒนาการทั ้งนี ้การอวตารของพระนารายณ์เป็นไปอย่าง
คล้ายคลึงกับหลักทฤษฎีดังกล่าว โดยประเภทการอวตารของพระนารายณ์ยังมีชื่อเรียกที่จำกัดเฉพาะสำหรับ
พระองค์อีกดังนี้ 1) อังศาวตาร (Amsavatara) เป็นการส่งพลังด้วยอำนาจ ด้วยอิทธิฤทธิ์บางส่วน รวมไปถึง
ศาตราวุธต่าง ๆ ลงมาแปลงร่าง 2) อาเวศ (Avesa) เป็นการลงมาแบบเฉพาะกิจ อธิบายได้ว่า เป็นการกลาย
ร่างแปลงกายเพียงชั ่วระยะเวลาเมื ่อบรรลุจุดประสงค์หรือเสร็จภารกิจก็กลับคืนสู ่ร่างเดิม  3) อวตาร 
(Avatara) เป็นการลงมาของพระนารายณ์มาหมดทั้งองค์ หรือ อธิบายให้เข้าใจได้ว่า เป็นการกลายร่าง จาก
เดิมมาเป็นร่างใหม่และอยู่ในร่างใหม่จนสิ้นอายุขัย โดยมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องในเชิงที่ว่าต้องมีตัวแปรสำคัญ
ในเรื่องของยุคของจักรวาลตามความเชื่อในศาสนาฮินดูที่กล่าวอธิบายไว้ว่ามีทั้งหมด  4 ยุคด้วยกัน ได้แก่ ยุคท่ี 
1 กฤตยุค, ยุคที่ 2 ไตรดายุค, ยุคที่ 3 ทวาปรยุค และ ยุคที่ 4 กลียุค ประกอบควบคู่กันไปด้วย เป็นการแบ่ง
หมวดหมู่ตามลำดับวิวัฒนาการของมนุษย์ในทางสังคมวิทยา ที่ไม่ได้จำกัดอยู่แค่เพียงในฐานะมนุษย์ 
 การอวตารของพระนารายณ์ให้ความสำคัญในเรื่องจิตนิยม เชื่อว่าจิต เท่านั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง
เนื่องมาจากมีความเชื่อว่า มีพรหมมันหรืออาตมันเป็นสิ่งที่คงอยู่นิรันดรอยู่ในร่างมนุษย์เมื่อร่างกายเน่าเปื่อย
สลายจะยังคงอยู่โดยเปลี่ยนจากร่างเดิมไปหาร่างใหม่ต่อไปเรื่อยๆ เปรียบเสมือนเปลี่ยนเสื้อผ้าเก่าไปสวมใส่
เสื้อผ้าใหม่ ส่วนการตายเป็นเรื่องของสสารหรือร่างกายมนุษย์เท่านั้น พรหมมันเป็นวิญญาณที่บริสุทธิ์  เป็นทุก
สิ่งทุกอย่าง และทุกสิ่งทุกอย่างก็คือ “พรหมัน” กล่าวคือพรหมัน เป็นสิ่งที่แท้จริงเพียงสิ่งเดียว นอกจากพร
หมันแล้วไม่มีอะไรอีกที่เป็นจริง หรือมีอยู่จริง มันเป็นสิ่งที่สมบูรณ์ปราศจากคุณสมบัติทุกอย่าง พรหมัน เป็น
ทุกสิ่งทุกอย่าง ตัวของพรหมันเองไม่ได้ เป็นสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยเฉพาะเพราะเป็นสิ่งที่อยู่เหนือกาลเวลา เป็น
เบื้องต้นและที่สุดของสรรพสิ่ง แต่ตัวของพรหมันเองไม่มีเบื้องต้น และไม่มีที่สุด แต่มีการดำรงอยู่อย่างไม่มีที่
สิ้นสุด 
 



86 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

  ทรรศนะเรื่องการอวตารของพระนารายณ์นี้ เห็นว่ากรรมหรือการกระทำเป็นสิ่งจำเป็น กรรมได้รับ
แรงบันดาลหรืออำนาจจากพระเจ้า ทุกคนจะต้องมีการกระทำ แต่ในการกระทำนั้นจะต้องสละผลของการ
กระทำจึงจะเป็นทางที่ถูกต้อง กรรมนั้นโดยปกติมีผลต่อผู้กระทำด้วย ดังนั้น การอวตารของพระนารายณ์จึง
เป็นต้นแบบสอนให้กระทำที่ดี ตราบใดที่ยังไม่บรรลุถึงเป้าหมายคือโมกษะ บุคคลผู้ทำกรรมจึงต้องเวียนว่าย
ตายเกิดอยู่ตราบนั้น ลักษณะการเกิดการตายท่านเปรียบได้กับการเปลี่ยนเสื้อผ้าที่เก่าแล้วไปสวมเสื้อผ้าใหม่
ของบุคคล นั่นคือชีวาตมันจะละทิ้งร่างเก่าไปสู่ร่างใหม่นั่นเอง ซึ่งเป็นกระบวนการตายแล้วเกิดใหม่ ส่วนสถานะ
ที่ไปเกิดล้วนขึ้นอยู่กับการกระทำของผู้นั้นว่าดีหรือชั่วอย่างไร ถ้าทำดีก็ไปเกิดในที่ดี ถ้าทำชั่วก็ไปเกิดในที่ชั่ว 
และถ้ารู้แจ้งในพรหมันก็จะไม่กลับมาเกิดอีก การอวตารของพระนารายณ์ เป็น การเข้าสู่โมกษะด้วยการที่มีจิต
มุ่งมั่นต่อพระเจ้า ด้วยวิธีการโยคะทั้ง 3 ประการจะทำให้พระเจ้าทรงมีความเมตตาทำให้เข้าสู่โมกษะ ส่วนใน
เรื่องพระเจ้า ถือว่าพระองค์เป็นวิญญาณบริสุทธิ์ที่สูงสุด มีอำนาจในการดลบันดาลสรรพสิ่งในโลกนี้ รวมทั้งการ
กระทำก็เกิดจากแรงธรรมชาติหรือจากอำนาจของพระเจ้า   
 

อภิปรายผลการวิจัย  

  แนวคิดเรื่องอวตารในปรัชญาฮินดู เป็นการอธิบายถึงพระเจ้ามากมายหลายองค์ก็ตาม แต่ในเนื้อ
แท้แห่งปรัชญาแล้ว ศาสนาฮินดูถือว่ามีพระเจ้าผู้ยิ่งใหญ่เพียงองค์เดียวเท่านั้น ผู้เป็นปฐมแห่งสากลจักรวาล 
และเป็นผู้ซึ่งทุกสิ่งทุกอย่างในสากลจักรวาลจะต้องกลับไปหาในที่สุด พระเจ้าผู้ยิ่งใหญ่ผู้เป็นทั้งต้นทั้งปลาบของ
สากลจักรวาลนี้ ปรากฎตนให้คนเห็นในอวตาล หรือในรูปลักษณะนานาประการ ทั้งนี้เพราะนามธรรมเป็นสิ่งที่
คนสามัญไม่อาจเข้าถึงได้ จะเข้าได้ก็แต่รูปธรรม รูปธรรมจึงยังเป็นสิ่งจำเป็นแก่การพัฒนาภูมิปัญญา สอดคล้อง
กับ กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย (2550 : 125) กล่าวไว้ในหนังสือ “ภารตวิทยา” ว่า พระเจ้าและเทวรูปทั้งหญิง
และชายเป็นที่ยึดเหนี่ยวและเคารพสักการะของคนจำพวกนี้อยู่ทั่วไปซึ่งมีการพัฒนาการการอวตารในรูปต่างๆ 
ในแง่สังคมวิทยาไว้ว่า...เราจะเห็นได้ว่า ลำดับที่พระผู้เป็นเจ้าแบ่งภาคลงมาเกิดในมนุษยโลกตามเทพนิยายของ
ชาวฮินดูนั้น เริ่มต้นด้วยการกำเนิดเป็นปลา เป็นเต่า (สัตว์ในน้ำ) ก่อน แล้วจึงมาเป็นหมู (สัตว์) เป็นครึ่งคนครึ่ง
สัตว์ (นรสิงหาวตาร) ตามลำดับ ต่อมาจึงเป็นคนที่ยังไม่สมบูรณ์ (คนแคระหรือวามนาวตาร) แล้วก็เป็นคนป่า
ถือขวาน (ปรศุรามาวตาร) ในที่สุดจึงเป็นคนที่เจริญแล้วเป็นลูกตัวอย่าง เป็นสามีอันเป็นแบบฉบับ เป็นผู้นำ
และเป็นกษัตริย์ในอุดมทรรศนะ (พระรามในเรื่องรามเกียรติ์) ต่อมาก็พัฒนายิ่งขึ ้นเป็นครูบาอาจารย์คน 
(พระกฤษณะและพระพุทธเจ้า) ตามลำดับ สาระแห่งการ “อวตาร” เป็นขั้นๆ ไปเช่นนี้ หากจะพิจารณากันโดย
ใช้หลักใหญ่เข้าประกอบแล้วก็คงจะเห็นได้ว่าไม่สู้ห่างไกลจากหลักวิวัฒนาการของโลกเท่าไรนัก 
  แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตาร เป็นพันธกิจที่สำคัญอีกประการหนึ่งของการอวตาร ก็คือการเป็น
แบบอย่างการประพฤติปฏิบัติ และวางรากฐานต่างๆ ให้แก่มนุษย ์ยกตัวอย่างเช่น การเสด็จอวตารสู่โลกมนุษย์
ของพระศิวะในปางต่างๆ เช่น ปางโยคีทักษิณามูรติ สอดคล้องกับ กิ่งแก้ว อัตถากร (2552: 21) กล่าวไว้ใน
หนังสือ “ความเป็นมาของนาฏยศิลป์จากสมัยพระเวท และประวัติศาสตร์ของอินเดียจากสมัยพระเวทสู่สมัย



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

87 

 

ฟื้นฟูศาสนาดั้งเดิมของชมพูทวีป” ว่า การอวตารเป็นการ วางรากฐานให้กับผู้ที่ประสงค์จะบำเพ็ญเพียรทำจิต
ให้นิ่งและสละความสุขทางโลกียวิสัยออกบวชเป็นฤาษีชีไพร ดำรงตนอยู่ในอาศรมวานปรัสถ์ และสันยาสีและ
เมื่อครั้งเสด็จลงมาสู่โลกเพื่อเป็นต้นแบบให้แก่ท่านภรตมุนีนั้น  สาเหตุสำคัญนอกจากจะเพื่อเป็นต้นแบบการ
ร่ายรำที่ก่อให้เกิดนาฏยศาสตร์แล้วอีกเหตุผลหนึ่งเพื่อ ให้ท่านเหล่านั้นได้จดจำมิใช่เพียงลีลาของรูปกาย แต่
หากเพื่อให้เกิดการหยั่งรู้ถึงความหมายที่เชื่อมโยงกับเบื้องลึกทางจิตวิญญาณจนผู้ปฏิบัติและผู้ชมสามารถ
เข้าถึงทั้งสุนทรียรส และปัญญาทางเทพปกรณัมด้วย เป็นหนทางการสู่โมกษะคือได้กล่าวว่า การรู้แจ้งแยก
อาตมันออกจากรูป ออกจากคุณสมบัติทั ้งปวง เช่น ทุกข์ สุข โลภ หลง อาตมันก็กลับคืนสู่สภาพเดิมคือ
คุณสมบัติที่ว่างไม่ต้องอาศัยร่าง การที่จะให้ปุรุษะแยกตัวออกจากประกฤติกลับคืนสู่สภาวะบริสุทธิ์ โดยใช้
วิธีการควบคุม กาย วาจา ใจ เพื่อใหปุรุษเขาไปสูโมกษะหรือการหลุดพนจากทุกข์ สอดคล้องกับ สุนทร ณ รังสี 
(2545: 58) กล่าวไว้ในหนังสือ “ปรัชญาอินเดีย ประวัติและลัทธิ” ว่า การขจัดความเห็นที่แตกต่างของชีวาต
มันและพรหมมันจะทำให้บรรลุโมกษะหรือการหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดทำให้ดำรงอยู่มีความสุขชั่ว
นิรันดร และ แสง มนวิทูร (2515:7) กล่าวไว้ในหนังสือศรีมัทภควัทคีตา ว่าการบรรลุถึงโมกษะหรือนิพพาน ก็
อาศัยญาน การบรรลุญานต้องอาศัยกรรมหรือการปฎิบัติทำให้จิตบริสุทธ์ย่อมเข้าถึงญานได้ง่าย 
  การอวตารของพระนารายณ์ลงมาในรูปมนุษย์นั้น เหตุผลเบื้องต้น เพ่ือมิให้มนุษย์ปฏิเสธ เกรงกลัว
หรือหลีกเลี่ยงพระองค์ ซึ่งพระเจ้าต้องพูดภาษามนุษย์ มีพฤติเป็นมนุษย์ ในฐานะที่เป็นสมาชิกของเผ่าพันธุ์
มนุษย์มิฉะนั้นแล้วมนุษย์อาจปฏิเสธและทอดทิ้ง หรือกลัว และหลีกเลี่ยงพระองค์ เมื่อมนุษย์รับรู้ถึงความเป็น
สมาชิกเผ่าพันธุ ์เดียวกันแล้วการถ่ายทอดคำสอนและธรรมะต่างๆ  ให้แก่มนุษย์ก็ง่ายขึ ้น สอดคล้องกับ 
Courtois Luc (2008:15) ที่กล่าวไว้ในหนังสือ “The Promise Fulfilled (part two)” การอวตารลงมาใน
ร่างมนุษย์นั้น นอกจากจะช่วยให้พระเจ้ากับมนุษย์ติดต่อสื่อสารกันได้แล้ว การปรากฏพระองค์ในรูปมนุษยย์ัง
ถือเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติตนให้แก่มนุษย์อีกด้วย ดังนั้น คุณสมบัติขององค์อวตารในร่างมนุษย์ พระองค์ก็
มีคุณสมบัติเช่นพระเจ้าผู้มีรูป แต่แสดงออกภายใต้ข้อจำกัดของกายมนุษย์ที่เกิดมาในโลก ณ ขณะนั้น” ดังนั้น 
แม้พระเจ้าผู้เป็นทิพย์จะทรงไว้ซึ ่งมหิทธานุภาพประการต่างๆ  ครั้นลงมาอยู่ในกายเนื้อ ก็จะถูกจำกัด ไม่
สามารถสำแดง หรือบางทีก็จงใจไม่สำแดงสิ่งที่นอกเหนือวิสัยมนุษย์ สอดคล้องกับ Huxley (2009 : 21) ที่
กล่าวไว้ในหนังสือ “The Perennial Philosophy” ว่า การอวตารที่เสด็จลงมาเฉพาะกิจในช่วงสั้น องค์อวตาร
แม้ว่าจะถูกจำกัดอยู่ในร่างมนุษย์ แต่คุณสมบัติเฉกเช่นเดียวกับพระเจ้าก็ยังคงอยู่ ทรงไว้ด้วยมหิทธานุภาพ 
(Omnipotence) มีพลังและอำนาจที่ไม่จำกัด 
 
 
 
 



88 Journal of Modern Learning Development 

Vol. 6 No. 1  January - February  2021 

    

ขอเสนอแนะ 
 ผลการวิจัยเรื่อง การวิจัยเรื่อง ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องนารายณ์อวตารในปรัชญาฮินดู (An 

analytical study of the concept of Narayana avatar in Hindu philosophy) ซ ึ ่ ง เป ็นการว ิ จ ั ย เชิ ง
เอกสาร (Documentary Research) ได้พบเห็นประเด็นที่น่าสนใจ  จึงได้นำมาเป็นข้อเสนอแนะดังนี้ 
 1.ข้อเสนอแนะในการไปใช้ประโยชน์ในชีวิตประจำวัน 

1) ในการปฏิบัติตนเองในชีวิตประจำวันควรกระทำแต่กรรมดีเพราะผลกรรมย่อมส่งผลต่อทุก
การกระทำ หมายความว่าทำดี ย่อมได้ดี ทำชั่ว ย่อมได้ชั่ว หลักการนี้ยังสอดคล้องกับหลักเหตุและผลในศาสนา
พุทธอีกด้วย 

2) การกระทำทุกอย่างควรทำตามหน้าที่ของตนเอง ให้ดีที่สุด ไม่หวังผลประโยชน์ในการกระทำ 
ควรกระทำเพ่ือปวงชนหรือประโยชน์ส่วนใหญ่ของสังคม 

 2. ข้อเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยครั้งต่อไป  
1) ศึกษาคุณค่าของการอวตารในปรัชญาฮินดูที่มีต่อความเชื่อในสังคมไทย 
2) ศึกษาจริยศาสตร์ของการอวตารในปรัชญาฮินดู 
3) ศึกษาการอวตารในพระโพธิสัตว์ของพระพุทธศาสนามหายาน 

  

เอกสารอ้างอิง 
กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย. (2550). ภารตวิทยา. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ศยาม 
กิ่งแก้ว อัตถากร. (2552). ความเป็นมาของนาฏยศิลป์จากสมัยพระเวท และประวัติศาสตร์ของอินเดียจากสมัย

พระเวทสู่สมัยฟ้ืนฟูศาสนาดั้งเดิมของชมพูทวีป. พิษณุโลก: คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. 
แคทรียา อังทองกำเนิด. (2556). การอวตารในศาสนาฮินดู . วารสารมนุษยศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ วิทยาเขตบางเขน. 20 (1), 1-22.  

เทวสถาน โบสถ์พราหมณ์. (2546). หนังสือเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวในมหามงคลวโรกาส
ทรงพระชนมายุ 75 พรรษา. กรุงเทพมหานคร: เทวสถาน โบสถ์พราหมณ์.  

พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว.(2516). เทพเจ้าและสิ่งน่ารู้. กรุงเทพมหานคร: ธรรมบรรณาคาร.  
พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์. (2523). คนกับพระเจ้า. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โคมทอง. 
สุนทร ณ รังษี, (2545). ปรัชญาอินเดีย ประวัติและลัทธิ. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลง

กรณมหาวิทยาลัย. 
แสง มนวิทูร .(2515). ศรีภควัทคีตา. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: แพร่พิทยา. 
Armstrong Jeffrey. (2010). Spiritual Teachings of the Avatar. New York: Atria Books  

Courtois Luc. (2008). The Promise Fulfilled (part two). Bangalore: Message Publications  

Huxley Aldous, ( 2009) . The Perennial Philosophy. New York: Harper Perennial Modern 

Classics.  



Journal of Modern Learning Development  
ปีที่ 6 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือนมกราคม – กุมภาพันธ์ 2564 

89 

 

Winternitz, Maurice. (1972). History of Indian Literature. New Delhi: Oriental Books Reprint 

Corporation. Second revised reprint edition 

Swami Kriyananda. (2007). The Essence of the Bhagavad Gita. (2nd ed). Nevada City: Crystal 

Clarity Publishers. 

 
 


